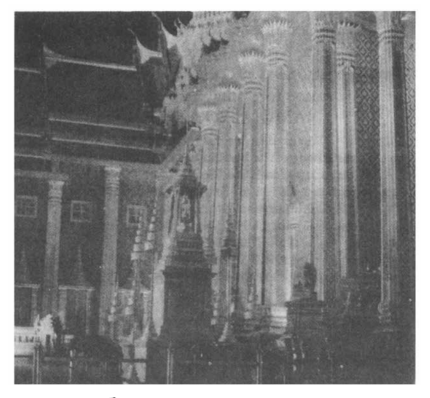
## พระพุทธเจ้าสอนอะไร



# ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร และคณะ

แปลและเรียบเรียง

## พระพุทธเจ้าสอนอะไร ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร และคณะ <sup>แปลและเรียบเรียง</sup>



#### มหาจุฬาบรรณาการ กองบริการการศึกษา มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์ จัดพิมพ์เผยแพร่ พ.ศ. ๒๕๓๒

พระพุทธเจ้าสอนอะไร ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร และคณะ แปลและเรียบเรียงจาก เรื่อง what the buddha taught โดย WALPOLA SRI RAHULA ISBN 974 - 575 - 041 - 7

บรรณาธิกรณ์โดย : นาวาตรี ทองใบ หงษ์เวียงจันทร์ พิมพ์ครั้งแรก พ.ศ. ๒๕๓๒ จัดพิมพ์โดย : มหาจุฬาบรรณาคาร โทร. ๒๒๒-๙๙๖๕ เพื่อเป็นคู่มือประกอบการศึกษา หนังสือ "what the Buddha TAUGHT" สำหรับนิสิตมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และผู้ใฝ่ธรรม ทั่วไป

Printed for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.** แจกฟรีเป็นธรรมทาน ห้ามจำหน่าย!

#### ถ้อยแถลงผู้จัดพิมพ์

หนังสือ "พระพุทธเจ้าสอนอะไร" แปลจากต้นฉบับ ภาษาอังกฤษเรื่อง "WHAT THE BUDDHA TAUGHT" ของ พระ ดร.ดับบลิว ราหุล พระเถระชาวศรีลังกา ได้รับการ ยกย่องทั่วไปว่าเป็นหนังสือแนะนำพระพุทธศาสนาที่ดีที่สุดเล่ม หนึ่ง มีเนื้อหาสาระอธิบายหลักคำสอนขั้นพื้นฐานของพระพุทธ-ศาสนา ด้วยการใช้ภาษาง่าย ๆ สบสมัย แต่ให้ความกระจ่างขัด ในหลายแง่มุม เป็นหนังสือที่ได้รับการคัดเลือกให้ นิสิตมหา-จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์ มหาวิทยาลัย สงฆ์ อ่านประกอบวิชา "ธรรมะภาคภาษาอังกฤษ" ตั้งแต่ สมัยที่ พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) เป็นอาจารย์ผู้ บรรยาย และยังใช้อยู่ถึงปัจจุบัน หนังสือ "WHAT THE BUDDHA TAUGHT" ได้รับ การถ่ายทอดเป็นภาษาไทยและดีพิมพ์เป็นครั้งแรก เมื่อ พ.ศ. ๒๕๑๙ เพื่อแจกในงานอนุสรณ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ครบรอบปีที่ ๒๙ ส่วนฉบับที่อยู่ในมือท่านนี้ เป็นฉบับที่แปลขึ้น มาใหม่ โดยผู้ทรงคุณวุฒิของ สมากมศิษย์เก่ามหาจุฬา– ลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งประกอบด้วย รองศาสตราจารย์ ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร, รองศาสตราจารย์ จำลอง สารพัดนึก, อาจารย์ คำพันธุ์ สุวรรณจักร, อาจารย์ ธีรัทธร์ วงษาไฮ, ผู้ช่วยศาสตราจารย์ บุญมี แท่นแก้ว, ผู้ช่วยศาสตราจารย์ บุญลือ วันทายนต์, อาจารย์ ประสิทธิ์ จันรัตนา และ นาวาตรี ทองใบ หงษ์เวียงจันทร์

หวังใจว่า หนังสือ "พระพุทธเจ้าสอนอะไร" เล่มนี้ จะ เอื้อประโยชน์แก่นิสิตมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และผู้ใฝ่ ธรรมทั่วไป

> มหาจุฬาบรรณาคาร *กุมภาพันธ์ ๒๕๓๒*

### สารบัญ

หน้า

| คำนิยม      |      |                                    | ď       |
|-------------|------|------------------------------------|---------|
| กำนำ        |      |                                    | କ୍କ     |
| พระพุทธเจ้า |      |                                    | କଟ      |
| บทที่ ๑     |      |                                    |         |
|             | เจตน | คติของชาวพุทธ                      | )ican   |
|             | -    | กาลามสูตร                          | ыb      |
|             |      | ความสงสัย                          | ଜ୍ୟ     |
|             | -    | ขั้นดิธรรม                         | ຄວ      |
|             | -    | พุทธศาสนาเป็นศาสนาหรือปรัชญา       | ബ്      |
|             | _    | ณ โรงข่างหม้อ                      | କଣ      |
|             | _    | ศรัทธา                             | କାର୍ଯ୍ୟ |
|             | _    | วิธีรักษาสัจจะ                     | oc' Ìeo |
|             | -    | ทรงอุปมาธรรมะเหมือนกับแพ           | œ' ìe   |
|             | _    | ทรงเปรียบเทียบธรรมะกับใบไม้ในกำมือ | ๔₫      |
|             | _    | ปัญหาอภิปรัชญา                     | œъ      |

#### บทที่ ๒

บทที่

บทที่

|   | อริยสัจจ์ «                                  | đa         |
|---|----------------------------------------------|------------|
|   | – อริยสัจจ์ข้อที่ ๑ : ทุกข์                  | đa         |
|   | <ul> <li>นายแพทย์ผู้ฉลาด</li> </ul>          | đđ         |
|   | <ul> <li>อิสรภาพเหนืออิสรภาพ</li> </ul>      | ർന         |
|   | – ในแง่ที่เป็นจริง                           | đ          |
|   | - ขันธ์ ๔                                    | b Jen      |
|   | – สุนทรียภาพนิรันดร์                         | <i>ମ</i> ୩ |
|   |                                              |            |
| ດ |                                              | ଟାଟା       |
|   | อริยสัจจ์ข้อที่ ๒ : สมุทัย, การเกิดขึ้นของทุ |            |
|   | – อาหารตามทฤษฎีทางพระพุทธศาสนา               | ಡಂ         |
|   | <ul> <li>ว่าด้วยเรื่องกรรม</li> </ul>        | ଜାନ        |
|   | – กฎปัจจยาการ                                | ಡ'ಾ        |
|   |                                              |            |
| ď |                                              |            |
|   | อริยสัจจ์ข้อที่ 🛥 : นิโรธ, ความดับทกข์       | ಡಕ         |

| - ภาษาคนภาษาธรรม   | ¢o         |
|--------------------|------------|
| – คำนิยามของนิพพาน | <b>K</b> 9 |
| – แนวทางสู่นิพพาน  | ನಡ         |

- นิพพานแล้วไปไหน

หน้า

| - | อภิปรัชญา                  | <b>e</b> o ìn |
|---|----------------------------|---------------|
| - | ตายก่อนตายเป็นสุขอย่างยิ่ง | eoa           |

ไม่มีอะไรในนิพพาน

บทที่ ๕

| 7 E - ( | ß |                                              |             |
|---------|---|----------------------------------------------|-------------|
|         |   | อริยสัจจ์ข้อที่ ๔ : มรรก, หนทาง              | ଵ୦ମ         |
|         |   | <ul> <li>คุณสมบัติของคนสมบูรณ์แบบ</li> </ul> | <b>99</b> 0 |
|         |   | <ul> <li>องค์ประกอบด้านศีล</li> </ul>        |             |
|         |   | <ul> <li>องค์ประกอบด้านสมาธิ</li> </ul>      | କ୍ରକ୍କ      |
|         |   | <ul> <li>องค์ประกอบด้านปัญญา</li> </ul>      | <b>66</b>   |
|         |   | – สรุปอริยสัจจ์ ๔                            | ବବର୍ଗ       |
|         |   |                                              |             |

| บทที่ ๖ |                                                  | 9 in 9        |
|---------|--------------------------------------------------|---------------|
|         | หลักกำสอนว่าด้วยกวามไม่มีตัวตน : ส               | อนัตตา        |
|         | <ul> <li>ความเชื่อเรื่องอัตตา</li> </ul>         | 929           |
|         | <ul> <li>บ่อเกิดของความเดือดร้อนในโลก</li> </ul> | a ici e       |
|         | <ul> <li>มนุษย์สร้างพระเจ้า</li> </ul>           | <b>e i</b> na |
|         | - ธรรมะทวนกระแส                                  | 4 koa(        |
|         | <ul> <li>วิเคราะห์ขันธ์ ๕</li> </ul>             | e ind         |
|         | - ปฏิจจสมปบาท                                    | einb          |

บฏจจลมุบบาท
 วงจรแห่งวัฏฏะ

| <ul> <li>กลัวในสิ่งที่ไม่ควรกลัว</li> </ul>        | ອຸຕຸຕ |
|----------------------------------------------------|-------|
| <ul> <li>ดีความในพระธรรมบท</li> </ul>              | ഩഩൔ഻ഁ |
| <ul> <li>อลคัททูปมสูตร</li> </ul>                  | ଭଗମ   |
| <ul> <li>วิเคราะห์ "ดนเป็นที่พึ่งของตน"</li> </ul> | ଭମଣ   |
| – มหาปรินิพพานสูตร                                 | ୭୯୦   |
| <ul> <li>อัดดาอยู่ที่ไหน</li> </ul>                | ୭୯.୩  |
| <ul> <li>วิธีตอบคำถามของพระพุทธเจ้า</li> </ul>     | ୶ୡୄ୰  |
| <ul> <li>ปัญหาที่นำไปสู่เป้าหมาย</li> </ul>        | ବଟ୍ଟ  |
| <ul> <li>จุดยืนที่ถูกด้อง</li> </ul>               | ୭୯୭   |
|                                                    |       |
| บทที่ ๗                                            |       |
| กรรมฐาน หรือ การพัฒนา : ภาวนา                      | ବୟଂଶ  |
| – การเจริญกรรมฐาน                                  | ୶ୡ୕୕୕ |
| <ul> <li>ประเภทกรรมฐาน</li> </ul>                  | ୭୯ ୦  |
| - สติปัฏฐานสูตร                                    | ବଝଟା  |
| <ul> <li>ตัวกู ของกู (อหังการ มมังการ)</li> </ul>  | sbæ   |
| – วิธีดับความโกรธ                                  | epp   |

- สัจจะ ๒ ประการ ผู้แสวงหา

ຸດຸຄຸດ

໑ຓ໑

หน้า

|   | เครื่องสกัดกั้นทางใจ    | • ಶಿಷ |
|---|-------------------------|-------|
| - | องค์ปัญญาเครื่องตรัสรู้ | • p«  |

| !    |   |  |
|------|---|--|
| บทที | , |  |
|      | ~ |  |

| <b>କ୍<i>ଟା</i> ଶ</b> |
|----------------------|
| <b>の</b> だ           |
| କଟାଟା                |
| କ୍ଟାପ                |
| <b>କ</b> ଙ୍କ ଚ       |
| <b>ର</b> ୍ଘ ମ        |
| <b>ಇ</b> ಡಡ          |
| <b>6</b> ¢0          |
| <b>e</b> 4 ju        |
| <b>.</b>             |
| <b>e s</b>           |
| ಕೂಪಡ                 |
| 100                  |
|                      |



#### พระพุทธเจ้าสอนอะไร ๙

### คำนิยม

โดย Paul Demieville

สมาชิกของสถาบัน de France

### ศาสตราจารย์ในมหาวิทยาลัย de france ผู้อำนวยการพุทธศาสนศึกษาแห่งสถาบันภั้นกว้าชั้นสูง

#### (ปารึส)

หนังสือเล่มนี้ เป็นการอธิบายพระพุทธศาสนาแนวใหม่ที่สุด โดยตัวแทนพุทธศาสนาที่ทรงคุณวุฒิและทรงภูมิปัญญาสูงสุด ท่านหนึ่ง ท่านพระ ดร.ดับบลิว ราหุล ได้รับการศึกษาอบรม ตามประเพณีของพระภิกษุในประเทศซีลอน (ศรีลังกา) และได้ เคยดำรงตำแหน่งสำคัญหลายตำแหน่งในสถาบันสงฆ์ชั้นนำ แห่งหนึ่งในเกาะซีลอน ที่ซึ่งพระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองมา ตั้งแต่สมัยของพระเจ้าอโศก จนถึงทุกวันนี้ เพราะได้รับการอบรม สั่งสมทางโบราณและประเพณีมา ท่านจึงได้ตัดสินใจเผชิญหลัก และวิธีการของการเรียนรู้ทางวิทยาศาสตร์ระดับสากล ในขณะ ที่โบราณประเพณีต่าง ๆ กำลังถูกตั้งข้อสงสัย

ท่านได้เข้าศึกษาในมหาวิทยาลัยซีลอน ได้รับปริญญาตรี เกียรตินิยม (ลอนดอน) และสำเร็จปริญญาเอกทางปรัชญาจาก มหาวิทยาลัยซีลอน โดยทำวิทยานิพนธ์เรื่อง "ประวัติศาสตร์พระ พุทธศาสนาในซีลอน" เมื่อได้ทำงานร่วมกับบรรดาศาสตรา-จารย์ที่มีชื่อเสียงในมหาวิทยาลัยกัลกัดดา และได้ติดต่อกับบรรดา ผู้เชี่ยวชาญฝ่ายมหายาน ซึ่งแพร่หลายครอบคลุมดั้งแต่ธิเบตจน ถึงตะวันออกไกล ท่านจึงได้ตัดสินใจศึกษาค้นคว้าคัมภีร์ธิเบต และจีน เพื่อความเข้าใจลึกซึ้งกว้างขวาง และท่านได้ให้เกียรติ พวกเรา โดยมาที่มหาวิทยาลัยปารีส (โซบอง) เพื่อเตรียมการ ้ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับท่าน "อสังคะ" ซึ่งเป็นนักปรัชญาที่เด่นยิ่ง ของฝ่ายมหายาน ผลงานสำคัญซึ่งต้นฉบับเดิมเป็นภาษาสันสกฤต ของท่านได้สูญหายไป จะหาอ่านได้ก็เฉพาะแต่ในฉบับแปลภาษา ธิเบตและจีนเท่านั้น บัดนี้เป็นเวลา ๙ ปีแล้วตั้งแต่ ดร. ราหุลมาอยู่ กับพวกเรา แรองจีวรสีเหลืองดำรงตนอยู่แบบตะวันตก เสาะค้นหา แสงธรรมสากลในศาสนาของท่านจากกระจกเงากันคร่ำคร่า ของเรา

หนังสือที่ท่านได้เมตตาขอให้ข้าพเจ้าเสนอต่อขาวตะวันตก เล่มนี้ เหมาะแก่ทุกคน เป็นเรื่องที่ให้ความกระจ่างเกี่ยวกับหลัก ขั้นพื้นฐานของพระพุทธศาสนา ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์เก่าแก่ที่สุด ซึ่งภาษาสันสกฤตเรียกว่า "อากม" ภาษาบาลีเรียกว่า "นิกาย" ท่าน ดร.ราหุล มีความรอบรู้คัมภีร์เหล่านี้ยากที่จะหาใครเทียบได้ ท่านได้อ้างถึงคัมภีร์เหล่านี้บ่อยแทบจะไม่เอ่ยถึงคัมภีร์อื่นเลย พุทธศาสนาแม้ว่าจะมีการแยกออกไปหลายนิกาย แต่ทุกนิกาย ต่างก็ยอมรับความเชื่อถือได้ของคัมภีร์เหล่านี้เป็นเอกฉันท์ ไม่มี นิกายใดแตกความเห็นออกไป นอกจากมุ่งตีความให้ได้เนื้อหา

สาระขัดเจนกว่าเดิม นอกเหนือไปจากการแปลตามตัวอักษร
อันที่จริง คงเนื่องมาจากการแผ่ขยายตัวของพระพุทธศาสนา
ที่ผ่านมาหลายศตวรรษ และกินเนื้อที่กว้างขวางไพศาลมาก
นั่นเอง การตีความจึงต่างกัน และยึดถือหลักธรรมวินัยต่างกัน
ออกไปมากกว่ามติเดียว แต่มติทางพระพุทธศาสนาที่ท่าน ดร.
ราหุล (ซึ่งเป็นนักมานุษยวิทยา นักเหตุผล นักปรัชญาแบบ
โซเครตีสในบางแง่ แถมหลายอย่างก็คล้าย ๆ คริสต์ฝ่าย "อีแวน
เจลิค" (ศรัทธาต่อพระศาลดา ลดความสำคัญของพิธีกรรม)
และท่านเกือบจะเป็นนักวิทยาศาสตร์ก็ว่าได้) ได้นำมาเสนอนี้
มีหลักฐานสนับสนุนจากคัมภีร์ที่เชื่อถือได้อย่างครบครัน ซึ่งท่าน
ได้ยกมาอ้างอิงตามข้อเท็จจริงเท่านั้น

ส่วนคำอธิบายด่าง ๆ ที่ท่านเพิ่มเข้ามาตรงที่ข้อความที่ ท่านคัดลอกมาอ้างอิงนั้น ก็มักจะแปลด้วยความเที่ยงตรงตาม หลักธรรม มีความขัดเจน ง่าย ๆ ตรงไปตรงมา โดยมิได้อวดภูมิ ความรู้ใด ๆ ของตน ในคำอธิบายเหล่านี้ บางตอนอาจนำไปสู่ การวิพากษ์วิจารณ์ได้ เช่น เมื่อท่านปรารถนาค้นคว้าหลักธรรม ของฝ่ายมหายานทั้งหมดจากหลักฐานทางฝ่ายบาลี แต่เพราะ ท่านมีความคุ้นเคยกับหลักฐานต่าง ๆ เหล่านั้นอยู่แล้ว จึงทำให้ ท่านสามารถให้ความกระจ่างในเรื่องเหล่านั้นได้

ท่านแสดงผลงานของท่านต่อคนรุ่นใหม่โดยเฉพาะ แต่ท่าน ก็มิได้ย้ำที่การเปรียบเทียบกับแนวความคิดใหม่ร่วมสมัย คือ สังคมนิยม อเทวนิยม ชีวนิยม จิตวิทยาวิเคราะห์ เพียงแต่ได้ แนะนำไว้ในที่บางแห่งเท่านั้น

จากผลงานของท่านผู้เปรื่องปราชญ์ ที่เสนอธรรมทีสมบูรณ์ ทุกรสเช่นนี้ ท่านผู้อ่านคงจะชาบซึ้งในรสธรรมนำสมัย และ มองเห็นความเป็นไปได้ ที่จะดัดแปลงหลักธรรมทางพระพุทธ ศาสนาบางอย่างมาใช้ต่อไป.

### คำนำ

ทั่วโลกปัจจุบันนี้ ได้มีผู้สนใจในพระพุทธศาสนาเพิ่มขึ้น เรื่อย ๆ สมาคมและกลุ่มศึกษาต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมาย ทั้งตำรา ที่เกี่ยวกับคำสอนของพระพุทธเจ้าก็ปรากฏว่ามีหนาตา แต่น่า เสียดายที่หนังสือส่วนใหญ่เขียนโดยบุคคลที่มิใช่ผู้ทรงความรู้ที่ เป็นพุทธจริง ๆ หรือไม่ก็เพียงเสนอแนวสมมุติฐานที่ผิด ๆ จาก ศาสนาอื่น ๆ โดยแปลความหมายผิด ๆ ถ่ายทอดผิด ๆ เมื่อเร็ว ๆ นี้ ศาสตราจารย์ทางศาสนาเปรียบเทียบท่านหนึ่ง ได้เขียนหนังสือ เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ไม่รู้แม้กระทั่งว่าพระอานนท์พุทธ อุบัฏฐากเป็นพระภิกษุ คิดว่าท่านเป็นฆราวาส ความรู้เกี่ยวกับ พุทธศาสนาที่เผยแพร่อยู่ในหนังสือประเภทนี้ อาจจะมีหลงเหลือ อยู่ในจินตนาการของท่านผู้อ่านบ้างก็ได้

ประการแรก ข้าพเจ้าได้พยายามเขียนหนังสือเล่มเล็ก ๆ นี้ขึ้นมา เพื่อผู้อ่านที่มีการศึกษามีภูมิปัญญาทั่วไป ขาดการศึกษา ้วิชานี้โดยเฉพาะ แต่ยังใคร่จะรู้เรื่องที่ว่าพระพุทธเจ้าทรงสอน อะไรแน่ เพื่อผลประโยชน์ของคนประเภทนี้ ข้าพเจ้าจึงมุ่งเสนอ เรื่องราวที่แน่นอนเชื่อถือได้อย่างย่อ ๆ ตรงไปตรงมา และง่าย ที่สุดเท่าที่จะทำได้ เรื่องนี้เป็นพระพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าทรง ตรัสจริง ๆ เป็นพระพุทธวจนะที่หาพบได้ในพระบาลีดั้งเดิมจาก

้คัมภีร์พระไตรปิฎก ที่นักปราชญ์ยอมรับกันทั่วไปว่าเป็นบันทึก คำสอนของพระพุทธเจ้าที่เก่าแก่ที่สุดที่ยังคงอยู่ เนื้อหาสาระ และข้อธรรมต่าง ๆ ที่นำมาอ้างไว้ในหนังสือเล่มนี้ล้วนแต่นำ มาจากพระบาลีต้นฉบับเดิมโดยตรง มีน้อยแห่งที่ข้าพเจ้าอ้าง ถึงผลงานรุ่นหลังมาประกอบ

ข้าพเจ้าคำนึงถึงผู้อ่านที่มีความรู้บ้างแล้วเกี่ยวกับพระ พุทธพจน์ และใคร่ศึกษาเพิ่มเติมต่อไปด้วยเข่นกัน ข้าพเจ้าจึง ได้ให้ทั้งคำบาลีเดิม ซึ่งเท่ากับคำศัพท์ที่นำไปสู่การค้นคว้า พร้อม ทั้งหลักฐานอ้างอิงถึงคัมภีร์ด้นฉบับเดิมไว้ที่เชิงอรรถ กับบรรณา-นุกรมที่คัดเลือกแล้วด้วย

งานเขียนของข้าพเจ้ามีข้อลำบากอยู่หลายประการ ตลอด ทั้งเล่มข้าพเจ้าพยายามเชื่อมหลักธรรมที่ยังไม่คุ้นหูกับหลักธรรม ที่รู้จักกันดีอยู่แล้วให้เข้ากันได้ เพื่อผู้อ่านภาษาอังกฤษปัจจุบัน จะได้รู้บางสิ่งบางอย่างที่เขาสามารถจะเข้าใจและซาบซึ้งได้ โดย 18

ไม่เสียเนื้อหาและรูปแบบของพุทธธรรม

เมื่อเขียนหนังสือนี้ ข้าพเจ้าได้แต่นึกถึงคัมภีร์เก่าแก่ต่าง ๆ ดังนั้นข้าพเจ้าจึงได้พิถีพิถันรักษาคำไวพจน์ และคำซ้ำกันที่เป็น พุทธดำรัส ซึ่งตกทอดมาถึงพวกเราโดยมุขปาฐะนั้น ๆ ไว้เพื่อ ให้ผู้อ่านมีความเข้าใจถึงรูปแบบที่พระพุทธองค์ทรงใช้ ข้าพเจ้า พยายามให้ใกล้เคียงกับต้นฉบับเดิมที่สุดเท่าที่สามารถจะทำได้ และได้พยายามแปลให้ง่ายและน่าอ่านยิ่งขึ้น

มีอยู่เพียงประเด็นเดียวคือ ถ้าไม่ยอมทิ้งความหมายที่เป็น พระพุทธประสงค์โดยเฉพาะไปบ้าง ก็จะทำให้หาข้อคิดมาเขียน ได้ยาก เนื่องจากหนังสือเล่มนี้มีชื่อว่า "พระพุทธเจ้าสอนอะไร" ข้าพเจ้ารู้สึกว่าจะเป็นการผิดไปได้หากไม่นำเอาพระพุทธพจน์ หรือรูปแบบธรรมที่พระพุทธองค์ทรงใช้นั้นมาแปลให้ได้อรรถรส ง่าย ๆ ไว้ในหนังสือเล่มนี้ ถึงแม้จะเสี่ยงต่อการเสียความหมาย เดิมไปบ้างก็ตาม

ข้าพเจ้าได้เขียนไว้ในหนังสือเล่มนี้เกือบทุกสิ่งทุกอย่างที่ เป็นธรรมะซึ่งยอมรับกันทั่วไปว่าเป็นธรรมะสำคัญ ๆ ขั้นพื้นฐาน ของพระพุทธเจ้า อันได้แก่ อริยสัจจ์ ๔ อริยมรรค ๘ ขันธ์ ๕ กรรม การเกิดใหม่ หลักปฏิจจสมุปบาท หลักอนัตตา และสติ ปัฏฐาน

จริงอยู่ ธรรมที่นำมาแสดงเหล่านี้อาจจะไม่เป็นที่คุ้นหูชาว ตะวันตกนัก แต่ถ้าเขาสนใจ ข้าพเจ้าขอแนะนำให้เขาอ่านบท แจ่มแจ้งขัดเจนแล้ว ค่อยกลับมาอ่านบท ๒, ๓, ๔ และ ๖ ไปใหม่
 เป็นไปไม่ได้แน่ถ้าจะเขียนหนังสือเกี่ยวกับพุทธธรรม โดยปราศ
 จากการเกี่ยวข้องกับหลักธรรมที่ทั้งพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทและ
 มหายาน ยอมรับกันว่าเป็นรากฐานความคิดของแต่ละสายของ
 พุทธศาสนา
 คำว่า "เถรวาท" หรือ "หินยาน" (หรือยานเล็ก) ที่เลิก
 ใช้ในวงการทั่วไปแล้ว แปลว่านิกายของพระเถระ (เถรวาท)
 คำว่า "มหายาน" แปลว่า "ยานใหญ่" นิกายใหญ่ทั้งสองใน
 พระพุทธศาสนานี้ ใช้พูดและเป็นที่รู้จักกันดีในโลกปัจจุบัน ฝ่าย

แรกก่อน แล้วข้ามไปอ่านต่อบท ๔, ๗ และ ๙ เมื่อมีความเข้าใจ

ใช้ในวงการทั่วไปแล้ว แปลว่านิกายของพระเถระ (เถรวาท) คำว่า "มหายาน" แปลว่า "ยานใหญ่" นิกายใหญ่ทั้งสองใน พระพุทธศาสนานี้ ใช้พูดและเป็นที่รู้จักกันดีในโลกปัจจุบัน ฝ่าย เถรวาทที่ถือว่าเป็นด้นตำหรับของพระพุทธศาสนานั้น นับถือ กันมากในซีลอน (ประเทศศรีลังกา) พม่า ไทย กัมพูชา ลาว และจิตตะกองในปากีสถานตะวันออก (ประเทศบังคลาเทศ) ฝ่ายมหายานที่ได้เจริญขึ้นในตอนหลัง นับถือกันมากในประเทศ ที่เป็นพุทธอื่น ๆ คือ จีน ญี่ปุ่น ธิเบต และมองโกเลีย เป็นต้น ทั้งสองนิกายนี้มีความเชื่อถือ หลักปฏิบัติและระเบียบวินัยแตก ด่างกันอยู่บ้าง แต่หลักธรรมคำสอนที่สำคัญที่สุดของพระพุทธเจ้า ดังที่นำมาอธิบายไว้ ณ ที่นี้นั้น ต่างก็ลงรอยกันเป็นเอกฉันท์

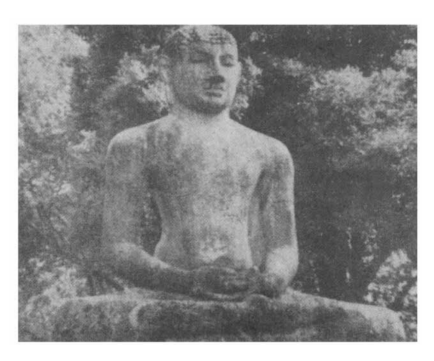
ข้าพเจ้าใคร่ขอขอบคุณท่านศาสตราจารย์ E.F.C.Ludowyk ที่ได้อาราธนาให้ข้าพเจ้าเขียนหนังสือนี้ ทั้งช่วยเหลือเอาใจใส่ให้ คำแนะนำ และตรวจทานต้นฉบับให้โดยตลอด และขอขอบคุณ 20

พระพุทธเจ้าสอนอะไร ๑๗

นางสาวMarianne Mohn ที่ตรวจทานต้นฉบับให้ กับทั้งช่วย เสนอคำแนะนำที่มีคุณค่าให้อีกหลายประการ นับเป็นพระคุณ อย่างสูง สุดท้ายขอขอบคุณอย่างยิ่งต่อท่านศาสตราจารย์Paul Demieville อาจารย์ของข้าพเจ้าในกรุงปารีส ที่กรุณาเขียน คำนิยมให้

W. Rahula

กรุงปารีส กรกฎาคม ๑៩๕๙



พุทธปฏิมา, สรัลังกา

#### พระพุทธเจ้า

พระพุทธเจ้าทรงมีพระนามเดิมว่า สิทธัตถะ (สันสกฤตว่า สิทธารถะ) และพระนามโดยโคตรว่า โคตมะ (สันสกฤตว่า เคาตมะ) พระองค์ดำรงพระชนม์ชีพอยู่ในประเทศอินเดียตอน เหนือ ราวศตวรรษที่ ๖ ก่อนคริสตศักราช พระราชบิดาของ พระองค์พระนามว่า สุทโธทนะ เป็นกษัตริย์ครองอาณาจักร แห่งชาวศากยะ (ในประเทศเนปาลปัจจุบัน) พระราชมารดา ของพระองค์พระนามว่า พระราชนีมายา ตามประเพณีในสมัย นั้น พระองค์ได้อภิเษกสมรสตั้งแต่ยังทรงพระเยาว์มาก คือ เมื่อ พระชนม์ได้ ๑๖ พรรษา กับเจ้าหญิงผู้เลอโฉม และจงรักภักดี ซึ่งมีพระนามว่า ยโสธรา เจ้าชายหนุ่มประทับอยู่ในพระราชวัง ของพระองค์ พรั่งพร้อมด้วยสิ่งอำนวยความสะดวกสบายนา นัปการ แตโดยไม่คาดคิด เจ้าชายได้ทรงพบความจริงแท้ของชีวิต 23 ២០

และความทุกข์ของมนุษยชาติ จึงได้ตัดสินพระทัยที่จะหาทางแก้ กล่าวคือหนทางพ้นไปจากทุกข์อันมีอยู่ทั่วไปในสากลโลก เมื่อ พระชนม์ได้ ๒๙ พรรษา ภายหลังประสูติกาลของโอรสพระองค์ เดียว คือ เจ้าชายราหุล ไม่นานนัก พระองค์ก็ได้เสด็จจากอาณา--จักรของพระองค์ไปทรงผนวชเป็นนักบวช (ฤๅษี) เพื่อแสวงหา ทางแก้ไข(ทุกข์) นั้น

นับเป็นเวลา ๖ ปี พระฤๅษีโคตมะได้จาริกไปในแถบลุ่ม แม่น้ำคงคา ได้ทรงพบกับคณาจารย์สอนศาสนาที่มีชื่อเสียง พระองค์ได้ทรงศึกษาและปฏิบัติดามระบบและวิธีการของอาจารย์ เหล่านั้น และได้ทรงยอมลดพระองค์ลงรับข้อปฏิบัติแบบทุกกร กิริยาอันหนักยิ่ง แต่ข้อปฏิบัติแห่งหลักการและระบบศาสนา เหล่านั้น ไม่ทำให้พระองค์ทรงพอพระทัย ดังนั้น พระองค์จึงได้ ทรงละทิ้งศาสนาที่มีมาแต่เดิมทั้งหมด พร้อมทั้งวิธีการของ ศาสนาเหล่านั้นเสีย แล้วดำเนินไปตามวิถีทางของพระองค์เอง หลังจากนั้นมาจนกระทั่งคืนหนึ่ง พระองค์ได้ประทับนั่งอยู่ที่ ภายใต้ต้นไม้ต้นหนึ่ง (แต่นั้นมาก็รู้จักกันโดยชื่อว่า ต้นโพธิ์ หรือ ต้นไม้ตรัสรู้) ณ ริมฝั่งแม่น้ำเนรัญชรา ที่พุทธคยา (ใกล้ตำบลคยา ในรัฐพิหารปัจจุบัน) เมื่อพระชนม์ได้ ๓๕ พรรษา พระโคตมะ ก็ได้บรรลุพระโพธิญาณ ซึ่งภายหลังจากการบรรลุพระโพธิญาณ นั้นแล้ว พระองค์ก็ได้เป็นที่รู้จักกันในพระนามว่า พระพุทธเจ้า หรือ พระผู้ตรัสรู้แล้ว

หลังจากการตรัสรู้ของพระองค์แล้ว พระโคตมะพุทธเจ้า ก็ได้ทรงประทานปฐมเทศนาแก่ปัญจวัคคีย์ ซึ่งเป็นสหายผู้ร่วม ปฏิบัติธรรมมาแต่แรกของพระองค์ ณ สวนกวาง ป่าอิสิปตนะ (สารนาถในปัจจุบัน) ใกล้เมืองพาราณสี นับแต่วันนั้นเป็นต้นมา เป็นเวลา ๔๕ พรรษา พระองก์ก็ได้ทรงสั่งสอนมนุษย์ชาย หญิงทุกชนชั้น กล่าวคือ กษัตริย์–ชาวนา,พราหมณ์– จัณฑาล,กฤหบดี–ขอทาน,นักบวช–โจร โดยมิได้ทรง แบ่งแยกชนชั้นสักนิดเดียวในหมู่ชนชั้นเหล่านั้น พระองก์ มิได้ทรงยอมรับกวามแตกต่างกันแห่งวรรณะ หรือการแบ่ง กลุ่มชนในสังกมเลย มรรกาที่พระองก์ทรงสั่งสอนนั้น ก็ ทรงเปิดรับมนุษย์ชายหญิงทุกคนผู้พร้อมที่จะเข้าใจและ ดำเนินตาม

เมื่อพระชนมายุได้ ๙๐ พรรษา พระพุทธเจ้าก็เสด็จดับ ขันธปรินิพพานที่ เมืองกุสินารา (ปัจจุบันอยู่ในเขต รัฐอุตตร ประเทศของอินเดีย)

ปัจจุบันนี้ พระพุทธศาสนามีปรากฏอยู่ในประเทศ ซีลอน (ศรีลังกา) พม่า ไทย กัมพูชา ลาว เวียดนาม ธิเบต จีน ญี่ปุ่น มองโกเลีย เกาหลี เกาะฟอร์โมซา (ไต้หวัน) ในบางส่วน ของประเทศอินเดีย ปากีสถาน เนปาล กับทั้งในสหภาพ โซเวียตด้วย ประชากรชาวพุทธทั่วโลกมีจำนวนเกินกว่า ๕๐๐ ล้านกน



## บทที่ 1 เจตนคติของชาวพุทธ

ในบรรดาศาสดาแห่งศาสนาทั้งหลาย พระพุทธเจ้า (ถ้ายอม ให้เราเรียกพระองค์ ว่าเป็นศาสดาผู้ตั้งศาสนาตามความหมาย ของศัพท์ที่เข้าใจกัน) ทรงเป็นศาสดาพระองค์เดียวเท่านั้น ที่ ไม่ได้ทรงอ้างพระองค์ว่าเป็นอะไรอื่นนอกจากมนุษย์ธรรมดา และบริสุทธิ์ ศาสดาทั้งหลายอื่นนั้น ถ้าไม่เป็นพระเจ้าเสียเอง ก็ เป็นอวตารของพระเจ้าในรูปแบบต่าง ๆ หรือมิฉะนั้นก็เป็นผู้ที่ พระเจ้าบันดาลขึ้นมา พระพุทธเจ้าไม่เป็นเพียงมนุษย์ธรรมดา เท่านั้น แต่พระองค์ยังไม่ทรงอ้างการดลใจจากเทพเจ้าองค์ใด องค์หนึ่ง หรืออำนาจภายนอกอย่างใดอย่างหนึ่งอีกด้วย พระองค์ ถือว่าการตรัสรู้ การบรรลุธรรม และความสำเร็จของพระองค์ \_

100

ทั้งหมด เป็นความพยายามของมนุษย์ และเป็นสติปัญญาของ มนุษย์ มนุษย์และเฉพาะมนุษย์เท่านั้นสามารถจะเป็นพระ พุทธเจ้าได้ มนุษย์ทุกคนมีศักยภาพ (ความสามารถในดัวเอง) ในการเป็นพระพุทธเจ้าอยู่ในตัวเอง ถ้าหากเขาปรารถนาอย่างนั้น และทำความเพียรพยายาม เราจะเรียกพระพุทธเจ้าว่าเป็นมนุษย์ ผู้ยอดเยี่ยมก็ได้ พระพุทธเจ้านั้นทรงมีความเป็นมนุษย์อยู่ใน พระองค์เสียจนกระทั่งว่า ในภายหลังพระองค์ได้รับการนับถือ ในศาสนาของชาวบ้านดังหนึ่งว่าเป็นมนุษย์ผู้วิเศษ (Superhuman)

ตามหลักของพระพุทธศาสนา ฐานะของมนุษย์เป็นฐานะ ที่สูงสุด มนุษย์เป็นนายของตนเอง และไม่มีผู้วิเศษหรือพลัง อื่นใดที่จะมาตัดสินขี้ขาดชะตากรรมของมนุษย์ได้

พระพุทธองค์ตรัสว่า "ตนเป็นที่พึ่งของตน คนอื่นใครเล่า จะเป็นที่พึ่ง (ของเราได้)" พระองค์ทรงเตือนสาวกทั้งหลายของ พระองค์ให้เป็นที่พึ่งแก่ดนเอง และไม่ให้แสวงหาที่พึ่งในคนอื่น หรือขอความช่วยเหลือจากบุคคลอื่นใดเลย พระองค์ได้ตรัสสอน ส่งเสริมและกระตุ้นเตือนให้บุคคลแต่ละคนพัฒนาตนเองและทำ ความหลุดพ้นของตนให้สำเร็จ เพราะมนุษย์มีพลังที่จะปลดเปลื้อง ตนเองจากสังโยชน์ โดยอาศัยความเพียรและสติปัญญาอันเป็น ส่วนเฉพาะตัวได้ พระพุทธองค์ตรัสว่า "ท่านทั้งหลายควรทำกิจ ของตนเอง เพราะว่าตถาคตทั้งหลายเพียงแต่บอกทางให้" หาก 28 พระพุทธเจ้าจะได้รับขนานพระนามว่า "พระผู้ไถ่บาป" (พระ มหาใถ่) แล้วไซร้ ก็จะเป็นได้เฉพาะในความหมายที่ว่าพระองค์ ได้ทรงค้นพบและทรงขึ้มรรคาไปสู่ความหลุดพ้นคือพระนิพพาน เท่านั้น แต่เราจะต้องปฏิบัติตามมรรคานั้นด้วยตัวของเราเอง

ด้วยหลักแห่งความรับผิดชอบของบุคคลแต่ละคนนี้แหละ ที่พระพุทธเจ้าได้ทรงอนุญาตให้สาวกของพระองค์มีอิสรภาพ ในมหาปรินิพพานสูตร พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า "พระองค์ไม่เคย ดำริที่จะบังคับควบคุมคณะสงฆ์เลย และทั้งไม่ประสงค์จะให้ คณะสงฆ์พึ่งพาอาศัยพระองค์" พระองค์ตรัสว่าไม่มีหลักธรรม วงใน ในคำสั่งสอนของพระองค์ ไม่มีสิ่งใดที่ซ่อนไว้ในมือของ อาจารย์ (อาจริยมุฏฺจิ) หรือพูดอีกอย่างหนึ่งว่า ไม่มีสิ่งใดซ่อน ไว้ในแขนเสื้อ (ไม่มีอะไรปิดบัง)

เสรีภาพทางความคิดที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาต่ไว้นี้ ไม่มี ใครเคยได้ยินมาก่อนในที่อื่นใดในประวัติศาสตร์แห่งศาสนา ทั้งหลาย เสรีภาพอันนี้เป็นสิ่งที่จำเป็น เพราะเหตุว่าตามที่พระ พุทธองค์ตรัสสอนไว้นั้น ความหลุดพ้นของมนุษย์ต้องอาศัย การทำให้แจ้งสัจธรรมด้วยตนเอง มิได้อาศัยความกรุณาจาก พระเจ้าองค์ใด หรือจากอำนาจภายนอกใด ๆ เพื่อเป็นรางวัล สำหรับความประพฤติที่ดีงามมีความเชื่อฟังต่อพระองค์

#### กาลามสูตร

สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าเสด็จไปเยือนนิคมแห่งหนึ่งเรียกชื่อ ว่า เกสปุตตะ ในแคว้นโกศล ชาวนิคมนี้เป็นที่รู้จักกันโดยชื่อ สามัญว่า กาลามะ เมื่อได้สดับว่าพระพุทธเจ้าประทับอยู่ในนิคม ของตน ชาวกาลามะทั้งหลายจึงได้ไปเฝ้าพระองค์แล้วกราบทูล ว่า

"ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ มีสมณะและพราหมณ์บางพวกที่มา เยี่ยมเยียนเกสปุตตนิคม สมณะพราหมณ์เหล่านั้นอธิบายและ ยกย่องคำสอนของตนเองฝ่ายเดียวเท่านั้น และดูถูก ประณาม เหยียดหยาม หลักธรรมของบุคคลเหล่าอื่น ต่อมาก็มีสมณะ พราหมณ์เหล่าอื่นมาอีก สมณะพราหมณ์เหล่านั้นก็เข่นเดียวกัน ด่างอธิบายและเชิดชูแต่คำสอนของตนฝ่ายเดียว และดูถูกประณาม เหยียดหยามคำสอนของบุคคลเหล่าอื่น ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พวกข้าพระองค์ทั้งหลายมีความสงสัยและคลางแคลงใจอยู่เสมอว่า ในบรรดาสมณะพราหมณ์ผู้น่าเคารพเหล่านี้ ใครกันหนอกล่าว คำสัดย์จริง และพวกไหนกล่าวคำเท็จ"

ลำดับนั้น พระพุทธองค์ได้ทรงประทานคำแนะนำที่ยอดเยี่ยม ในประวัติศาสตร์ศาสนาทั้งหลาย แก่กาลามชนเหล่านั้นว่า "ถูกแล้วชาวกาลามะทั้งหลาย เป็นการสมควรที่เธอทั้งหลายมีความ สงสัย มีความคลางแคลงใจ เพราะความสงสัยดังกล่าวเกิดขึ้น 30 ในสิ่งที่น่าสงสัย ดูกรชาวกาลามะ บัดนี้พวกท่านจงพิจารณา ดังนี้คือ

๑. อย่าเชื่อโดยการบอกเล่า
 ๒. อย่าเชื่อโดยการนำสืบ ๆ กันมา
 ๓. อย่าเชื่อโดยการเล่าลือ
 ๔. อย่าเชื่อโดยการอ้างคัมภีร์ (ตำรา)
 ๕. อย่าเชื่อโดยยึดหลักตรรกศาสตร์ หรือหลักการอนุมาน
 ๖. อย่าเชื่อโดยการพิจารณาอาการภายนอก
 ๗. อย่าเชื่อตามความชอบใจในความคิดเห็นอันเกิดจาก

๘. อย่าเชื่อโดยเห็นว่าน่าจะเป็นไปได้

๙. อย่าเชื่อโดยคิดว่าผู้นี้เป็นครูของเรา

ดูกรกาลามชนทั้งหลาย เมื่อใดท่านทั้งหลายรู้ประจักษ์ ด้วยตนเองว่า ธรรมทั้งหลายเหล่าใดเหล่าหนึ่งเป็นอกุศล ผิดพลาด ชั่วร้าย เมื่อนั้นท่านทั้งหลายจงละทิ้งธรรมเหล่านั้นเสีย และเมื่อ ใดท่านทั้งหลายรู้ประจักษ์ด้วยตนเองว่า ธรรมทั้งหลายเหล่าใด เหล่าหนึ่งเป็นกุศล ดีงาม เมื่อนั้นจงยอมรับเอาธรรมเหล่านั้นและ ปฏิบัติตามธรรมเหล่านั้นเถิด"

พระพุทธเจ้ายังตรัสยิ่งไปกว่านั้นอีก คือพระองค์ตรัสบอก แก่ภิกษุทั้งหลายว่า พระสาวกควรจะพิจารณาตรวจสอบแม้แต่ องค์พระตถาคตเอง เพื่อว่าพระสาวกจะได้มีความมั่นใจอย่าง เต็มที่ในคุณค่าที่แท้จริงของพระศาสดาที่ตนประพฤติปฏิบัติตามนั้น

### ความสงสัย

ตามคำสอนของพระพุทธเจ้า กวามสงสัย (วิจิกิจุฉา) เป็นนิวรณ์ข้อหนึ่งในนิวรณ์ ๕ ประการ ที่ขัดขวางต่อความ เข้าใจในสัจธรรม และขัดขวางต่อความก้าวหน้าทางจิตใจ (หรือ ขัดขวางความก้าวหน้าใด ๆ ทั้งสิ้น) อย่างไรก็ตามความสงสัย มิใช่บาป เพราะไม่มีกฎเกณฑ์แห่งความเชื่อในพระพุทธศาสนา ดามที่จริงไม่มีบาปในพระพุทธศาสนาเลย เหมือนอย่างที่เข้าใจกัน ในศาสนาบางศาสนา รากเหง้าของความชั่วร้ายทั้งปวงคือ อวิชชา และมิจฉาทิฏฐิ แต่ก็เป็นความจริงที่ไม่อาจปฏิเสธได้ ที่ว่าตราบใด ที่ยังมีความสงสัยความคลางแคลงใจลังเลอยู่ ความก้าวหน้าก็ จะไม่มีตราบนั้น และก็เป็นความจริงที่ไม่อาจปฏิเสธได้เช่นกันว่า จะต้องมีความสงสัยอยู่ตราบเท่าที่บุคคลยังไม่เข้าใจหรือเห็น อย่างแจ่มแจ้ง แต่ในการที่จะก้าวหน้าต่อไปได้นั้น จำเป็นอย่างยิ่ง ที่จะต้องกำจัดความสงสัยเสีย การที่จะกำจัดความสงสัยเสียได้นั้น บุคคลจะต้องมองเห็นได้อย่างขัดเจน

เป็นการเลื่อนลอยในการที่จะพูดว่า "บุคคลไม่ควรสงสัย" หรือ "บุคคลควรเชื่อ" เพียงแต่พูดว่า "ฉันเชื่อ" ไม่ได้หมาย ความว่าท่านเข้าใจและมองเห็นแล้ว (เหมือน) เมื่อนักเรียนคิด 32 แก้ปัญหาคณิตศาสตร์ข้อหนึ่ง เขาจะมาถึงขั้นตอนหนึ่งซึ่งเขา
ไม่รู้ว่าจะดำเนินการต่อไปจากนั้นได้อย่างไร และเป็นขั้นตอน
ที่เขาเกิดความสงสัยและคลางแคลงใจ ตราบใดที่เขายังมีความ
สงสัยอันนี้อยู่ เขาจะดำเนินการต่อไปไม่ได้เลย ถ้าเขาอยากจะ
ดำเนินการต่อไป ก็จะต้องกำจัดความสงสัยนี้เสียก่อน และวิถี
ทางในการขจัดความสงสัยนั้นก็มีอยู่ เพียงแต่พูดว่า "ฉันเชื่อ"
หรือ "ฉันไม่สงสัย" จะแก้ปัญหานั้นไม่ได้อย่างแน่นอน การ
บังคับตนเองให้เชื่อและให้ยอมรับเอาสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยปราศจาก
ความเข้าใจนั้น ก็คือการเสแสร้ง (การเมือง) ไม่ใช่เรื่องของจิตใจ
หรือสติปัญญาเลย

พระพุทธเจ้าทรงมีพระทัยปรารถนาอย่างแรงกล้าอยู่เสมอที่ จะกำจัดความสงสัย แม้ก่อนการปรินิพพานของพระองค์ พระองค์ ได้ทรงขอร้องสาวกของพระองค์หลายครั้งให้ทูลถามกะพระองค์ เสีย ถ้าหากว่าสาวกเหล่านั้นมีความสงสัยใด ๆ เกี่ยวกับคำสอน ของพระองค์อยู่ และเพื่อจะได้ไม่ให้เกิดความรู้สึกเสียใจในภาย หลังว่า ตนไม่สามารถแก้ไขความสงสัยเหล่านั้นให้แจ่มแจ้งได้ แต่พระสาวกทั้งหลายก็พากันนิ่งเงียบ พระดำรัสที่พระองค์ได้ ตรัสในครั้งนั้นเป็นพระดำรัสที่น่าประทับใจยิ่ง คือพระองค์ดรัส ว่า "ถ้าหากเป็นเพราะความเคารพในองค์พระศาสดาจึงทำให้ เธอไม่กล้าถามสิ่งใด ๆ แล้วละก็ ก็ขอให้ผู้หนึ่งในบรรดาพวกเธอ บอกแจ้งแก่เพื่อนของเธอ (เพื่อถามแทนตน) เถิด" (คือขอให้ ภิกษุรูปหนึ่งบอกแก่เพื่อนของดน เพื่อให้ถามปัญหาแทนดน)

#### ขันติธรรม

ไม่เฉพาะแต่อิสรภาพทางความคิดเท่านั้น ที่ทำให้เกิด ความพิศวงแก่นักศึกษาประวัติศาสตร์ศาสนาทั้งหลาย แม้ความมี ใจกว้างที่พระพุทธเจ้าทรงประทานไว้ก็ทำให้เกิดความพิศวง สมัย หนึ่ง ณ เมืองนาลันทา คฤหบดีผู้มีชื่อเสียงโด่งดังและมั่งคั่งท่าน หนึ่งมีนามว่า อุบาลี เป็นสาวกฝ่ายคฤหัสถ์ที่รู้จักกันดีของนิ– ครนถ์นาฏบุตร (ไชนะ มหาวีระ) ถูกพระมหาวีระส่งไปพบกับ พระพุทธเจ้าอย่างมีแผน และให้เอาชนะ (ปราบ) พระพุทธเจ้าด้วย การโต้เถียงในบางประเด็นในทฤษฎีเรื่องกรรม เพราะเหตุว่าทัศนะ ของพระพุทธเจ้าในเรื่องกรรมนั้นแดกด่างไปจากทัศนะของ มหาวีระ ตรงกันข้ามจากความคาดหมายของเขาทีเดียว ในตอน จบการอภิปรายกัน อุบาลีเกิดความเชื่อมั่นว่าทัศนะของพระ พุทธเจ้านั้นถูกต้อง ทัศนะของอาจารย์ของตนนั้นผิดพลาด ดังนั้น อุบาลีจึงได้ทูลขอร้องพระพุทธองค์ให้รับตนเป็นอุบาสกผู้หนึ่งใน อุบาสกทั้งหลาย แต่พระพุทธเจ้าได้ทรงขอให้อุบาลีนั้นพิจารณา เรื่องนั้นใหม่และไม่ให้ใจเร็วด่วนได้ เพราะว่า "การพิจารณา *โดยรอบคอบเป็นการดีสำหรับคนผู้มีชื่อเสียงเข่นท่าน"* เมื่ออุบาลี ได้แสดงความปรารถนาของตนอีกครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าก็ได้ทรง ขอร้องให้อุบาลีนั้นเคารพอุปถัมภ์อาจารย์ทางศาสนาเก่าของตน 34

ต่อไปอย่างที่ตนเคยทำมาแล้ว

ในศตวรรษที่ ๓ ก่อนคริสตศักราช พระเจ้าจักรพรรดิผู้ ยิ่งใหญ่ของอินเดียพระนามว่า อโศก ผู้นับถือพุทธศาสนา ทรง ปฏิบัติตามหลักการผ่อนสั้นผ่อนยาวและความเข้าใจกัน อันเป็น ตัวอย่างอันประเสริฐนี้ ได้ทรงยกย่องและอุปถัมภ์บำรุงศาสนา อื่น ๆ ทั้งปวงในจักรวรรดิอันไพศาลของพระองค์ ในประกาศ พระราชโองการฉบับหนึ่งของพระองค์ ซึ่งได้แกะสลักไว้บนแผ่น ศิลาและยังมีต้นฉบับที่บุคคลจะอ่านได้แม้จนกระทั่งทุกวันนี้ พระเจ้าจักรพรรดิพระองค์นั้นได้ทรงประกาศไว้ดังนี้

"บุคคลไม่ควรจะยกย่องเฉพาะแต่ศาสนาของตนเองฝ่าย เดียว และประฌามศาสนาของชนเหล่าอื่น แต่บุคคลควรยกย่อง ศาสนาของชนเหล่าอื่นด้วย โดยเหตุผลอย่างใดอย่างหนึ่ง เมื่อ ทำอย่างนี้ บุคคลย่อมชื่อว่าช่วยศาสนาของตนเองให้เจริญงอกงาม ด้วย และชื่อว่าให้ความเอื้อเฟื้อศาสนาของชนเหล่าอื่นด้วย เมื่อ ทำโดยประการอื่น ก็ชื่อว่าขุดหลุมฝังศพให้แก่ศาสนาของตนเอง และชื่อว่าทำอันตรายแก่ศาสนาอื่นด้วย บุคคลใดก็ตามที่ยกย่อง ศาสนาของตนและประฌามศาสนาอื่น ๆ เขาย่อมทำอย่างนั้น เพราะมีความจงรักภักดีต่อศาสนาของตนเองโดยแท้ ด้วยคิดว่า "ข้าพเจ้าจะเชิดชูศาสนาของข้าพเจ้า" แต่ตรงกันข้าม ด้วย การทำอย่างนั้น เขาชื่อว่าทำร้ายศาสนาของตนเองตนเองมากยิ่งขึ้น ดังนั้น ความปรองดองกันนั่นแหละเป็นการดี ขอให้ทุกคนจง

เราควรจะกล่าวเพิ่มเติมไว้ในที่นี้ด้วยว่า น้ำใจแห่งความ เข้าใจกันซึ่งเกิดจากความเห็นอกเห็นใจกันนี้ ควรจะได้นำมา ใช้ในทุกวันนี้ไม่เฉพาะแต่หลักธรรมในทางศาสนาเท่านั้น แต่ ควรใช้ในกรณีอื่น ๆ ด้วยเช่นกัน น้ำใจแห่งความมีขันติธรรมและความเข้าใจนี้ เป็นข้อ หนึ่งในอุดมคติที่ได้รักษาไว้อย่างดีที่สุด ในวัฒนธรรมและอารย– ธรรมของพุทธศาสนาดั้งแต่เริ่มแรก นั้นแหละคือเหตุผลที่ว่า ทำไม จึงไม่มีตัวอย่างสักเรื่องเดียวในการกดขึ่ข่มเหง หรือการหลั่งเลือด สักหยดเดียวในการกลับใจประชาชนให้หันมานับถือพุทธศาสนา หรือในการเผยแพร่พุทธศาสนา ในประวัติศาสตร์อันยาวนาน ้ตั้ง ๒,๕๐๐ ปี พระพุทธศาสนาได้เผยแพร่ไปอย่างสันดิทั่วทั้งผืน แผ่นดินใหญ่ของทวีปเอเชีย โดยมีศาสนิกชนในปัจจุบันนี้เกินกว่า ๕๐๐ ล้านคน การใช้วิธีรุนแรง (หิงสธรรม) ในรูปแบบใด ๆ ภายใต้ข้ออ้างใด ๆ ก็ตาม ย่อมเป็นการขัดต่อคำสอนของพระ

รับฟังและจงเป็นผู้ที่เต็มใจจะฟังธรรมะที่คนอื่นเขานับถือด้วย"

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหรือปรัชญา

พุทธเจ้าโดยสิ้นเชิง

ได้มีผู้ถามเสมอ ๆ ว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนา (Reli– gion) หรือปรัชญา (Philosophy) มันไม่สำคัญหรอกที่ท่านจะ 36 เรียกพุทธศาสนาว่าเป็นอะไร พระพุทธศาสนาก็ยังเป็นตัวของ ดัวเอง ไม่ว่าท่านจะใส่ป้ายชื่ออะไรให้พุทธศาสนา ป้ายชื่อก็มิใช่ สิ่งสลักสำคัญอะไรเลย แม้แต่ป้ายชื่อว่า "พระพุทธศาสนา" ที่เราได้ให้แก่คำสอนของพระพุทธเจ้า ก็มีความสำคัญเล็กน้อย เหลือเกิน ชื่อที่บุคคลให้แก่พุทธศาสนาเป็นชื่อที่ไม่สำคัญ

> ชื่อนั้นสำคัญไฉน ? สิ่งที่เราเรียกว่าดอกกุหลาบ จะมีกลิ่นหอมเข่นกัน ไม่ว่าจะโดยชื่ออื่นก็ตาม

ในทำนองเดียวกัน สัจธรรมก็ไม่จำเป็นต้องมีป้ายชื่อ สัจ-ธรรมนั้นไม่ใช่ของพุทธ ไม่ใช่ของคริสต์ ไม่ใช่ของฮินดู ไม่ใช่ ของมุสลิม มันไม่ใช่เรื่องผูกขาดของผู้ใดผู้หนึ่ง ป้ายแบ่งแยก พวกนี้เป็นอุปสรรคต่อการเข้าใจสัจธรรมอย่างอิสระ แต่ก่อให้เกิด อคติอันเป็นอันตรายในจิตใจของมนุษย์

ข้อที่ว่ามานี้เป็นความจริงไม่เฉพาะแต่ในเรื่องสดิปัญญา และทางจิตใจเท่านั้น แต่เป็นความจริงในเรื่องความสัมพันธ์ ระหว่างมนุษย์ด้วยเช่นกัน ขอยกดัวอย่างเช่น เมื่อเราพบคน คนหนึ่ง เราไม่ได้มองดูเขาในฐานะที่เป็นมนุษย์คนหนึ่งเท่านั้น แต่เรายังใส่ป้ายชื่อให้เขาด้วย เช่น อังกฤษ ฝรั่งเศส เยอรมัน อเมริกัน หรือยิว และมีความรู้สึกต่อเขาชนิดที่เต็มไปด้วยอคติ ทั้งหลายทั้งปวง ที่พ่วงมาด้วยกันกับป้ายชื่อนั้นขึ้นในจิตใจของเรา แต่เขาอาจจะเป็นผู้ปราศจากลักษณะทั้งหลายแหล่ ที่เรายัดใส่ ให้เขาโดยสิ้นเชิงก็ได้

คนทั้งหลายชอบป้ายชื่อสำหรับแบ่งแยกพรรคพวกกันเสีย จนกระทั่งว่า พวกเขาไปไกลถึงขนาดที่ว่า เอาป้ายเหล่านั้นมา ใส่ให้แก่คุณสมบัติและอารมณ์ของมนุษย์อันเป็นของสามัญ สำหรับคนทุกคนทีเดียว ดังนั้นจึงพูดกันถึงทานยี่ห้อต่าง ๆ ดัง จะยกดัวอย่างเช่น การบำเพ็ญทานแบบพุทธ หรือการบำเพ็ญทาน แบบคริสต์ แล้วก็ดูถูกการบำเพ็ญทานยี่ห้ออื่น ๆ แต่การบำเพ็ญ ทานนั้นไม่ใช่ของนิกายอื่นใด การบำเพ็ญทานไม่ใช่ของคริสต์ ไม่ใช่ของพุทธ ฮินดูหรือมุสลิม ความรักของมารดาที่มีต่อบุตร ของตนก็ไม่ใช่ของพุทธ หรือของคริสเตียน มันเป็นความรักของ มารดานั่นเอง คุณสมบัติและอารมณ์ของมนุษย์ เช่น ความรัก ความเอื้อเฟื้อ เผื่อแผ่ ความเมตดา ความผ่อนสั้นผ่อนยาว ความ อดทน ไมตรีจิต ความปรารถนา ความเกลียดขัง ความพยาบาท อวิชชา มานะ เป็นต้น ไม่ต้องมีป้ายชื่อ (เพราะ) มันไม่ได้สังกัด ในศาสนาใดศาสนาหนึ่งโดยเฉพาะ

สำหรับผู้แสวงหาสัจธรรมนั้น ไม่สำคัญว่าหลักความคิด อันใดอันหนึ่งนั้นมาจากไหน แหล่งและการพัฒนาการด้าน ความคิดเป็นเรื่องทางวิชาการ โดยที่แท้แล้ว ในการที่จะเข้าใจ สัจธรรม ไม่จำเป็นที่จะต้องรู้ว่าคำสอนนั้นมาจากพระพุทธเจ้า หรือจากบุคคลอื่นใด สิ่งที่เป็นสาระสำคัญก็คือ การเห็นสิ่งนั้น และเข้าใจสิ่งนั้น มีเรื่องสำคัญเรื่องหนึ่ง ในมัชฌิมนิกาย (สูตร ที่ ๑๔๐) ซึ่งเป็นตัวอย่างประกอบการอธิบายในเรื่องนี้

## ณ โรงช่างหม้อ

สมัยหนึ่งพระพุทธเจ้าเสด็จประทับค้างแรมในโรงของ ข่างหม้อ ในโรงข่างหม้อเดียวกันนั้น ได้มีสมณะหนุ่มผู้หนึ่งผู้ได้ มาถึงที่นั้นก่อนพระองค์ ท่านทั้ง ๒ ไม่รู้จักซึ่งกันและกัน พระ พุทธองค์ทรงสังเกตดูสมณะรูปนั้นแล้วมีพระดำริว่า ลักษณะ ท่าทางของขายหนุ่มผู้นี้เป็นที่น่าพอใจอยู่ คงจะเป็นการดีหากเรา จะพึงถามเรื่องเกี่ยวกับตัวเขาบ้าง ดังนั้นพระพุทธองค์จึงตรัส ถามเขาไปว่า "ดูกรภิกษุ ท่านได้ออกจากเรือนบวชในนามของ ผู้ใด หรือว่าใครเป็นอาจารย์ของท่าน หรือว่าท่านชอบใจธรรม ของผู้ใด"

บุรุษหนุ่มผู้นั้นทูลตอบว่า "ดูกรท่านผู้มีอายุ มีพระสมณะ โคดมผู้เป็นเชื้อสายศากยะ ซึ่งได้ออกจากศากยะตระกูลมาบวช เป็นสมณะมีกิตติศัพท์ระบือขจรฟุ้งออกไปจากพระองค์ว่า พระองค์ เป็นพระอรหันต์ เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ในนามของพระผู้มี พระภาคนั่นแหละข้าพเจ้าจึงได้บวช พระองค์เป็นศาสดาของ ข้าพเจ้า และข้าพเจ้าก็ชอบใจลัทธิ (ธรรม) ของพระองค์"

พระพุทธเจ้าตรัสถามว่า "พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมา– สัมพุทธเจ้าพระองค์นั้น บัดนี้ประทับอยู่ที่ใดเล่า" ชายหนุ่ม กราบทูลว่า "เพื่อน ในดินแดนตอนเหนือโน้นมีนครหนึ่งชื่อว่า สาวัดถี ณ ที่นั้นแหละพระผู้มีพระภาคผู้เป็นอรหันตสัมมาสัม– พุทธเจ้าประทับอยู่" พระองค์จึงถามต่อไปอีกว่า "ท่านได้เคยเห็น พระพุทธองค์บ้างไหม ท่านจะจำพระองค์ได้ไหมถ้าท่านพบ พระองค์" ชายหนุ่มตอบว่า "ข้าพเจ้าไม่เคยเห็นเลย และข้าพเจ้า ก็คงจะจำพระองค์ไม่ได้ถ้าข้าพเจ้าพบพระองค์"

พระพุทธเจ้าได้ตระหนักในพระทัยว่า ในนามของพระองค์ เองนี้แหละที่ขายหนุ่มผู้ไม่ปรากฏนามได้ออกบวชเป็นสมณะ โดยมิได้ทรงเปิดเผยว่าพระองค์เป็นบุคคลเดียวกันนั้น พระองค์ ก็ได้ตรัสว่า "ดูกรภิกษุ เราจะแสดงธรรมแก่ท่าน จงฟังและตั้งใจ ฟังเถิด เราจะกล่าวต่อไป" ชายหนุ่มนั้นทูลรับคำว่า "แสดงเถิด เพื่อน" ลำดับนั้น พระพุทธองค์ได้ทรงประทานพระสูตรอันแสดง สัจธรรมที่เด่นที่สุดสูตรหนึ่งแก่ชายหนุ่มผู้นี้ (ใจความของพระสูตร นี้จะได้แสดงข้างหน้า)

ต่อเมื่อจบพระสูตรนั้นนั่นเอง สมณะหนุ่มผู้มีนามว่า ปุกกุสาติ จึงรู้แก่ใจตนเองว่า บุคคลที่พูดกับตนก็คือพระพุทธเจ้า นั่นเอง ดังนั้นเขาจึงลุกขึ้นแล้วเข้ามาหาพระพุทธเจ้า หมอบกราบ ลง ณ เบื้องพระบาทของพระศาสดา ทูลขอขมาโทษในการที่ เรียกพระองค์ว่า "เพื่อน" โดยมิได้รู้ตัว ลำดับนั้น เขาก็ทูลขอ ให้พระพุทธองค์ให้การอุปสมบทแก่เขาและยอมรับเขาเข้าอยู่ ในคณะสงฆ์

พระพุทธองค์ตรัสถามเขาต่อไปว่า มีบาตรจีวรพร้อมอยู่แล้ว หรือไม่ (พระภิกษุจะต้องมีไตรจีวรและบาตรขออาหาร) เมื่อ นายปุกกุสาติทูลตอบด้วยคำปฏิเสธ พระพุทธเจ้าตรัสว่า *"ตถาคต* 40 จะไม่ให้การอุปสมบทแก่บุคคลใด เว้นแต่เขาจะมีบาตรและจีวร พร้อมอยู่แล้วเท่านั้น" ดังนั้น นายปุกกุสาติจึงได้ออกไปข้างนอก เพื่อจะแสวงหาบาตรและจีวร แต่เป็นคราวเคราะห์ร้ายเขาได้ถูก โคขวิดตาย

ต่อมาเมื่อข่าวอันน่าเศร้าใจมาถึงพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์ ทรงประกาศว่า ปุกกุสาดิได้เป็นบัณฑิต ได้เห็นสัจธรรมแล้ว และ ก็ได้บรรลุ (ธรรม) ขั้นรองสูงสุด (อนาคามี) ในการกระทำให้ แจ้งซึ่งพระนิพพาน และทรงประกาศว่า ปุกกุสาตินั้นบังเกิดแล้ว ในภพซึ่งเขาจะได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ (ต่อไป) และในที่สุดเขา ก็จะนิพพานและไม่กลับมาสูโลกนี้อีกเลย

จากเรื่องนี้ก็เป็นที่ขัดเจนเหลือเกินว่า เมื่อปุกกุสาติฟัง พระพุทธองค์ตรัส และเข้าใจคำสอนของพระพุทธองค์นั้น (ได้ดี) เขาไม่รู้ว่าใครกำลังพูดกับเขาหรือนั้นเป็นคำสอนของใคร แต่เขา ก็ได้เห็นความจริงแล้ว *ถ้ายาดีโรคก็หาย ไม่จำเป็นต้องรู้ว่าใคร* ปรุงยานั้น หรือยานั้นมาจากไหน

#### ศรัทธา

ศาสนาแทบทุกศาสนาสร้างขึ้นมาด้วยอาศัยศรัทธา ดูเหมือน จะเป็นศรัทธาแบบงมงายมากกว่า แต่ในพระพุทธศาสนานั้น ท่านเน้นในเรื่องการเห็น การรู้ การเข้าใจ หาได้เน้นในเรื่อง ศรัทธาหรือความเชื่อไม่ ในคัมภีร์พุทธศาสนามีคำว่า "สัทธา" (สํสกฤตว่า ศรัทธา) ซึ่งตามปกติแปลกันว่า Faith หรือ Belief แต่ศรัทธาไม่ใช่ Faith อย่างนั้น แต่ที่ถูกศรัทธานั้นได้แก่ความ มั่นใจอันเกิดจากความเชื่อมั่น ในพระพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน และการใช้ตามธรรมดาสามัญในคัมภีร์ต่าง ๆ จะต้องยอมรับกัน ว่า คำว่า ศรัทธา นี้มีส่วนเป็น Faith อยู่เหมือนกัน ในความหมาย ที่ว่า คำว่า ศรัทธา นั้นแสดงถึงความจงรักภักดีต่อพระพุทธเจ้า ต่อพระธรรม (คำสอน) และต่อพระสงฆ์

ว่าตามนัยของ ท่านอสังคะ นักปรัชญาฝ่ายพุทธศาสนา ผู้ยิ่งใหญ่ แห่งสมัยคริสตศตวรรษที่ ๔ ศรัทธามีลักษณะ ๓ ประการ คือ

๑. ความเชื่อมั่นอันเต็มเปี่ยมและมั่นคงว่า สิ่งใดสิ่งหนึ่ง
 มีอยู่เป็นอยู่จริง

๒. ความอิ่มใจอันแท้จริงในคุณสมบัติที่ดีงาม

๓. ความใฝ่ฝันหรือความปรารถนาที่จะได้รับความสำเร็จ
 ตามความมุ่งหมาย

ท่านจะว่าอย่างไรก็ตาม ศรัทธาหรือความเชื่อที่เข้าใจกัน ในศาสนาต่าง ๆ นั้น มีส่วนเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาน้อยมาก ปัญหาเรื่องความเชื่อเกิดขึ้นในเมื่อไม่มีการเห็น คือการ เห็นความหมายในทุกนัยของศัพท์ ทันทีที่ท่านเห็น ปัญหาเรื่อง ความเชื่อก็หมดสิ้นไป ถ้าข้าพเจ้าบอกท่านว่า ข้าพเจ้ามีแก้วมณี เม็ดหนึ่งซ่อนอยู่ในกำมือของข้าพเจ้า ปัญหาเรื่องความเชื่อจะ 42 เกิดขึ้น เพราะท่านไม่ได้มองเห็นแก้วมณีเม็ดนั้นด้วยตาของ ท่านเอง แต่ถ้าข้าพเจ้าแบมือของข้าพเจ้าออกและให้ท่านดูแก้วมณี ทีนั้นท่านก็จะเห็นด้วยตาของท่านเอง ปัญหาเรื่องความเชื่อก็ไม่ เกิดขึ้น ดังข้อความในคัมภีร์พุทธศาสนาแต่โบราณซึ่งมีความว่า "เห็นแจ้งเหมือนดังบุคคลมองเห็นแก้วมณี (หรือผลมะขามป้อม) ในฝ่ามือ"

สาวกรูปหนึ่งของพระพุทธเจ้ามีนามว่า มุสีละ บอกแก่ภิกษุ รูปอื่นว่า "ดูกรท่านสวิตถะ ผมรู้และทราบว่าความดับไปแห่งภพ คือนิพพาน (Nirvana) โดยไม่ต้องมีความภักดี ศรัทธา หรือ ความเชื่อ โดยไม่ต้องมีความชอบใจหรือความเอนเอียงใจ โดย ไม่ต้องบอกกล่าวเล่าลือ หรือการนำสืบต่อกันมา โดยไม่ต้อง พิจารณาเหตุผลที่ปรากฏ โดยไม่ต้องมีความพอใจในความคิดเห็น ที่คาดคะเนเอา "

พระพุทธเจ้าตรัสว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย ตถาคดกล่าวว่า การกำจัดกิเลสและอาสวะ ได้มุ่งหมายไว้สำหรับบุคคลผู้รู้และผู้เห็น หาได้มุ่งหมายไว้สำหรับบุคคลผู้ไม่รู้ไม่เห็นไม่"

เรื่องของการรู้การเห็นนี้เป็นปัญหาเสมอ แต่เรื่องการเชื่อ หาเป็นปัญหาไม่ คำสอนของพระพุทธเจ้ามีลักษณะพิเศษ คือเป็น เอหิปสุสิโก แปลว่าเชิญให้มาดูแต่ไม่ใช่มาเชื่อ

ข้อความที่ท่านใช้ทุกหนทุกแห่งในคัมภีร์พุทธศาสนา ซึ่ง เอ่ยอ้างถึงบุคคลผู้กระทำให้แจ้งซึ่งสัจธรรม จะมีดังนี้ว่า *"ดวงตา* 43 เห็นธรรม (ธมฺมจกฺขฺ) อันปราศจากธุลี และปราศจากมลทินได้ เกิดขึ้นแล้ว เขาได้เห็นแล้วซึ่งสัจธรรม ได้บรรลุสัจธรรม ได้รู้ สัจธรรม ได้แทงตลอดถึงสัจธรรม ได้ข้ามพ้นความสงสัย เป็น ผู้ปราศจากความหวั่นไหว เขามองเห็นสัจธรรมตามความเป็นจริง (ยถาภูตํ) ด้วยปัญญาชอบอย่างนี้'' เมื่ออ้างถึงการตรัสรู้ของ พระองค์เอง พระพุทธเจ้าตรัสว่า "จักษุเกิดขึ้นแล้ว ญาณเกิดขึ้น แล้ว ปัญญาเกิดขึ้นแล้ว วิชชาเกิดขึ้นแล้ว แสงสว่าง (อาโลกะ) เกิดขึ้นแล้ว'' เป็นเรื่องการมองเห็นโดยอาศัยญาณหรือปัญญา (ญาณทลุสน) หาใช่การเชื่อโดยอาศัยศรัทธาไม่

ข้อความที่ว่ามานี้ เป็นที่ประจักษ์ขัดมากยิ่งขึ้น ในสมัย เมื่อลัทธิศาสนาพราหมณ์เร่งเร้าอย่างขาดขันดิธรรมให้เชื่อ และ ให้ยอมรับสิ่งที่ถือปฏิบัติสืบ ๆ กันมา และอำนาจขี้ขาดว่าเป็น สัจธรรมอันเดียวอย่างไม่มีปัญหา สมัยหนึ่งพราหมณ์ผู้คงแก่เรียน และมีชื่อเสียงคณะหนึ่ง ได้ไปเฝ้าพระพุทธเจ้า และได้สนทนา ไต่ถามกับพระพุทธเจ้าอย่างยืดยาว คนหนึ่งในกลุ่มนั้นเป็นมาณพ อายุ ๑๖ ปี มีนามว่า กาปฐิกะ ผู้ได้รับการพิจารณาจากพราหมณ์ เหล่านั้นทั้งหมด ว่าเป็นคนมีสมองที่เฉียบแหลมอย่างหาผู้เปรียบ ไม่ได้ ได้ตั้งคำถามขึ้นทูลถามพระพุทธเจ้าว่า

"ข้าแต่พระโคดมผู้เจริญ มีคัมภีร์อันศักดิ์สิทธิ์ของพราหมณ์ แต่โบราณที่สืบทอดต่อ ๆ กันมาตามสายโดยมุขปาฐะ โดยไม่ ขาดตอนเลย เกี่ยวกับคัมภีร์เหล่านั้น พวกพราหมณ์ได้ลงมดิ 44 เป็นเด็ดขาดว่า สิ่งนี้อย่างเดียวเท่านั้นจริง สิ่งอื่นเท็จทั้งนั้น แล้ว ท่านพระโคดมผู้เจริญเล่า จะว่าอย่างไรเกี่ยวกับเรื่องนี้"

พระพุทธเจ้าทรงย้อนถามว่า "ในบรรดาพราหมณ์ทั้งหลาย เหล่านั้น มีพราหมณ์สักคนหนึ่งไหม ที่อ้างว่าดนรู้และเห็นเป็น ประจักษ์แก่ตนเองว่า "สิ่งนี้อย่างเดียวเท่านั้นจริง สิ่งอย่างอื่น *เท็จทั้งนั้น"* มาณพนั้นเป็นคนเปิดเผยจึงกราบทูลตอบว่า *"ไม่มี"* พระพุทธองค์ตรัสถามต่อไปอีกว่า "แล้วมีอาจารย์สักคนหนึ่งไหม หรือมีอาจารย์ของอาจารย์ของพราหมณ์นั้นย้อนหลังไปถึง ๗ ้ชั่วโคตรไหม หรือแม้แต่ผู้ใดผู้หนึ่งบรรดาผู้รจนาคัมภีร์เหล่านั้น แต่ดั้งเดิมมามีไหม ที่อวดอ้างว่า ตนรู้และเห็นว่า สิ่งนี้เท่านั้นจริง สิ่งอย่างอื่นเท็จทั้งนั้น" เขาทูลรับว่า "ไม่มีพระเจ้าข้า" พระ พุทธองค์จึงดุรัสว่า "ทีนี้มันก็เป็นเหมือนแถวของคนตาบอด แต่ละคนก็เกาะติดกับคนที่อยู่ข้างหน้าตน คนหน้าก็มองไม่เห็น คนอยู่กลางก็มองไม่เห็นเหมือนกัน คนสุดท้ายก็มองไม่เห็นเช่นกัน โดยนัยนี้ ดถาคดจึงมีความเห็นว่า สภาพของพราหมณ์ทั้งหลาย เหล่านั้น เป็นเสมือนสภาพของแถวคนตาบอดนั่นเอง"

ลำดับนั้น พระพุทธเจ้าได้ทรงประทานคำแนะนำ ซึ่งมีความ สำคัญอย่างยิ่งยวดแก่พราหมณ์คณะนั้นว่า "ไม่เป็นการสมควร สำหรับบัณฑิตผู้ธำรง (รักษา) สัจจะที่จะตัดสินลงไปว่า "สิ่งนี้ อย่างเดียวเท่านั้นจริง สิ่งอย่างอื่นเท็จทั้งสิ้น"

### วิธีรักษาสัจจะ

เมื่อมาณพนั้นทูลขอร้องให้อธิบายหลักความคิดในการ ธำรงหรือรักษาสัจจะนั้น พระพุทธเจ้าได้ดรัสว่า "บุคคลผู้หนึ่ง มีความเชื่อถืออยู่อย่างหนึ่ง ถ้าเขากล่าวว่า "นี่เป็นความเชื่อ ของข้าพเจ้า" เพียงเท่านี้ชื่อว่าเขายังรักษาความสัตย์อยู่ แต่ ด้วยความเชื่อนั้น เขาไม่สามารถก้าวไปถึงขั้นลงข้อสรุปเป็น เด็ดขาดว่า สิ่งนี้เท่านั้นจริง สิ่งอื่นเท็จทั้งนั้น กล่าวอีกนัยหนึ่ง บุคคลอาจจะเชื่อสิ่งที่เขาชอบ และเขาอาจจะกล่าวได้อีกว่า "ข้าพเจ้าเชื่อสิ่งนี้" เพียงเท่านั้นเขาก็ยังชื่อว่าเคารพสัจจะอยู่ เพียงเพราะความเชื่อหรือความศรัทธาของเขา เขาไม่ควรพูดว่า สิ่งที่เขาเชื่อเท่านั้นจริง และสิ่งอื่นเท็จทั้งนั้น"

พระพุทธเจ้าตรัสว่า "การยึดมั่นถือมั่นในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง (ความเห็นอย่างหนึ่ง) และดูหมิ่นเหยียดหยามสิ่งอื่น (ความเห็น อย่างอื่น) ว่าเป็นของต่ำทราม การกระทำเช่นนี้บัณฑิตเรียกว่า เป็นสังโยชน์อย่างหนึ่ง"

### ทรงอุปมาธรรมะเหมือนกับแพ

สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าทรงอธิบายหลักแห่งเหตุและผลแก่ สาวกของพระองค์ และสาวกเหล่านั้นกราบทูลว่า ได้เข้าใจ ได้ เห็นหลักเหตุผลนั้นอย่างขัดเจน คราวนั้น พระพุทธองค์ตรัสว่า 46 "ดูกรภิกษุทั้งหลาย แม้ทิฏฐิอันนี้ซึ่งบริสุทธิ์และขัดเจนถึงปานนี้ ถ้าเธอทั้งหลายยังยึดมั่นทิฏฐินั้นอยู่ ยังปล่อยใจให้ผูกพันอยู่ ยัง เห็นว่าเป็นสิ่งที่มีค่าอยู่ ยังติดใจมันอยู่แล้วละก็ เธอทั้งหลายก็จะ ไม่เข้าใจเลยว่า พระธรรมนั้นเป็นเสมือนกับแพ ซึ่งเป็นของ สำหรับใช้ข้ามฟาก และมิใช่สำหรับยึดถือเอาไว้"

ในที่อื่นอีก พระพุทธองค์ได้ทรงอธิบายอุปมาอันมีชื่อเสียงนี้ ซึ่งในข้ออุปมาอันนี้ พระพุทธเจ้าก็ได้ทรงเปรียบเทียบคำสอน ของพระองค์ ว่าเหมือนกับแพสำหรับข้ามฟาก มิใช่เพื่อยึดถือ เอาไว้และแบกขึ้นหลัง

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย บุรุษผู้หนึ่งกำลังเดินทางอยู่ เขาได้ เดินทางมาถึงลำน้ำที่กว้างใหญ่ ฝั่งน้ำด้านนี้มีอันตราย แต่อีก ฝั่งหนึ่งปลอดภัยไร้อันตราย ไม่มีเรือไปฝั่งที่ปลอดภัยและไร้ อันตราย และก็ไม่มีสะพานใด ๆ สำหรับข้ามเลย เขาจึงรำพึงว่า "ห้วงน้ำนี้ใหญ่หลวงนัก และฝั่งน้ำด้านนี้ก็เต็มไปด้วยอันตราย แต่ทว่าฝั่งข้างโน้นปลอดภัยและไร้อันตราย ไม่มีเรือไปฝั่งโน้น และไม่มีสะพานที่จะข้ามไปยังฝั่งโน้นด้วย เพราะเหตุนั้น คงเป็น การดีถ้าข้าพเจ้าจะเก็บรวบรวมหญ้า ไม้ กิ่งไม้ และใบไม้ เพื่อ สร้างแพ และด้วยแพนั้น ข้าพเจ้าก็จะข้ามไปฝั่งโน้นได้อย่าง ปลอดภัย โดยใช้มือและเท้าของข้าพเจ้าเอง " ดูกรภิกษุทั้งหลาย และแล้วบุรุษนั้นก็ได้เก็บรวบรวมหญ้า ไม้ กิ่งไม้ และใบไม้ และ ก็ได้สร้างแพขึ้นมา และโดยอาศัยแพนั้น เขาจึงได้ข้ามไปอีกฝั่งหนึ่ง ເຕ

ได้ด้วยความปลอดภัย โดยใช้มือและเท้าของตนเอง หลังจาก ได้ข้ามไปถึงอีกฝั่งหนึ่งแล้ว เขาคิดว่า "แพนี้ได้ช่วยเหลือข้าพเจ้า มาก ด้วยความช่วยเหลือของแพนี้ ข้าพเจ้าจึงข้ามมาด้วยความ ปลอดภัย โดยใช้มือและเท้าของข้าพเจ้าเอง จะเป็นการดีถ้า ข้าพเจ้าจะพึงเอาแพนี้ทูนศีรษะ หรือแบกไปบนหลังในที่ที่ข้าพเจ้า ไป''

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย เธอคิดอย่างไร ถ้าบุรุษผู้นั้นกระทำ โดยทำนองนี้ เขาจะกระทำอย่างถูกต้องหรือไม่เกี่ยวกับแพนั้น" เมื่อพวกภิกษุทูลว่า "ไม่พระเจ้าข้า" พระองค์จึงตรัสว่า "แล้ว ก็โดยวิธีใดเล่า เขาจึงจะกระทำอย่างถูกต้องเกี่ยวกับแพนั้น หลัง จากได้ข้ามไปถึงอีกฝั่งหนึ่งแล้ว สมมุติว่าบุรุษนั้นจะคิดว่า "แพนี้ ได้ข้ามไปถึงอีกฝั่งหนึ่งแล้ว สมมุติว่าบุรุษนั้นจะคิดว่า "แพนี้ ได้ข้ามมาถึงฝั่งนี้แล้วด้วยความปลอดภัย โดยใช้มือและเท้าของ ข้าพเจ้าเอง จะเป็นการดีถ้าข้าพเจ้าจะเอาแพนี้เกยฝั่งไว้ หรือ จอดมันไว้ให้ลอยน้ำอยู่ แล้วไปตามทางของข้าพเจ้า ไม่ว่าจะเป็น ที่ใดก็ตาม" ถ้าง รุษผู้นั้นกระทำโดยวิธีนี้ เขาจะกระทำอย่าง ถูกต้องเกี่ยวกับแพนั้น

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย ในทำนองเดียวกัน ตถาคตได้สอน หลักธรรมที่คล้ายกับแพ กล่าวคือ แพนั้นใช้สำหรับข้าม ไม่ใช่ สำหรับถือไป (โดยพยัญชนะว่า ยึดเอาไว้) ดูกรภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายที่เข้าใจแล้วว่า ธรรมะคำสอนคล้ายกับแพ ควรสละ 48 แม้กระทั่งสิ่งดีทั้งหลาย (ธมฺม) จะกล่าวไปไยเล่าในการเลิกละสิ่ง ไม่ดีทั้งหลาย (อธมฺม)"

จากข้อเปรียบเทียบนี้เป็นที่ขัดเจนแจ่มแจ้งว่า คำสอน ของพระพุทธเจ้านั้นมุ่งหมายจะนำมนุษย์ไปสู่ความปลอดภัย ความสงบ ความสุข ความเยือกเย็น และการบรรลุซึ่งพระนิพพาน พระธรรมทั้งหมดทั้งสิ้นที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอน ย่อมนำไปสู่ จุดหมายอันนี้ พระพุทธองค์มิได้ตรัสสิ่งทั้งหลายเพียงเพื่อสนอง ความอยากรู้อยากเห็นตามสติปัญญาของมนุษย์เลย พระพุทธเจ้า ทรงเป็นศาสดาที่เป็นนักปฏิบัติ และทรงสั่งสอนเฉพาะแต่สิ่ง ทั้งหลายที่จะนำมาเฉพาะซึ่งความสงบ (สันติ) และความสุข แก่มนุษย์

### ทรงเปรียบธรรมะกับใบไม้ในกำมือ

ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าเสด็จประทับที่ป่าไม้สีเสียด เมือง โกสัมพี (ใกล้เมืองอาละหะบัด: Allahabad) พระพุทธองค์ทรง หยิบใบไม้สองสามใบมาไว้ในพระหัดถ์ แล้วตรัสถามพระสาวกว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายคิดเห็นประการใด อันไหนจะ มากกว่ากัน ใบไม้ ๑-๓ ใบในมือของตถาคตนี้ หรือใบไม้ในป่า โน้น"

"ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ใบไม้ในพระหัตถ์ของพระองค์น้อย

ፈጋ

อย่างยิ่ง แต่ว่าใบไม้ทั้งหลายในป่าสีเสียดมีมากมายกว่า"

"ภิกษุทั้งหลาย ฉันนั้นเหมือนกัน ในบรรดาสิ่งที่ตถาคด ได้รู้แล้วนั้น ดถาคตได้บอกแก่เธอทั้งหลายเพียงเล็กน้อยเท่านั้น สิ่งที่ตถาคตไม่ได้บอกแก่เธอทั้งหลายมีอีกมากมาย และเพราะ เหตุใดเล่าตถาคตจึงไม่ได้บอกสิ่งเหล่านั้นแก่พวกเธอ เพราะว่า ข้อนั้นไม่มีประโยชน์ ไม่เป็นไปเพื่อนิพพาน (Nirvana) นั่นแหละ คือเหตุผลที่ว่า ทำไมดถาคตจึงไม่บอกสิ่งเหล่านั้นแก่เธอทั้งหลาย"

เป็นการไร้ประโยชน์สำหรับพวกเราทั้งหลาย ที่จะมาคิดเดา ในสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงทราบแล้วแต่ไม่ตรัสบอกแก่พวกเรา เช่นนี้ นักปราชญ์บางคนทำมาแล้วอย่างไร้ผล

พระพุทธเจ้าไม่ทรงสนพระทัยในการอภิปรายปัญหาทาง อภิปรัชญาที่ไม่จำเป็น ซึ่งล้วนแต่เป็นเรื่องการคิดเดาเอาแท้ ๆ และยังก่อให้เกิดปัญหาการคิดฟุ้งซ่านอีกด้วย พระพุทธองค์ ทรงถือว่าปัญหาอภิปรัชญาเหล่านั้นเป็นป่าแห่งทิฐิ ดูเหมือนว่า จะได้มีบางท่านในหมู่พระสาวกของพระองค์ไม่เข้าใจซาบซึ้งใน ท่าทีอันนี้ของพระพุทธองค์เลย เพราะว่าเราได้พบตัวอย่างของ ผู้หนึ่งในบรรดาพุทธสาวก ซึ่งมีชื่อว่า มาลุงกยบุตร ซึ่งได้ดั้ง คำถามชนิดที่เป็นแบบฉบับที่รู้จักกันดีขึ้นมา ๑๐ ข้อเกี่ยวกับ ปัญหาอภิปรัชญา ทูลถามพระพุทธเจ้าแล้วเรียกร้องคำตอบ

### ปัญหาอภิปรัชญา

วันหนึ่ง ท่านมาลุงกยบุตร ออกจากการปฏิบัติกัมมัฏฐาน ในตอนบ่ายแล้ว ได้เข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า ถวายอภิวาทต่อ พระศาสดา นั่ง ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่งแล้วจึงกราบทูลว่า

"ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ เมื่อข้าพระองค์นั่งพิจารณาอยู่ แต่ผู้เดียวนั้น ความดำริอันนี้ได้เกิดขึ้นแก่ข้าพระองค์ว่า มีปัญหา เหล่านี้ที่พระองค์มิได้ทรงอธิบายแล้ว ทรงปฏิเสธแล้ว และทรง สลัดทิ้งแล้ว กล่าวคือ

- โลกเที่ยงหรือ
- ๒. โลกไม่เที่ยงหรือ
- ๓. โลกมีที่สุดหรือ

๔. โลกไม่มีที่สุดหรือ

ชีวะเป็นอันเดียวกับสรีระหรือ

- ๖. ขีวะเป็นอันหนึ่ง และสรีระเป็นอีกอันหนึ่งหรือ
- ๗. พระดถาคดมีอยู่ หลังจากปรินิพพานแล้วหรือ

๙. พระตถาคตนั้น ทั้งมีอยู่และไม่มีอยู่ในเวลาเดียวกัน หลังจากปรินิพพานแล้วหรือ

๑๐. พระตถาคตนั้น ทั้งมีอยู่ก็ไม่ใช่ ทั้งไม่มีอยู่ก็ไม่ใช่ ใน
 เวลาเดียวกันหรือ

ปัญหาเหล่านี้ พระพุทธเจ้าไม่ทรงอธิบายแก่เรา ท่าที่อันนี้ไม่ ทำให้เราพอใจ เราไม่ซึ่งในท่าที่อันนี้ เราจะไปเฝ้าพระพุทธองค์แล้ว ทูลถามพระองค์เกี่ยวกับเรื่องนี้ ถ้าหากพระผู้มีพระภาคเจ้าทรง อธิบายความคิดนี้แก่เราแล้วละก็ เราก็จะปฏิบัติตามพรหมจรรย์ อยู่กับพระองค์ต่อไป ถ้าหากพระองค์ไม่ทรงอธิบายปัญหาเหล่านี้ เราก็จะสึกแล้วก็จะหนีไปเสีย ถ้าพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงทราบว่า โลกนี้ว่าเที่ยงก็ขอให้พระองค์ทรงอธิบายแก่เราตามความจริง อันนั้น ถ้าทรงทราบว่าโลกไม่เที่ยง ก็ขอให้พระองค์ทรงอธิบาย ตามความเป็นจริงนั้น ถ้าพระผู้มีพระภาคเจ้าไม่ทรงทราบว่า โลกนี้เที่ยงหรือไม่เป็นต้นแล้วละก็ สำหรับผู้ไม่รู้ก็เป็นการตรงไป ตรงมาที่จะพูดว่า "ข้าพเจ้าไม่รู้ ข้าพเจ้าไม่เห็น"

คำตอบของพระพุทธเจ้าแก่พระมาลุงกยบุตรนั้น ควรจะเป็น ประโยชน์ให้แก่คนหลายล้านคนในโลกทุกวันนี้ ซึ่งกำลังใช้เวลา อันมีค่าของตนให้หมดไปกับปัญหาทางอภิปรัชญาเช่นนั้น และ ก็กำลังก่อกวนความสงบแห่งจิตใจของตนโดยไม่จำเป็น

"ดูกรมาลุงกยบุตร ดถาคตเคยบอกแก่เธอบ้างไหมว่า "มาซิ มาลุงกยบุตร มาประพฤดิพรหมจรรย์อยู่กับดถาคตเถิด ดถาคดจะอธิบายปัญหาเหล่านี้แก่เธอ" เขากราบทูลว่า "ไม่เคย พระเจ้าข้า"

"เอาละทีนี้ มาลุงกยบุตร แม้เธอเองก็เถอะ เธอเคยบอกแก่ ดถาคตบ้างไหมว่า "ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์จะประพฤติ พรหมจรรย์อยู่กับพระองค์ และพระองค์จะอธิบายปัญหาเหล่านี้ แก่ข้าพระองค์" เขาทูลว่า "ไม่เคยพระเจ้าข้า" 52 "ดูกรมาลุงกยบุตร แม้แต่ในขณะนี้ดถาคตก็ไม่บอกเธอว่า "มาขิ มาลุงกยบุตร มาประพฤติพรหมจรรย์อยู่กับตถาคต ดถาคต จะอธิบายปัญหาเหล่านี้แก่เธอ" และเธอก็ไม่ได้บอกตถาคตอีก เหมือนกันว่า "ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์จะประพฤติ พรหมจรรย์อยู่กับพระองค์ และพระองค์จะอธิบายปัญหาเหล่านี้ แก่ข้าพระองค์" โดยพฤติการณ์เหล่านี้ เธอผู้เป็นคนโง่ ใครปฏิเสธ ใครกันแน่"

"ดูกรมาลุงกยบุตร ถ้าบุคคลผู้ใดผู้หนึ่งจะกล่าวว่า "ข้าพเจ้า จะไม่ประพฤติพรหมจรรย์อยู่กับพระผู้มีพระภาคเจ้า จนกว่า พระองค์จะทรงอธิบายปัญหาเหล่านี้" บุคคลผู้นั้นก็คงจะตายเสีย ทั้งที่พระตถาคตเจ้ายังไม่ได้ตอบปัญหาเหล่านี้เลย

"ดูกรมาลุงกยบุตร สมมุติว่า บุรุษผู้หนึ่งถูกยิงบาดเจ็บด้วย ลูกศรอาบยาพิษ และญาติสนิทมิตรสหายของเขา จะพึงพาเขา ไปหาศัลยแพทย์ สมมุติว่าคราวนั้นบุรุษนั้นพึงกล่าวว่า "ข้าพเจ้า จะไม่ยอมให้ศัลยแพทย์ถอนลูกศรนั้น จนกว่าจะรู้ว่าใครยิง ข้าพเจ้า เป็นกษัตริย์ (วรรณะนักรบ) หรือพราหมณ์ (วรรณะ นักพรต) หรือแพศย์ (วรรณะค้าขาย หรือเกษตรกรรม) หรือ พวกศูทร (พวกวรรณะต่ำ) ชื่อและโคตรของเขาว่าอย่างไร เขา เป็นคนสูง เดี้ย หรือสันทัดปานกลาง ผิวพรรณของเขา ดำหรือ ว่าสีน้ำตาลหรือสีทอง บุรุษนี้มาจากหมู่บ้าน เมือง หรือนิคมใด ข้าพเจ้าจะไม่ยอมให้เขาถอนลูกศรนี้ออกไป จนกว่าข้าพเจ้าจะ 53 รู้จักชนิดของธนูที่ใช้ยิงข้าพเจ้า ชนิดของสายธนูที่ใช้ ชนิดของ ลูกศร ชนิดของขนนกติดปลายลูกศรนั้น หัวลูกศรทำด้วยวัสดุ ชนิดใด" ดูกรมาลุงกยบุตร บุรุษนั้นก็คงจะดายเสียโดยที่ไม่รู้สิ่ง เหล่านี้ ฉันนั้นเหมือนกัน ถ้าบุคคลผู้ใดผู้หนึ่งกล่าวว่า ข้าพเจ้า จะไม่ประพฤติพรหมจรรย์อยู่กับพระผู้มีพระภาคเจ้า จนกว่า พระองค์จะตอบปัญหาเหล่านี้ เช่นว่าโลกเที่ยงหรือไม่ เป็นด้น เขาก็คงจะตายเสียโดยที่พระตถาคตยังไม่ได้ตอบปัญหาเหล่านี้ เลย"

ลำดับนั้น พระพุทธองค์ทรงอธิบายแก่มาลุงกยบุตรนั้นว่า "ชีวิดพรหมจรรย์ ไม่ได้ขึ้นอยู่กับทิฏฐิเหล่านี้ ไม่ว่าบุคคลจะมี ความคิดเห็นประการใดก็ตามเกี่ยวกับปัญหาเหล่านี้ ก็ยังมี ชาดิ ชรา พยาธิ มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส และอุปายาส "ดถาคดประกาศซึ่งความดับสิ้นไปแห่งสิ่งเหล่านี้ทั้งหมด (คือพระ นิพพาน) ในชาติปัจจุบันนี้ทีเดียว" "เพราะฉะนั้น มาลุงกยบุตร ้จงจำไว้ว่า สิ่งที่ตถาคตอธิบายแล้วก็เป็นอันอธิบายแล้ว และสิ่ง ที่ตถาคตยังไม่ได้อธิบายก็เป็นสิ่งที่ยังไม่ได้อธิบาย อะไรคือสิ่งที่ ตถาคตยังไม่ได้อธิบาย ก็คือว่าโลกนี้เที่ยงหรือไม่เป็นต้น (ได้แก่ ทิฏฐิ ๑๐ ประการ) ทำไมเล่ามาลุงกยบุตร ตถาคตจึงไม่อธิบาย ปัญหาเหล่านี้ เพราะว่ามันไม่มีประโยชน์ มันไม่เกี่ยวข้องกัน โดยพื้นฐานกับชีวิตพรหมจรรย์ ทางด้านจิตใจ มันไม่เป็นไปเพื่อ นิพพิทา วิราคะ นิโรธะ อุปสมะ อภิญญา สัมโพธะ และพระ 54

นิพพาน นี้คือเหตุผลว่า ทำไมตถาคตจึงไม่บอกพวกเธอเกี่ยวกับ ปัญหาเหล่านี้

"ดูกรมาลุงกยบุตร ก็อะไรเล่าที่ตถาคตได้อธิบายแล้ว ? ดถาคตได้อธิบายถึงเรื่องทุกข์ การเกิดขึ้นของทุกข์ การสิ้นไป แห่งทุกข์ ดูกรมาลุงกยบุตร ทำไมเราจึงอธิบายปัญหาเหล่านี้ เพราะว่ามันเป็นสิ่งที่มีประโยขน์ เกี่ยวข้องกันโดยพื้นฐานกับชีวิต พรหมจรรย์ในด้านจิตใจ เป็นไปเพื่อ นิพพิทา วิราคะ นิโรธะ อุปสมะ อภิญญา สัมโพธะ และพระนิพพาน เพราะฉะนั้นเรา จึงได้อธิบายปัญหาเหล่านั้น"

ขอให้เรามาพิจารณาถึงอริยสัจจ์ ๔ ที่พระพุทธเจ้าตรัส อธิบายแก่พระมาลุงกยบุตร



พุทธปฏิมา, สรัสังกา

# บทที่ ๒ อริยสัจจ์ ๔ อริยสัจจ์ข้อที่ ๑ : ทุกข์

หัวใจคำสอนของพระพุทธเจ้าอยู่ที่อริยสัจจ์ ๔ ประการ (จตฺตาริ อริยสจฺจานิ) ซึ่งพระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ในปฐมเทศนา แก่สหายเก่าของพระองค์ กือเบญจวักกีย์ ที่ป่าอิสิปตนะ (ปัจจุบัน เรียกว่าสารนาถ) ใกล้เมืองพาราณลี ในพระธรรมเทศนากัณฑ์นี้ ดังที่มีหลักฐานในคัมภีร์ดั้งเดิมนั้น พระองค์ได้ทรงแสดงอริยสัจจ์ ๔ ประการนี้ไว้แต่เพียงย่นย่อ แต่ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนารุ่น 57 מה

แรก ๆ มีหลายแห่งที่ได้อธิบายอริยสัจจ์ ๔ ประการนี้ซ้ำแล้วซ้ำอีก
 พร้อมด้วยรายละเอียดมากมายและหลายแง่หลายทาง ถ้าศึกษา
 อริยสัจจ์ ๔ โดยอาศัยหลักฐานอ้างอิงและคำอธิบาย (จากคัมภีร์)
 เหล่านี้ เราก็จะได้เรื่องราวที่ดีและถูกต้องแห่งคำสอนอันเป็นแก่น
 ของพระพุทธองค์ตรงตามคัมภีร์ดั้งเดิม

อริยสัจจ์ ๔ ประการคือ

๑. ทุกข์

- ๒. สมุทัย การเกิดขึ้น หรือ สาเหตุแห่งทุกข์
- ๓. นิโรธ ความดับทุกข์
- แรรก ทางที่นำไปสู่ความดับทุกข์

## อริยสัจจ์ข้อที่ 🛛 : ทุกข์

อริยสัจจ์ข้อที่ ๑ (ทุกฺขอริยสจจ) โดยทั่ว ๆ ไปนักปราชญ์ ส่วนมากแปลกันว่า "กวามจริงอันประเสริฐแห่งทุกข์" และได้ ดีความกันว่า ชีวิตตามหลักพุทธศาสนาไม่มีอะไรอื่นนอกจาก ความทุกข์และความทรมาน ทั้งการแปลและการตีความเหล่านี้ ไม่เป็นที่น่าพึงพอใจอย่างยิ่ง และนำไปสู่ความเข้าใจผิด เป็นเพราะ การแปลที่จำกัดขาดหลักเกณฑ์ และเอาง่ายเข้าว่า ตลอดจนการ ดีความอย่างผิวเผินนี้เอง ที่ทำให้คนทั้งหลายเกิดการเข้าใจผิด ไปว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประเภททุนิยม (มองโลก ในแง่ร้าย)

58

ก่อนอื่น (ควรเข้าใจเสียก่อนว่า) พุทธศาสนาไม่เป็นทั้ง ทุนิยม (มองโลกในแง่ร้าย) หรือ สุนิยม (มองโลกในแง่ดี) ถ้าจะให้ เป็นอะไรสักอย่างหนึ่งแล้ว พุทธศาสนาก็เป็นสัจนิยม เพราะ พุทธศาสนายึดชีวทัศน์และโลกทัศน์ตามความเป็นจริง พุทธ ศาสนามองสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง (ยถาภูตํ) ไม่ได้เกลี้ย– กล่อมให้ท่านมีชีวิตอยู่อย่างผิด ๆ ในลักษณะฝันถึงสวรรค์วิมาน ของคนโง่ ทั้งไม่ทำให้ท่านตกใจและเกิดความทุกข์ร้อนจากภัย และบาปต่าง ๆ ที่นึกคิดเอาเอง พุทธศาสนาสอนท่านอย่างตรงไป ตรงมาและตามความเป็นจริงว่า ท่านเป็นอะไร และโลกรอบ ๆ ท่านคืออะไร และชี้หนทางสู่เสรีภาพ สันติภาพ ความสงบ และ ความสุขอันสมบูรณ์แก่ท่าน

## นายแพทย์ผู้ฉลาด

นายแพทย์ผู้หนึ่งอาจจะพูดเกินความจริงไปว่าโรคที่คนไข้ เป็นอยู่นั้นเป็นโรคร้ายแรง และทำให้คนไข้หมดความหวังโดย สิ้นเชิง ส่วนแพทย์อีกคนหนึ่งอาจจะแถลงออกมาอย่างโง่ ๆ ว่า (คนไข้) ไม่มีโรคอะไร และว่าไม่จำเป็นต้องเยียวยารักษาก็ได้ ซึ่งด้วยวิธีนี้เป็นการหลอกลวงคนไข้ด้วยการปลอบใจในทางที่ผิด ท่านอาจเรียกนายแพทย์คนแรก ว่าเป็นผู้มองโลกในแง่ร้าย และ นายแพทย์คนที่สองว่า เป็นผู้มองโลกในแง่ดี แพทย์ทั้งสองคนมี อันตรายพอ ๆ กัน ส่วนแพทย์คนที่สามวินิจฉัยอาการของโรค

ได้อย่างถูกต้อง เข้าใจสมุฎฐานและลักษณะของโรค มองเห็น ้อย่างแจ่มแจ้งว่า โรคสามารถเยียวยาได้ และได้ดำเนินกรรมวิธี รักษาด้วยความกล้าหาญ ด้วยวิธีการอย่างนี้จึงช่วยคนไข้ของเขา ให้หายจากโรคได้ พระพุทธองค์ทรงเปรียบประดุจนายแพทย์ คนสุดท้ายนี้ พระองค์ทรงเป็นนายแพทย์ผู้ฉลาดและมีเหตุมีผล ในการเยียวยารักษาโรคของชาวโลก (ภิสกุก หรือ ไภษชุย – คร)

จริงอยู่ คำบาลีว่า ทุกฺข (หรือสันสกฤตว่า ทุ:ข) ตามที่ ใช้กันแบบพื้น ๆ หมายถึง ความทุกข์ ความเดือดร้อน ความโศก หรือ ความเศร้า ซึ่งตรงข้ามกับคำว่า สุข ซึ่งหมายความว่า ความสุข ความสะดวก หรือความสบาย แต่ศัพท์ว่า ทุกุข ที่เป็น อริยสัจจ์ข้อที่ ๑ ซึ่งแสดงชีวทัศน์และโลกทัศน์ของพระพุทธเจ้านี้ มีความหมายทางปรัชญาที่ลึกซึ้งกว่า และมีความหมายกว้างขวาง กว่ามากมาย เป็นที่ยอมรับกันว่า คำว่า ทุกุข ในอริยสัจจ์ข้อที่ ๑ นี้ เป็นที่แน่ขัดว่ามีความหมายแบบพื้น ๆ ว่า "กวามทุกข์" แด่ นอกจากความทุกข์นี้แล้ว ก็ยังรวมถึงแนวคิดด่าง ๆ ที่ลึกซึ้งยิ่งกว่า ้นั้นไว้ด้วย เช่น ความไม่สมบูรณ์ ความไม่เที่ยง ความว่างเปล่า ้ความไม่มีแก่นสาร ดังนั้น จึงเป็นการยากที่จะหาคำ ๆ เดียวที่ สามารถครอบคลุมแนวคิดทั้งหมดของศัพท์ว่า ทุกุข อันเป็น อริยสัจจ์ข้อที่ ๑ นี้ได้ ดังนั้น การคงศัพท์นี้ไว้โดยไม่ต้องแปล จึง น่าจะดีกว่าการให้ความหมายที่ไม่เพียงพอและผิด ๆ โดยการแปล 60

คำนี้อย่างง่าย ๆ ว่า "กวามทุกข์" หรือ "กวามเดือดร้อน" พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงปฏิเสธความสุขในชีวิต เมื่อพระองค์ ตรัสว่า มีความทุกข์ ตรงกันข้าม ทรงยอมรับความสุขในรูปแบบ ต่าง ๆ ทั้งความสุขทางวัตถุ และความสุขทางจิตใจ ความสุขของ คฤหัสถ์ และความสุขของบรรพชิต ในอังคุตตรนิกาย หนึ่งใน นิกายดั้งเดิม ๕ นิกาย ในพระบาลีที่รวบรวมพระสูตรต่าง ๆ ของ พระพุทธเจ้าไว้นั้น ได้แจกแจงความสุข (สุขานิ) ไว้หลายชนิด เช่น ความสุขในชีวิตการครองเรือน ความสุขในชีวิตของนักพรด ความสุขทางกามและความสุขในการออกบวช ความสุขจากการ ยึดมั่นถือมั่น ความสุขจากการไม่ยึดมั่นถือมั่น ความสุขทางกาย และความสุขทางใจ เป็นต้น แต่ความสุขเหล่านี้รวมอยู่ในคำว่า ทุกฺข

### อิสรภาพเหนืออิสรภาพ

แม้แต่สภาวะอันบริสุทธิ์ผุดผ่องแห่งธุยาน (การเข้าสมาธิ) ที่บรรลุได้ด้วยการปฏิบัติสมาธิขั้นสูง ๆ อันทำให้มีอิสระจากเงามืด แห่งความทุกข์ ในความหมายของคำที่ยอมรับกันก็ดี สภาวะ ซึ่งอาจกล่าวได้ว่าเป็นความสุขที่ไม่เจือด้วยอามิสก็ดี สภาวะแห่ง ธุยาน ซึ่งปลอดพ้นจากเวทนา ทั้งที่เป็นสุข (สุขเวทนา) และ เวทนาที่เป็นทุกข์ (ทุกฺขเวทนา) เหลือแต่อุเบกขาและสัมปขัญญะ ก็ดี แม้แต่สภาวะแห่งจิตที่สูงล้ำอย่างนี้ก็ยังรวมอยู่ในคำว่า ทุกฺข ในพระสูตรหนึ่งแห่งมัชฌิมนิกาย (ซึ่งเป็นหนึ่งใน ๕ นิกายดั้งเดิม) หลังจากได้ทรงยกย่องความสุขทางจิตอันเกิดจากธุยานเหล่านี้ แล้ว พระพุทธองค์ทรงดรัสว่า ธุยานเหล่านี้ เป็นสภาพ *"ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรปรวน (อนิจุจา ทุกุขา วิปริณามธมุมา)* โปรดสังเกตว่า ทรงใช้คำว่า ทุกฺข อย่างชัดเจน มันเป็น ทุกฺข ไม่ใช่เพราะมีความทุกข์อย่างในความหมายของคำที่ใช้ทั่ว ๆ ไป แต่เพราะว่า *"สิ่งใดไม่เที่ยงสิ่งนั้นคือทุกฺข" (ยํ อนิจุจํ ตํ ทุกฺขํ)"* พระพุทธองค์ทรงเป็นนักสัจนิยม และนักมองสิ่งต่าง ๆ ตาม ความเป็นจริง เมื่อเอ่ยถึงชีวิตและกามสุข พระองค์ทรงตรัสว่า บุคคลพึงเข้าใจชัด ๓ สิ่งเหล่านี้ คือ

ความพึงพอใจ หรือ ความเพลิดเพลิน (อสุสาท)

๒. โทษ อันตราย หรือ ความไม่พึงพอใจ (อาทีนว)

๓. การหลุดพ้น หรือ การสลัดออก (นิสฺสรณ)
 เมื่อเห็นคนที่น่ารัก มีเสน่ห์และสวยงาม ท่านก็ชอบเขา
 (หรือเธอ) เกิดติดใจ เพลิดเพลิน กับการที่ได้เห็นบุคคลผู้นั้นบ่อย ๆ
 ได้ความสุขและความพึงพอใจจากบุคคลนั้น นี้คือความเพลิดเพลิน
 (อสฺสาท) เป็นข้อเท็จจริงจากประสบการณ์ แต่ความเพลิดเพลิน
 นี้เป็นสิ่งไม่ยั่งยืน เช่นเดียวกับที่บุคคลนั้นและความน่าพึงพอใจ
 ของเขา (หรือของเธอ) ทั้งปวง ก็เป็นสิ่งไม่ยั่งยืนทั้งนั้น เมื่อ
 สถานการณ์เปลี่ยนแปลงไปก็ดี เมื่อท่านไม่ได้เห็นบุคคลนั้นก็ดี
 เมื่อท่านถูกพรากจากความเพลิดเพลินนี้ก็ดี ท่านจะรู้สึกเศร้าใจ

อาจกลายเป็นคนไม่มีเหตุผล ไม่เต็มบาท หรือแม้กระทั่งอาจทำ อะไรอย่างโง่ ๆ ไปก็ได้ นี้คือภาพด้านที่เป็นโทษ ไม่น่าพอใจและ เป็นอันตราย (อาทีนว) นี้ก็เป็นข้อเท็จจริงที่พบเห็นได้จาก ประสบการณ์ คราวนี้ ถ้าท่านไม่ยึดมั่นถือมั่นกับบุคคลนั้นก็ดี ถ้าท่านเบื่อหน่ายในบุคคลนั้นอย่างสิ้นเชิงก็ดี นั้นคือ อิสรภาพ ความหลุดพ้น (นิสฺสรณ) ทั้งสามสิ่งเหล่านี้เป็นความจริงเกี่ยวกับ ความเพลิดเพลินทั้งหมดในชีวิต

## ในแง่ที่เป็นจริง

จากความจริงนี้ เป็นข้อยืนยันว่า ไม่ใช่ปัญหาของการมอง โลกในแง่ร้ายหรือมองโลกในแง่ดี หากแต่เป็นการยืนยันว่า เราจะ ด้องพิจารณาถึงความสุขของชีวิต ความทุกข์และความเศร้าโศก ของชีวิต ตลอดจนการหลุดพ้นจากความทุกข์และความเศร้าโศก เหล่านั้นด้วย เพื่อที่ว่าจะได้เข้าใจชีวิตอย่างสมบูรณ์และตาม ความเป็นจริง โดยวิธีนี้เท่านั้น อิสรภาพที่แท้จริงจึงจะเกิดขึ้นได้ ต่อปัญหาข้อนี้ พระพุทธองค์ได้ตรัสว่า

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย สมณะหรือพราหมณ์เหล่าใด หาก ไม่เข้าใจตามความเป็นจริงอย่างนี้ว่า ความเพลิดเพลินในกามคุณ เป็นความเพลิดเพลิน ความไม่พึงพอใจในภามคุณเป็นความ ไม่พึงพอใจ ความสลัดออกจากกามคุณเป็นความสลัดออก เมื่อนั้น 63

ก็เป็นไปไม่ได้ที่สมณะหรือพราหมณ์เหล่านั้นจะเข้าใจแจ้งขัด ด้วยดนเองซึ่งกามตัณหาอย่างสมบูรณ์ หรือเป็นไปไม่ได้ที่สมณะ หรือพราหมณ์เหล่านั้น จะสามารถสอนผู้อื่นไปสู่จุดหมายนั้น หรือเป็นไปไม่ได้ที่บุคคลผู้ปฏิบัติตามคำสอนของสมณะหรือ พราหมณ์เหล่านั้นอยู่ จะเข้าใจขัดแจ้งในกามตัณหา ดูกรภิกษุ ทั้งหลาย แต่หากสมณะหรือพราหมณ์เหล่าใดเข้าใจตามความ เป็นจริงอย่างนี้ว่า ความเพลิดเพลินในกามตัณหาเป็นความ เพลิดเพลิน ความไม่พึงพอใจในกามตัณหาเป็นความไม่พึงพอใจ ความสลัดออกจากกามตัณหาเป็นความสลัดออก เมื่อนั้น ก็เป็น ไปได้ที่สมณะหรือพราหมณ์เหล่านั้น จะเข้าใจกามตัณหาด้วย ดนเองอย่างสมบูรณ์ขัดเจน เป็นไปได้ที่สมณะหรือพราหมณ์ เหล่านั้นจะสามารถสอนผู้อื่นไปสู่จุดหมายนั้น และเป็นไปได้ที่ บุคคลผู้ปฏิบัติตามคำสอนของสมณะหรือพราหมณ์เหล่านั้นอยู่ จะเข้าใจกามดัณหาอย่างสมบูรณ์"

ทัศนะเกี่ยวกับทุกข์อาจมองได้เป็น ๓ ลักษณะ คือ ๑. ทุกข์ ในฐานะที่เป็นความทุกข์ทรมานตามธรรมดา (ทุกฺข – ทุกฺข)

 ๒. ทุกข์ ในฐานะที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลง (วิปริณาม – ทุกฺข)

๓. ทุกข์ ในฐานะที่เป็นสภาวะที่มีเหตุปัจจัยเกี่ยวเนื่องกัน (สงฺขาร – ทุกฺข)

ความทุกข์ทุกอย่างในชีวิต เช่น ความเกิด ความแก่ ความ เจ็บ ความตาย ความที่ต้องเกี่ยวข้องกับคน หรือสิ่งแวดล้อมที่ ไม่น่าขอบใจ การพลัดพรากจากบุคคลที่ตนรักหรือสิ่งแวดล้อม ที่ตนรัก การไม่ได้สิ่งที่ตนปรารถนา ความโศก ความพิไรรำพัน ความแห้งใจ – ความทุกข์ทั้งทางร่างกายและจิตใจทุกรูปแบบ ซึ่งยอมรับกันโดยทั่วไปว่าเป็นความทุกข์ทรมานหรือความลำบาก ้ล้วนรวมอยู่ในทุกข์ในฐานะที่เป็นทุกข์ธรรมดา (ทุกฺข – ทุกฺข) ความรู้สึกที่เป็นสุข ปัจจัยที่เป็นสุขในชีวิต เป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง ไม่ยั่งยืน มันเปลี่ยนเร็วบ้างข้าบ้าง เมื่อมันเปลี่ยน ก็ก่อให้เกิดความ เจ็บปวด ความทุกข์ ความไม่เป็นสุข ความแปรปรวนฉะนี้รวมอยู่ ในทุกข์ ในฐานะที่เกิดขึ้นเพราะการเปลี่ยนแปลง (วิปริณามทุกฺข) การที่จะเข้าใจความทุกข์ทั้ง ๒ รูปแบบดังกล่าวข้างด้นเป็น ของง่าย ไม่มีใครปฏิเสธความทุกข์แง่นี้ของอริยสัจจ์ข้อที่ เป็นสิ่งที่รู้จักกันแพร่หลายมาก เพราะมันง่ายต่อการเข้าใจ เป็น สิ่งธรรมดาที่พบเห็นในชีวิตประจำวันของพวกเรา แต่รูปแบบที่ ๓ ของความทุกข์ในฐานะที่เป็นสภาวะมีปัจจัยปรุงแต่ง (สงุบารทุกฺบ) เป็นลักษณะทางปรัชญาที่สำคัญมากที่สุดของอริยสัจจ์ข้อที่ ๑ และจำเป็นจะต้องมีการอธิบายแยกแยะเกี่ยวกับสิ่งที่เราถือว่า เป็น สัตว์ บุคคล หรือตัวตน

ตามปรัชญาทางพุทธศาสนา สิ่งที่เราเรียกว่า สัตว์ บุคคล ตัวตน เป็นเพียงการรวมกันเข้าแห่งพลังหรือพลังงานทั้งทาง

65

ร่างกายและทางจิดใจที่เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ซึ่งอาจแบ่งได้เป็น กลุ่ม หรือ ๕ กอง (ปัญจขันธ์) พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า "โดยย่อ อุปาทานขันธ์ ๕ เป็นทุกข์" อีกแห่งหนึ่ง พระองค์ทรงจำกัดความ คำว่าทุกข์ว่าหมายถึงขันธ์ ๕ ไว้อย่างขัดแจ้งดังนี้ "ดูกรภิกษุ ทั้งหลาย อะไรคือทุกข์ ? ควรที่จะกล่าวได้เลยว่า อุปาทานขันธ์ ๕ นั่นเอง (คือทุกข์)"

ควรที่จะเข้าใจให้ขัดเสียที่นี่ว่า ทุกข์และขันธ์ ๕ ไม่ใช่สิ่งที่ แตกต่างกัน ๒ อย่าง ขันธ์ ๕ นั่นเองเป็นตัวทุกข์ เมื่อเรามีข้อ สังเกตบางอย่างเกี่ยวกับขันธ์ ๕ ซึ่งประกอบเป็นสิ่งที่เรียกว่า "สัตว์" เราจะเข้าใจจุดนี้ชัดเจนขึ้น บัดนี้ก็มีปัญหาว่า ขันธ์ ๕ ขันธ์นี้คืออะไรบ้าง ?

### ขันธ์์ ๕

ชันธ์เรกคือ รูปขันธ์ คำว่า รูปขันธ์นี้รวมอาทั้งธาตุ ๔ ที่เป็น ของเดิม (จตฺตาริ มหาภูตานิ) กล่าวคือ ดิน น้ำ ไฟ และลมตลอด จนรูปที่อาศัย (อุปาทายรูป) ธาตุทั้ง ๔ นี้ คำว่า "อุปาทายรูป ของธาตุทั้ง «"นี้ รวมเอาอินทรีย์วัตถุ ๕ อย่างของเรา อันได้แก่ จักขุนทรีย์ โสดินทรีย์ มานินทรีย์ ชิวหินทรีย์ และกายินทรีย์ ก็ดี วัตถุอันเป็นที่ตอบสนองอินทรีย์เหล่านั้นในภายนอก กล่าวคือ รูปที่เห็นได้ เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ความคิด ความเห็น หรือ ทัศนะ ซึ่งอยู่ในข่ายแห่งความคิดนึกทางใจ (ธมฺมายตน) บาง 66 ประการก็ดี ด้วยอาการอย่างนี้ รูปทุกชนิดทั้งที่เป็นภายใน และ ภายนอกรวมอยู่ในรูปขันธ์

ขันธ์กลุ่มที่ ๒ คือ เวทนาขันธ์ กลุ่มนี้รวมเอาเวทนาของ เราทั้งหมด ทั้งที่เป็นสุขเวทนา ทุกขเวทนา หรือ อุเบกขาเวทนา อันเกิดขึ้นโดยอาศัยการกระทบระหว่างอายตนะภายใน ทั้งทางรูป และนาม กับอายตนะภายนอก เวทนาเหล่านี้มี ๖ ชนิด คือ เวทนา ที่เกิดขึ้นจากการกระทบระหว่างตากับรูป หูกับเสียง จมูกกับกลิ่น ลิ้นกับรส กายกับโผฏฐัพพารมณ์ และใจ (ซึ่งเป็นอินทรีย์ที่ ๖ ในปรัชญาพุทธศาสนา) กับอารมณ์ที่เกิดกับใจ หรือความคิด ความเห็น เวทนาทั้งหมด ทั้งที่เกิดทางประสาทสัมผัสและทางใจ รวมอยู่ในขันธ์นี้

การพูดถึงสิ่งที่มีความหมายว่า ใจ (มนัส) ในปรัชญาทาง พระพุทธศาสนา อาจจะเป็นประโยชน์ในที่นี้ ควรที่จะเข้าใจให้ ขัดว่า ใจไม่ใช่ตัววิญญาณ (ภูตผีปีศาจ) อันตรงข้ามกับวัตถุ และ ควรจะจำไว้ด้วยว่า พุทธศาสนาไม่ยอมรับตัววิญญาณที่ตรงข้าม กับวัตถุ ดังที่ระบบปรัชญา และศาสนาอื่น ๆ ทั้งหมดยอมรับกัน มโน (ใจ) เป็นเพียงอินทรีย์หรืออายตนะเหมือนกับตาหรือหู ใจนี้สามารถจะรักษาและพัฒนาได้เหมือนกับอินทรีย์อื่น ๆ และ พระพุทธองค์ได้ตรัสคุณประโยชน์ของการคุ้มครองและการ ควบคุมอินทรีย์ทั้ง ๖ นี้ไว้บ่อยครั้งทีเดียว ข้อแตกต่างระหว่าง ตากับใจ ในฐานะเป็นอินทรีย์ก็คือว่า ตารับรู้สภาพของสีและรูป ที่เห็นได้ แต่ว่าใจรับรู้สภาพของความคิด ความเห็น และธัมมารมณ์ ทั้งหลาย เราสามารถจะรับรู้สภาพต่าง ๆ ของสิ่งภายนอกด้วย ประสาทที่แตกต่างกัน เราไม่สามารถจะได้ยินสี แต่เราเห็นสี เหล่านั้นได้ เราไม่สามารถจะเห็นเสียง แต่เราสามารถได้ยินเสียง ด้วยประสาทรูป ๕ อย่างของเรา คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย เรา สามารถรับรู้เพียงโลกแห่งรูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพารมณ์ ด้วยประการฉะนี้ แต่ รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะเหล่านี้ สะท้อนให้เราเห็นเพียงบางส่วนของโลกเท่านั้น ไม่ใช่โลกทั้งหมด (สภาพทั้งหมด) อะไรเป็นโลกของความคิด ความนึกต่าง ๆ ? ทั้งทัศนะและความคิดเห็นก็เป็นส่วนหนึ่งของโลกเช่นกัน แต่ ความคิดเหล่านั้นไม่สามารถจะรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส ๕ (อื่น) คือ ไม่สามารถจะเกิดขึ้นทางอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น หรือ กาย ถึงกระนั้น มันก็อาจจะเกิดขึ้นได้ทางอินทรีย์อื่น นั่นคือ ใจ (มโน, มนัส)

ทีนี้ ความคิด ความเห็น ก็ไม่ได้แยกขาดจากสภาพที่รับรู้ ได้ด้วยประสาทอินทรีย์ทั้ง ๕ แท้จริงแล้ว ความคิดและความนึก เหล่านั้นอาศัยและมีความรู้ทางประสาทอินทรีย์นั้นเป็นปัจจัย จะเห็นได้จากคนที่ตาบอดมาแต่กำเนิด ไม่สามารถจะมีความคิด เกี่ยวกับสีได้ ยกเว้นโดยการเปรียบเทียบกับเสียงด้วยสิ่งอื่น ๆ ที่เขาสามารถรู้ได้ด้วยอินทรีย์อื่น ๆ ความคิด ความเห็น ซึ่ง ประกอบเป็นส่วนหนึ่งของโลกเกิดขึ้นจากประสาทสัมผัส มี 68

ประสาทสัมผัสเป็นปัจจัยให้เกิดขึ้น และรับรู้ได้โดยทางใจ ดังนั้น ใจ (มนัส) จึงได้รับการพิจารณาว่าเป็นอินทรีย์อันหนึ่งเหมือน ตาหรือหู

ขันธ์ประการที่ ๓ คือ สัญญาขันธ์ เหมือนเวทนาในแง่ที่ สัญญาแบ่งเป็น ๖ ประเภทด้วยกัน อันสัมพันธ์กันระหว่างอิน– ทรีย์ภายใน ๖ กับวัตถุภายนอก ๖ อย่างที่เกี่ยวข้องกัน สัญญา เหล่านี้ก็เหมือนเวทนา คือ เกิดขึ้นโดยการกระทบกันระหว่าง อายตนะภายใน ๖ กับอายตนะภายนอก ๖ ตัวสัญญานี้เองซึ่ง จำสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นรูปและนามได้

ขันธ์ประการที่ ๔ ได้แก่ สังขารขันธ์ ในขันธ์หมวดนี้ได้ รวมเอาการกระทำที่ส่อเจตนาทั้งหมด ทั้งดีและไม่ดี สิ่งที่เรารู้จัก กันว่า กรรม ก็อยู่ในขันธ์นี้ ควรจะได้จำคำจำกัดความที่พระ พุทธองค์เองได้ตรัสไว้ ณ ที่นี้ว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย เรากล่าว เจตนาว่าเป็นกรรม" เพราะมีความตั้งใจ บุคคลจึงทำกรรมทาง กาย วาจาและใจ เจตนาเป็นตัวสร้างจิตคือ ทำให้จิตเคลื่อนไหว กิจของเจตนา คือ บัญชาจิตให้เป็นไปในฝ่ายดี ฝ่ายเลว หรือกลาง ๆ เจตนา (สังขาร) ก็เหมือนกับเวทนาและลัญญาคือมี ๖ ชนิด ซึ่ง เกี่ยวข้องระหว่างอินทรีย์ภายใน ๖ กับสิ่งภายนอกที่มากระทบ (ทั้งที่เป็นรูปและนาม) เวทนาและสัญญา ไม่ใช่การกระทำที่ ประกอบด้วยเจตนา ทั้งเวทนาและสัญญาไม่สร้างวิบาก (ผลของ กรรม) เฉพาะตัวกรรมที่ประกอบด้วยเจตนาเท่านั้น ซึ่งสามารถ สร้างผลกรรมได้ ตัวอย่างเช่น การสนใจ (มนสิการ) ความตั้งใจ (ฉันทะ) การตั้งใจมั่น (อธิโมกข์) ความมั่นใจ (สัทธา) การ สำรวมใจ (สมาธิ) ความรอบรู้ (ปัญญา) ความพยายาม (วิริยะ) ความกำหนัด (ราคะ) ความกระทบกระทั่งหรือความเกลียด (ปฏิฆะ) ความไม่รู้จริง (อวิชชา) ความถือตัว (มานะ) ความ เห็นที่ติดอยู่ในตัวตน (สักกายทิฏฐิ) เป็นต้น เจตสิกธรรมมี ๕๒ ดวงซึ่งประกอบขึ้นเป็นสังขารขันธ์

ขันธ์ประการที่ ๕ คือ วิญญาณขันธ์ วิญญาณ (ความรู้แจ้ง ในอารมณ์) เป็นผลหรือการตอบสนอง ซึ่งมีอินทรีย์ ๖ อย่างใด อย่างหนึ่ง (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) เป็นปทัฏฐาน และมี ปรากฏการณ์ภายนอกที่สัมพันธ์กัน ๖ ประการอย่างใดอย่างหนึ่ง (รูปที่เห็นได้ เสียง กลิ่น รส สิ่งที่สัมผัสได้ และธัมมารมณ์ กล่าวคือ ความนึกคิด) เป็นวัตถุเครื่องรองรับ (เป็นอารมณ์)

ดัวอย่างเช่น จักษุวิญญาณมี ตา เป็นฐาน และมีรูปเป็น
 วัตถุรองรับ มโนวิญญาณมีใจ (มนัส) เป็นฐาน มีธัมมารมณ์
 คือความนึกคิดเป็นวัตถุเครื่องรองรับ (อารมณ์) ดังนั้น วิญญาณ
 จึงเกี่ยวข้องกับอินทรีย์ (หรืออายตนะ) อื่น ๆ ด้วยประการฉะนี้
 วิญญาณก็เหมือนกับเวทนา สัญญาและสังขารคือ มี ๖ ประการ
 ซึ่งสัมพันธ์ระหว่างอายตนะภายใน ๖ กับอารมณ์ภายนอก ๖
 ควรที่จะเข้าใจให้ขัดว่า วิญญาณไม่ได้จำวัตถุ (อารมณ์)
 วิญญาณเป็นเพียงความรู้ขัดชนิดหนึ่ง คือรู้ขัดความมีอยู่ของ

อารมณ์ เมื่อ ดา กระทบกับสี เช่น สีน้ำเงิน จักษุวิญญาณเกิดขึ้น ซึ่งเป็นเพียงการรู้ขัดความมีอยู่ของสี แต่วิญญาณไม่ได้จำว่า มันเป็นสีน้ำเงิน ไม่มีการจำได้ในขั้นนี้ ดัวสัญญา (ขันธ์ที่ ๓ ดังกล่าวมาแล้ว) ต่างหากซึ่งจำได้ว่า มันเป็นสีน้ำเงิน คำว่า จักษุวิญญาณ เป็นการแสดงออกทางทัศนะที่กำหนดความคิด อันเดียวกัน ดังที่เราทราบตามภาษาธรรมดาว่า "การเห็น" การ เห็นไม่ได้หมายความว่าการจำได้ ดังนั้นวิญญาณแบบอื่น ๆ อีก ก็มีนัยเช่นกัน

ต้องย้ำไว้ตรงนี้ (สักนิด) ว่า ตามทัศนะทางพุทธศาสนา ไม่มีวิญญาณที่เที่ยงแท้และไม่เปลี่ยนแปลง ซึ่งเรียกว่า Self, Soul หรือ Ego ซึ่งตรงกันข้ามกับวัตถุรูป และอีกอย่างหนึ่ง ไม่ควร ถือว่าวิญญาณเป็นดุจภูตผีปีศาจ ในสภาพที่ตรงข้ามกับรูปวัตถุ จุดนี้ควรจะย้ำเป็นพิเศษ เพราะมีการกล่าวอย่างผิด ๆ ว่า วิญญาณ เป็นชนิดหนึ่งของอาตมัน อมตวิญญาณ ซึ่งดำเนินไปดุจสิ่งที่ถาวร ตลอดชีวิต และมีต่อเนื่องอยู่จากกาลอดีตจนถึงปัจจุบัน

สาวกของพระพุทธเจ้ารูปหนึ่งนามว่า สาติ ได้ยึดถือว่า พระศาสดาได้สอน (อย่างนี้) *"วิญญาณดวงเดียวนี้เอง ซึ่งเกิดใหม่* และท่องเที่ยวไป" เมื่อพระพุทธเจ้าถามท่านว่า ที่ว่าวิญญาณนั้น หมายถึงอะไร ? คำตอบของสาติภิกษุเป็นแบบฉบับดั้งเดิมว่า *"วิญญาณก็คือ สิ่งที่แสดงออกได้ รู้สึกได้ รับผลแห่งกรรมดีและ* กรรมชั่ว ที่นี่และที่นั่นได้"

พระบรมศาสดาทรงค้านว่า "ดูกรโมฆบุรุษ เธอได้ฟังเรา ประกาศธรรมทำนองนี้แก่ใคร ? เรา (ตถาคต) ได้อธิบายด้วยนัย เป็นเอนกมีใช่หรือว่า วิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยปัจจัย (และว่า) การเกิดขึ้นของวิญญาณที่ปราศจากปัจจัย ไม่มีเลย" จากนั้น พระพุทธองค์ได้ทรงดำเนินการอธิบายวิญญาณในรายละเอียดว่า วิญญาณมีชื่อ ตามปัจจัยที่มันอาศัยเกิดขึ้น กล่าวคือ อาศัยตาและ รูปวิญญาณเกิดขึ้น และวิญญาณนี้มีชื่อว่า จักขุวิญญาณ อาศัยหู กับเสียง วิญญาณเกิดขึ้น วิญญาณนี้มีชื่อว่า โสตวิญญาณ อาศัย จมูกและกลิ่นวิญญาณเกิดขึ้น เราเรียกวิญญาณนี้ว่า มานวิญญาณ อาศัยลิ้นกับรส วิญญาณเกิดขึ้น เราเรียกวิญญาณนี้ว่า ชิวหาวิญญาณ อาศัยร่างกายและโผฏฐัพพารมณ์ วิญญาณเกิดขึ้น เราเรียก วิญญาณนี้ว่า กายวิญญาณ อาศัยใจและธัมมารมณ์ วิญญาณ เกิดขึ้น เราเรียกวิญญาณนี้ว่า มโนวิญญาณ

ต่อแต่นั้น พระพุทธเจ้าได้ทรงอธิบายด้วยการยกตัวอย่างว่า ไฟมีชื่อตามวัตถุที่มันไหม้ ไฟที่ไหม้ฟืน เราก็เรียกว่า ไฟฟืน ไฟที่ ไหม้ฟาง เราก็เรียกว่า ไฟฟาง เช่นเดียวกัน วิญญาณมีชื่อตาม ปัจจัยซึ่งมันอาศัยเกิดขึ้น

ดำเนินตามนัยนี้ พระพุทธโฆษาจารย์ อรรถกถาจารย์ ผู้ยิ่งใหญ่อธิบายว่า "ไฟที่ลุกติดกับฟืน จะลุกไหม้เฉพาะเวลาที่ มีเชื้อ แต่ดับลง ณ ที่นั้น นั่นแหละ เมื่อเชื้อไม่มี ที่เป็นดังนั้นก็ เพราะว่า ปัจจัยได้เปลี่ยนไป แต่ (ไฟ) จะไม่ข้ามไปสู่เชื้ออื่น ๆ 72 เป็นต้น และกลายเป็นไฟเชื้อ ทำนองนี้เช่นเดียวกัน วิญญาณซึ่ง เกิดเพราะอาศัยตา และรูปเกิดขึ้นทางทวารและประสาทสัมผัส (เป็นต้นว่าทางตา) เฉพาะเวลาที่มีปัจจัย (กล่าวคือ) ตาบวกรูป บวกแสงสว่างและมนสิการเท่านั้น จะดับในที่นั้น ๆ เมื่อปัจจัย ไม่มีต่อไปอีกในที่นั้น ที่เป็นดังนี้ก็เพราะว่า ปัจจัยได้เปลี่ยนไป แต่ (วิญญาณ) ไม่ข้ามไปสู่หู เป็นต้น และกลายเป็นโสตวิญญาณ ฯลฯ"

พระพุทธเจ้าทรงประกาศด้วยถ้อยคำที่ขัดแจ้งว่า วิญญาณ อาศัยรูป เวทนา สัญญา และสังขารทั้งหลาย และมันไม่อาจมีอยู่ โดยอิสระจากรูปเป็นด้นนั้น พระองค์ตรัสว่า

"วิญญาณอาจจะตั้งอยู่โดยมีรูปเป็นอุบาย (รูปุปายํ) มีรูป เป็นอารมณ์ (รูปารมุมณํ) มีรูปเป็นที่ตั้ง (รูปปติฏุจํ) และประสบ กับอารมณ์ที่น่าพอใจ มันย่อมเจริญเพิ่มพูนและพัฒนา หรือ วิญญาณอาจตั้งอยู่โดยมีเวทนาเป็นอุบาย.....หรือมีสัญญาเป็น อุบาย.....หรือมีสังขารเป็นอุบาย เป็นอารมณ์ เป็นที่ตั้ง และเมื่อ ประสบอารมณ์เป็นที่น่าพอใจ มันย่อมเจริญเพิ่มพูนและพัฒนา "หากจะมีผู้ใดกล่าวว่า เราจะแสดงการมา การไป การดับ

การเกิดขึ้น การเจริญ การเพิ่มพูน การพัฒนาของวิญญาณแยก ต่างหากจากรูป เวทนา สัญญา และสังขาร เขาผู้นั้น (เห็น) จะพูด ถึงบางสิ่งบางอย่างซึ่งไม่มีอยู่แน่"

ว่ากันโดยย่อ ๆ แล้ว เหล่านี้คือ ปัญจขันธ์ สิ่งที่เราเรียกว่า

สัตว์ หรือ บุคคล หรือ ตัวตน เป็นเพียงชื่อที่สมมุติขึ้น หรือคำเรียก ที่ให้แก่การรวมกันแห่งขันธ์ทั้ง ๕ นี้ ขันธ์ ๕ ทั้งหมด เป็นสิ่ง ไม่เที่ยง และทั้งหมดเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ สิ่งใดที่ไม่เที่ยง สิ่งนั้น ก็เป็นทุกข์ (ยํ อนิจฺจํ ตํ ทุกฺขํ) นี้คือความหมายที่แท้จริงแห่ง พุทธวจนะที่ว่า *"โดยย่อ อุปาทานขันธ์ ๕ เป็นทุกข์"* ขันธ์ ๕ นี้ไม่ใช่สิ่งเดียวกันสำหรับขณะที่ติดต่อกันสองขณะ ในที่นี้ เอ (A) ไม่เท่ากับเอ (A) อุปาทานขันธ์ ๕ อยู่ในกระแสแห่งการเกิดขึ้น และการดับไปขั่วขณะหนึ่ง

"ดูกรพราหมณ์ มันเหมือนกับแม่น้ำที่ไหลจากภูเขา พัดไกล และเร็วพาเอาทุกสิ่งทุกอย่างไปพร้อมกันกับน้ำนั้น ไม่มีขณะ ไม่มีซ้ำ ไม่มีที่สอง เมื่อมันหยุดไหล แต่มันไหลไป และต่อไปเรื่อย พราหมณ์ ชีวิตมนุษย์ก็เช่นนั้น เหมือนกับแม่น้ำที่ไหลจากภูเขา" อนึ่ง เหมือนกับที่พระพุทธองค์ได้ตรัสกับพระรัฐบาลว่า "โลกอยู่ในกระแสที่ไหลเรื่อย และเป็นสิ่งที่ไม่ยั่งยืน"

สิ่งหนึ่งดับ ก็เป็นปัจจัยให้เกิดอันต่อไป ในลำดับแห่งเหตุ และผล ไม่มีสาระที่ไม่เปลี่ยนแปลง ในสิ่งเหล่านี้ ไม่มีสิ่งใดอยู่ เบื้องหลังปรากฏการณ์เหล่านั้น ซึ่งสามารถจะเรียกได้ว่า เป็น อัตตาที่ถาวร (อาตมัน) บุคคลหรือสิ่งใด ๆ ซึ่งสามารถเรียกได้ อย่างแท้จริงว่า ตัวตน ทุกคนจะเห็นด้วยว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร หรือวิญญาณ ไม่อาจจะเรียกได้อย่างแท้จริงว่าตัวเรา แต่เมื่อขันธ์ทั้งที่เป็นรูปและนาม ซึ่งอาศัยกันและกันทำงานร่วมกัน 74 ในการรวมกัน ดุจเครื่องจักรที่มีทั้งร่างกายและจิดใจ (เท่านั้น) เราก็มีความคิดว่า "เรา" เกิดขึ้น แต่นี้เป็นเพียงความคิดที่ผิด เป็นสังขารขันธ์ซึ่งไม่ใช่อะไรอื่น นอกจากเป็นสิ่งหนึ่งในบรรดา สังขาร (เจตสิก) ๕๒ ประเภทของขันธ์อันที่ ๔ (สังขารขันธ์) ซึ่งเราได้อธิบายกันมาแล้ว มีชื่อว่าสักกายทิฏฐิ

รวมขันธ์ทั้ง ๕ นี้เข้าด้วยกัน ซึ่งเราเรียกกันอย่างแพร่หลาย ว่า สัตว์ เป็นทุกข์ (สังขารทุกข์) ไม่มีอย่างอื่นที่เป็นสัตว์ เป็น ตัวเรา อยู่เบื้องหลังขันธ์ทั้ง ๕ นี้ ซึ่งเป็นตัวเสวยความทุกข์ ดัง พระพุทธโฆษาจารย์ กล่าวไว้ว่า

เพียงทุกข์เท่านั้นที่มีอยู่ แต่ผู้ทุกข์หาพบไม่

การกระทำมีอยู่ แต่หาพบผู้กระทำไม่

ไม่มีผู้เคลื่อนไหว ที่ไม่เคลื่อนไหว อยู่เบื้องหลังความเคลื่อน ไหว มันเป็นเพียงความเคลื่อนไหวเท่านั้น ไม่ถูกต้องที่จะพูดว่า ชีวิตกำลังเคลื่อนไหว แต่ชีวิตเป็นการเคลื่อนไหวนั่นเอง ชีวิตและ ความเคลื่อนไหวไม่ใช่เป็นสิ่งที่แตกต่างกัน ๒ สิ่ง กล่าวอีกอย่างหนึ่ง ไม่มีผู้คิดเบื้องหลังความคิด ความคิดนั่นเองเป็นผู้คิด ถ้าท่าน เลิกคิด ก็ไม่มีผู้คิดที่ถูกพบ ตรงนี้เราไม่อาจจะตกไปสู่การคิดว่า ทำไมทัศนะทางพุทธศาสนาเป็นปฏิปักษ์กับทฤษฎีของคาร์ตที่ว่า ฉันคิด เพราะฉะนั้นฉันจึงมีอยู่

บัดนี้ ปัญหาอาจจะเกิดขึ้นว่าชีวิตมีเบื้องต้นหรือไม่ ตาม หลักคำสอนของพระพุทธเจ้า จุดเริ่มต้นแห่งกระแสชีวิตของสัตว์ 75 เป็นสิ่งที่ไม่อาจจะรู้ได้ ผู้ที่เชื่อว่าพระผู้เป็นเจ้าเป็นผู้สร้างชีวิต อาจจะประหลาดใจในคำตอบนี้ แต่ถ้าท่านถามเขาบ้างว่า อะไร เป็นจุดเริ่มต้นของพระผู้เป็นเจ้า ? เขาจะตอบทันทีทีเดียวว่า พระผู้เป็นเจ้าไม่มีจุดเริ่มต้น และเขาจะไม่ประหลาดใจต่อคำตอบ ของเขาเองเลย พระพุทธองค์ตรัสว่า

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย สังสารวัฏนี้มีที่สุดอันบุคคลเห็นไม่ได้ การเริ่มต้นแรกสุดของหมู่สัตว์ที่ท่องเที่ยวและแล่นไปรอบ ๆ ถูก ปกคลุมด้วยอวิชชา และตัณหาสวะรึงรัดไว้ ไม่อาจปรากฏให้รู้ได้" ยิ่งกว่านั้น เมื่อเอ่ยถึงอวิชชาซึ่งเป็นตัวเหตุสำคัญของการดำเนิน ไปแห่งชีวิต พระพุทธองค์ตรัสว่า "เบื้องต้นของอวิชชาไม่ปรากฏ ในทำนองที่จะกล่าวอ้างได้ว่า ไม่มีอวิชชาก่อนกาลปัจจุบัน" ดังนั้น จึงเป็นไปไม่ได้ที่จะพูดว่า ไม่มีชีวิตก่อนแต่ปัจจุบัน

นี้คือความหมายโดยย่อของอริยสัจจ์ข้อที่ว่าด้วยทุกข์ เป็น ความจำเป็นอย่างสำคัญยิ่งที่จะเข้าใจอริยสัจจ์ข้อแรกนี้อย่าง ขัดแจ้ง เพราะดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า บุคคลที่เห็นทุกข์ย่อม เห็นการเกิดขึ้นแห่งทุกข์ เห็นความดับแห่งทุกข์ และเห็นทางที่ นำไปสู่ความดับทุกข์

ข้อนี้ไม่ได้ทำให้ชีวิตของชาวพุทธน่าเศร้าหรือเต็มไปด้วย ความโศกเลย ดังที่คนบางคนคาดการณ์อย่างผิด ๆ ตรงกันข้าม ชาวพุทธที่แท้จริงเป็นผู้มีความสุขที่สุด ในบรรดาผู้ที่มีชีวิตอยู่ เขาไม่ มีความกลัวและความลังเล เขาจะเป็นผู้มีความสงบและความแจ่ม 76 ใส และไม่เป็นคนเจ้าทุกข์หรือหวาดกลัว เพราะความเปลี่ยนแปลง หรือความหายนะ เพราะว่าเขาเห็นทุกสิ่งตามที่มันเป็นจริง พระพุทธองค์ไม่เคยเป็นผู้เศร้าโศกหรือไม่แจ่มใส พระองค์ได้รับ การกล่าวขวัญถึงโดยบุคคลร่วมสมัยของพระองค์เป็นอันมาก ว่าเป็นผู้มีพระพักตร์อิ่มเอิบอยู่เสมอ (มิหิตปุพฺพงฺคมา) ในภาพ เขียนและปฏิมากรรมทางพุทธศาสนา (รูป) พระพุทธเจ้าแฝงไว้ ด้วยความสุขบนพระพักตร์ มีความเยือกเย็น ความสงบ และ ความกรุณา ไม่มีร่องรอยของความทุกข์ ความเศร้าหรือความเจ็บ ปวด ที่เราจะพบเห็นได้ ศิลปะและสถาบัตยกรรมทางพุทธศาสนา โบสถ์พุทธ ไม่เคยให้ความประทับใจที่ทึม ๆ หรือเศร้า ๆ แต่จะ สร้างสรรค์บรรยากาศแห่งความสงบและความบันเทิงอันเอิบอิ่ม

# สุนทรียภาพนิรันดร์

แม้ว่าจะมีความทุกข์ในชีวิต แต่ชาวพุทธก็ไม่เศร้าโศกต่อ สิ่งนั้น ไม่โกรธหรือขัดเคืองต่อความทุกข์ หนึ่งในบรรดาความ ชั่วหลักในชีวิต ตามทัศนะทางพุทธศาสนา คือ ความขัดเคือง หรือความโกรธ ความขัดเคือง (ปฏิฆะ) ได้แก่ เจตนาร้ายต่อ สัตว์ทั้งหมด ต่อความทุกข์ทั้งมวล และต่อสิ่งที่เกี่ยวข้องกับ ความทุกข์ หน้าที่ของมัน คือ สร้างฐานแห่งความไม่เป็นสุข และ ความประพฤติที่เลว ดังนั้น จึงเป็นความผิดที่ใจเสาะหรือไม่อดทนต่อความทุกข์ ความไม่อดกลั้นหรือความโกรธต่อทุกข์ ไม่อาจจะขจัดทุกข์ได้ ตรงกันข้าม มันยิ่งเพิ่มความยุ่งยากขึ้นไปอีก เป็นการกระพือ ทำให้สถานการณ์ที่เลวร้ายอยู่นั้นเพิ่มความเลวร้ายมากยิ่งขึ้น สิ่งที่จำเป็นก็คือ ไม่โกรธหรือใจเสาะ และทำความเข้าใจในปัญหา ของความทุกข์ว่า มันเกิดมีมาได้อย่างไร และจะดับมันได้อย่างไร จากนั้นก็ทำการงานด้วยความอดทนด้วยปัญญา ด้วยความตั้งใจ จริง และเต็มกำลัง

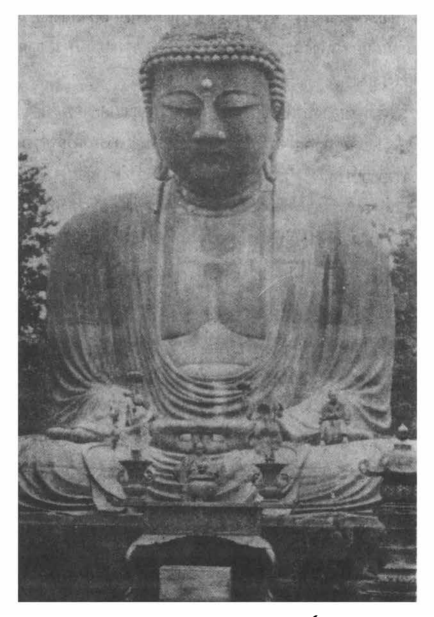
มีคัมภีร์เก่า ๆ อยู่ ๒ คัมภีร์ คือ เถรกาถา และเถรีกาถา ซึ่งรวบรวมคำอุทานด้วยความยินดีของบรรดาสาวกของพระ พุทธเจ้าทั้งฝ่ายขายและฝ่ายหญิง ผู้พบสันดิและความสุขในชีวิต ด้วยคำสอนของพระองค์เอาไว้ ครั้งหนึ่ง พระเจ้าโกศล ได้ทูล พระพุทธเจ้าว่า สาวกของพระองค์ (พระพุทธเจ้า) เป็นผู้ร่าเริง บันเทิงใจ (หฏุรปหฏุร) มีความปรีดาปราโมทย์ (อุทกุลุทกุล) เพลิดเพลินกับชีวิตทางธรรม (อภิรตรูป) มีอินทรีย์น่าชื่นใจ (ปีณิตินุทุริย) ปราศจากความกระวนกระวาย (อปุโปสุสุกุก) เยือกเย็น (ปนุนโลม) สงบเสงี่ยม (ปรทวุตฺต) และมีชีวิตอยู่ด้วย จิตของเนื้อทราย (มิกภูเตน เจตสา) คือ มีจิตใจ้ี่สว่าง ไม่ เหมือนกับสาวกของระบบศาสนาอื่น ๆ ซึ่งเป็นผู้ดูอิดโรย กระด้าง ซีดเซียว และไม่น่าขึ่นตาขึ้นใจ พระเจ้าโกศลทรงกราบทูลด้วยว่า พระองค์ทรงเชื่อว่า ที่พระสาวกมีลักษณะสมบูรณ์เช่นนี้ก็เนื่อง 78

ЧĘ

พระพุทธเจ้าสอนอะไร ๗๕

จากข้อเท็จจริงที่ว่า "พระคุณเจ้าผู้เจริญเหล่านี้ ได้รู้ซึ้งถึงความ หมายอันยิ่งใหญ่และสมบูรณ์ของคำสอนของพระผู้มีพระภาค อย่างถ่องแท้"

พระพุทธศาสนาเป็นปฏิปักษ์ด่อใจที่มีลักษณะโศกสลด เศร้า เสียใจ และซึมเซา ซึ่งถือว่าเป็นนิวรณธรรมต่อการตรัสรู้สัจธรรม กล่าวอีกอย่างหนึ่ง ควรสนใจจดจำไว้ ณ ที่นี้ว่า ความอิ่มใจ (ปีติ) เป็นหนึ่งในบรรดาโพชฌงค์ ๗ หรือองค์ธรรมแห่งการตรัสรู้ ซึ่ง เป็นคุณสมบัติสำคัญที่ควรปลูกฝังให้เกิดขึ้น เพื่อการทำพระ นิพพานให้แจ้ง



มหาพุทธปฏมา ไดบุตสุ, ญั่ปุ่น

# บทที่ ๓ อริยสัจจ์ข้อที่ ๒ สมุทัย : การเกิดขึ้น แห่งทุกข์

อริยสัจจ์ข้อที่ ๒ คือความจริงที่ว่าด้วยการเกิดขึ้นหรือสาเหตุ แห่งความทุกข์ (ทุกฺขสมุทยอริยสจฺจ) คำนิยามที่นิยมและรู้จัก กันแพร่หลายมากที่สุดสำหรับอริยสัจจ์ข้อที่ ๒ นี้ ตามที่ปรากฏ อยู่หลายแห่งในคัมภีร์ดั้งเดิม มีดังต่อไปนี้

"เหตุที่ทำให้เกิดทุกข์นี้ ได้แก่ "กวามหิวกระหาย" (ความ ทะยานอยาก, ตัณหา) ซึ่งก่อให้เกิดภพใหม่และชาติใหม่ (โปโน– ภวิกา) ประกอบด้วยความกำหนัดยินดี (นนุทรากสหกตา) และ มีความแส่หาความสนุกเพลิดเพลินที่นั่นบ้างที่นี่บ้าง (ตตุรตตุรา– ภินนุทินี) กล่าวคือ

81

ด. ความหิวกระหายในกามสุข (กามตัณหา)

๒. ความหิวกระหายในความมีความเป็น (ภวตัณหา)

๓. ความหิวกระหายในความไม่มีไม่เป็น (การทำลายตนเอง, วิภวตัณหา)

ความหิวกระหาย ความต้องการ ความโลภ ความทะยาน อยาก ที่แสดงออกมาโดยทางต่าง ๆ นี้แหละ ที่ก่อให้เกิดความทุกข์ ทุกรูปแบบ และการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกทั้งหลาย แต่ว่า ความหิวกระหายนี้ มิใช่สาเหตุแรกของความทุกข์ เพราะตาม หลักพระพุทธศาสนานั้น สาเหตุแรกจริง ๆ ของทุกข์ยังหาไม่พบ ทั้งนี้เพราะทุกสิ่งมีความสัมพันธ์และอาศัยกันและกันเกิดขึ้น แม้แต่ ความหิวกระหายคือตัณหานี้ ซึ่งถือว่าเป็นสาเหตุหรือบ่อเกิด แห่งทุกข์ ก็ยังต้องอาศัยสิ่งอื่นคือเวทนาจึงเกิดขึ้นมา (สมุทย) ได้ เวทนาเกิดขึ้นเพราะอาศัยการกระทบกัน (ผสุส) เป็นเช่นนี้ เรื่อยไปเป็นวัฏจักร เรียกว่า กฎการอาศัยกันและกันเกิดขึ้น (ปฏิจุจ – สมุปฺปาท) ดังจะได้อธิบายในตอนต่อไป

ดังนั้น ตัณหาคือความหิวกระหายนี้ จึงมิใช่สาเหตุแรก หรือสาเหตุเดียวแห่งการเกิดขึ้นของทุกข์ แต่เป็นสาเหตุที่เด่นขัด และเฉียบพลัน เป็นสิ่งหลัก และเป็นสิ่งสำคัญเหนือทุกสิ่ง ด้วย เหตุนี้ ในคัมภีร์ภาษาบาลีดั้งเดิมในบางแห่ง นิยามความหมาย ของสมุทัย หรือ บ่อเกิดแห่งทุกข์ จึงรวมเอากิเลสและสาสวะ ทั้งหลายเหล่าอื่น (กิเลส, สาสวธมุม) เข้าไว้ด้วย นอกเหนือจาก ดัณหาคือความหิวกระหาย ซึ่งมักจะกล่าวถึงเป็นอันดับแรก ๆ เสมอ การขี้แจงในขอบเขตจำกัดเท่าที่จำเป็นเพียงเท่านี้ ก็คงจะ พอเข้าใจได้ ถ้าหากยังจำกันได้ว่า ตัณหานี้มีความเห็นผิดในตัวตน อันเกิดจากอวิชชาเป็นจุดศูนย์กลาง

คำว่า "ตัณหา" ในที่นี้จึงไม่ใช่แต่เพียงความทะยานอยาก และความยึดติดในกามสุข ในทรัพย์สมบัติ และในอำนาจ เท่านั้น หากแต่หมายความรวมไปถึง ความทะยานอยากและความยึดดิด ในความคิด อุดมคติ ทัศนะ ความเห็น ทฤษฎี ความเข้าใจ และ ความเชื่อ (ธมุมตณุหา) อีกด้วย ตามการวิเคราะห์ของพระ พุทธเจ้านั้น ความเดือดร้อนวุ่นวายทั้งปวงในโลก นับแต่การ ทะเลาะเบาะแว้งกันเล็ก ๆ น้อย ๆ ในครอบครัว จนกระทั่งถึง มหาสงครามระหว่างประเทศชาติต่าง ๆ เกิดขึ้นจากความทะยาน อยากคือตัณหาที่เห็นแก่ตัวนี้เอง จากทัศนะในข้อนี้ชี้ให้เห็นว่า ปัญหาทางเศรษฐกิจ การเมือง และสังคมทั้งหลาย ล้วนแล้วแต่ มีรากเหง้ามาจากความทะยานอยากด้วยความเห็นแก่ตัวนี้ทั้งสิ้น บรรดารัฐบุรุษที่พากันพยายามแก้ไขความขัดแย้งระหว่างประเทศ และทำการเจรจาเพื่อยุติสงครามและให้เกิดสันดิภาพนั้น เป็นเพียง การแก้ปัญหาแต่เพียงผิวเผิน ในแง่การเมืองและเศรษฐกิจเท่านั้น เอง ยังมิได้เข้าถึงรากเหง้าที่แท้จริงของตัวปัญหา สมดังที่พระ พุทธองค์ตรัสแก่พระรัฐบาลว่า *"โลกพร่องอยู่เป็นนิตย์ ไม่รู้จักอิ่ม* เป็นทาสแห่งตัณหา" (ตณุหาทาโส)

ทุกคนคงจะยอมรับกันว่า บรรดาความเลวร้ายทั้งปวงในโลก ล้วนแต่เกิดจากความทะยานอยากด้วยความเห็นแก่ตัวนี้ทั้งสิ้น ข้อนี้เข้าใจได้ไม่ยาก แต่ข้อที่ว่า ความทะยานอยากคือตัณหา เป็นตัวก่อให้เกิดภพใหม่และชาติใหม่ (โปโนภวิกา) ได้อย่างไรนั้น เป็นปัญหาที่ยากแก่ความเข้าใจ ในที่นี้จึงจำเป็นต้องอภิปราย ในด้านปรัชญาอันลึกซึ้งของอริยสัจจ์ข้อที่ ๒ ควบคู่ไปกับด้าน ปรัชญาของอริยสัจจ์ข้อที่ ๑ ในที่นี้จึงจำเป็นต้องขี้แจงถึงทฤษฎี แห่งกรรม และการเวียนว่ายตายเกิด

## อาหารตามทฤษฎีทางพระพุทธศาสนา

อาหารมี ๔ ประเภท ในแง่ที่เป็นสาเหตุหรือปัจจัยที่จำเป็น ต่อการดำรงอยู่และความต่อเนื่องของสัตว์ทั้งหลาย คือ ๑. อาหารคือวัตถุทั่วไป (กพลิงการาหาร) ๒. การกระทบกันระหว่างอายตนภายใน (รวมทั้งใจ) กับ โลกภายนอก (ผัสสาหาร)

๓. การรู้แจ้ง (วิญญาณาหาร)

๔. เจตนา หรือความตั้งใจมั่น (มโนสัญเจตนาหาร)
 ในอาหารทั้ง ๔ ประเภทนี้ อาหารประเภทสุดท้ายคือ
 มโนสัญเจตนาหาร ได้แก่ ความตั้งใจมั่นที่จะมีชีวิต มีภพ มีชาติ
 มีการต่อเนื่อง และมีเป็นยิ่ง ๆ ขึ้นไป ความตั้งใจมั่นเช่นนี้เองที่เป็น

ตัวเสริมสร้างรากเหง้าของความมีความเป็นและความต่อเนื่อง เป็นแรงผลักดันให้ก้าวไปทำกรรมดีกรรมชั่วต่อไป (กุสลากุสลกมุม) ความตั้งใจมั่นนี้เป็นตัวเดียวกับเจตนานั่นเอง ดังที่ได้กล่าวแล้วว่า พระพุทธองค์ทรงจำกัดความเจตนาว่าคือกรรม สำหรับมโนสัญ เจตนาหารตามที่กล่าวข้างต้นนั้น พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า *"เมื่อ บุคคลเข้าใจอาหารคือเจตนาแล้ว ก็ย่อมเข้าใจตัณหาทั้ง ๓ อย่าง นั้น"* ดังนั้น คำว่า ตัณหา เจตนา มโนสัญเจตนา และกรรม ล้วน มีความหมายเป็นอย่างเดียวกัน คือหมายถึง ความอยาก ความ ตั้งใจมั่น ที่จะมีเป็น ที่จะเกิดใหม่ ที่จะมีเป็นให้มากยิ่งขึ้น ที่จะ เติบโตมากยิ่งขึ้น ที่จะสะสมมากยิ่งขึ้น ความอยากตัวนี้เองเป็น สาเหตุแห่งการเกิดขึ้นของทุกข์ และจะพบได้ในสังขารขันธ์ อันเป็นขันธ์หนึ่งในเบญจขันธ์ ที่ประกอบเป็นบุคคลเรา

ข้อนี้เป็นประเด็นหนึ่งที่มีความสำคัญ และเป็นแก่นแท้ใน คำสอนของพระพุทธเจ้า เพราะฉะนั้น จะต้องหมายเหตุและจดจำ ไว้ให้กระจ่างขัดว่า สาเหตุและด้นตอของการเกิดขึ้นแห่งทุกข์ อยู่ภายในตัวทุกข์นั่นเอง หาใช่มาจากภายนอกไม่ และในทำนอง เดียวกัน ก็จะต้องจดจำไว้ให้ดีด้วยว่า สาเหตุหรือบ่อเกิดแห่ง ความดับไปของทุกข์ หรือการทำลายทุกข์นั้น ก็อยู่ภายในตัวทุกข์ นั่นเอง หาใช่มาจากภายนอกไม่ นี้คือความหมายที่ได้จากสูตร สำเร็จที่รู้จักกันดี ซึ่งมักจะพบอยู่บ่อย ๆ ในคัมภีร์พระบาลีดั้งเดิมว่า "ย์ กิญจิ สมุทยธมุมํ สพพนุต์ นิโรธธมุมํ" "สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีการ เกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นทั้งหมดมีความดับเป็นธรรมดา" บุคคลสัตว์ สิ่งของ หรือระบบใด หากในตัวของมันเองมีการเกิดขึ้น เป็นธรรมดา มีการตั้งขึ้นเป็นธรรมดา บุคคล สัตว์ สิ่งของ หรือ ระบบนั้น ๆ ในตัวของมันเอง ก็มีธรรมชาติและเชื้อแห่งความ ดับสลายไปเป็นธรรมดา ดังนั้น ความทุกข์ (ขันธ์ ๕) ก็มีการ เกิดขึ้นเป็นธรรมดา และมีความดับไปเป็นธรรมดาเช่นเดียวกัน ประเด็นนี้จะได้ยกขึ้นมากล่าวอีกครั้งหนึ่ง เมื่อถึงตอนอภิปราย ในเรื่อง อริยสัจจ์ข้อที่ ๓ คือ นิโรธ

# ว่าด้วยเรื่องกรรม

คราวนี้ คำว่า "กมฺม" ในภาษาบาลี หรือคำว่า "กรรม" ในภาษาสันสกฤต (มาจาก กรุธาตุ ในความกระทำ) แปลโดย พยัญชนะว่า "การทำ" หรือ "การกระทำ" แต่ในทฤษฎีกรรม ของทางพุทธศาสนา มีความหมายเจาะจง บ่งถึงการกระทำที่มี เจตนาเท่านั้น มิได้หมายถึงการกระทำทุกอย่าง ทั้งไม่ได้หมายถึง ผลของกรรมอย่างที่หลายคนใช้กันอย่างผิด ๆ และไม่รัดกุม ในศัพท์ ทางพระพุทธศาสนา กรรมไม่ได้หมายถึงผลของกรรมเลย เพราะ ผลของกรรมเรียกว่า ผลหรือวิบากของกรรม (กมฺมผล หรือ กมฺมวิปาก)

»พระพุทธเจ้าสอนอะไร <sub>ต</sub>ุต

เจตนาอาจจะดีหรือเลวก็ได้ เช่นเดียวกับตัณหาก็มีทั้งดีและ เลว ดังนั้น กรรมจึงอาจมีทั้งดีและเลว กรรมดี (กุสล) ย่อมให้ ผลดี และกรรมชั่ว (อกุสล) ย่อมให้ผลชั่ว ดัณหา เจตนา กรรม ไม่ว่าดีหรือชั่ว ย่อมมีพลังอย่างหนึ่งเป็นผล คือพลังที่ทำให้เกิด ความต่อเนื่อง หมายถึงการต่อเนื่องในด้านดีหรือด้านชั่ว ไม่ว่า กรรมนั้นจะดีหรือชั่ว ก็ล้วนแล้วแต่อยู่ในวัฏจักรแห่งการต่อเนื่อง (สงุสาร) ทั้งนั้น พระอรหันต์แม้ว่าจะทำกรรมอยู่ แต่ก็ไม่ได้ สั่งสมกรรม เพราะท่านพ้นจากการเข้าใจผิดในดัวตน พ้นจาก ดัณหาที่จะทำให้เกิดการต่อเนื่องและมีเป็น พ้นจากกิเลสสาสวะ อื่น ๆ ทั้งปวง (กิเลส, สาสวธมุม) ไม่มีการเกิดใหม่สำหรับท่าน ทฤษฎีกรรมนี้จะต้องไม่ให้ไปสับสนกับสิ่งที่เรียกว่า "กวาม

ทฤษฎกรรมนาะตองเมเท เปลบสนกบลงทเรอกรา ทราม ยุติธรรมทางศีลธรรม" หรือ "การให้กุณและให้โทษ" แนวคิด เกี่ยวกับความยุติธรรมทางศีลธรรม หรือการให้คุณและให้โทษนี้ เกิดจากความเชื่อว่า มีผู้วิเศษคือพระเจ้า คอยทำหน้าที่พิพากษา เป็นผู้ออกกฎเกณฑ์ และเป็นผู้ตัดสินว่าอะไรถูกอะไรผิด คำว่า "ยุติธรรม" นี้ เป็นคำมีความหมายคลุมเครือและล่อแหลม เป็น เหตุก่อให้เกิดอันตรายมากกว่าที่จะก่อผลดีต่อมนุษยชาติ ทฤษฎี กรรมเป็นทฤษฎีว่าด้วยเหตุและผล เป็นทฤษฎีว่าด้วยกิริยาและ ปฏิกิริยา เป็นกฎธรรมชาติ ซึ่งไม่มีส่วนเกี่ยวข้องกับแนวคิดที่ ว่าด้วย "กวามยุติธรรม" หรือ "การให้คุณและให้โทษ" แต่ ประการใด การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาทุกชนิด จะให้ผล ಗಗ

หรือวิบาก ถ้าเป็นกรรมดีก็ให้ผลดี และถ้าเป็นกรรมชั่วก็ให้ผลชั่ว มิใช่เป็นการ "ยุติธรรม" หรือ "การให้คุณและการให้โทษ" จากผู้ใดหรืออำนาจใด ๆ ที่คอยพิพากษาการกระทำของท่าน แต่มันเป็นไปตามกฎธรรมชาติ และเป็นกฎในตัวของมันเอง เรื่องนี้ทำความเข้าใจได้ไม่ยาก แต่เรื่องที่เข้าใจยากก็คือว่า ตามทฤษฎีกรรมนั้น ผลของกรรมที่กระทำด้วยความจงใจนี้ อาจจะสืบเนื่องไปปรากฏแก่ชีวิตหลังจากตายไปจากโลกนี้แล้ว ในที่นี้จึงจำต้องอธิบายถึงความตายตามหลักของพระพุทธ-ศาสนาเอาไว้ด้วย

ดังได้ทราบมาแล้วว่า บุคคลไม่มีสิ่งใดเลยนอกจากเป็น การรวมตัวกันของกำลังหรือพลังงานทั้งทางด้านร่างกายและ จิตใจ ที่เราเรียกกันว่าความตายนั้น คือ การไม่ทำงานของร่างกาย กำลังหรือพลังงานทั้งหลายทั้งปวงหยุดไปพร้อมกับการหยุด ทำงานของร่างกายจริงหรือ ? ทางพระพุทธศาสนาตอบว่า "เปล่าเลย" ความมุ่งมั่น ความจงใจ ความทะยานอยาก ความ ้หิวกระหายที่จะมีอยู่ ที่จะดำเนินต่อไป ที่จะมีเป็นมากยิ่งขึ้น เป็น พลังอันมหาศาลที่ผลักดันทุกชีวิต ทุกสภาวะ แม้กระทั่งทำการ ้ผลักดันทั่วทั้งโลก มันเป็นกำลังที่ยิ่งใหญ่ที่สุด เป็นพลังงานที่ ้มหาศาลที่สุดในโลก ตามหลักทางพระพุทธศาสนา พลังที่ว่านี้ ไม่ได้หยุดไปพร้อมกับการหยุดทำงานของร่างกาย คือความตาย นั้น แต่มันยังคงสืบเนื่องไปปรากฏตัวในอีกรูปแบบหนึ่ง โดยก่อ ให้เกิดชาติใหม่ ซึ่งเรียกกันว่า การเกิดใหม่

ถึงตอนนี้ มีคำถามอีกข้อหนึ่งว่า ถ้าหากบุคคลมีความไม่ เที่ยง ไม่จิรัง หรือไม่มีแก่นสาร เช่น ดัวดนหรือวิญญาณ (อาตมัน) แล้ว คะไรเล่าที่สามารถไปมีเป็นใหม่หรือไปเกิดใหม่หลังจาก การตายไปแล้ว ? แต่ก่อนที่จะกล่าวถึงชีวิตหลังจากตายไปแล้ว นั้น ขอให้มาพิจารณากันก่อนว่า ชีวิตนี้คืออะไร ? และชีวิตนี้ สืบเนื่องมาถึงปัจจุบันได้อย่างไร ? สิ่งที่เราเรียกว่าชีวิตนั้น อย่าง ที่เคยย้ำอยู่บ่อย ๆ ก็คือการรวมตัวกันของขันธ์ ๔ ได้แก่ การรวม ดัวกันของพลังงานทางร่างกายและจิตใจ ขันธ์ ๔ เหล่านี้มีความ เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ไม่มีการคงที่อยู่เหมือนเดิมแม้แต่ขณะเดียว มีการเกิดและตายอยู่ทุกขณะ *"ดูกรภิกษุ เมื่อขันธ์ทั้งหลาย เกิด* ้แก่ และตายไป ทุกขณะ เธอก็เกิด แก่ และตาย" ด้วยเหตุนี้ แม้แต่ ในช่วงที่มีชีวิตอยู่ในขณะนี้ เราก็เกิดและตายอยู่ทุกขณะ แต่เรา ้ก็ยังคงดำเนินชีวิตอยู่ต่อไปได้ ถ้าเราเข้าใจได้ว่า ในชีวิตนี้เรา สามารถดำเนินต่อไปได้ โดยปราศจากสสารที่ยั่งยืนถาวร เช่น อัตตา หรือวิญญาณ ทำไมเราจึงจะเข้าใจไม่ได้ว่า พลังเหล่านั้น สามารถคงอยู่ต่อไปได้โดยปราศจากอัตตาหรือวิญญาณหนุนหลัง หลังจากที่ร่างกายได้หยุดทำงานไปแล้ว ?

เมื่อร่างกายนี้ไม่สามารถทำหน้าที่ได้อีกต่อไปแล้วนั้น พลังงานทั้งหลายหาได้ตายไปพร้อมกับร่างกายไม่ แต่มันยังคง ไปยึดเรือนร่างอื่นต่อไป ซึ่งเราเรียกว่าอีกชีวิตหนึ่ง ในเด็กทารก อินทรีย์ต่าง ๆ ทั้งทางร่างกาย สมอง และสติปัญญา ยังอ่อนแอ ไม่แข็งแรงเด็มที่ แต่อินทรีย์เหล่านี้ก็มีศักยภาพภายใน ที่จะทำให้ เกิดการเจริญเติบโตเป็นผู้ใหญ่โดยสมบูรณ์ได้ พลังงานทางร่างกาย และจิตใจ ซึ่งประกอบกันเป็นบุคคลก็เช่นเดียวกัน มีพลังในดัวเอง ที่จะไปยึดร่างใหม่ แล้วค่อย ๆ เจริญเติบโตและรวบรวมพลัง ขึ้นมาใหม่จนสมบูรณ์เต็มที่ได้

## กฎปัจจยาการ

ด้วยเหตุที่ไม่มีสิ่งใดเที่ยงแท้จิรังยั่งยืน ดังนั้นจึงไม่มีอะไร ส่งต่อกันจากขณะหนึ่งไปยังอีกขณะหนึ่ง เป็นที่ปรากภูขัดว่า ไม่มีสิ่งเที่ยงแท้หรือสิ่งจิรังยั่งยืนใด สามารถผ่านหรือโยกย้าย จากชีวิดหนึ่งไปสู่อีกชีวิดหนึ่งได้ เป็นแต่เพียงการโยงใยที่ดำเนิน ไปอย่างต่อเนื่องไม่ขาดสาย และมีการเปลี่ยนแปลงอยู่ทุกขณะ อันที่จริงแล้ว การโยงใยนี้เป็นแต่เพียงการเคลื่อนไหวเท่านั้น อุปมาเหมือนเปลวไฟที่ลุกไหม้อยู่ตลอดคืนนั้น จะว่าเป็นเปลวไฟ เดียวกันก็ไม่ใช่ จะว่าเป็นเปลวไฟใหม่ก็ไม่ใช่ เด็กทารกที่เติบโต เป็นผู้ใหญ่อายุ ๖๐ ปี จะว่าชายอายุ ๖๐ ปีคนนี้เป็นคนเดียวกับ เด็กที่มามีอายุ ๖๐ ปีก็ไม่ใช่ จะว่าเป็นคนอื่นหรือก็ไม่ใช่อีก ใน ทำนองเดียวกัน ผู้ที่ตายจากโลกนี้แล้วไปเกิดใหม่ในโลกอื่น จะว่า เป็นบุคคลเดียวกันก็ไม่ใช่ จะว่าเป็นคนอื่นก็ไม่ใช่ (น จ โส น อญุโญ) มันเป็นความต่อเนื่องของเส้นโยงใยเดียวกัน ข้อ จ 90

แตกต่างระหว่างการตายกับการเกิด เป็นไปเพียงชั่วขณะจิตเดียว
 กล่าวคือ ขณะจิตสุดท้ายในชีวิตนี้เป็นเงื่อนไขให้แก่ขณะจิตแรก
 ในสิ่งที่เรียกว่าชีวิตโลกหน้า ซึ่งโดยที่แท้แล้วก็เป็นความต่อเนื่อง
 ของสายโยงใยอันเดียวกันนั่นเอง ในช่วงที่เรายังมีชีวิตอยู่ในโลก
 นี้ก็เช่นเดียวกัน ขณะจิตหนึ่งเป็นเงื่อนไขให้แก่ขณะจิตถัด ๆ ไป
 ดังนั้นตามทัศนะของชาวพุทธ ปัญหาเกี่ยวกับชีวิตหลังตายนี้
 จึงไม่ได้เป็นเรื่องลี้ลับใหญ่โต และชาวพุทธก็ไม่ได้วิตกกังวลใน
 ปัญหาข้อนี้

ตราบใดที่ยังมีตัณหาที่ทำให้มีให้เป็น วงจรแห่งการต่อเนื่อง (สงฺสาร) ก็คงดำเนินต่อไปอยู่ตราบนั้น วงจรแห่งความต่อเนื่อง นี้จะยุติลงได้ ก็ต่อเมื่อพลังผลักดันของมัน คือตัณหา ถูกตัดด้วย ปัญญา ซึ่งมองเห็นความแท้จริง สัจธรรม คือ นิรวาณ (พระ นิพพาน)



# บทที่ ๔ อริยสัจจ์ข้อที่ ๓ นิโรธ : ความดับทุกข์

อริยสัจจ์ข้อที่ ๓ คือ การปลดปล่อย การปลดเปลื้อง การ มีอิสระจากทุกข์ จากวัฏฏะแห่งทุกข์ นี้เรียกว่าอริยสัจจ์แห่ง ความดับทุกข์ (ทุกฺขนิโรธอริยสจฺจ) คือนิพพาน ซึ่งเป็นที่รู้จัก กันอย่างกว้างขวางมากกว่า ในรูปของภาษาสันสกฤตว่า นิรวาณะ การที่จะขจัดทุกข์ให้ได้โดยสมบูรณ์นั้น บุคคลจะต้องกำจัด รากเหง้าของทุกข์คือความอยาก (ตัณหา) ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ข้างด้น ดังนั้น นิรวาณะจึงเรียกได้อีกอย่างหนึ่งว่า ตณฺหกฺขย ซึ่งหมายถึงความสิ้นไปแห่งตัณหา ۳D

#### ภาษาคนภาษาธรรม

คราวนี้ท่านอาจจะถามว่า *ก็อะไรล่ะคือนิรวาณะ* ? มี หนังสืออยู่หลายเล่มที่เขียน ๆ กันเพื่อตอบปัญหาธรรมดาสามัญ ข้อนี้ แต่คำตอบในหนังสือเหล่านั้นยิ่งมีอยู่มากก็ยิ่งก่อให้เกิด ความสับสนมากกว่าที่จะให้ความกระจ่างเกี่ยวกับเรื่องนี้ การใช้ ถ้อยคำต่าง ๆ มาอธิบายตามหลักเหตุผลเพียงอย่างเดียวนั้น ย่อม ไม่อาจตอบปัญหาข้อนี้ได้อย่างสมบูรณ์และเป็นที่น่าพอใจได้ เพราะภาษามนุษย์มีอยู่อัตคัดไม่พอที่จะนำมาแสดงสภาพที่จริง แท้ของบรมสัจจะ หรือปรมัดถลัจจะ คือนิรวาณะนี้ได้ ภาษาถูก มวลมนุษย์สร้างขึ้นมาใช้เพื่ออธิบายสิ่งหรือแนวความคิดต่าง ๆ ที่สามารถสัมผัสรับรู้ได้ด้วยอายตนะทั้ง ๖ (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) แต่ประสบการณ์ในทางโลกุตตระ อย่างเช่นบรมสัจจะนี้ เป็นคนละประเภทกัน ดังนั้นจึงไม่สามารถหาถ้อยคำใด ๆ มา อธิบายประสบการณ์ประเภทนี้ได้ เช่นเดียวกับที่ปลา (น่าจะเป็น เต่ามากกว่า – ผู้แปล) ไม่สามารถหาถ้อยคำใด ๆ ในภาษาของ ดนมาอธิบายสภาพของแผ่นดินที่เป็นของแข็งให้เป็นที่เข้าใจได้ ซึ่งเรื่องของเรื่องมีอยู่ว่า เต่าบอกสหายปลาของตนว่าตน (เต่า) เพิ่งจะเดินทางบนบกกลับลงมายังทะเลสาบ "งั้นรึ" ปลาพูด *"เพื่อนคงหมายถึงไปว่ายน้ำบนบกมาละสิ"* ฝ่ายเต่าก็พยายาม ้อริบายว่า บนแผ่นดินนั้นเขาไม่ใช้วิธีว่ายบนบก เพราะแผ่นดิน

เป็นของแข็ง เขาจึงต้องใช้วิธีเดินไปบนแผ่นดิน แต่ปลาก็ยังโต้เถียง ยืนยันว่า สภาพที่เป็นของแข็งอย่างที่เต่าว่านั้นคงจะไม่มี มันจะ ต้องเป็นของเหลวเหมือนน้ำในทะเลสาบ ที่สามารถผุดดำและ ว่ายไปมาได้

ถ้อยคำต่าง ๆ นั้น เป็นสัญลักษณ์ใช้แทนสิ่งและความคิดต่าง ๆ ที่เราได้เคยรู้จักกันมาแล้ว และสัญลักษณ์เหล่านี้ย่อมไม่สามารถ เป็นสื่อถ่ายทอดลักษณะที่จริงแท้ แม้กระทั่งของสิ่งที่เป็นธรรมดา สามัญต่าง ๆ ได้ ภาษาเป็นสิ่งมายา ที่จะทำให้เข้าใจในเรื่องสัจจะ ้ผิดพลาดไปได้ ด้วยเหตุนี้จึงมีคำกล่าวในลังกาวตารสูตรว่า คนโง่ ย่อมติดอยู่ในถ้อยกำ เหมือนช้างติดอยู่ในโกลนตมฉะนั้น กระนั้นก็ตาม เราก็ยังไม่มีทางอื่นนอกจากจะต้องใช้ภาษา มาอธิบายอยู่ดี แต่ถ้าหากว่านิรวาณะนี้เราจะใช้ศัพท์ในทางบวก ้ด่าง ๆ มาช่วยอธิบาย ซึ่งแม้ว่าศัพท์ในทางบวกด่าง ๆ เหล่านั้น จะช่วยให้เราเข้าใจแนวความคิดเกี่ยวกับนิรวาณะในทันทีทันใด ได้ แต่สิ่งที่เราเข้าใจนั่นอาจจะตรงข้ามกับความจริงไปก็ได้ ดังนั้น โดยทั่ว ๆ ไปจึงนิยมอธิบายนิรวาณะด้วยการใช้ศัพท์ในเชิงลบ (ปฏิเสธ) เช่น ใช้ว่า ตณฺหกฺขย (ความสิ้นไปแห่งตัณหา) อสงฺขต (ไม่มีปัจจัยปรุงแด่ง, ไม่เป็นไปตามเงื่อนไข) นิพฺพาน (ความดับ หรือความดับสนิท)

## คำนิยามของนิพพาน

คราวนี้ เราลองมาพิจารณาดูคำนิยามและคำอรรถาธิบาย ของนิรวาณะ เท่าที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ภาษาบาลีดั้งเดิมต่าง ๆ ดูบ้าง

"นิรวาณะ คือ การดับสนิทแห่งความอยาก (ตัณหา) การ สละความอยาก การละทิ้งความอยาก การปลดเปลื้องจากความ อยาก การถอนออกจากความอยาก"

"คือ การสงบระงับไปแห่งสังขดธรรมทั้งปวง การสละกิเลส ทั้งปวง การดับไปแห่งความอยาก การถอนออกจากความอยาก การดับไปแห่งความอยาก คือ นิพพาน"

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย อสังขตธรรมเป็นไฉน ? ดูกรภิกษุ ทั้งหลาย คือความสิ้นไปแห่งความกำหนัด (ราคกุขโย) ความสิ้น ไปแห่งความโกรธ (โทสกุขโย) ความสิ้นไปแห่งความหลง (โมหกุ– ขโย) ดูกรภิกษุทั้งหลาย นี้แลเรียกว่าอสังขตธรรม"

"ดูกรราธะ ความสิ้นไปแห่งความอยาก (ตณุหกุขโย) คือ นิพพาน"

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย ธรรมที่มีปัจจัยปรุงแต่งหรือไม่มีปัจจัย ปรุงแต่งใด ๆ ก็ตามที่มีอยู่ การคลายกำหนัด (วิราคะ) นับเป็น ยอดแห่งธรรมทั้งปวง" วิราคะก็คือ การมีอิสระจากมานะ การ ทำลายความกระหาย การถอนความยึดมั่น การเข้าไปตัดวัฏฏะ การสิ้นไปแห่งตัณหา การคลายกำหนัด การดับไป คือนิพพาน" เมื่อปริพพาชกคนหนึ่งถามพระสารีบุตร อัครสาวกของ 96 พระพุทธเจ้าว่า "นิพพานคืออะไร ?" คำตอบของพระสารีบุตร ก็มีลักษณะเหมือนกับนิยามของอสังขตะที่พระพุทธเจ้าได้ตรัส ไว้นั้นว่า "ความดับไปแห่งความใคร่ ความดับไปแห่งความโกรธ ความดับไปแห่งความหลง"

"การทอดทิ้งและการกำจัดความอยากและความพอใจ ในอุปาทานขันธ์ ๕ คือความดับทุกข์"

*"ความดับไปแห่งวัฏฏะ และความมีเป็นเสียได้ คือ นิพพาน"* นอกจากนั้น พระพุทธเจ้ายังได้ตรัสถึงนิรวาณะไว้ว่า

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย สภาวะที่ไม่เกิด ไม่แก่ และที่ปัจจัย ปรุงแต่งไม่ได้นั้นมีอยู่ หากไม่มีสภาวะที่ไม่เกิด ที่ไม่แก่ และที่ ปัจจัยปรุงแต่งไม่ได้เช่นนี้ ก็จะไม่มีการสลัดออกจากสภาวะที่เกิด ที่แก่ และที่มีปัจจัยปรุงแต่ง แต่เพราะมีสภาวะที่ไม่เกิด ที่ไม่แก่ และที่ปัจจัยปรุงแต่งไม่ได้ ฉะนั้น จึงมีการสลัดออกจากสภาวะ ที่เกิด ที่แก่ และที่มีปัจจัยปรุงแต่ง"

"ที่ซึ่งไม่มีธาตุ ๔ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม การหมายรู้เกี่ยวกับ ความยาวและความกว้าง ความละเอียดและความหยาบ ความดี และความชั่ว นามและรูป ได้ถูกทำลายไปทั้งหมด ไม่มีโลกนี้ ไม่มีโลกหน้า ไม่มีการมา ไม่มีการไป ไม่มีการดำรงอยู่ ไม่มี การตาย ไม่มีการเกิด ไม่มีอายตนะภายนอก"

ด้วยเหตุที่นิรวาณะมีการอธิบายด้วยศัพท์เชิงปฏิเสธ (ลบ) เช่นนี้ จึงมีคนเป็นจำนวนมากมีความเข้าใจอย่างผิด ๆ ว่า นิรวาณะ เป็นสภาวะเชิงปฏิเสธ (ลบ) และเป็นสภาวะที่แสดงถึงการทำลาย อัตดา ซึ่งความจริงแล้วนิรวาณะไม่ได้ทำลายอัตดาแต่อย่างใด เพราะว่าไม่มีอัตดาที่จะให้ทำลาย หากจะถือว่าเป็นการทำลาย แล้ว ก็จะเป็นการทำลายโมหะ เป็นการทำลายความเข้าใจผิด เกี่ยวกับอัตดาต่างหาก

เป็นการไม่ถูกด้องนักที่จะพูดว่านิรวาณะเป็นสภาวะที่ไม่มี (ลบ) หรือเป็นสภาวะที่มีอยู่ (บวก) ความคิดว่า "ไม่มี" (ลบ) และ "มี" (บวก) นี้ เป็นเรื่องในเชิงเปรียบเทียบ และอยู่ในขอบเขด ของ "ทวิภาวะ เป็นคู่ ๆ" ศัพท์ต่าง ๆ เหล่านี้ไม่สามารถนำมาใช้ กับ "นิรวาณ" ซึ่งเป็นปรมัตถสัจจะ ที่อยู่เหนือทวิภาวะและการ เปรียบเทียบ

ถ้อยคำในเขิงปฏิเสธ (ลบ) นั้นก็มิได้หมายถึงสภาวะที่พูดถึง "กวามไม่มี" เสมอไป อย่างเช่นคำว่า "มีพลานามัยดี" ในภาษา บาลีหรือภาษาสันสกฤต ใช้ว่า "อาโรกยา" ซึ่งเป็นคำในเขิง ปฏิเสธ มีความหมายโดยพยัญชนะว่า "กวามไม่มีโรก" ดังนั้น คำว่า "อาโรกยา" นี้จึงมิได้เป็นสภาวะที่เป็นปฏิเสธเลย คำว่า "กวามไม่ตาย" (ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า อมฤต หรือภาษา บาลีว่า อมตะ) ซึ่งเป็นไวพจน์ของนิรวาณะเช่นเดียวกันนั้น เป็น คำในเขิงปฏิเสธ แต่ก็มิได้หมายความว่าความไม่ตายเป็นสภาวะ ที่เป็นความปฏิเสธ การปฏิเสธคุณค่าที่เป็นลบนั้น หาได้ทำให้ สภาวะนั้นเป็นสิ่งลบไปไม่ คำไวพจน์อีกคำหนึ่งของนิรวาณะ 98 คือความหลุดพัน (บาลีว่า มุตฺติ สันสกฤตว่า มุกฺติ) คงไม่มี ใครพูดว่าความหลุดพ้นนี้เป็นสภาพไม่มี แต่ว่าความหลุดพ้น นั่นเองจะมีลักษณะความไม่มีอยู่ด้วย เพราะความหลุดพ้นนั้น คือความเป็นอิสระจากบางสิ่งที่เป็นอุปสรรค ซึ่งเป็นความชั่วและ เป็นไปในเชิงลบ แต่ความหลุดพ้นเองมิได้เป็นสิ่งปฏิเสธแต่อย่างใด ดังนั้น นิรวาณ มุตฺติ หรือ วิมฺตฺติ กวามหลุดพ้นอมตะ จึง ได้แก่ความหลุดพ้นจากความชั่วทั้งปวง เป็นความหลุดพ้นจาก โลภะ โทสะ และโมหะ เป็นความหลุดพ้นจากทุกอย่าง จาก ทวิภาวะ จากการเปรียบเทียบ จากกาละ และจากเทศะ

# แนวทางสู่นิพพาน

ความคิดที่ว่านิรวาณะเป็นปรมัตถสัจจะนี้ เราอาจจะพบได้ ในธาตุวิภังกสูตร (สูตรที่ ๑๔๐) แห่งมัชฌิมนิกาย ซึ่งพระสูตร ที่สำคัญยิ่งนี้ พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่ปุกกุสาติ (เคยกล่าวถึง มาแล้ว) ซึ่งเป็นคนฉลาดเฉลียวและหนักแน่น ที่พระองค์ได้ทรงพบ ที่บ้านข่างหม้อในราตรีอันสงัดเงียบราตรีหนึ่ง พระสูตรนี้มีสาระ สำคัญดังต่อไปนี้

มนุษย์ประกอบขึ้นจากธาตุ ๖ คือ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตุ อากาสธาตุ และวิญญาณธาตุ แต่เมื่อแยกธาตุ เหล่านั้นออกไปแล้ว ก็ไม่เหลือสิ่งใดที่เป็น "ของเรา" "ตัวเรา" ሞክ

หรือ "อัตตาของเรา" รู้แต่เพียงว่าวิญญาณธาตุนั้นเกิดขึ้น ้อย่างไรและดับไปอย่างไร ด้วยการรู้แจ้งนี้ จิตของบุคคลย่อม คลายกำหนัด ครั้นแล้วก็พบแต่ความสงบอันบริสุทธิ์ (อุเบกขา) ซึ่งสามารถนำไปสู่การบรรลุถึงซึ่งสภาวะอันสูงส่งทางจิต และ จะรู้ว่า ความสงบอันบริสุทธิ์นี้จะดำรงอยู่ตลอดระยะเวลาอัน ยาวนาน แต่บุคคลนั้นจะมีความคิดว่า

"ถ้าเรารวมเอาความสงบที่บริสุทธิ์สะอาดนี้ ไปไว้ในภาวะ แห่งอากาศธาตุที่ไม่มีขอบเขต (อากาสานัญจายตนะ) และพัฒนา จิตให้สอดคล้องกับสภาวะนั้น นั่นแหละคือการปรุงแต่งทางจิต (สงุขตํ) ถ้าเรารวมเอาความสงบที่บริสุทธิ์สะอาดนี้ ไปไว้ในภาวะ แห่งวิญญาณธาตุที่ไม่มีขอบเขต (วิญญาณัญจายนะ) ...ในภาวะ แห่งความไม่มีอะไร(อากิญจัญญาตนะ) หรือในภาวะแห่งเนวสัญญา นาสัญญายดนะ และพัฒนาจิตให้สอดคล้องกับสภาวะนั้น นั่น แหละคือการปรุงแต่งทางจิต จากนั้นบุคคลนั้นก็จะไม่สร้างและ ปรุงแต่งจิตให้มีสันตติ และการเกิดใหม่ (ภว) หรือการทำลาย (วิภว) เมื่อไม่สร้างหรือไม่ปรุงแต่งจิต ให้มีสันตดิและการเกิด ใหม่หรือการทำลายแล้ว ก็จะไม่ดิดอยู่ในสิ่งใดในโลก เมื่อไม่ ดิดอยู่เช่นนี้ ก็จะไม่มีความทะยานอยาก เมื่อไม่มีความทะยาน อยากแล้ว ก็จะมีแต่ความสงบระงับได้อย่างสมบูรณ์ (เป็นความ ดับสนิทในภายใน หรือที่บาลีกล่าวว่า ปจุจตุตํเยว ปรินิพุพายาดิ) จากนั้นก็จะรู้ว่า "สิ้นการเกิด มีชีวิตอยู่อย่างบริสุทธิ์ สิ่งที่ควร 100

### ทำก็ได้กระทำแล้ว ไม่มีสิ่งใดที่จะด้องกระทำต่อไปอีก"

จากนั้น เมื่อบุคคลนั้นเสวยสุขเวทนา ทุกขเวทนา หรือ อุเบกขาเวทนา ก็จะรู้ว่านั่นเป็นสิ่งไม่จิรังยั่งยืน ไม่เกิดความ ยึดมั่น ถือมั่น ไม่มีอารมณ์คล้อยตามเวทนานั้น ๆ ไป ไม่ว่าจะมี เวทนาชนิดใดเกิดขึ้น ก็จะเสวยเวทนานั้นด้วยการไม่ติดยึด (วิสํยุตฺโต) รู้เท่าทันว่า เวทนาทั้งหลายทั้งปวงนั้นจะสงบระงับ ลงได้เมื่อกายแตกดับ เหมือนกับเปลวตะเกียงน้ำมันดับมอดลง เมื่อหมดน้ำมันและหมุดไส้ตะเกียงฉะนั้น

"ดูกรภิกษุ ด้วยเหตุนี้บุคคลที่มีคุณสมบัติเช่นนั้น ย่อมเป็น ผู้ประกอบด้วยอุดมปัญญา เพราะว่าการรู้ถึงความดับไปแห่งทุกข์ ทั้งปวงนั้น คือ อริยปัญญาอันอุดม"

"ความหลุดพ้นของบุคคลที่มีรากฐานมาจากสัจจะนี้นั้น เป็นความหลุดพ้นที่ไม่หวั่นไหวคลอนแคลน ดูกรภิกษุ สิ่งใดที่ ไม่จริงแท้ (โมสธมุม) คือสิ่งเท็จ สิ่งที่จริงแท้ (อโมสธมุม) คือ พระนิพพาน เป็นความจริงแท้ (สัจจะ) ดูกรภิกษุ เพราะเหตุนั้น บุคคลที่ประกอบคุณสมบัติเช่นนั้น ชื่อว่าเป็นผู้ประกอบด้วย บรมสัจจะ เพราะว่าอริยสัจจ์อันยอดเยี่ยม (ปรมอริยสจุจ) คือ พระนิพพาน อันเป็นสิ่งจริงแท้"

ในที่แห่งอื่น พระพุทธเจ้าก็ทรงใช้คำว่า "สัจจะ" แทน นิพพานว่า *"เราจะสอนสัจจะและทางไปสู่สัจจะแก่เธอ.*" สัจจะ ในที่นี้ย่อมหมายถึงนิรวาณะเป็นแน่แท้ mr.

ก็อะไรเล่าคือบรมสัจจะ ? ในทางพระพุทธศาสนา บรมสัจจะ มีอยู่ว่า ไม่มีสิ่งใดในโลกที่สมบูรณ์โดยสิ้นเชิง ทุกสิ่งทุกอย่างมี ความเกี่ยวข้องกัน เป็นเงื่อนไขต่อกัน ไม่จิรังยั่งยืน ไม่มีสิ่งที่เป็น แก่นสาร เช่น อัตตา วิญญาณ หรืออาตมัน ที่ไม่เปลี่ยนแปลง จรังยั่งยืน และสมบูรณ์โดยสิ้นเชิง ไม่ว่าในร่างกายหรือนอก ร่างกาย นี้เป็นบรมสัจจะ สัจจะย่อมไม่เป็นไปในเชิงลบ แม้ว่า คนจะนิยมพูดว่าเป็นสัจจะในเชิงลบก็ตามที่ การทำให้แจ้งซึ่ง สัจจะนี้ กล่าวคือ การเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง (ยถาภูตํ) โดยปราศจากมายา หรืออวิชชา ได้แก่ความสิ้นไปแห่งความ กระหาย (ตณุหกุขย) และความดับไป (นิโรธ) แห่งทุกข์ ซึ่งก็ คือนิรวาณะ มีสิ่งที่น่าสนใจและน่าจดจำไว้ ณ ที่นี้ว่า ในทัศนะ ของพุทธศาสนานิกายมหายานนั้น นิรวาณะมิได้แตกต่างไปจาก สังสารเลย "สงุสาร" และนิรวาณะเป็นสิ่งเดียวกัน ซึ่งขึ้นอยู่กับ ้ว่าจะมองกันในเชิงอัตวิสัย หรือเชิงปรวินัยเท่านั้น ทัศนะของ ทางฝ่ายมหายานนี้น่าจะพัฒนามาจากความคิดที่มีอยู่ในคัมภีร์ ภาษาบาลีดั้งเดิมของฝ่ายเถรวาท ซึ่งเราเพิ่งได้พูดถึงโดยย่อ ๆ มาแล้ว

เป็นการไม่ถูกต้องนักที่จะคิดว่า นิรวาณะเป็นผลตาม ธรรมชาติของความดับไปแห่งดัณหา นิรวาณะหาได้เป็นผลของ สิ่งใดไม่ ถ้าหากนิรวาณะเป็นผลของสิ่งใดละก็ มันจะเป็นผลที่ เกิดมาจากเหตุ เป็นสังขตะ ที่ถูกปรุงแต่งและเป็นไปตามเงื่อนไข นิรวาณะมิได้เป็นเหตุและมิได้เป็นผล เพราะเป็นสิ่งที่อยู่เหนือ เหตุและผล สัจธรรมไม่ได้เป็นผลและไม่ได้เป็นวิบาก ไม่ได้ถูก ปรุงแต่งขึ้นมาเหมือนสภาวะทางจิตใจที่ลึกลับ อย่างเช่น ธุยาน หรือสมาธิ ความจริงก็คือความจริง นิรวาณะก็ดือนิรวาณะ มี สิ่งเดียวเท่านั้นที่ท่านควรทำ ก็คือการรู้แจ้งเห็นจริงในนิรวาณะ มี สิ่งเดียวเท่านั้นที่ท่านควรทำ ก็คือการรู้แจ้งเห็นจริงในนิรวาณะ แต่ นิรวาณะก็มิใช่ผลของหนทางนั้น เหมือนอย่างเมื่อท่านเดินไป ตามทางขึ้นภูเขา ภูเขาก็มิได้เป็นผลหรือเป็นวิบากของหนทางนั้น หรือเมื่อท่านเห็นแสงสว่างชนิดหนึ่ง แสงสว่างนั้นก็มิได้เป็นผล ของสายตาของท่าน

## นิพพานแล้วไปไหน

มักจะมีคนถามกันว่า หลังจากนิรวาณะแล้ว จะเป็นอะไรที่นั่น ? คำถามนี้เกิดขึ้นไม่ได้ เพราะว่านิรวาณะเป็นปรมัตถสัจจ์ เมื่อเป็น ขั้นปรมัตถ์แล้วเช่นนี้ ก็ไม่มีสิ่งใดอีกแล้วหลังจากนิรวาณะ หากจะ ยังมีสิ่งใดสิ่งหนึ่งหลังจากนิรวาณะ สิ่งนั้นก็จะเป็นปรมัตถสัจจ์ หาใช่นิรวาณะไม่ ภิกษุรูปหนึ่งนามว่าราชะ ได้ทูลถามปัญหา อีกรูปแบบหนึ่งกับพระพุทธเจ้าว่า *"อะไรคือจุดประสงค์ (เป้าหมาย)* ของนิรวาณะ ?" ที่ตั้งปัญหานี้ขึ้นมานั้น เพราะผู้ถามคิดว่าจะ ต้องมีอะไรสักอย่างหลังจากนิรวาณะ จึงตั้งสมมุติฐานว่านิรวาณะ 103 มีจุดประสงค์หรือเป้าหมาย พระพุทธเจ้าทรงตรัสตอบว่า "ดูกร ราธะ คำถามนี้ไม่เข้าประเด็น (คืออยู่นอกประเด็น) ผู้ประพฤติ พรหมจรรย์มีนิรวาณะเป็นเป้าประสงค์ เป็นเป้าหมาย เป็นจุด มุ่งหมายสูงสุด"

มีวลีบางอย่างที่คนนิยมมาใช้กันทั้ง ๆ ที่เป็นเรื่องไม่ถูกต้อง เช่นว่า "พระพุทธเจ้าเสด็จเข้าสู่นิรวาณะหรือปรินิรวาณะ หลัง *จากทรงสิ้นพระชนม์แล้ว"* ซึ่งจากวลีเหล่านี้ได้ก่อให้เกิดการใช้ จินตนาการคาดหมายเกี่ยวกับนิรวาณะ พอท่านได้ยินวลีว่า *"พระ* พุทธเจ้าเสด็จเข้าสู่นิรวาณะหรือปรินิรวาณะ" เช่นนี้ ท่านอาจจะ นึกไปว่านิรวาณะเป็นภาวะ เป็นอาณาจักร หรือเป็นตำแหน่ง อะไรสักอย่าง ซึ่งมีลักษณะมีเป็น แล้วก็พยายามจินตนาการถึง นิรวาณะในแง่ของความรู้สึกที่เกิดจากคำว่า "มีเป็น" ตามที่ ท่านเคยรู้จักมา วลีที่นิยมใช้ว่า "เสด็จเข้าสู่นิรวาณะ" ไม่ตรงกับ ในคัมภีร์ดั้งเดิม เพราะในคัมภีร์ดั้งเดิมไม่มีสิ่งดังเช่นว่า "การ เข้าสู่นิรวาณะหลังตาย" มีแต่คำว่า "ปรินิพฺพฺโต" ซึ่งใช้ใน ความหมายว่าตาย สำหรับพระพุทธเจ้าหรือพระอรหันด์ ผู้ซึ่ง ได้รู้แจ้งนิรวาณะ แต่ไม่ได้หมายถึง "การเข้าสู่นิรวาณะ" คำว่า "ปรินิพุพุโต" หมายถึงตายอย่างสนิท ดับอย่างสนิท หรือมอด อย่างสนิท เพราะว่าพระพุทธเจ้าหรือพระอรหันต์ ไม่ต้องกลับมา เกิดอีกหลังจากตายไปแล้ว

ยังมีคำถามอีกข้อหนึ่งว่า เกิดอะไรขึ้นกับพระพุทธเจ้า หรือ 104 พระอรหันด์ หลังจากที่ท่านสิ้นชีวิต หรือปรินิรวาณะไปแล้ว ? คำถามนี้จัดเข้าในประเภทคำถามที่ตอบไม่ได้ (อวยากต) แม้เมื่อ พระพุทธเจ้าตรัสถึงปัญหาข้อนี้ ก็จะทรงตรัสว่า ไม่มีถ้อยคำใน ภาษาของเราที่จะสามารถนำมาแสดงได้ว่า อะไรเกิดขึ้นกับ พระอรหันต์หลังจากเสียชีวิตไปแล้ว เมื่อทรงตอบคำถามของ วัจฉปริพพาชก พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า คำต่าง ๆ เช่น "เกิด" หรือ "ไม่เกิด" ไม่สามารถนำมาใช้ในกรณีของพระอรหันต์ได้ เพราะว่าสิ่งต่าง ๆ เช่น รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณซึ่ง เป็นสิ่งที่มีความเชื่อมโยงกับคำต่าง ๆ เช่น "เกิด" และ "ไม่เกิด" ได้ถูกทำลายและถูกกำจัดไปแล้วอย่างสิ้นเชิง จะไม่เกิดขึ้นอีก หลังจากที่พระอรหันต์ได้เสียชีวิตไปแล้ว

พระอรหันต์หลังจากเสียชีวิตไปแล้วมักจะถูกเปรียบว่า เหมือนกับไฟดับเมื่อหมดเชื้อฟืน หรือเหมือนกับเปลวตะเกียงดับ เมื่อหมดไส้ตะเกียงและน้ำมัน เรื่องนี้จะต้องทำความเข้าใจให้ กระจ่างชัดโดยปราศจากความสับสนว่า สิ่งที่เปรียบเหียบว่า เหมือนกับเปลวไฟหรือไฟที่ดับไปนั้น ไม่ใช่นิรวาณะ แต่เป็น มนุษย์ผู้ประกอบด้วยขันธ์ ๕ ซึ่งเป็นผู้รู้แจ้งเห็นจริงในนิรวาณะ ซึ่งข้อนี้จำเป็นจะต้องนำมากล่าวย้ำไว้ เพราะมีคนเป็นจำนวน มาก รวมทั้งพวกนักปราชญ์ที่สำคัญบางคน ยังเข้าใจผิดและ ดีความผิด ๆ ว่าเป็นการเปรียบเทียบกับนิรวาณะ ความจริง นิรวาณะเปรียบแทียบไม่ได้กับไฟหรือเปลวตะเกียงที่ดับไปนั้น

### อภิปรัชญา

อีกคำถามหนึ่งที่นิยมถามกันมีอยู่ว่า หากไม่มีตัวตน ไม่มี

อาตมัน แล้วใครล่ะที่เป็นผู้รู้แจ้งเห็นจริงในนิรวาณะ ? ก่อนที่จะไปพูดถึงนิรวาณะต่อไป อยากจะตั้งปัญหาถาม ก่อนว่า ใครเป็นผู้คิดถ้าหากว่าไม่มีตัวตน ? ซึ่งเราได้ทราบมา ้ตั้งแต่ต้นแล้วว่า กวามกิดนั่นแหละที่เป็นผู้กิด ไม่มีผู้กิดอยู่ เบื้องหลังกวามกิด ในทำนองเดียวกัน ตัวปัญญา ตัวความรู้แจ้ง นั่นแหละที่เป็นผู้รู้แจ้ง ไม่มีอัตตาอื่นที่อยู่เบื้องหลังความรู้แจ้งนั้น ในตอนที่พูดถึงเหตุเกิดของความทุกข์นั้น เราได้เห็นแล้วว่า อะไรก็ตาม ไม่ว่าจะเป็นบุคคล วัตถุ หรือระบบ หากมีการเกิดขึ้น เป็นธรรมดา สิ่งนั้นย่อมมีธรรมชาติ มีเชื้อของความดับ และมี ธรรมชาติ มีเชื้อของความทำลายอยู่เสมอ ทุกข์ สังสาระหรือ การเวียนว่ายตายเกิด มีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา ก็ย่อมมีความ ดับไปเป็นธรรมดา ทุกข์เกิดขึ้นเพราะตัณหา และดับไปเพราะปัญญา ตัณหาและปัญญาทั้งสองนี้มีอยู่ในขันธ์ ๔ ตามที่ได้แสดงมาแล้ว ข้างต้น

ด้วยเหตุนี้ ทั้งเขื้อของการเกิดขึ้นและเขื้อของความดับไป ของตัณหาและปัญญา มีอยู่ในขันธ์ ๕ นี้คือความหมายที่แท้จริง ของพุทธวจนะที่สำคัญที่ทรงตรัสไว้ว่า "ในร่างกายที่กว้างศอก ยาววาหนาคืบนี้แหละ ที่เราบัญญัติว่าโลก การอุบัติขึ้นของโลก การดับไปของโลก และหนทางนำไปสู่การดับไปของโลก" นั่นก็ 106 หมายความว่า อริยสัจจ์ ๔ จะค้นหาได้ในขันธ์ ๕ คือ ภายใน ร่างกายของเรานี้เอง (คำว่า "โลก" ในพุทธวจนะบทนี้ ทรงใช้ แทนทุกข์) นอกจากนั้นก็ยังมีความหมายด้วยว่า ไม่มีอำนาจ

ภายนอกใด ๆ ที่เป็นผู้สร้างการเกิดและการดับไปแห่งทุกข์ เมื่อได้เจริญและพัฒนาบัญญาไปตามอริยสัจจ์ข้อ ๔ (ซึ่ง จะกล่าวถึงต่อไปข้างหน้า) ก็จะทำให้มองเห็นความลี้ลับของชีวิต เห็นความจริงแท้ของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เมื่อค้นพบ ความลี้ลับ และได้มองเห็นสัจจธรรมนี้ได้แล้ว พลังทั้งปวงซึ่งเป็น ดัวก่อให้เกิดความต่อเนื่องของสังสาระเพราะมายา ก็จะสงบ ระงับ และไม่สามารถสร้างสังขารได้อีกต่อไป เพราะไม่มีอวิชชา ไม่มีความกระหาย ที่จะทำให้มีสันตติอีกต่อไป เช่นเดียวกับโรค ทางจิต ซึ่งสามารถเยียวยารักษาให้หายได้ เมื่อผู้ป่วยได้ค้นพบ และมองเห็นสมุฏฐาน หรือความเร้นลับของโรคนั้น ๆ ได้แล้ว

#### ตายก่อนตายเป็นสุขอย่างยิ่ง

ในเกือบทุกศาสนา บรมธรรม (Summum bonum) สามารถ บรรลุถึงได้หลังจากตายไปแล้วเท่านั้น แต่นิรวาณะสามารถทำให้ แจ้งได้ในขณะที่มีชีวิตอยู่ ไม่จำเป็นว่าจะต้องรอให้ท่านตายไป เสียก่อนจึงจะบรรลุได้

ผู้ที่รู้แจ้งเท็นจริงในสัจจะคือนิรวาณะนี้ ย่อมเป็นผู้ที่มี 107 റെപ്

ความสุขที่สุดในโลก เป็นผู้ที่มีอิสระจากกิเลสและอาสวะทั้งปวง มีอิสระจากความกลัดกลุ้มและความเดือดเนื้อร้อนใจทั้งหลาย ที่เป็นตัวก่อทุกข์ เป็นผู้มีสุขภาพจิตสมบูรณ์ ไม่โหยหาอดีต ไม่ ครุ่นคิดถึงอนาคต มีชีวิตอยู่เฉพาะกับปัจจุบันเพียงอย่างเดียว เป็นผู้มองเห็นคุณค่าและเพลิดเพลินกับสิ่งทั้งหลาย ด้วยความ รู้สึกที่บริสุทธิ์ผุดผ่อง ปราศจากความคิดว่า อหังการ (ตัวเรา) มมังการ (ของเรา) เป็นผู้ยินดีปรีดาอยู่กับชีวิตที่บริสุทธิ์ เป็นผู้ สำรวมอินทรีย์ ไม่มีความกระวนกระวาย มีแต่ความสงบสันดิ เมื่อเป็นผู้ไม่มีความโลภความโกรธความหลง ไม่มีความเย่อหยิ่ง ความอหังการ และความมัวหมองทั้งหลายทั้งปวงเช่นนี้ ก็ย่อม เป็นผู้บริสุทธิ์ สุภาพเรียบร้อย มีความรักให้แก่ทุกคน มีความ เมตตา มีความกรุณา มีความเห็นอกเห็นใจผู้อื่น มีความเข้าอก เข้าใจผู้อื่น และมีความใจกว้าง ให้ความช่วยเหลือแก่ผู้อื่นด้วย ความบริสุทธิ์ใจ เพราะว่าไม่ได้คำนึงถึงตัวเองเป็นที่ตั้ง เป็นผู้ ไม่ได้ผลประโยชน์จากสิ่งใด ไม่ได้สะสมสิ่งใด ไม่ได้สะสมแม้ กระทั่งคุณงามความดี เพราะว่าเป็นผู้มีอิสระจากความหลงผิด ในตัวเอง และมีอิสระหลุดพ้นจากความกระหายเพื่อความอยาก มีอยากเป็นได้แล้ว

นิรวาณะอยู่เหนือถ้อยคำภาษาที่เป็นทวิลักษณะ (คู่ ๆ) และที่ใช้ในเชิงเปรียบเทียบทั้งหลาย ดังนั้น จึงอยู่เหนือสิ่งที่เรา บัญญัติกันว่าความดีความชั่ว ความถูกความผิด ความมีอยู่ความ ไม่มีอยู่ แม้แต่คำว่า "กวามสุข" ที่เรานำมาใช้อธิบายนิรวาณะ ก็มีลักษณะแตกต่างจากความสุขในโลกนี้อย่างสิ้นเชิง ครั้งหนึ่ง พระสารีบุตรกล่าวว่า "ดูกรอาวุโส นิรวาณะคือความสุข นิรวาณะ คือความสุข" ดังนี้ พระอุทายีจึงย้ำว่า "ดูกรสหายสารีบุตร นิรวาณะจะเป็นความสุขได้อย่างไร หากไม่มีเวทนา" พระสารีบุตร ได้ตอบคำถามนี้ในเชิงปรัชญา ซึ่งเกินกว่าที่คนธรรมดาจะเข้าใจ ได้ว่า "การไม่มีเวทนานั่นแหละ คือความสุข"

นิรวาณะอยู่เหนือการตรึกในเขิงตรรกศาสตร์ และการให้ เหตุผล (อตกุกาวจร) เรายิ่งไปถกเถียงคาดเดาในเรื่องนิรวาณะ ปรมัตถสัจจ์หรือสัจธรรมนี้มากเท่าใด ก็ยิ่งเป็นเรื่องเสียเวลาไป โดยเปล่าประโยชน์ เพราะเราจะไม่สามารถเข้าใจนิรวาณะได้โดย วิธีนั้นเลย

เข่นเดียวกับเด็กอนุบาลจะให้ไปถกเถียงเกี่ยวกับทฤษฎี สัมพันธภาพของไอน์สไตน์ เลยทีเดียวนั้น แกย่อมทำไม่ได้ แต่ถ้าหากแก่ได้ศึกษาเล่าเรียนด้วยความบากบั่นขยันหมั่นเพียร ไปเรื่อย ๆ สักวันหนึ่งแกก็อาจจะเข้าใจในทฤษฎีสัมพันธภาพนั้น ได้

นิรวาณะสามารถ "รู้แจ้งเห็นจริงได้ด้วยปัญญาภายใน 109 ของเราเอง" (ปตุจตุตํ เวทิตพุโพ วิญญหิ) หากเราดำเนิน ตามอริยมรรคด้วยความมุมานะพยายาม ทำการฝึกฝน ทำการ ขำระ(จิต)ตัวเราเองให้บริสุทธิ์อย่างจริง ๆ จัง ๆ และให้สามารถ บรรลุถึงการพัฒนาจิตใจที่เหมาะที่ควร ในวันหนึ่งเราก็อาจจะ รู้แจ้งเห็นจริงว่า นิรวาณะมีอยู่ในตัวของเรานี่เอง โดยไม่ต้องไป เสียแรงเสียเวลากับการแผดเสียงเถียงกันด้วยถ้อยคำที่ยิ่งพูดก็ยิ่ง ทำให้ฉงน

ต่อไปจะได้กล่าวถึงมรรค ที่จะนำไปสู่การรู้แจ้งเห็นจริง ในนิรวาณะ

# บทที่ ๕ อริยสัจจ์ข้อที่ ๔ มรรค : หนทาง

#### มรรค ะ

อริยสัจจ์ข้อที่ ๔ คือหนทางที่จะนำไปสู่ความดับทุกข์ (ทุกข นิโรธกามินี้ปฏิปทา – อริยสจุจ) หนทางสายนี้เรียกว่า "ทาง สายกลาง" (มชุญิมา ปฏิปทา) เพราะงดเว้นจากข้อปฏิบัติที่ เอียงสุด ๒ ประการ ข้อปฏิบัติเอียงสุดอย่างแรก ได้แก่ การ แสวงหาความสุขด้วยกามสุข อันเป็นของต่ำทราม เป็นของ ธรรมดา ไม่เป็นประโยชน์ และเป็นทางปฏิบัติของสามัญชน ข้อ ปฏิบัติเอียงสุดอีกอย่างหนึ่ง คือการแสวงหาความสุขด้วยการ ทรมานตนเองให้เดือดร้อน ด้วยการบำเพ็ญทุกกรกิริยาในรูปแบบ ต่าง ๆ อันเป็นการทรมานร่างกาย เป็นสิ่งไม่มีค่า และเป็นสิ่งไม่มี ประโยชน์ ในเบื้องแรกนั้น พระพุทธองค์ได้ทรงทดลองปฏิบัติข้อ ೧೦ದ

ปฏิบัติที่เอียงสุดทั้งสองประการนี้มาแล้ว ทรงพบว่าเป็นสิ่งที่ไร้ ประโยชน์ จึงได้ทรงค้นพบทางสายกลางนี้ด้วยประสบการณ์ของ พระองค์เอง ซึ่งเป็นทางที่ให้ทัศนะและบัญญา อันนำไปสู่ความ สงบ ญาณ การตรัสรู้ และ นิรวาณ (พระนิพพาน) ทางสายกลาง นี้โดยทั่วไปหมายถึง ทางมีองค์แปดประการอันประเสริฐ (อริย อฏุจงฺคิกมคฺค) เพราะประกอบด้วยองค์หรือส่วนประกอบ ๘ ประการ คือ

- ๑. เข้าใจชอบ (สมุมาทิฏุริ)
- ๒. ดำริชอบ (สมุมาสงุกปุป)
- ๓. เจรจาชอบ (สมุมาวาจา)
- ๙. กระทำขอบ (สมุมากมุมนุต)
- ๔. เลี้ยงชีพชอบ (สมุมาอาชีว)
- ๖. พยายามชอบ (สมุมาวายาม)
- ๗. ระลึกขอบ (สมุมาสติ)
- ๙. ดั้งจิตมั่นขอบ (สมุมาสมาชิ)

ในทางปฏิบัตินั้น คำสอนทั้งหมดของพระพุทธองค์ ที่ทรง อุทิศพระองค์สั่งสอนในช่วงเวลา ๔๕ ปีนั้น มีส่วนเกี่ยวข้องกับ ทางสายกลางนี้ ไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง พระองค์ทรงอธิบายทาง สายนี้ โดยใช้วิธีการและใช้คำพูดที่แตกต่างกันไปตามความ แตกต่างของบุคคล โดยให้สอดคล้องกับระดับการพัฒนาและ ศักยภาพในการเข้าใจ และตามได้ทันของบุคคลเหล่านั้น แต่ สาระสำคัญของพระสูตรหลายพันสูตรที่กระจายอยู่ในคัมภีร์ ด่าง ๆ ของพุทธศาสนา ล้วนแต่มีเรื่องเกี่ยวกับมรรคซึ่งประกอบ ด้วยองค์แปดอันประเสริฐนี้ทั้งนั้น

จะด้องไม่เข้าใจว่า องค์หรือส่วนประกอบ ๘ ประการของ ทางสายกลางนี้ ต้องนำไปประพฤติปฏิบัติทีละข้อ โดยเรียงตาม ลำดับหมายเลขดังรายการที่ให้ไว้ข้างต้นนั้น องค์ต่าง ๆ เหล่านั้น จะต้องพัฒนาให้มีขึ้นพร้อม ๆ กันมากบ้างน้อยบ้าง ตามแต่ขีด ความสามารถของแต่ละบุคคลที่จะให้เป็นไปได้ องค์เหล่านี้ล้วน แต่เกี่ยวโยงถึงกัน และแต่ละองค์ก็ช่วยส่งใสริมองค์อื่น ๆ ไปด้วย องค์ ๘ ประการเหล่านี้ มีจุดมุ่งหมายเพื่อส่งเสริมและทำให้ หลักการ ๓ อย่างของการฝึกอบรม และการควบคุมตนเองของ ชาวพุทธมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น คือ

ความประพฤดิทางจริยศาสตร์ (ศีล)

๒. การควบคุมจิตใจ (สมาชิ)

๓. ปัญญา (ปัญญา)

ดังนั้น มันคงจะข่วยให้ได้เข้าใจองค์ ๙ ประการของทาง สายกลางได้ดี และได้ใจความต่อเนื่องกันยิ่งขึ้น หากเราจะจัด แบ่งกลุ่มอธิบายองค์ ๙ ประการตามหัวข้อทั้งสามนั้น ความ ประพฤติทางจริยศาสตร์ (ศีล) ถูกสร้างขึ้นมาจากความคิดอัน กว้างไกล ที่ต้องการให้มีความเมตตาและความกรุณาโดยไม่เลือก ที่รักมักที่ขังต่อสรรพสัตว์ทั้งปวง โดยดั้งอยู่บนพื้นฐานคำสอนของ พระพุทธเจ้า เป็นที่น่าเสียดายว่ามีนักปราชญ์หลายท่าน ลืม อุดมการณ์อันยิ่งใหญ่ในคำสอนของพระพุทธองค์ในข้อนี้ไป และ พากันไปหมกมุ่นอยู่แต่ในเรื่องนอกประเด็นทางด้านปรัชญาและ อภิปรัชญาที่น่าเบื่อหน่าย เมื่อพูดและเขียนเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงประทานคำสอนของพระองค์ไว้ ก็ "เพื่อประโยชน์ แก่ชนหมู่มาก เพื่อความสุขแก่ชนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์แก่ ขาวโลก" (พหฺขนหิตาย พหฺขนสุขาย โลกานุกมุปาย)

#### **คุณสมบัติของคนสมบูรณ์แบบ**

ในทางพระพุทธศาสนา การที่บุคคลจะเป็นคนสมบูรณ์ ได้นั้น จะต้องมีการพัฒนาคุณสมบัติ ๒ ด้านให้เท่าเทียมกัน คือ ด้านกรุณา และด้านปัญญา กรุณาในที่นี้ หมายถึง ความรัก ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ความเอื้ออารี ความอดทน และคุณสมบัติ อันประเสริฐทางด้านอารมณ์หรือคุณสมบัติทางด้านจิตใจอย่าง อื่น ๆ ส่วนปัญญาหมายถึงทางด้านพุทธิปัญญา หรือคุณสมบัติ ทางด้านจิต หากบุคคลใดพัฒนาเฉพาะด้านอารมณ์ ไม่ยอมพัฒนา ทางด้านพุทธิปัญญา บุคคลนั้นอาจจะกลายเป็นคนโง่แต่มีจิตใจดี ส่วนผู้ใดพัฒนาเฉพาะด้านพุทธิปัญญา แต่ไม่ยอมพัฒนาทางด้าน อารมณ์ ผู้นั้นอาจจะกลายเป็นคนฉลาดแต่จิตใจกระด้าง ไม่มี น้ำใจกับผู้อื่น เพราะฉะนั้น การที่จะให้เป็นคนสมบูรณ์แบบได้นั้น 114

จะต้องพัฒนาทั้งสองด้านให้เท่าเทียมกัน นั่นคือจุดมุ่งหมายของ วิถีชีวิตแบบพุทธ คือวิถีชีวิตที่มีปัญญาและมีความกรุณาเชื่อมโยง ไม่แยกออกจากกัน ดังจะได้กล่าวถึงข้างหน้า

## องก์ประกอบด้านศิล

ในแนวความประพฤติทางจริยศาสตร์ (ศีล) ซึ่งตั้งอยู่บนฐาน ของความเมตตาและความกรุณานั้น มีองค์ประกอบของอริย อัฏฐังคิกมรรคอยู่ ๓ ข้อ คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และ สัมมาอาชีวะ (ได้แก่ ข้อที่ ๓, ๔ และ ๕)

สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) หมายถึง (๑) งดเว้นจากการ พูดปด (๒) งดเว้นจากการลอบกัด จากการพูดส่อเสียด และ การพูดใด ๆ ที่อาจจะก่อให้เกิดความเกลียดขัง ความเป็นศัตรู ความแตกแยก และความไม่สมานสามัคคี ระหว่างบุคคลหรือ หมู่คณะ (๓) งดเว้นจากพูดคำเกรี้ยวกราด คำหยาบ คำไม่สุภาพ คำอามาต และคำด่าทอ (๔) งดเว้นจากคำพูดเพ้อเจ้อ คำที่ไร้

ประโยชน์ คำพูดที่ไร้สาระ คำพูดโง่ ๆ และการซุบซิบนินทา เมื่องดเว้นจากวาจาที่ผิดและเป็นโทษต่าง ๆ เหล่านี้ได้แล้ว บุคคลก็ต้องพูดแต่คำสัตย์ ใช้คำพูดที่แสดงความเป็นมิตรไมตรี คำพูดที่เป็นประโยชน์ คำพูดที่ไพเราะ คำพูดที่สุภาพ คำพูดที่มี ความหมาย และคำพูดที่เอื้อประโยชน์ บุคคลไม่พึงพูดด้วยความ 115 ประมาท คือพูดให้ถูกกาลเทศะ ถ้าไม่สามารถพูดสิ่งที่มีประโยชน์ ได้ ก็ควรนิ่งเงียบ ไม่ต้องพูดอะไรออกไป

สัมมากับมันตะ (การงานชอบ) มีจุดมุ่งหมายเพื่อส่งเสริม ความประพฤติที่มีศีลธรรม มีเกียรติ และมีสันติ เป็นการสอนเรา ให้งดเว้นจากการทำลายชีวิต จากการลักทรัพย์ จากการกระทำ ที่ไม่ชื่อสัตย์สุจริต จากการประพฤติผิดในกาม และสอนให้เรา รู้จักช่วยเหลือผู้อื่นให้ไปดำเนินชีวิตที่มีสันดิและมีเกียรติในทาง ที่ถูกต้อง

สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงขีพชอบ) หมายถึง ให้งดเว้นจากการ เลี้ยงชีวิต ด้วยอาขีพที่นำความเดือดร้อนมาให้แก่ผู้อื่น เช่น ค้า อาวุธสงครามและอาวุธร้ายแรง ค้าขายเครื่องดองของเมา ค้าขาย ยาพิษ เว้นจากการฆ่าสัตว์ และการหลอกลวงผู้อื่น เป็นต้น และ เลี้ยงชีวิตด้วยอาชีพที่มีเกียรติ ไม่เป็นที่ตำหนิติเตียน และไม่เป็น การเบียดเบียนต่อผู้อื่น ในที่นี้เราคงจะมองเห็นได้อย่างขัดเจนว่า พระพุทธศาสนาต่อต้านอย่างแข็งขันต่อสงครามในทุกรูปแบบ เมื่อได้วางแนวปฏิบัติไว้ว่า การค้าอาวุธสงครามและอาวุธร้ายแรง

เป็นความขั่วร้าย และเป็นแนวดำเนินชีวิตที่ไม่สุจริตยุติธรรม องค์ประกอบ ๓ ประการของมรรค ๙ เหล่านี้ (สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ) เป็นองค์ประกอบของความ ประพฤติทางจริยศาสตร์ พึงเข้าใจว่า ความประพฤติทางจริยศาสตร์ และทางศีลธรรมของชาวพุทธนี้ มีจุดมุ่งหมายเพื่อส่งเสริมชีวิต 116

พระพุทธเจ้าสอนอะไร ดุดุต

ที่มีความสุขและสมัครสมานสามัคคี ทั้งแก่ปัจเจกบุคคลและแก่ สังคม ความประพฤติทางด้านศีลธรรมนี้ ถือได้ว่าเป็นรากฐาน สำคัญต่อการบรรลุธรรมทางด้านจิตใจที่สูงยิ่งขึ้นไปอีก การ พัฒนาทางด้านจิตใจ ย่อมเป็นไปไม่ได้หากปราศจากพื้นฐาน ทางด้านศีลธรรมนี้

#### องค์ประกอบด้านสมาชิ

ข้อต่อมา คือ การควบคุมจิตใจ (สมาชิ) ที่รวมอยู่ในข้อนี้ ได้แก่ องค์ประกอบของมรรค ๙ ๓ ข้อ คือ สัมมาวายามะ สัมมา สติ และสัมมาสมาชิ (ข้อที่ ๖, ๗ และ ๙)

สัมมาวายามะ (พยายามชอบ) คือความมุ่งมั่นพยายาม
 ดังนี้ (๑) พยายามป้องกันความชั่วและอกุศลธรรมไม่ให้เกิดขึ้น
 ในจิตใจ (๒) พยายามกำจัดความชั่วและอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นใน
 จิตใจแล้วนั้น (๓) พยายามสร้างหรือทำความดีและกุศลธรรม
 ที่ยังไม่เกิดในจิตให้เกิดขึ้น และ (๔) พยายามพัฒนาและทำความ
 สมบูรณ์ให้แก่ความดีและกุศลธรรมที่เกิดขึ้นในจิตแล้วนั้น
 สัมมาสติ (ระลึกชอบ) คือ คอยกำหนดรู้ คอยใส่ใจ และ

୨୨୯

คอยสนใจในสิ่งเหล่านี้ คือ (๑) ตั้งสติกำหนดพฤติกรรมทาง ร่างกาย (กายานุปสุสนา) (๒) ตั้งสติกำหนดเวทนาหรือความ รู้สึก (เวทนานุปสุสนา) (๓) ตั้งสติกำหนดพฤติกรรมทางจิด (จิตฺตานุปสุสนา) และ (๔) ตั้งสติกำหนด แนวคิด ความคิด ทฤษฎี และสรรพสิ่ง (ธมุมานุปสุสนา)

การปฏิบัติสมาธิด้วยการกำหนดลมหายใจ (อานาปานสติ) เป็นแนวปฏิบัติที่รู้จักกันอย่างแพร่หลายอย่างหนึ่ง เป็นการปฏิบัติ เพื่อพัฒนาจิตใจโดยเชื่อมโยงกับร่างกาย และยังมีวิธีการพัฒนา สดิอีกหลายอย่างที่เชื่อมโยงกับร่างกาย แยกไปตามประเภทของ สมาธิ

ในส่วนที่เกี่ยวกับความรู้สึก หรือเวทนานั้น คือ การที่บุคคล กำหนดรู้ความรู้สึกและเวทนาทุกรูปแบบ ทั้งเวทนาอันเป็นสุข เวทนาอันเป็นทุกข์ และเวทนาอันเป็นกลาง ๆ ว่า มันเกิดขึ้นได้ อย่างไร และมันดับได้อย่างไร

ในส่วนที่เกี่ยวกับจิตตานุปัสสนานั้น คือ การที่บุคคลกำหนด รู้ว่า จิตของตนมีความกำหนัดหรือไม่ ตกอยู่ในอำนาจของความ โกรธหรือไม่ ตกอยู่ในอำนาจของความหลงหรือไม่ มีความฟุ้งซ่าน หรือมีความแน่วแน่ เป็นต้น

ในด้านที่เกี่ยวกับแนวคิด ความคิด ทฤษฎี และสรรพสิ่ง (ธัมมานุปัสสนา) นั้น บุคคลควรรู้สภาวะของสิ่งเหล่านั้นว่า มันเกิดดับได้อย่างไร สามารถพัฒนาได้อย่างไร สามารถบังคับ 118 ได้อย่างไร สามารถทำลายไปได้อย่างไร เป็นต้น สมาธิทั้ง ๔ รูปแบบนี้มีคำอธิบายอย่างละเอียดใน สติ ปัฏฐานสูตร (การตั้งจิต)

องค์ประกอบประการที่ ๓ ซึ่งเป็นประการสุดท้ายของการ ควบคุมทางจิต (สมาธิ) คือ สัมมาสมาธิ อันจะนำไปสู่ธุยาน (ฌาน) ๔ ซึ่งโดยทั่วไปเรียกในคำภาษาอังกฤษว่า trance หรือ recueillement

ในธุยาน (ฌาน) ที่ ๑ (ปฐมฌาน) สามารถกำจัด กามตัณหา และอกุศลจิตบางชนิด เช่น ความกำหนัด พยาบาท เชื่องซึม วิตกกังวล ฟุ้งซ่าน และความสงสัยเสียได้ ทำให้มีปีติและสุข ตลอดจนมีพฤติกรรมทางจิตอย่างอื่น ๆ

ในธุยาน (ฌาน) ที่ ๒ (ทุติยฌาน) สามารถระงับกิจกรรม ทางพุทธิปัญญาไว้ได้ จิตพัฒนาจนถึงขั้นสงบแน่วแน่เป็นหนึ่งเดียว (เอกัคคตา) กับยังมีปีดิและสุขอยู่ต่อไป

ในธุยาน (ฌาน) ที่ ๓ (ตติยฌาน) ความรู้สึกเอิบอิ่มใจ (ปีติ) ซึ่งเป็นเวทนาอย่างหนึ่งได้ดับไป ในขณะที่สุขและเอกัคคตา ยังมีอยู่ต่อไป

ในธุยาน (ฌาน) ที่ ๔ (จตุตุถฌาน) ความรู้สึกทั้งหลาย ทั้งที่เป็นสุขและเป็นทุกข์ ทั้งที่เป็นปีติและเศร้าโศก ดับไปทั้งหมด เหลือแต่เอกัคคตาและสัมปชัญญะ

ด้วยเหตุนี้ จิตสามารถฝึกหัด ควบคุมและพัฒนาได้โดยอาศัย

119

ባባጋ

สัมมาวายามะ สัมมาสดิ และสัมมาสมาธิ

#### องก์ประกอบด้านปัญญา

องค์ประกอบของมรรค ๙ ที่เหลืออีก ๒ อย่าง คือ สัมมา สังกัปปะ (ดำริชอบ) และสัมมาทิฏฐิ (เข้าใจชอบ) ประกอบเป็น "ปัญญา"

สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) หมายถึง ดำริที่สละโลกออก บวช ดำริที่จะคลายกำหนัด ดำริที่จะมีเมตตา ดำริที่จะไม่ใช้ความ รุนแรง โดยให้พยายามครอบคลุมไปถึงสรรพสัตว์ทั้งมวล เป็น ที่น่าตั้งข้อสังเกตไว้ว่า การดำริที่จะสละโลกออกบวชก็ดี การดำริ ที่จะมีเมตตาและดำริที่จะไม่ใช้ความรุนแรงก็ดี จัดอยู่ในฝ่ายของ ปัญญา ข้อนี้แสดงให้เห็นอย่างขัดเจนว่า ปัญญาที่แท้จริงจะต้อง ประกอบด้วยคุณสมบัติอันประเสริฐเหล่านี้ ส่วนการดำริในทาง ดัณหาที่เห็นแก่ตัวจัด การดำริในทางพยาบาท การดำริในทาง โกรธ และการดำริในการใช้ความรุนแรง เป็นผลมาจากการขาด ปัญญา ซึ่งประเด็นนี้สามารถนำไปใช้กับชีวิตทุกรูปแบบ ไม่ว่า จะเป็นที่วิตของปัจเจกทน ใช้ได้ในแง่สังคม และในแง่การเบือง สัมมาทิฏฐิ (เข้าใจชอบ) คือเข้าใจสรรพสิ่งตามความเป็น จริง สัมมาทิฏฐิ คือ อริยสัจจ์ ๔ ซึ่งอธิบายสรรพสิ่งตามความ

เป็นจริง ดังนั้น สัมมาทิฏฐินี้ในที่สุดก็คือ การเข้าใจในอริยสัจจ์ ๔ นั่นเอง ในทางพุทธศาสนานั้น ความเข้าใจมีอยู่ ๒ ประเภท คือ (๑) ความเข้าใจคือความรู้ ความเป็นพหูสูต ความมีสติปัญญา สามารถรอบรู้สิ่งใดสิ่งหนึ่งตามข้อมูลที่ได้มา ความเข้าใจประเภท นี้เรียกว่า "ตามรู้" (อนุโพช) เป็นความเข้าใจที่ยังไม่ลึกซึ้ง (๒) ส่วนความเข้าใจที่ลึกซึ้งซึ่งเรียกว่า "การรู้แจ้งแทงตลอด" (ปฏิเวช) หมายถึงมองเห็นสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ตามสภาวะที่แท้จริง โดยไม่คำนึงถึงชื่อและป้ายชื่อยี่ห้อของสิ่งนั้น การรู้แจ้งแทงตลอด นี้จะมีขึ้นได้ เมื่อจิตปราศจากอาสวะทั้งหลาย และได้รับการพัฒนา อย่างสมบูรณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิเท่านั้น

เท่าที่ได้พรรณนามรรคโดยย่นย่อมานี้ ก็คงจะเห็นได้ว่า มรรคเป็นวิถีชีวิตที่แต่ละบุคคลจะต้องนำไปประพฤติปฏิบัติและ พัฒนา เป็นการควบคุมตนเอง ทั้งทางกาย วาจา และใจ เป็นการ พัฒนาตนเอง และเป็นการชำระ(จิต)ตนเองให้บริสุทธิ์ ไม่ได้ เกี่ยวกับความเชื่อ การอ้อนวอน การบูชา หรือพิธีกรรมใด ๆ โดยนัยนี้ จึงไม่เกี่ยวกับสิ่งที่คนนิยมเรียกกันว่า "ศาสนา" เป็น ทางที่จะนำไปสู่การรู้แจ้งในอุดมสัจจ์ ความมีอิสระอย่างสมบูรณ์ ความสุขและสันติ โดยอาศัยการบำเพ็ญตามศีล สมาธิ และปัญญา อย่างสมบูรณ์

ในประเทศที่นับถือพุทธศาสนาทั้งหลาย ยังมีประเพณีและ พิธีกรรมทางศาสนาที่ประกอบกันแบบง่าย ๆ และสวยงามใน ទឲ្យភ

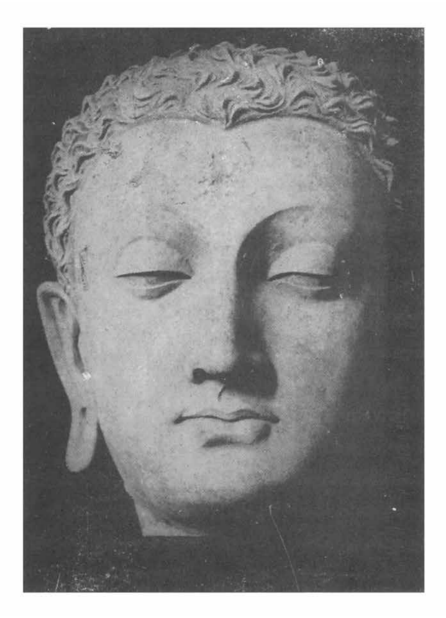
โอกาสต่าง ๆ แต่ประเพณีและพิธีกรรมเหล่านั้นไม่ได้เกี่ยวข้อง โดยตรงกับอริยมรรคนี้ มันมีคุณค่าก็แต่เพียงเป็นการสนอง ศรัทธาและความต้องการบางอย่างของผู้ที่ได้รับการพัฒนามา น้อย และช่วยให้คนเหล่านั้นได้ดำเนินไปสู่อริยมรรคนี้อย่างค่อย เป็นค่อยไปเท่านั้น

### สรุปอริยสัจจ์ ๔

ในส่วนที่เกี่ยวกับอริยสัจจ์ ๔ ข้อนี้ เรามีหน้าที่ที่พึงปัฏิบัติ อยู่ ๔ ประการด้วยกันคือ

๑. อริยสัจจ์ข้อที่ ๑ คือทุกข์ ได้แก่ สภาวะของชีวิต ความ ทุกข์ของชีวิต ความเศร้าโศก และความรื่นเริงของชีวิต ความ ไม่สมบูรณ์และความไม่สมหวังของชีวิต ความไม่เที่ยงและความ ไม่มีแก่นสารของชีวิต ในข้อนี้ เรามีหน้าที่ที่จะต้องทำความเข้าใจ

ข้อเท็จจริงอย่างกระจ่างแจ้งและอย่างสมบูรณ์ (ปริญเญยุย)
 ๒. อริยสัจจ์ข้อที่ ๒ คือ บ่อเกิดของทุกข์ ซึ่งก็คือ ตัณหา
 พร้อมด้วยกิเลส อาสวะ และสาสวะเหล่าอื่น ซึ่งเพียงแต่ทำความ
 เข้าใจข้อเท็จจริงเกี่ยวกับตัณหานี้เท่านั้นยังไม่พอ เรามีหน้าที่ที่
 จะต้องละทิ้ง ขจัด ทำลาย และกำจัดตัณหา (ปหานตพฺพ)
 ๓. อริยสัจจ์ข้อที่ ๓ คือ ความดับทุกข์ กล่าวคือ นิพพาน



เสียรพุทธปฏิมา, อาฟกานิสถาน

# บทที่ ๖ หลักคำสอนว่าด้วย ความไม่มีตัวตน : อนัตตา

## ความเชื่อเรื่องอัตตา

สิ่งที่คนทั่วไปเข้าใจว่า "วิญญาณ" "อัตตา" "ตัวตน" หรือที่ภาษาสันสกฤตใช้ว่า "อาตมัน" นั้น คือสิ่งที่มีอยู่ในตัว มนุษย์ เป็นสิ่งถาวร ยั่งยืน และสมบูรณ์แบบ เป็นแก่นสารที่คงที่ อยู่เบื้องหลังโลกที่แสดงปรากฏการณ์ของการเปลี่ยนแปลง ใน บางศาสนาเชื่อว่า มนุษย์แต่ละคนมีวิญญาณที่พระเจ้าสร้างไว้ให้ และในที่สุดหลังจากตายแล้ว วิญญาณนี้ก็จะไปสถิตชั่วนิจนิรันดร์ ในนรกหรือสวรรค์ ชะตากรรมของวิญญาณขึ้นอยู่กับคำพิพากษา ของพระผู้สร้าง ส่วนในบางศาสนาก็เชื่อว่า วิญญาณผ่านการ มีชีวิดมาหลายครั้งจนกว่าจะถูกชำระให้บริสุทธิ์ผุดผ่อง และใน ที่สุดก็จะเข้าไปอยู่ร่วมกับพระเจ้า หรือพระพรหม กล่าวคือ วิญญาณแห่งจักรวาล หรือ อาตมัน ซึ่งเป็นแหล่งกำเนิดของตน วิญญาณหรืออัตตา เป็นผู้คิด เป็นผู้รับรู้อารมณ์ และเป็นผู้รับคุณ และโทษจากกรรมดีและกรรมชั่วของตน ความเชื่อเช่นนี้เรียกว่า ความเชื่อว่ามีตัวตน (อัตตวาท)

#### บ่อเกิดของกวามเดือดร้อนในโลก

พระพุทธศาสนามีเอกลักษณ์พิเศษในประวัติศาสตร์ความ คิดของมนุษย์ว่า เป็นศาสนาที่ปฏิเสธความมีอยู่ของ วิญญาณ อัตตา หรือ ดัวตน ตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ความคิดว่ามี อัตตานี้เป็นความเชื่อที่ผิด เกิดจากการใช้จินตนาการ ซึ่งไม่ตรง กับความเป็นจริง และก่อให้เกิดความคิดชั่วร้ายว่า "ตัวเรา" และ "บองเรา" ก่อให้เกิดความอยากที่เห็นแก่ตัว ความทะยานอยาก ความติดยึด ความโกรธ ความพยาบาท ความทะนงตัว ความถือดี ความหลงตน ตลอดจนกิเลสาสวะและปัญหาอื่น ๆ รวมทั้งเป็น บ่อเกิดของความเดือดร้อนทั้งหลายทั้งปวงในโลก นับตั้งแต่ความ ขัดแย้งระหว่างบุคคลจนถึงสงครามระหว่างประชาชาติ สรุปว่า ความชั่วร้ายทั้งปวงในโลกมีบ่อเกิดมาจากความเห็นผิดนี้เอง

#### มนุษย์สร้างพระเจ้า

ในจิตมนุษย์มีความคิดที่หยั่งรากลงลึกอยู่ด้วยกัน ๒ ประการ คือ (๑) ความคิดต้องการปกป้องตนเอง และ (๒) ความคิด ต้องการรักษาตนเอง จากความคิดต้องการปกป้องตนเองนี้ มนุษย์ จึงได้สร้างพระเจ้าขึ้นมา ซึ่งตนจะได้พึ่งพาอาศัยเพื่อปกป้อง คุ้มครอง เพื่อความปลอดภัย และเพื่อความมั่นคงของตนเอง ดุจเดียวกับทารกพึ่งพาอาศัยบิดามารดาของตนฉะนั้น จาก ความคิดต้องการรักษาตนเองนั้น มนุษย์สร้างแนวความคิดว่า มีวิญญาณ หรือ อาตมัน ที่เป็นอมฤต มีชีวิตอยู่ชั่วนิรันดร์ ด้วยหตุ มีอวิชชา ความอ่อนแอ ความกลัว ความอยากนี้เอง มนุษย์จึง ต้องการ ๒ สิ่งนี้มาช่วยปลอบประโลมใจ และยึดติดอยู่กับ ๒ สิ่งนี้ อย่างเหนียวแน่นและโงหัวไม่ขึ้น

คำสอนของพระพุทธเจ้าไม่สนับสนุนให้มีอวิชชา ความ อ่อนแอ ความกลัว และความอยากเหล่านี้ แต่มีจุดมุ่งหมายเพื่อ ให้มนุษย์ได้ตรัสรู้ ด้วยการกำจัดและทำลายสิ่งเหล่านี้อย่าง ขุดรากถอนโคนเลยทีเดียว ตามหลักของพระพุทธศาสนา ความคิด ของเราที่ว่ามีพระเจ้า และมีอัตตา นี้ เป็นความคิดที่ผิดและ

128

ឲ២៤

ว่างเปล่าไร้สาระ แม้ว่าแนวความคิดเหล่านี้จะได้พัฒนามาเป็น ทฤษฎีไปแล้ว แต่ก็ล้วนเป็นจินตนาการที่ละเอียดลึกซึ้งเหมือนเดิม ห่อหุ้มไว้ด้วยศัพท์ทางอภิปรัชญาและปรัชญาที่ลึกซึ้งยากแก่การ เข้าใจ แนวความคิดเหล่านี้ได้ฝังรากลึกอยู่ในมนุษย์ เป็นสิ่งที่ มนุษย์มีความสนิทชิดเชื้อมากจนไม่ต้องการได้ยิน ไม่ต้องการ เข้าใจคำสอนใด ๆ ที่โด้แย้งกับความคิดเหล่านี้

#### ธรรมทวนกระแส

พระพุทธเจ้าทรงทราบเรื่องนี้เป็นอย่างดี อันที่จริงนั้น พระพุทธองค์ทรงตรัสว่าคำสอนของพระองค์ "ทวนกระเเส" (ปฏิโสตกามิ) คือ ทวนกระแสความอยากด้วยความเห็นแก่ตัว ของมนุษย์ หลังจากทรงตรัสรู้ได้เพียง ๔ สัปดาห์ พระองค์ทรง ประทับนั่งอยู่ที่ใต้ต้นไทรด้นหนึ่ง ทรงรำพึงกับพระองค์เองว่า "เราได้ตรัสรู้สัจธรรมนี้แล้ว อันเป็นสัจธรรมที่ลึกซึ้ง ยากแก่การ รู้เห็น ยากแก่การเข้าใจ.....บัณฑิตเท่านั้นจึงจะเข้าใจได้..... มนุษย์ทั้งหลายมีกิเลสครอบงำ มีมวลความมืดห้อมล้อม จึงไม่ สามารถมองเห็นสัจธรรมนี้ ซึ่งเป็นสิ่งที่ทวนกระแส มีความสูงส่ง ลึกล้ำ ละเอียดอ่อน และยากแก่การเข้าใจ" ด้วยทรงมีพระดำริในพระทัยเช่นนี้ พระพุทธเจ้าจึงทรง ลังเลไปขั่วขณะ ด้วยความไม่แน่พระทัยว่าจะล้มเหลวหรือไม่หนอ ถ้าหากพระองค์จะทรงพยายามอธิบายสัจธรรมที่พระองค์เพิ่ง ตรัสรู้นั้นแก่ชาวโลก จากนั้น พระองค์ได้ทรงเปรียบเทียบโลกกับ สระบัวว่า *ในสระบัวแห่งหนึ่ง มีดอกบัวบางดอกอยู่ใต้น้ำ บางดอก โมล่ขึ้นมาอยู่เสมอกับระดับน้ำ และบางดอกโผล่ขึ้นมาพ้นพื้นน้ำ* ในทำนองเดียวกันในโลกนี้มีมนุษย์มีระดับการพัฒนาแตกต่างกัน คงจะมีบ้างที่จะเข้าใจสัจธรรมนี้ได้ ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงได้ ตัดสินพระทัยสอนสัจธรรมนั้น

หลักอนัตตาหรือความไม่มีตัวตนนี้เป็นผลพวงสอดคล้อง กับการวิเคราะห์เบญจขันธ์ และหลักการอาศัยกันและกันเกิดขึ้น (ปฏิจุจสมุปฺปาท)

### วิเคราะห์ขันธ์ «

ดังที่ได้ทราบมาแต่ต้นในตอนที่อภิปรายเกี่ยวกับอริยสัจจ์ ข้อที่ ๑ (ทุกข์) นั้นแล้วว่า สิ่งที่เราเรียกว่า สัตว์ หรือ บุคคล ประกอบด้วยขันธ์ ๕ และเมื่อนำขันธ์ ๕ นี้มาวิเคราะห์และ ตรวจสอบแล้ว ไม่มีสิ่งใดอยู่เบื้องหลังที่สามารถยึดถือได้ว่าเป็น 129 "เรา" "อาตมัน" "ตัวตน" หรือเป็นแก่นสารที่คงทนไม่เกิดการ เปลี่ยนแปลง แบบนี้เป็นวิธีอธิบายในเชิงวิเคราะห์ ผลเช่นเดียวกัน นั้นก็สรุปได้เมื่อใช้กับหลักปฏิจจสมุปบาท ซึ่งเป็นการใช้วิธีอธิบาย เป็นเชิงสังเคราะห์ และตามหลักการนี้ ก็ไม่มีอะไรในโลกที่มี ลักษณะสมบูรณ์แบบ ทุกสิ่งทุกอย่างเป็นเหตุปัจจัย มีความ เชื่อมโยง และอิงอาศัยซึ่งกันและกัน นี้คือทฤษฎีสัมพันธภาพของ พระพุทธศาสนา

#### ปฏิจจสมุปบาท

ก่อนที่เราจะเข้าสู่ปัญหาในเรื่อง "อนัตตา" แท้ ๆ นั้นคง จะเป็นประโยชน์ถ้าเราได้รู้แนวความคิดเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท เอาไว้บ้าง หลักปฏิจจสมุปบาทนี้มีคำอธิบายเป็นสูตรสำเร็จอยู่ ๔ บรรทัด ดังนี้

เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนั้นจึงมี (อิมสุมิ สติ อิทํ โหติ) เมื่อสิ่งนี้เกิด สิ่งนั้นจึงเกิด (อิมสุสุปปาทา อิทํ อุปปชุชดิ) เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนั้นก็ไม่มี (อิมสุมิ อสติ อิทํ น โหติ) เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนั้นก็ดับ (อิมสุส นิโรธา อิทํ นิรุชุฌติ) โดยหลักของการเป็นเหตุปัจจัย มีความเชื่อมโยง และอิง อาศัยซึ่งกันและกันนี้ ความมีเป็นและความต่อเนื่องของชีวิตทั้งสิ้น 130 รวมทั้งความดับของสิ่งเหล่านั้น มีคำอธิบายแยกแยะเป็นสูตร สำเร็จ เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท (การอาศัยกันและกันเกิดขึ้น) ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบ ๑๒ อย่างด้วยกัน คือ ๑. เพราะมีอวิชชาเป็นเหตุปัจจัย จึงมีกรรมที่ประกอบ

ด้วยเจตนา หรือสังขาร (อวิชฺชาปจุจยา สงฺขารา) ๒. เพราะมีกรรมที่ประกอบด้วยเจตนาเป็นเหตุปัจจัย จึงมี วิญญาณ (สงฺขารปจุจยา วิญฺญาณํ)

๓. เพราะมีวิญญาณเป็นเหตุปัจจัย จึงมีปรากฏการณ์ทาง
 จิดและทางร่างกาย (วิญญาณปจุจยา นามรูป)

๔. เพราะมีปรากฏการณ์ทางจิตและทางกายเป็นเหตุ
 ปัจจัย จึงมีอายตนะ ๖ (คือ อายตนะ ทั้งส่วนที่เป็นรูปและนาม)
 (นามรูปปจุจยา สพายตนํ)

๕. เพราะมีอายตนะ ๖ เป็นเหตุปัจจัย จึงมีการสัมผัส
 (ทั้งทางรูปและนาม) (สพายตนปจุจยา ผสฺโส)

๖. เพราะมีการสัมผัส (ทั้งทางรูปและนาม) เป็นเหตุปัจจัย จึงมีความรู้สึก (เวทนา) (ผสุสปจุจยา เวทนา)

๗. เพราะมีความรู้สึก (เวทนา) เป็นเหตุปัจจัย จึงมีตัณหาความทะยานอยาก (เวทนาปจุจยา ตณฺหา)

เพราะมีตัณหา (ความทะยานอยาก) เป็นเหตุปัจจัย

จึงมีการยึดติด (อุปาทาน) (ตณฺหาปจฺจยา อุปาทานํ) ๙. เพราะมีการยึดติด (อุปาทาน) เป็นเหตุปัจจัย จึงมี กระบวนการมีการเป็น (ภพ) (อุปาทานปจุจยา ภโว) ๑๐. เพราะมีกระบวนการมีการเป็น (ภพ) เป็นเหตุปัจจัย จึงมีการเกิด (ชาติ) (ภวปจุจยา ชาติ)

๑๑. เพราะมีการเกิด (ชาติ) เป็นเหตุปัจจัย จึงมีการแก่ (ชรา) และการดาย (มรณะ) (ชาติปจุจยา ชรามรณ์)

๑๒. เพราะมีการแก่และการตาย เป็นเหตุปัจจัย จึงมี ความโศก ทุกข์ ฯลฯ

นี่คือคำตอบที่ว่า ชีวิตเกิดขึ้น ดำรงอยู่ และดำเนินต่อไปได้ อย่างไร หากเราพิจารณาสูตรสำเร็จนี้โดยปฏิโลม (ทวนกลับ) ก็จะมาถึงจุดดับของกระบวนการดังนี้ คือ เพราะอวิชชาดับโดย สิ้นเชิง กรรมที่ประกอบด้วยเจตนาหรือสังขารจึงดับ เพราะกรรม ที่ประกอบด้วยเจตนาดับ วิญญาณจึงดับ..... เพราะการเกิดดับไป การแก่ การตาย และการเศร้าโศก ฯลฯ จึงดับ

#### วงจรแห่งวัฏฏะ

พึงจดจำไว้ว่า องค์ประกอบเหล่านี้แต่ละอย่าง เป็นปัจจัย (ปฏิจุจสมุปฺปนฺน) และเป็นสาเหตุ (ปฏิจุจสมุปฺปาท) ซึ่งกันและ กัน ดังนั้น องค์ประกอบทั้ง ๑๒ อย่างนี้จึงมีความเชื่อมโยงอิงอาศัย และติดต่อสัมพันธ์ต่อกันและกัน ไม่มีองค์ประกอบใดสมบูรณ์หรือ เป็นอิสระ ด้วยเหตุนี้ พระพุทธศาสนาจึงไม่ยอมรับว่ามีปฐมเหตุ (สาเหตุแรก) ดังที่ได้อธิบายแล้วข้างต้นนั้น ปฏิจจสมุปบาทนี้พึง พิจารณาว่า (มีลักษณะ) เป็นวัฏจักร หาได้มี (ลักษณะเชื่อมโยง) แบบลูกโซ่ไม่

ปัญหาเกี่ยวกับ "เจตจำนงอิสระ" (Free Will : ความ เชื่อที่ว่า ทุกคนมีอำนาจที่จะตัดสินใจได้อย่างอิสระ การกระทำ ต่าง ๆ ของทุกคนไม่ได้ถูกพระเจ้ากำหนดไว้ล่วงหน้า---ผู้แปล) เป็นปัญหาที่สำคัญอย่างหนึ่งในความคิดและปรัชญาตะวันตก แต่เมื่อว่าตามหลักปฏิจจสมุปบาทแล้ว ปัญหานี้ไม่เกิดขึ้นและจะ เกิดขึ้นไม่ได้ในปรัชญาพุทธศาสนา เพราะในเมื่อทุกสภาวะมี ความเชื่อมโยง เป็นเหตุเป็นปัจจัย และสัมพันธ์ต่อเนื่องกันเช่นนี้ แล้ว เจตจำนงเพียงอย่างเดียว จะมีอิสระได้อย่างไรกัน ? เจตจำนงนี้รวมอยู่ในขันธ์ที่ ๔ (สงุขารขนุธ) ซึ่งก็เป็นเช่น เดียวกับความคิดอื่นใด คือ เป็นสิ่งที่มีเหตุมีปัจจัย (ปฏิจุจสมุปปาท) สิ่งที่เรียกว่า "อิสรภาพ" ในโลกนี้ เป็นสิ่งที่ไม่มีอิสระอย่างสมบูรณ์ เพราะเป็นสิ่งที่มีเหตุปัจจัย และเชื่อมโยงถึงกัน จริงอยู่ มีเจตจำนง ที่เป็นเหตุเป็นปัจจัย และเชื่อมโยงกัน แต่ไม่มีเจตจำนงที่ไม่เป็น เหตุปัจจัย และสมบูรณ์แบบโดยสิ้นเชิง ไม่มีสิ่งใดมีอิสระอย่าง สมบูรณ์ในโลกนี้ ไม่ว่าทางด้านร่างกายหรือทางด้านจิตใจ เพราะ ว่าทุกสิ่งมีเหตุปัจจัยและเชื่อมโยงถึงกัน ถ้าหาก "เจตจำนงอิสระ" หมายถึง เจตจำนงที่อิสระจากเหตุปัจจัย มีอิสระจากเหตุและผล ono

เจตจำนงเข่นนี้ย่อมไม่มี เจตจำนงหรือสิ่งอื่นใด จะเกิดขึ้นโดย ไม่มีเหตุปัจจัย ไม่อาศัยเหตุและผลได้อย่างไร ในเมื่อสรรพขีพและ สรรพสิ่งมีเหตุปัจจัย และเชื่อมโยงถึงกันเช่นนี้ ? แนวคิดเรื่อง "เจตจำนงอิสระ" นี้ก็เช่นเดียวกัน เป็นเรื่องเกี่ยวพันโดยตรง กับความคิด ว่ามีพระเจ้า วิญญาณ คุณและโทษ ไม่ใช่เพียงแต่ สิ่งที่เรียกว่า "เจตจำนงอิสระ" นี้เท่านั้น ที่ไม่มีอิสระ แม้แต่ แนวความคิดทุกอย่างที่ว่า "มีเจตจำนงอิสระ" ด่างก็ล้วน ไม่มีอิสระจากเหตุและปัจจัยทั้งนั้น

เมื่อว่าตามหลักของปฏิจจสมุปบาท และหลักการวิเคราะห์ ว่ามีสิ่งที่มีเป็นอยู่ในขันธ์ ๕ แล้ว ความคิดที่ว่ามีแก่นแท้ ที่คงทน เป็นอมตะ ในมนุษย์หรือในภายนอก ไม่ว่าจะเป็นสิ่งที่เรียกว่า "อาตมัน" "ตัวเรา" "วิญญาณ" "อัตตา" หรือ "ตัวตน" ถือว่า เป็นความเชื่อที่ผิด เป็นแต่เพียงการใช้จินตนาการทางจิต นี้คือ หลักพุทธศาสนาที่ว่าด้วย อนัตตา ความไม่มีวิญเปาณ หรือความ ไม่มีตัวตน

#### สัจจะ ๒ ประการ

เพื่อไม่ให้เกิดความสับสน จึงใคร่จะกล่าวไว้ในที่นี้้ว่า สัจจะ มีอยู่ ๒ อย่าง คือ จริงโดยสมมุติ (สมฺมุติสจฺจ) และจริงโดย 134 ปรมัตถ์ (ปรมตุถสจุจ สันสกฤตว่า ปรมารถสตุย) เมื่อเราใช้ คำพูดในชีวิตประจำวัน เช่น "เรา" "ท่าน" "สัตว์" "บุคคล" ฯลฯ เราไม่ได้โกหกกัน เพราะไม่มีตัวตนหรือสัตว์เช่นนั้น แต่เรา พูดความจริงตามสมมุติของชาวโลก แต่สำหรับทางปรมัตถสัจจ์ แล้ว ไม่มี "เรา" หรือ "สัตว์" ในความจริงแท้ ดังที่กล่าวไว้ใน มหายานสูตราลังการว่า "บุคคล (ปุทคล) เรียกว่ามีอยู่โดยแต่ เพียงการบัญญัติ (โดยการสมมุติว่ามีอยู่) แต่ในความเป็นจริงแล้ว ไม่มีบุคคล (แก่นสารที่แท้จริง, ทวายะ)"

การปฏิเสธความมีอยู่ของอาตมันที่เที่ยงแท้นี้ เป็นลักษณะ ร่วมที่มีอยู่ในทุกระบบความเชื่อดั้งเดิมของทั้งฝ่ายทีนยานและ ฝ่ายมหายาน ดังนั้น จึงไม่มีเหตุผลอันใดที่จะไปสันนิษฐานว่า ความเชื่อของชาวพุทธที่สอดคล้องต้องกันในประเด็นนี้ เป็น ความเชื่อที่เบี่ยงเบนจากคำสอนดั้งเดิมของพระพุทธเจ้า

#### ผู้แสวงหา

เป็นที่น่าสนใจว่า เมื่อเร็ว ๆ นี้ได้มีนักปราชญ์บางคนได้ ประสบความล้มเหลว เมื่อพยายามสอดแทรกแนวความคิดว่า มีดัวตนนี้เข้าไปในคำสอนของพระพุทธเจ้า ทั้ง ๆ ที่มันเป็นเรื่อง ที่แย้งกับเนื้อแท้ของพุทธศาสนา นักปราชญ์เหล่านี้มีความเคารพ 135

ยกย่อง และนับถือพุทธเจ้าและคำสอนของพระองค์ จึงได้หัน เข้ามาหาพุทธศาสนา แต่ท่านเหล่านั้นไม่ยอมคิดว่า พระพุทธเจ้า ซึ่งพวกตนถือว่าเป็นนักคิดที่บริสุทธิ์และลึกซึ้งที่สุดนี้ จะปฏิเสธ ความมีอยู่ของอาดมัน หรือตัวดน ซึ่งเป็นสิ่งที่พวกดนต้องการมาก คนเหล่านี้จึงได้พยายามหาความสนับสนุนจาก (คำสอน) พระ พุทธเจ้าเพื่อนำมาสนองความต้องการที่ว่ามีสิ่งที่เป็นนิรันดร์ และสิ่งที่เป็นนิรันดร์นี้ไม่ใช่อัตตาเล็ก ๆ ที่มีอยู่ในบุคคลเสียอีก ด้วย แต่เป็นอัตตาใหญ่

ผู้ที่เชื่อว่ามีอาดมันหรือดัวตนนั้น ความจริงแล้วน่าจะพูด ออกมาตรง ๆ ว่าตนมีความเชื่อเช่นนั้น หรือไม่เช่นนั้น ก็อาจจะ พูดไปเลยว่า พระพุทธเจ้าทรงเป็นฝ่ายผิดพลาดโดยสิ้นเชิงที่ทรง ปฏิเสธความมีอยู่ของอาตมัน แต่ไม่เป็นการสมควรอย่างยิ่งที่ ใคร ๆ จะไปพยายามนำแนวคิดที่พระพุทธองค์ไม่ทรงยอมรับ เข้าไปแทรกไว้ในพระพุทธศาสนา ทั้งนี้เท่าที่ได้พิจารณาจาก คัมภีร์ดั้งเดิมต่าง ๆ เท่าที่มีอยู่

ศาสนาต่าง ๆ ที่เชื่อว่ามีพระเจ้าและมีวิญญาณนั้น จะไม่ ปกปิดสองเรื่องนี้ไว้เป็นความลับ แต่จะประกาศออกมาตรง ๆ และซ้ำแล้วซ้ำเล่า ด้วยการใช้ศัพท์ที่ไพเราะเพราะพริ้งยิ่ง หากว่า พระพุทธเจ้าทรงยอมรับแนวคิดว่ามีพระเจ้าหรือมีวิญญาณใน ทั้งสองอย่างนี้ ดังที่ถือว่ามีความสำคัญอยู่ในทุกศาสนา พระองค์ ก็จะต้องประกาศออกมาให้สาธารณชนได้รู้อย่างที่พระองค์ทรง

พระพุทธเจ้าสอนอะไร ดุตุต

ตรัสเกี่ยวกับสิ่งอื่น ๆ พระองค์คงไม่ทรงปล่อยให้มันข่อนเร้นอยู่ เพื่อให้คนอื่นมาค้นพบ หลังจากทรงปรินิพพานไปแล้วสองพัน ห้าร้อยปีเป็นแน่

# กลัวในสิ่งที่ไม่น่ากลัว

คนทั้งหลายเกิดความตื่นตระหนกกับแนวความคิดใน คำสอนเรื่อง **"อนัตตา" ของพระพุทธเจ้า ทั้งนี้เพราะคิด**ว่า อัดตา ที่ตนจินตนาการว่าตนเองมีอยู่นั้น กำลังจะถูกทำลายไป ซึ่ง พระพุทธองค์ทรงตระหนังถึงข้อนี้เป็นอย่างดี

สมัยหนึ่ง มีภิกษุรูปหนึ่งได้ทูลถามพระพุทธองค์ว่า "ข้าแต่ พระองค์ผู้เจริญ มีกรณีของใครบ้างหรือไม่ ที่เมื่อไม่พบว่ามีสิ่งที่ เที่ยงแท้ในตนแล้วเกิดความทุกข์ทรมาน"

"ดูกรภิกษุ กรณีเช่นนี้มีอยู่" พระพุทธองค์ทรงตรัส "คือ มีชายผู้หนึ่งมีความเห็นอย่างนี้ว่า "จักรวาลคืออาตมัน เราจะ เป็นอาตมันหลังจากตายไป อาตมันเป็นสิ่งยั่งยืน ถาวร ดำรงอยู่ ወበፎ

ชั่วนิรันดร์ และไม่มีการเปลี่ยนแปลง และเราเองก็จะดำรงอยู่ เช่นนั้นได้ชั่วนิจนิรันดร์" ชายผู้นั้นได้ยินว่าตถาคตหรือสาวก สอนหลักการที่มุ่งทำลายความเห็นที่เกิดจากความคาดคะเน ทั้งหลายทั้งปวงโดยสิ้นเชิง.....สอนหลักการที่มุ่งดับตัณหา..... มุ่งคลายกำหนัด ความดับ และนิพพาน ชายผู้นั้นจึงคิดว่า "เรา จะถูกทำลาย เราจะถูกล้างผลาญ จะไม่มีเราอยู่อีกต่อไป" ด้วย เหตุนี้เขาจึงเศร้าโศก วิตกกังวล คร่ำครวญ ร้องไห้ ทุบอก และ มึนงง ดูกรภิกษุ นี่แหละคือกรณีของผู้ที่ได้รับความทุกข์ทรมาน เมื่อไม่พบว่ามีสิ่งที่ยั่งยืนอยู่ในตนเอง"

อีกแห่งหนึ่ง พระพุทธเจ้าทรงดรัสว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย ความคิดที่ว่า "เราอาจจะไม่เป็น เราอาจจะไม่มี" นี้ เป็นที่ หวาดหวั่นของชาวโลกที่ยังไม่รู้เรื่องนี้ดี"

มีผู้ที่ต้องการค้นหา "อัตตา" ในพระพุทธศาสนา ได้โต้แย้ง ว่า เป็นความจริงที่ว่าพระพุทธเจ้าทรงวิเคราะห์ว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ มีอยู่ และตรัสว่า สิ่งทั้งหลายเหล่านี้ ไม่มีสิ่งใดที่มีตัวตน แต่พระองค์ไม่ได้ตรัสเลยว่า ไม่มีอัตตาใน มนุษย์หรือในที่อื่น นอกเหนือจากขันธ์ ๕ เหล่านี้

ข้อโต้แย้งนี้ฟังไม่ขึ้นด้วยเหตุผล ๒ ประการ คือ ๑. เหตุผลประการแรก ในคำสอนของพระพุทธเจ้า บุคคลประกอบด้วยขันธ์ ๕ เหล่านี้ และไม่มีสิ่งอื่นใดนอกไปจากนี้ ไม่มีในที่ใดเลยที่พระองค์ทรงตรัสว่า ในคนและสัตว์มีสิ่งอื่นใด นอกจากขันธ์ ๔

 ๒. เหตุผลประการที่ ๒ พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธโดย ปราศจากเยื่อใยในที่ต่าง ๆ มากกว่าหนึ่งแห่งว่า ไม่มีอาตมัน วิญญาณ อัตดา หรือตัวดน ในภายในมนุษย์ ในภายนอกมนุษย์ หรือในที่แห่งใดแห่งหนึ่งในจักรวาล ดังจะขอยกบางตัวอย่างมา แสดงดังนี้

#### ติ์กวามในพระธรรมบท

ในพระธรรมบท มีคาถาอยู่ ๓ คาถา ซึ่งมีความสำคัญยิ่ง และเป็นแก่นแท้ในคำสอนของพระพุทธเจ้า คือ คาถาที่ ๕ คาถา ที่ ๖ และคาถาที่ ๗ บทที่ ๒๐ (หรือ คาถาที่ ๒๗๗, ๒๗๙, ๒๗๙) สองคาถาแรกว่า

"สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง (สพุเพ สงุขารา อนิจุจา)" "สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ (สพุเพ สงุขารา ทุกุขา)" คาถาที่ ๓ ว่า

"ธรรมทั้งปวงไม่มีตัวตน (สพุเพ ธมุมา อนตุตา)"

ในที่นี้ควรจะได้สังเกตอย่างถี่ถ้วนว่า ในสองคาถาแรกนั้น ได้ใช้คำว่า "สงฺขารา" (สิ่งทั้งหลายที่มีปัจจัยปรุงแต่ง) แต่ใน คาถาที่ ๓ ใช้คำว่า "ธบุบา" แหน "สงุขารา" เพราะเหตุใด ใน คาถาที่ ๓ นี้จึงไม่ใช่คำว่า "สงุขารา" (สิ่งทั้งหลายที่มีปัจจัย ปรุงแต่ง) ดังในสองคาถาแรก ? และเพราะเหตุใด จึงได้ใช้คำว่า "ธบุบา" แทน ? จุดนี้คือประเด็นสำคัญของเรื่องนี้ทั้งหมด

คำว่า "สงุขาร" หมายถึง ขันธ์ ๕ คือสิ่งหรือสภาวะทั้งปวง ที่มีปัจจัยปรุงแต่ง มีความเกี่ยวโยงกัน มีความสัมพันธ์ต่อกัน ไม่ว่า สิ่งหรือสภาวะนั้นจะเป็นส่วนที่เป็นกายภาพ หรือเป็นจิตก็ตาม หากว่า คาถาที่ ๓ เกิดใช้ว่า "สังขารทั้งปวง (สิ่งทั้งหลายที่มี ปัจจัยปรุงแต่ง" คนก็อาจจะคิดว่า แม้ว่าสิ่งที่มีปัจจัยปรุงแต่ง จะไม่มีอัตตา แต่ก็มีอัตตาอยู่นอกสิ่งที่มีปัจจัยปรุงแต่ง คือ นอก ขันธ์ ๕ เพื่อที่จะไม่ให้เกิดความเข้าใจผิดเช่นนี้ จึงได้ใช้คำว่า "ธมุมา" ในพระคาถาบทที่ ๓

คำว่า "ธมฺม" กินความกว้างกว่าคำว่า "สงฺขาร" ไม่มีศัพท์ ในทางพุทธศาสนาศัพท์ใดกินความกว้างไปกว่าคำว่า "ธมฺม" คำว่า "ธมฺม" นี้กินความรวมถึงไม่แต่เพียงสิ่งหรือสภาวะที่มี ปัจจัยปรุงแต่งเท่านั้น แต่ยังรวมไปถึงพระนิพพานที่ไม่มีปัจจัย ปรุงแต่ง และเป็นสภาวะสมบูรณ์แบบอีกด้วย ไม่มีสิ่งใดในจักรวาล หรือนอกจักรวาล ไม่ว่าเป็นสิ่งดีหรือเลว ไม่ว่าเป็นสิ่งมีปัจจัย ปรุงแต่งหรือไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง ไม่ว่าเป็นสิ่งมีความสัมพันธ์ เชื่อมโยงกัน หรือมีอิสระสมบูรณ์ ที่ไม่รวมอยู่ในคำว่า "ธมฺม" ดังนั้น จึงเป็นที่กระจ่างชัดว่า ในข้อความที่ว่า *"ธรรมทั้งปวง* 140 *ไม่มีตัวตน"* นี้ หมายความว่า ไม่มีตัวตน ไม่มีอาตมัน ไม่แต่เพียง ในขันธ์ ๕ เท่านั้น แด่ยังรวมถึงไม่มีในที่อื่นใดภายนอกขันธ์ ๕ หรือนอกเหนือขันธ์ ๕ อีกด้วย

เมื่อว่าตามคำสอนของฝ่ายเถรวาทแล้ว ข้อนี้หมายความว่า ไม่มีอัตตา ทั้งในบุคคล (ปุทคล) หรือในธรรมทั้งหลาย ส่วนปรัชญา พุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ก็มีจุดยืนในประเด็นนี้ตรงกัน ไม่มีความ ผิดแผกแตกต่างกันแม้แต่น้อย ดังฝ่ายมหายานได้ย้ำไว้ว่า "ธรุม – ในราตมยะ" และ "ปุทฺกล – ในราตมยะ"

#### อลคัททูปมสูตร

ใน อลกัททูปมสูตรแห่งมัชฌิมนิกาย พระพุทธเจ้าได้ ตรัสกับบรรดาสาวกว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงยอมรับ ทฤษฎีอัตตา (อตฺตวาท)เถิด หากในการยอมรับนั้นไม่ก่อให้เกิด ความโศก ความร่ำไรรำพัน ความทุกข์ ความโทมนัส และความ คับแค้นใจ ดูกรภิกษุทั้งหลาย แต่เธอทั้งหลายเคยเห็นทฤษฎีอัตตา ที่เมื่อยอมรับแล้วจะไม่ก่อให้เกิด ความโศก ความร่ำไรรำพัน ความทุกข์ ความโทมนัส และความคับแค้นใจ บ้างไหม ?"

"ไม่เคยเห็นเลย พระเจ้าข้า"

"ดีละ ภิกษุทั้งหลาย ดูกรภิกษุทั้งหลาย เราเองก็เช่นเดียวกัน ยังไม่เคยเห็นทฤษฎีอัตตาใด ที่เมื่อยอมรับแล้ว จะไม่ก่อให้เกิด ความโศก ความร่ำไรรำพัน ความทุกข์ ความโทมนัส และความ คับแค้นใจ"

ถ้ามีทฤษฎีอัตดาใดที่พระพุทธเจ้าทรงยอมรับ พระองค์ก็คง จะอธิบายไว้ ณ ที่นี้แน่ ๆ เพราะพระองค์ทรงขอให้ภิกษุทั้งหลาย ยอมรับทฤษฎีอัตดาที่ไม่ก่อทุกข์นั้นได้ แต่ในทัศนะของพระ พุทธเจ้า ไม่มีทฤษฎีอัตตาเช่นนั้น และทฤษฎีอัตตานี้ ไม่ว่าจะเป็น ทฤษฎีใด มีความละเอียดอ่อนขนาดไหน ต่างก็เป็นทฤษฎีที่ ผิดพลาด และเกิดจากการจินตนาการเอาเองทั้งนั้น ก่อให้เกิด ปัญหาทุกชนิด ก่อให้เกิดความโศก ความร่ำไรรำพัน ความทุกข์ ความโทมนัส ความคับแค้นใจ และความเดือดร้อน

พระพุทธเจ้าทรงตรัสต่อไปในพระสูตรเดียวกันนั้นว่า

"ดูกรภิกษุทั้งหลาย เมื่อไม่มีอัดตาและไม่มีสิ่งใดมีอัตดา ที่สามารถค้นพบได้จริงแท้ ทัศนะที่เกิดจากการคาดหมายที่ว่า "จักรวาล คืг อาดมัน (วิญญาณ) หลังจากตายแล้ว เราจะเป็น อัตตานั้น ซึ่งถาวร ยั่งยืน มั่นคง ไม่เปลี่ยนแปลง และเราจะดำรง อยู่เช่นนั้นชั่วนิจนิรันดร์" ทัศนะนั้นจะไม่เป็นทัศนะที่งี่เง่าไป ทั้งหมดดอกหรือ ?"

ตรงนี้เองที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสอย่างขัดแจ้งว่า อาตมัน วิญญาณ หรือตัวตน ที่แท้จริง ไม่สามารถหาพบได้ในที่ใด และ เป็นความงี่เง่าที่เชื่อว่า สิ่งเช่นนั้นมีอยู่

#### พระพุทธเจ้าสอนอะไร ดุตุ๙

### วิเกราะห์ "ตนเป็นที่พึ่งของตน"

บรรดาผู้ที่ค้นหาอัตตาในคำสอนของพระพุทธเจ้า ได้อ้าง จากตัวอย่างบางแห่ง ซึ่งครั้งแรกได้แปลกันไว้ผิด ๆ แล้วก็เลย ดีความกันผิด ๆ ตามไปด้วย ตัวอย่างหนึ่งซึ่งเป็นที่รู้จักกันดี มาจากคาถาธรรมบท (บทที่ ๑๒ คาถาที่ ๔ หรือคาถาที่ ๑๖๐) ความว่า "อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ" ซึ่งแปลกันไปว่า "อัตตา เป็นนายของอัตตา" แล้วก็ดีความหมายว่า "อัตตาใหญ่เป็น นายของอัตตาเล็ก"

ประการแรกนั้น การแปลเช่นนี้ไม่ถูกด้อง "อตฺตา" ในที่นี้ ไม่ได้หมายถึงอัดตาในแง่ที่เป็นวิญญาณ ในภาษาบาลี คำว่า "อัตตา" โดยทั่วไปใช้เป็นสัมพันธสรรพนาม หรือ อนิยมสรรพนาม จะมี ยกเว้นอยู่บ้างก็ในกรณีที่ใช้ในความหมายพิเศษในเชิงปรัชญา ในส่วนที่เกี่ยวกับทฤษฎีอัดตา ดังกล่าวมาแล้วข้างต้น แต่ที่ใช้ โดยทั่ว ๆ ไป ดังเช่น ในธรรมบท บทที่ ๑๒ ในคาถาที่ยกมาเป็น ตัวอย่างข้างต้น และในที่อื่น ๆ อีกหลายแห่ง "อัตตา" ใช้เป็น สัมพันธสรรพนามหรืออนิยมสรรพนาม หมายถึง "เราเอง" "ท่านเอง" "เขาเอง" "บุกกล" "บุกกลนั้นเอง"

ประการต่อมา คำว่า "นาโถ" ไม่ได้หมายถึง "นาย" แต่ หมายถึง "ที่พึ่ง" "สนับสนุน" "ช่วยเหลือ" "คุ้มครอง" ดังนั้น "อตุตา หิ อตุตโน นาโถ" จึงมีความหมายที่แท้จริงว่า "ดนเป็น ที่พึ่งของดนเอง" "ดนช่วยเหลือดนเอง" หรือ "ดนสนับสนุน ดนเอง" หมายความว่า "ท่านจะต้องพึ่งตนเอง อย่าไปพึ่งคนอื่น"

#### มหาปรินิพพานสูตร

อีกตัวอย่างหนึ่งที่แสดงให้เห็น ว่ามีการพยายามที่จะนำเอา ความเห็นว่ามีอัตตามาแทรกไว้ในคำสอนของพระพุทธเจ้า คือพระ ดำรัสที่รู้จักกันดีว่า *"อตุตทีปา วิหรถ อตุตสรณา อนญุญสรณา"* ซึ่งคัดมาจากเนื้อเรื่องใน มหาปรินิพพานสูตร วลีที่ยกมานี้แปล โดยพยัญชนะว่า *"เธอทั้งหลายจงอยู่อย่างทำตนให้เป็นเกาะ* ทำตนให้เป็นที่พึ่ง อย่าทำคนอื่นให้เป็นที่พึ่ง" บรรดาผู้ที่ต้องการ เห็น "อัตตา" ในพระพุทธศาสนา ได้ตีความคำ "อตุตทีปา" และคำ "อตุตสรณา" ว่า "ยึดอัตตาเป็นประทีป" และ "ยึด อัตตาเป็นที่พึ่ง"

เราจะไม่สามารถเข้าใจความหมายที่สมบูรณ์และความ

สำคัญของพุทธโอวาทที่ทรงประทานแก่พระอานนท์นี้ได้ หาก ไม่ได้พิจารณาถึงภูมิหลังและเนื้อเรื่องซึ่งเป็นที่มาของพุทธดำรัส เหล่านี้

เมื่อทรงประทานพุทธโอวาทเหล่านี้ พระพุทธเจ้าทรงประทับ ้อยู่ที่หมู่บ้านแห่งหนึ่งชื่อ "เพลุวะ" อยู่ในช่วง ๓ เดือนก่อน ปรินิพพาน ขณะนั้น พระองค์มีพระชนมายุได้ ๙๐ ปี กำลัง ประชวรด้วยโรคร้ายแรงชนิดหนึ่ง จนเกือบจะสิ้นพระชนม์ แต่ พระองค์ทรงดำริว่า ยังไม่เป็นการสมศวรที่พระองค์จะปรินิพพาน จนกว่าจะได้กระจายข่าวไปให้บรรดาสาวกที่ใกล้ชิดกับพระองค์ ได้รู้เสียก่อน ดังนั้น ด้วยน้ำพระทัยที่กล้าหาญและเด็ดเดี่ยว พระองค์จึงทรงอดกลั้นทุกขเวทนาทั้งหลายทั้งปวงได้ ต่อมา พระอาการประชวรก็ดีขึ้น และได้ทรงหายจากประชวรในที่สุด แต่พระพลานามัยของพระองค์ยังไม่ค่อยดีนัก หลังจากทรงหาย จากการประชวรแล้ว ในวันหนึ่งพระองค์ได้ไปประทับนั่งที่ใต้ ด้นไม้ต้นหนึ่ง นอกที่ประทับ พระอานนท์ พุทธอุปฏฐาก ได้เข้า ไปเฝ้าพระปิยบรมครู นั่ง ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่ง แล้วกราบทูลว่า **''ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์ ได้**ถวายการดูแลพระ

ขาแตพระองคผูเจรญ ขาพระองค เตกรายการดูแลพระ พลานามัยของพระผู้มีพระภาค ข้าพระองค์ถวายการอุปัฏฐาก แด่พระผู้มีพระภาคเมื่อทรงประชวร แต่เมื่อข้าพระองค์ได้เห็น พระประชวรของพระผู้มีพระภาค ขอบฟ้าปรากฏมืดมัวแก่ข้า พระองค์ อินทรีย์ทั้งหลายของข้าพระองค์ไม่กระจ่างชัดอีกต่อไป กระนั้นก็ตาม ข้าพระองค์ก็มีความเบาใจอยู่หน่อยหนึ่ง ข้าพระองค์ คิดว่าพระผู้มีพระภาคจะไม่ทรงปรินิพพาน จนกว่าจะได้ประทาน โอวาทแก่ภิกษุสงฆ์"

ลำดับนั้น พระพุทธเจ้าผู้ทรงประกอบด้วยพระกรุณาปรานี ทรงตรัสกับพระอานนท์พุทธอุปัฏฐาก ด้วยพระวาจาสุภาพ อ่อนโยนว่า "ดูกรอานนท์ ภิกษุสงฆ์ยังจะหวังอะไรจากเราเล่า ? เราได้แสดงธรรม (สัจจธรรม) ไว้แล้ว โดยไม่ทำความแตกต่าง ระหว่างสิ่งเปิดเผยกับสิ่งเร้นลับ ในส่วนที่เกี่ยวกับสัจจธรรมนั้น ดถาคตไม่มีอะไรที่เหมือนกำมือของอาจารย์ (อาจริยมุฏุจิ) ดูกร อานนท์ หากจะมีผู้ใดคิดว่า เขาจักบริหารภิกษุสงฆ์ได้ และคิดว่า ภิกษุสงฆ์จักพึ่งเราได้ ก็ขอให้ผู้นั้นกล่าวคำแนะนำอย่างใดอย่างหนึ่ง ออกมา แต่ตถาคตไม่ได้มีความคิดเช่นนั้น เพราะเหตุใดเขาจึงจะ ด้องให้คำแนะนำเกี่ยวกับการบริหารภิกษุสงฆ์เล่า ? ดูกรอานนท์ บัดนี้เราแก่เฒ่าแล้ว วัยของเราเป็นมาถึง ๙๐ ปีแล้ว เกวียนเก่า ยังจะใช้การได้ต่อไปด้วยการช่อมแซม ฉันใด กายของตถาคตก็ ฉันนั้นเหมือนกัน ยังจะเป็นไปได้ก็แต่เพียงด้วยการช่อมแชมเท่านั้น ดูกรอานนท์ ดังนั้น พวกเธอทั้งหลายจงอยู่ด้วยการทำตนเป็นเกาะ (สนับสนุน) ทำตนเป็นที่พึ่ง อย่าทำผู้อื่นเป็นที่พึ่งเลย จงทำธรรมะ เป็นเกาะ (สนับสนุน) ทำธรรมะเป็นที่พึ่ง อย่าได้ทำสิ่งใดเป็นที่พึ่ง เลย"

สิ่งที่พระพุทธเจ้าต้องการแสดงแก่พระอานนท์ เป็นที่ปรากฏ 146 แจ่มขัดคือ พระอานนท์มีความเศร้าโศกเสียใจ เพราะคิดว่า พระภิกษุสงฆ์จะอยู่อย่างโดดเดี่ยว ไม่มีที่พักพิง ไม่มีที่พึ่ง ไม่มีผู้นำ หลังจากพระบรมครูของพวกตนทรงปรินิพพานเสียแล้ว ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงทรงประทานคำปลอบใจ คำให้กำลังใจ และความ มั่นใจแก่พระอานนท์ โดยตรัสว่า ภิกษุสงฆ์พึงพึ่งตนเอง พึ่ง พระธรรมที่ทรงแสดงไว้แล้ว และไม่พึ่งบุคคลใดหรือสิ่งอื่นใด ดังนั้น ปัญหาในเรื่องอาตมันหรือตัวตน ซึ่งเป็นเรื่องทางอภิปรัชญา จึงอยู่นอกประเด็นในที่นี้

นอกจากนั้น พุระพุทธเจ้ายังได้ทรงอธิบายแก่พระอานนท์ ถึงวิธีการที่จะทำให้คนเราสามารถมีตนเป็นเกาะหรือเป็นที่พึ่ง และ วิธีการที่คนเราจะสามารถทำพระธรรมให้เป็นเกาะหรือที่พึ่งได้ ทั้งนี้โดยการเจริญสดิปัฏฐาน ๔ คือ กายานุปัสสนา เวทนา นุปัสสนา จิตตานุปัสสนา และธับบานุปัสสนา ไม่มีการพูดถึง อาดมัน หรือ อัตตา ไว้ ณ ที่นี้เลย

### อัตตาอยู่ที่ใหน

หลักฐานอีกอย่างหนึ่งที่บรรดาผู้พยายามค้นหาอาตมัน ในคำสอนของพระพุทธเจ้า ได้นำมาใช้อ้างอยู่บ่อย ๆ ก็คือเรื่อง ต่อไปนี้

ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าได้ประทับนั่งอยู่ใต้ต้นไม้ด้นหนึ่ง

ในระหว่างทางเสด็จจากเมืองพาราณสีไปยังอุรุเวลาเสนานิคม ในวันนั้น ราชกุมารซึ่งเป็นพระสหายกัน ๓๐ องค์ พร้อมด้วย พระชายา ได้พากันออกไปปิคนิค (รับประทานอาหารกลางแจ้ง) อยู่ในป่าแห่งเดียวกัน แต่มีราชกุมารพระองค์หนึ่งยังทรงเป็น โสดอยู่ ได้ทรงนำโสเภณีนางหนึ่งไปด้วย ขณะที่คนอื่น ๆ กำลัง สนุกสนานกันอยู่นั้น โสเภณีนางนั้นได้ขโมยของมีค่าต่าง ๆ หลบหนีไป พระราชกุมารเหล่านั้นจึงได้ออกติดตามโสเภณีนาง นั้นไป และได้ไปพบพระพุทธเจ้าประทับนั่งอยู่ใต้ต้นไม้นั้น จึงได้ ทูลถามว่า พระองค์ทรงเห็นผู้หญิงคนหนึ่งหรือไม่ ? พระองค์ จึงได้ทรงสอบถามเรื่องราวความเป็นไป เมื่อราชกุมารเหล่านั้น ได้กราบทูลให้ทรงทราบแล้ว พระพุทธองค์จึงทรงถามราชกุมาร เหล่านั้นว่า "ดูกรมาณพทั้งหลาย เธอทั้งหลายมีความเห็นเป็น อย่างไร ? อะไรจะประเสริฐกว่ากัน ? ระหว่างการแสวงหาผู้หญิง กับการแสวงหาตนเอง"

ในข้อนี้ก็เช่นเดียวกัน เป็นการถามปัญหากันอย่างธรรมดา ๆ ไม่มีเหตุผลอันใดที่จะนำมาอ้างได้ ว่าเป็นการพูดกันถึงแนว ความคิดที่ก้าวไกลไปถึงเรื่องอาตมัน หรืออัตตา อันเป็นเรื่อง ทางอภิปรัชญา ราชกุมารเหล่านั้นได้กราบทูลว่า *"การแสวงหา* ตนเองประเสริฐกว่า" จากนั้น พระพุทธองค์ได้ทรงเชื้อเชิญให้ ราชกุมารเหล่านั้นประทับนั่ง แล้วทรงแสดงธรรมแก่ราชกุมาร เหล่านั้น ในเนื้อเรื่อง สิ่งที่พระองค์ทรงสอนราชกุมารเหล่านั้น 148 ตามที่ปรากฏในคัมภีร์ดั้งเดิม ไม่มีคำใดที่กล่าวถึงอาตมัน ไว้เลย ที่มีการเขียนถึงกันมาก คือเรื่องที่พระพุทธองค์ทรงนิ่ง เมื่อปริพพาชกชื่อ วัจฉโกตรได้ทูลถามพระองค์ว่า มีอาตมัน หรือไม่ ? ดังมีเรื่องราวต่อไปนี้

วัจฉโคตรได้มาเฝ้าพระพุทธเจ้า แล้วทูลถามว่า "ข้าแต่ พระโคดมผู้เจริญ อาตมันมีอยู่หรือ ?"

พระพุทธเจ้าทรงประทับนิ่งดุษณีภาพ

*\*\* ข้าแต่พระโคดมผู้เจริญ อาตมันไม่มีหรือ ?\*\** พระพุทธเจ้าประทับนิ่งดุษณีภาพดุจเดิม
 วัจฉโคตรได้ลุกหลีกไป

หลังจากวัจฉโคตรปริพพาชกออกไปแล้ว พระอานนท์ได้ ทูลถามพระพุทธเจ้าว่า ทำไมพระองค์จึงไม่ทรงตอบคำถามของ วัจฉโคตร ? พระพุทธเจ้าทรงอธิบายจุดยืนของพระองค์ว่า

"งานแพร" พระพุทธเจาทรงอยบาอจุทอนของพระองพรา "ดูกรอานนท์ เมื่อวัจฉโคตรปริพพาชกถามว่า "อัตตามี อยู่หรือ ?" ถ้าเราตอบว่า "มีอัตตา" ดูกรอานนท์ มันก็จะเป็น การเข้าข้างสมณะหรือพราหมณ์ทั้งหลายพวกที่ยึดถือทฤษฎีว่า เที่ยง (สัสสตวาทะ)"

"ดูกรอานนท์ เมื่อวัจฉโคตรปริพพาชกถามว่า "อัตตา ไม่มีหรือ ?" ถ้าเราดอบว่า "ไม่มีอัตตา" ดูกรอานนท์ มันก็จะ เป็นการเข้าข้างสมณะหรือพราหมณ์พวกที่ยึดถือทฤษฎีว่าขาดสูญ (อุจเฉทวาทะ)" ወፎ ጋ

"ดูกรอานนท์ ก็เมื่อวัจฉโคตรปริพพาชกถามว่า "อัตตา มีอยู่หรือ ?" ถ้าเราตอบว่า "มีอัตตา" มันจะเป็นการสอดคล้อง กับสิ่งที่เรารู้มาว่า ธรรมทั้งหลายไม่มีอัตตาละหรือ ?"

"ไม่สอดคล้องแน่ พระเจ้าข้า"

"ดูกรอานนท์ ก็เมื่อวัจฉโคตรปริพพาชกถามว่า "อัตดา มีอยู่หรือ ?" ถ้าเราตอบว่า "อัตตาไม่มี" มันก็จะทำให้วัจฉโคตร ซึ่งงุนงงอยู่แล้วงุนงงมากยิ่งขึ้นไปอีก เพราะเขาคิดว่า "เมื่อก่อน เรามีอาตมัน (อัตตา) แต่เดี๋ยวนี้เราไม่มีอาตมันเสียแล้ว"

### วิธีตอบกำถามของพระพุทธเจ้า

บัดนี้ ก็คงจะเป็นที่เข้าใจกระจ่างในข้อที่ว่า ทำไมพระ พุทธเจ้าจึงทรงนิ่งเงียบ แต่เรื่องนี้จะเข้าใจขัดยิ่งขึ้น ถ้าเราจะลอง ไปพิจารณาถึงภูมิหลัง และวิธีการที่พระองค์ทรงปฏิบัติต่อคำถาม และผู้ถามปัญหาต่าง ๆ ซึ่งเรื่องนี้ยังไม่เป็นที่เข้าใจของบรรดาผู้ที่ นำปัญหานี้มาอภิปรายกัน

พระพุทธเจ้าไม่ได้เป็นเครื่องคอมพิวเตอร์ที่จะตอบปัญหา ใด ๆ ที่ใคร ๆ ใส่ข้อมูลเข้าไปให้ตอบ โดยที่ไม่ได้ทรงไตร่ตรอง พิจารณาใด ๆ เสียก่อน พระองค์ทรงเป็นศาสดานักปฏิบัติ ทรง เปี่ยมล้นด้วยพระกรุณาธิคุณ และพระปัญญาธิคุณ พระองค์ไม่ทรง ตอบปัญหาในลักษณะเพื่ออวดภูมิความรู้ แต่พระองค์ทรงตอบ ปัญหาเพื่อช่วยให้ผู้ถามนั้น ๆ ดำเนินไปสู่หางแห่งการรู้แจ้งเห็น จริง พระองค์ทรงตรัสกับบุคคลทั้งหลายโดยคำนึงถึงมาตรฐาน การพัฒนา จริต อุปนิสัย ลักษณะ และศักยภาพ ที่บุคคลเหล่านั้น จะเข้าใจแต่ละปัญหานั้น ๆ

ในการปฏิบัติต่อคำถามต่าง ๆ นั้น พระพุทธเจ้าทรงมี แนวทางอยู่ ๔ แนวทางด้วยกัน คือ

๑. บางปัญหาพระองค์จะตอบในทันทีที่ถาม

๒. บางปัญหาพระองค์จะตอบหลังจากที่ได้ทรง
 วิเคราะห์ปัญหาเหล่านั้นแล้ว

๑. บางปัญหาพระองก์จะใช้วิธีตอบด้วยการถามกลับไป
 ๔. บางปัญหาจะทรงเลี่ยงไม่ตอบ

การหลีกเลี่ยงไม่ตอบปัญหานั้น กระทำได้หลายวิธีด้วยกัน วิธีการอย่างหนึ่ง คือ บอกว่าปัญหานั้น ๆ ตอบไม่ได้ หรือ อธิบาย ไม่ได้ ดังเช่นที่พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสบอกแก่วัจฉโคตรคนเดียว กันนี้มากกว่าหนึ่งครั้ง เมื่อวัจฉโคตรถามปัญหาต่าง ๆ ว่า จักรวาลเที่ยงหรือไม่ ? ฯลฯ ในทำนองเดียวกัน พระองค์ก็ ทรงเคยใช้วิธีนี้ตอบปัญหาของมาลุงกยบุตรและคนอื่น ๆ มาแล้ว แต่พระองค์ไม่สามารถตรัสเช่นเดียวกันนี้กับปัญหาที่ถามว่า มี อาตมัน (อัตตา) หรือไม่ ? เพราะว่าพระองค์ได้ทรงอภิปรายและ ทรงอธิบายในปัญหาข้อนี้อยู่เสมอมา พระองค์ไม่สามารถตรัสว่า "มีอัตตา" เพราะเป็นการขัดกับสิ่งที่พระองค์ทรงทราบมาว่า "ธรรมทั้งหลายไม่มีอัตตา" และพระองค์ทรงไม่ต้องการตรัสว่า "ไม่มีอัตตา" เพราะมันจะก่อให้เกิดความสับสนและเดือดร้อน โดยไม่จำเป็นและไร้จุดหมาย แก่วัจฉโคตรผู้เกิดความสับสนกับ ปัญหาในทำนองเดียวกันนี้ไปแล้ว เนื่องจากก่อนหน้านี้วัจฉโคตร ยอมรับในความคิดว่ามีอัตดา เขาจึงไม่อยู่ในฐานะที่จะเข้าใจ แนวคิดเรื่อง "อนัตตา" นี้ได้ ดังนั้นการหลีกเลี่ยงโดยไม่ตอบ ปัญหาข้อนี้ด้วยการใช้วิธีนิ่งเงียบ จึงเป็นวิธีที่ดีที่สุดในกรณี เช่นว่านี้

## ปัญหาที่นำไปสู่เป้าหมาย

เราจะต้องไม่ลืมด้วยว่า พระพุทธเจ้าทรงรู้จักวัจฉโคตรผู้นี้ เป็นอย่างดีมานานแล้ว ครั้งนี้ไม่ใช่ครั้งแรกที่เขามาเฝ้าพระองค์ พระองค์ผู้เป็นบรมครูผู้ประกอบด้วยพระปัญญาธิคุณและพระ กรุณาธิคุณ ทรงมีพระเมตตาสงสาร และเกรงใจผู้แสวงหาสัจธรรม ซึ่งมีจิตใจสับสนผู้นี้มาก ในคัมภีร์ภาษาบาลี มีอยู่หลายแห่งที่ กล่าวถึงวัจฉโคตรปริพพาชกคนเดียวกันนี้ว่า เป็นผู้เทียวไล้ เทียวชื่อมาเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า และมาพบสาวกของพระองค์อยู่ เป็นประจำ และได้ถามปัญหาชนิดเดียวกันซ้ำแล้วซ้ำเล่า เมื่อได้ รับคำตอบแล้วก็เกิดความวิตกกังวลและหมกมุ่นอยู่กับปัญหาต่าง ๆ เหล่านั้น การที่พระพุทธเจ้าทรงนิ่งเงียบเสียเช่นนี้ จึงดูเหมือน จะเป็นผลดีด่อวัจฉโคตรยิ่งไปกว่าการที่พระองค์จะทรงตอบ หรืออภิปรายสิ่งใดออกไป

มีคนบางพวกคิดว่า "ตัวตน" หมายถึงสิ่งที่คนทั่ว ๆ ไป เรียกกันว่า "จิต" หรือ "วิญญาณ" แต่พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า เป็นการดีที่คนเราจะถือว่าร่างกายเป็น "ตัวตน" ยิ่งไปกว่าที่จะ ไปถือว่า จิต ความคิด หรือวิญญาณ เป็น 'ตัวตน" ทั้งนี้เพราะ ร่างกายรู้สึกว่าจะเป็น "ของแข็ง" มากกว่าจิต ความคิด หรือ วิญญาณ เพราะ จิต ความคิด หรือวิญญาณ (จิตฺต. มโน, วิญญาณ) มีการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่องอยู่ทุกคืนทุกวัน และเปลี่ยนแปลง รวดเร็วกว่าร่างกาย

ความรู้สึกที่ยังคลุมเครือว่า "เรามีเราเป็น" นั่นเอง ที่สร้าง แนวความคิดว่า "มือัตตา" ซึ่งเป็นความคิดที่ไม่สอดคล้องกับ ความเป็นจริง การเห็นสัจธรรมในข้อนี้ ก็คือ การทำให้แจ้งซึ่ง พระนิพพาน ซึ่งก็เป็นเรื่องที่ทำไม่ได้ง่าย ๆ เลย ในสังยุตตนิกาย มีการสนทนาธรรมในประเด็นนี้ ระหว่างภิกษุชื่อ เขมกะ กับ ภิกษุหมู่หนึ่ง

ภิกษุหล่านี้ได้ถามพระเขมกะว่า ท่านเห็นในเบญจขันธ์ว่ามี ดัวตนหรือมีสิ่งที่มีดัวตนอยู่หรือไม ? พระเขมกะตอบว่า "ไม่เห็น" จากนั้นพวกภิกษุได้กล่าวว่า ถ้าอย่างนั้น ท่านพระเขมกะก็จะต้อง เป็นพระอรหันด์หมดอาสวะไปแล้ว แต่พระเขมกะสารภาพว่า แม้ว่าท่านจะไม่พบตัวตนในเบญจขันธ์ หรือสิ่งใดที่มีดัวตน "แต่ ข้าพเจ้าก็ยังไม่ได้เป็นพระอรหันต์ หมดอาสวะ ดูกรสหายทั้งหลาย ในส่วนที่เกี่ยวกับการยึดมั่นในเบญจขันธ์นี้ ข้าพเจ้ายังมีความ รู้สึกว่า "เรามีเราเป็น" แต่ก็ยังไม่สามารถเห็นอย่างกระจ่างว่า "นี้คือตัวเรา" จากนั้น พระเขมกะได้อธิบายว่า สิ่งที่ท่านเรียกว่า "เรามีเป็น" นั้น ไม่ใช่รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ทั้ง ไม่ใช่สิ่งอื่นใดนอกจากนี้ แต่ท่านมีความรู้สึกว่า "เรามีเป็น"

ทั้ง ๆ ที่ยังไม่สามารถเห็นอย่างกระจ่างแจ้งว่า "นี้คือตัวเรา" พระเขมกะกล่าวว่า มันเหมือนกับกลิ่นของดอกไม้ ซึ่งจะว่าเป็นกลิ่นจากกลีบก็ไม่ใช่ จะว่ากลิ่นจากสีก็ไม่ใช่ จะว่าเป็นกลิ่นจากเกสรก็ไม่ใช่ แต่มันเป็นกลิ่นของดอกไม้ พระเขมกะอธิบายต่อไปว่า แม้แต่บุคคลที่ได้บรรลุคุณธรรม ขั้นต้น ๆ ก็ยังมีความรู้สึกว่า "เรามีเป็น" นี้อยู่ แต่ต่อมาเมื่อ บรรลุคุณธรรมสูง ๆ ขึ้นไป ความรู้สึกว่า "เรามีเป็น" นี้ก็จะหมด ไปโดยสิ้นเชิง เช่นเดียวกับกลิ่นทางเกมีของผ้าที่ซักเสร็จ

ใหม่ ๆ หายไป หลังจากที่นำผ้านั้นไปเก็บไว้ในหีบแล้ว การอภิปรายกันครั้งนี้มีประโยชน์และทำความกระจ่างแจ้ง แก่ภิกษุเหล่านั้น จนในที่สุด พระคัมภีร์บอกว่า พระภิกษุเหล่านั้น ทุกรูปรวมทั้งพระเขมกะ ได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์หมดอาสวะ และสามารถกำจัด "เรามีเป็น" ได้ในที่สุด

### จุดยืนที่ถูกต้อง

ตามคำสอนของพระพุทธเจ้านั้น เป็นมิจฉาทิฏฐิ ถ้าไปยึด ถือว่า "เราไม่มีตัวตน" (คือเป็น อุจเฉททิฏฐิ) เช่นเดียวกับที่ไป ยึดถือว่า "เรามีตัวตน" ก็เป็นมิจฉาทิฏฐิ (คือเป็นสัสสตทิฏฐิ) เพราะความเห็นทั้งสองอย่างนั้นเป็นสังโยชน์ เป็นความเห็นที่ เกิดจากความคิดผิดว่า "เรามีเป็น" จุดยืนที่ถูกต้องเกี่ยวกับ ปัญหาเรื่อง "อนัตตา" นี้ คือ ไม่ยึดความเห็นหรือทิฏฐิใด ๆ ให้ เห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง โดยไม่ให้จิตเข้าไปปรุงแด่ง ให้เห็นว่า สิ่งที่เราเรียกว่า "เรา" หรือ "สัตว์บุกกล" เป็นเพียง การประกอบกันของขันธ์ทั้งหลายทั้งส่วนที่เป็นรูปและส่วนที่เป็น นาม เป็นสิ่งที่ทำงานประสานเชื่อมโยงอิงอาศัยกันและกัน อยู่ใน กระแสการเปลี่ยนแปลงอยู่ทุกขณะ ตามกฎแห่งเหตุและผล กับ ให้เห็นว่า ไม่มีสิ่งใดเที่ยง ยั่งยืน คงที่ และเป็นอมตะ ในสกลพิภพนี้ มีปัญหาต่อไปว่า เมื่อไม่มี "อาตมัน" หรือ "อัตตา" ใกรเป็นผู้รับผลต่าง ๆ ของกรรม ? ไม่มีใครตอบปัญหาข้อนี้ ได้ดีไปกว่าพระพุทธเจ้า เมื่อภิกษุรูปหนึ่งทูลถามปัญหาข้อนี้ พระพุทธเจ้าทรงตรัสตอบว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย เราสอนเธอ ทั้งหลายให้มองเห็นความเป็นเหตุเป็นปัจจัยในสรรพสิ่ง ในที่ ทั้งปวง"

คำสอนในเรื่อง "อนัตตา" "ไม่มีวิญญาณ" หรือ "ไม่มี

ตัวตน"นี้ ไม่พึงเห็นว่าเป็นคำสอนในเชิงลบ หรือเป็นอุจเฉททิฏฐิ อนัดดานี้ เป็นเช่นเดียวกับนิพพาน คือ เป็นสัจธรรม เป็นความ จริงแท้ และความจริงแท้จะเป็นไปในเชิงลบไปไม่ได้ ความเชื่อ ผิด ๆ ใน "อัดดา" ที่เกิดจากจินดนาการในสิ่งที่ไม่มีว่ามีนั้น ด่างหาก ที่เป็นความเชื่อในเชิงลบ คำสอนในเรื่องอนัดดานี้ ย่อมขับไล่ความมืดคือความเชื่อที่ผิด ๆ ทั้งหลายออกไป และ ก่อให้เกิดแสงสว่าง คือปัญญา มันจึงไม่ใช่ความเชื่อในเชิงลบ ดังที่ท่าน อสังกะ กล่าวไว้อย่างน่าฬังว่า "ข้อเท็จจริงในเรื่อง อนัดดา มีอยู่" (ในราดมยาสดิดา)

## บทที่ ๙ "กรรมฐาน" หรือ การพัฒนาจิต : ภาวนา

พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า "ดูกรภิกษุทั้งหลาย มีความเจ็บป่วย อยู่ ๒ ประการ ความเจ็บป่วย ๒ อย่างนั้น คืออะไรบ้าง ? คือ ความเจ็บป่วยทางกาย และความเจ็บป่วยทางใจ ดูเหมือนว่าผู้คน ทั้งหลายสามารถพ้นจากการเจ็บป่วยทางกายได้ เป็นเวลาหนึ่งปี บ้าง สองปีบ้าง.....เป็นร้อย ๆ ปี หรือมากกว่านั้นบ้าง แต่ว่า ภิกษุ ทั้งหลาย ในโลกนี้ บุคคลที่พ้นจากความเจ็บป่วยทางใจแม้เพียง ขั่วครู่ยามมีน้อยนัก นอกจากบุคคลที่พ้นจากกิเลสทั้งหลาย" (เช่นพระอรหันด์)

คำสอนของพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องวิธีปฏิบัติ "กรรมฐาน" มีจุดมุ่งหมายเพื่อให้เกิดสุขภาพจิตสมบูรณ์ เกิด

ดุลยภาพ และความสงบสุขนั่นเอง แต่เป็นที่น่าเสียดายว่า ไม่มี คำสอนอื่นใดของพระพุทธเจ้า ที่ผู้คนทั้งพุทธศาสนิกและศาสนิก อื่น ๆ จะเข้าใจผิดเท่ากับเรื่อง "กรรมฐาน" ทันทีที่พูดถึงคำว่า "กรรมฐาน" คนก็คิดถึงการปลีกตัวออกจากภารกิจประจำวัน ้ไปนั่งอยู่ในท่าใดท่าหนึ่งโดยเฉพาะ เหมือนกับรูปปั้นในถ้ำ หรือ ในที่แคบ ๆ ในวัด ในที่เปล่าเปลี่ยวตัดขาดจากสังคม จากการ สนุกสนานเฮฮา หรือนั่งเงียบเคลิบเคลิ้ม ด้วยความนึกคิดลึกลับ มหัศจรรย์ หรือเข้าฌาน "กรรมฐาน" ทางพระพุทธศาสนา ที่แท้จริง มิใข่การหลบหลีกปลีกตัวแต่อย่างใด คำสอนของพระ พุทธเจ้าในเรื่องนี้มีผู้เข้าใจผิดหรือเข้าใจกันน้อยมาก จนทำให้ ต่อมาการปฏิบัติ "กรรมฐาน" เสื่อมถอยลดน้อยลงกลายมาเป็น ประเพณีหรือพิธีกรรมอย่างหนึ่ง ซึ่งมีกรรมวิธีที่ด้องปฏิบัติเป็น ประจำ

#### การเจริญกรรมฐาน

ผู้คนจำนวนมากสนใจในการเจริญกรรมฐาน หรือโยคะ เพื่อที่จะให้ได้พลังจิต หรืออำนาจมหัศจรรย์ เช่น "ดวงตาที่สาม" ซึ่งคนอื่นไม่มี นานมาแล้วเคยมีแม่ชีชาวพุทธผู้หนึ่งในอินเดีย ได้พยายามสร้างพลังอำนาจให้สามารถเห็นอะไรได้โดยทางหู ในขณะเดียวกัน แม่ชี่ผู้นี้ก็ได้อำนาจตาทิพย์อีกด้วย ความคิด ชนิดนี้ไม่มีอะไรอื่นนอกจากความวิปริตทางด้านจิตใจ เป็นเรื่อง

ของความทะยานอยาก คือ ตัณหาในอำนาจมหัศจรรย์ คำว่า "กรรมฐาน" นี้ ใช้แทนคำดั้งเดิมว่า "ภาวนา" ซึ่ง หมายถึง "การเจริญ" หรือ "การพัฒนา" ได้แก่ การเจริญ หรือการพัฒนาทางจิตใจ เมื่อกล่าวให้ถูกด้องตรงตามความหมาย จริง ๆ ของศัพท์แล้ว "การภาวนา" ทางพระพุทธศาสนา คือ การเจริญจิต การภาวนามีจุดมุ่งหมายเพื่อขำระจิตใจให้สะอาด บริสุทธิ์ปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมอง และสิ่งรบกวนทั้งหลาย เช่น ราคะ โทสะ พยาบาท ความอาฆาต ความฟุ้งช่านรำคาญใจ (อุทธัจจะกุกกุจจะ) ความลังเลสงสัย (วิจิกิจฉา) และเพื่อ ปลูกฝังคุณสมบัติด่าง ๆ เช่น สมาธิ สดิ ปัญญา ความมุ่งมั่น พลัง และความสามารถในการวิเคราะห์ ความเชื่อมั่น ปีดิ ความสุขสงบ ซึ่งจะนำไปสู่การได้ปัญญายอดเยี่ยม อันจะสามารถเห็นสภาวะ ของสรรพสิ่งตามความเป็นจริง และรู้แจ้งแทงตลอด ปรมัตถสัจจ์ คือพระนิพพาน ในที่สุด

#### ประเภทของกัมมัฏฐาน

กรรมฐานมี 🖢 ประเภท คือ การพัฒนาความแน่วแน่ ของจิต (สมถะ หรือสมาธิ) เป็นการพัฒนาจิตให้แน่วแน่เป็น หนึ่งเดียว (บาลีว่า จิตฺเตกคฺคตา สันสกฤดว่า จิตฺไตกาครฺตา) โดยการใช้วิธีการต่าง ๆ ตามที่กำหนดไว้ในพระคัมภีร์ อันจะนำ ไปสู่สภาวะลึกลับสูงสุด เช่น อากิญจัญญายตนะ (ภพอันกำหนด ภาวะที่ไม่มีอะไรเป็นอารมณ์) หรือ เนวสัญญานาสัญญายุตนะ (ภพอันเข้าถึงภาวะมีสัญญาก็ไม่ใช่ ไม่มีสัญญาก็ไม่ใช่) ในทาง พระพุทธศาสนา สภาวะลึกลับทั้งหลายเหล่านี้ เกิดขึ้นมาจากจิด มีจิตเป็นผู้สร้าง มีเหตุและปัจจัยปรุงแต่ง (สังขาร) หาได้เกี่ยวข้อง อะไรกับ ความจริงแท้ สัจธรรม คือ พระนิพพาน ไม่ กรรมฐาน แบบนี้มีมาก่อนพระพุทธเจ้า จึงมิใช่เป็นของพุทธศาสนาแท้ ๆ แต่ก็มิได้อยู่นอกขอบข่ายกรรมฐานแบบพุทธศาสนา อย่างไรก็ดี กรรมฐานแบบนี้ไม่จำเป็นเพื่อการรู้แจ้งเห็นจริงในพระนิพพาน ก่อนที่พระพุทธเจ้าจะได้ตรัสรู้นั้น พระองค์เองได้ทรงศึกษาแนว ปฏิบัติโยคะเหล่านี้กับอาจารย์ต่าง ๆ จนบรรลุสภาวะทางจิตที่สูง สุด แต่พระองค์ก็ยังไม่พึงพอพระทัย เพราะแนวปฏิบัติโยคะเหล่านั้น ไม่ได้ให้ความหลุดพ้นโดยสิ้นเขิง ไม่ได้ให้ปัญญารู้แจ้งแทงตลอด ในปรมัตถสัจจ์ พระองค์ทรงพิจารณาว่า สภาวะลึกลับทางจิด เหล่านี้เป็น "ธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขในโลกนี้ (ทิฏจธมุมสุขวิหาร)" 160

หรือ *"เป็นธรรมเครื่องอยู่สงบ" (สนุดิวิหาร)"* ไม่มีอะไรยิ่งไป กว่านี้

ดังนั้น พระพุทธองค์จึงได้ค้นพบ "กรรมฐาน" อีกรูปแบบ หนึ่ง เรียกว่า วิปัสสนา (สันสกฤตว่า วิปัศยนา หรือ วิทรุศนา) คือ "การเห็นแจ้ง" ในธรรมชาติของสิ่งทั้งหลาย ซึ่งจะนำไปสู่ การหลุดพ้นทางจิตโดยสิ้นเขิง นำไปสู่การรู้แจ้งแทงตลอด ปรมัตถ สัจจ์ คือ พระนิพพาน นี่แหละคือ "กรรมฐาน" ของพุทธศาสนา อันเป็นการเจริญทางจิตแบบพุทธศาสนาอย่างแท้จริง เป็นวิธีการ วิเคราะห์ ที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของ สติสัมปซัญญะ การระมัดระวัง และการเฝ้าสังเกต

มันเป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้ ที่จะแสดงคุณค่าที่แท้จริงของ เรื่องที่มีขอบข่ายกว้างขวาง เช่น "กรรมฐาน" นี้ ในเนื้อที่ไม่ กี่หน้านี้ อย่างไรก็ตาม ในที่นี้จะพยายามอธิบายแนวคิดในเชิง ปฏิบัติของ "กรรมฐาน" การเจริญจิต หรือ การพัฒนาจิต ในทาง พุทธศาสนาที่แท้ ๆ แต่เพียงย่นย่อ และหยาบ ๆ เท่านั้น

#### สติปฏฐานสูตร

พระสูตรที่สำคัญที่สุดที่พระพุทธองค์ทรงสอนเรื่องการ พัฒนาจิต (กรรมฐาน) คือ สติปัฏฐานสูตร "การตั้งจิต" (สูตรที่ ๒๒ ในทีมนิกาย หรือสูตรที่ ๑๐ ในมัชฌิมนิกาย) พระสูตรนี้ 161

162

นุปัสสนา)

นุปัสสนา)

พึงจำใส่ใจไว้ว่า ไม่ว่าจะเป็น "กรรมฐาน" แบบใด มีสาระ สำคัญอยู่ที่ การระลึกได้หรือสดิ การใส่ใจ หรือ การเฝ้าสังเกต (อนุปัสสนา)

๓. หมวดที่เกี่ยวกับจิต (จิตตานุปัสสนา)
 ๔. หมวดที่เกี่ยวกับศีลธรรมและพุทธิปัญญาต่าง ๆ (ธัมมา

๑. หมวดที่เกี่ยวกับกายของเรา (กายาสุปัสสนา)
 ๒. หมวดที่เกี่ยวกับความรู้สึกหรือเวทนาของเรา (เวทนา

และใช้สติปัญญาของเรา สติปัฏฐานสูตรนี้แบ่งออกเป็น ๔ หมวดใหญ่ คือ

เหตุดขาดจากขวด หรอจากการเบนอยู ตรงกนขาม เบนเรองท เกี่ยวเนื่องกับขีวิตและภารกิจประจำวันของเรา เกี่ยวกับ ความทุกข์ ความสุข การพูด การคิด ตลอดจนการประกอบอาชีพที่มีศีลธรรม และใช้สติปัญญาของเรา

เกลเดยงของคนทกาลงจะตายพง เพอชาระจดครงสุดทายของผูนน ให้บริสุทธิ์ วิธีปฏิบัติ "กรรมฐาน" ดังที่อธิบายไว้ในพระสูตรนี้ ไม่ได้ ให้ตัดขาดจากชีวิต หรือจากการเป็นอยู่ ตรงกันข้าม เป็นเรื่องที่ เกี่ยวเนื่องกับชีวิตและภารกิจประจำวันของเรา เกี่ยวกับ ความทุกข์

คนโบราณนับถือกันมากจนกระทั่งนำมาใช้สวดกัน ไม่เพียงแต่ ในวัดทางพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังนำมาใช้สวดกันในบ้านเรือน ของชาวพุทธ โดยให้สมาชิกในครอบครัวมานั่งล้อมวงฟังกัน ด้วยศรัทธาอันดื่มด่ำ บ่อยครั้งที่พระภิกษุนำพระสูตรนี้ไปสวดที่ ใกล้เตียงของคนที่กำลังจะตายฟัง เพื่อขำระจิตครั้งสุดท้ายของผู้นั้น ให้บริสุทธิ์

ตัวอย่าง "กรรมฐาน" ที่เกี่ยวกับกายซึ่งรู้จักกันดีเป็นที่นิยม ปฏิบัติกันมากที่สุด คือ "การตั้งสติกำหนดลมหายใจเข้าออก" (อานาปานสติ) อานาปานสดินี้เท่านั้นที่ในพระคัมภีร์กำหนด ท่านั่งอย่างหนึ่งไว้โดยเฉพาะ สำหรับ "กรรมฐาน" แบบอื่น ๆ ดังที่อธิบายไว้ในพระคัมภีร์ ท่านอาจนั่ง ยืน เดิน หรือ นอน แต่สำหรับการฝึกสติกำหนดลมหายใจเข้าออกนั้น ดามแต่สะดวก ในคัมภีร์บอกว่า ผู้ปฏิบัติจะต้อง "นั่งขัดสมาธิ ตั้งกายตรง และ ดำรงสติให้มั่น" แต่การนั่งขัดสมาธินี้เป็นเรื่องไม่ง่ายในแง่ปฏิบัติ สำหรับคนในประเทศต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งคนตะวันตก ดังนั้น ผู้ที่เห็นว่านั่งขัดสมาธิลำบากก็อาจนั่งบนเก้าอื้ "ตั้งกาย ให้ตรง ดำรงสติให้มั่น" ก็ได้ ในการปฏิบัติอานาปานสตินี้ สิ่งที่ จำเป็นยิ่งก็คือ ผู้ปฏิบัติจะด้องนั่งตัวตรง แต่ไม่ฝืนเกร็งตัว มือวาง บนดักแบบสบาย ๆ เมื่อนั่งแบบนี้แล้ว อาจจะใช้วิธีหลับตา หรือ เพ่งที่ปลายจมูกก็ได้ ตามแต่จะสะดวก

คนเราหายใจเข้าออกตลอดวันตลอดคืน แต่ไม่เคยมีสติ กำหนดลมหายใจ ไม่เคยเพ่งจิตที่ลมหายใจนั้น ตอนนี้ (สมมุติ ว่า) ท่านกำลังปฏิบัติอานาปานสตินี้อยู่ ก็ให้หายใจเข้าออกเป็น ปกติ อย่าพยายามไปบังคับมัน นำจิตของท่านไปกำหนดจดจ่อ ที่ลมหายใจเข้าหายใจออก ใช้จิตมองและสังเกตลมหายใจเข้า หายใจออกนั้น ให้จิตคอยระลึกและเฝ้าดูลมหายใจออกลมหายใจ เข้า เมื่อคนเราหายใจ บางครั้งหายใจลึก บางครั้งหายใจไม่ลึก ซึ่งข้อนี้ไม่มีความสำคัญอะไร ให้หายใจปกติเป็นธรรมชาติ แต่มี สิ่งหนึ่งที่สำคัญ คือ เมื่อหายใจลึก ก็ให้รู้ว่าหายใจลึก เป็นต้น กล่าวอีกนัยหนึ่ง จะด้องนำจิตไปกำหนดจดจ่ออยู่ที่ลมหายใจ เข้าออกอย่างเต็มที่ จนรู้การเคลื่อนไหวและการเปลี่ยนแปลง ของมัน ให้ลืมทุกสิ่งทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นสิ่งรอบ ๆ ดัว หรือ สภาพแวดล้อมต่าง ๆ ไม่เหลือบตามองสิ่งใด ๆ ให้ทำเข่นนี้เป็น เวลา ๕ นาที่บ้าง ๑๐ นาที่บ้าง

ในระยะแรก ๆ ผู้ปฏิบัติจะรู้สึกลำบากในการนำจิตไปกำหนด จดจ่อที่ลมหายใจเข้าออก จะรู้สึกแปลกใจว่าจิตกระเจิดกระเจิง ไม่นิ่งอยู่กับที่ ทำให้เริ่มคิดถึงสิ่งด่าง ๆ เมื่อได้ยินเสียงภายนอก จิตก็หวั่นไหวและวอกแวก ซึ่งอาจจะทำให้ผู้ปฏิบัติเกิดความท้อแท้ และหมดหวัง แต่ถ้าพยายามปฏิบัติเช่นนี้ต่อไปเรื่อย ๆ วันละ ๒ ครั้ง คือเข้าเย็น ครั้งละประมาณ ๕ นาที หรือ ๑๐ นาที จิตก็ จะค่อย ๆ เริ่มไปจดจ่อที่ลมหายใจเข้าออก หลังจากผ่านไปสัก ระยะหนึ่ง ผู้ปฏิบัติก็จะพบกับเสี้ยววินาทีที่จิตจดจ่ออย่างเต็มที่ ที่ลมหายใจ จะเป็นช่วงที่ผู้ปฏิบัติไม่ได้ยินเสียงต่าง ๆ ที่อยู่รอบข้าง เป็นช่วงที่ผู้ปฏิบัติถูกตัดขาดจากโลกภายนอกโดยสิ้นเขิง ในชั่ววูบ นี้เอง ผู้ปฏิบัติจะประสบกับปีดิ สุข และความสงบอย่างเหลือล้น จนอยากที่จะปฏิบัติอยู่ต่อไป แต่ก็จะไม่สามารถปฏิบัติต่อไปอีกได้ อย่างไรก็ตาม ถ้าผู้ปฏิบัติปฏิบัติอย่างนี้อย่างสม่ำเสมอ ก็จะได้ พบกับความสงบสุขเช่นนั้นอยู่เรื่อย ๆ และยาวนานยิ่งขึ้น ใน

ข่วงนั้นเป็นข่วงที่ผู้ปฏิบัติลืมตัวเองนำสติไปจดจ่อแน่วแน่อยู่ที่ ลมหายใจ ตราบใดที่คนเรายังนึกถึงตัวเองอยู่ ก็จะยังไม่สามารถ ทำจิตให้แน่วแน่ในสิ่งใดได้

การปฏิบัติอานาปานสตินี้ เป็นการปฏิบัติที่ธรรมดา ๆ และ ง่ายดาย มีจุดมุ่งหมายเพื่อพัฒนาสมาธิ ซึ่งจะนำไปสู่การบรรลุ พลังลึกลับที่สูงยิ่งขึ้นไป (ฌาน) นอกจากนั้น พลังแห่งสมาธินี้เป็น ปัจจัยให้เกิดความเข้าใจลึกซึ้ง และรู้แจ้งแทงตลอดในธรรมชาติ ของสรรพสิ่ง ตลอดจนทำพระนิพพานให้แจ้งได้

นอกจากนี้แล้ว การปฏิบัติอานาปานสดิ ยังให้ผลแก่ผู้ปฏิบัติ ทันดาเห็น คือ เป็นผลดีต่อสุขภาพร่างกาย ช่วยผ่อนคลายความ เครียด หลับได้สบาย และมีประสิทธิภาพในการปฏิบัติภารกิจ ประจำวัน ทำให้ผู้ปฏิบัติมีความสงบและเยือกเย็น แม้เมื่อตอน ที่เกิดการตื่นเด้นตกใจ ถ้าปฏิบัติอานาปานสติกรรมฐานสักสอง สามนาที ก็จะพบว่าตนเองมีความสงบสันติในทันที จะเกิด ความรู้สึกเหมือนกับตื่นจากการนอนหลับพักผ่อน

การปฏิบัติ "กรรมฐาน" (การพัฒนาจิต) ที่มีความสำคัญ และมีประโยชน์มากอีกอย่างหนึ่ง คือ การมีสดิอยู่กับสิ่งที่ตน กำลังทำ ทั้งทางกายและทางวาจา ในช่วงที่ปฏิบัติภารกิจประจำวัน ไม่ว่าจะเป็นงานส่วนตัว งานราชการ หรืองานในอาชีพต่าง ๆ ไม่ว่าจะเดิน ยืน นั่ง นอน นอนหลับ เหยียด คู้ มองดูสิ่งต่าง ๆ สวมใส่เสื้อผ้า พูด นิ่งเงียบ กิน ดื่ม หรือแม้แต่ถ่ายอุจจาระและ ปัสสาวะ ก็จะต้องมีสติกำกับในสิ่งที่กระทำนั้นอยู่ทุกขณะ กล่าวคือ ให้อยู่กับขณะปัจจุบัน อยู่กับอิริยาบถในปัจจุบัน แต่ทั้งนี้มิได้ หมายความว่า ไม่ให้คิดถึงอดีตและอนาคตเสียทีเดียว ตรงกันข้าม ให้คิดถึงอดีตและอนาคตได้ในแง่ที่สัมพันธ์กับขณะปัจจุบัน กับ อิริยาบถปัจจุบัน เมื่อใดที่มันสอดคล้องต้องกัน

โดยทั่วไป คนเราไม่ค่อยควบคุมตนเองให้อยู่กับการงาน ที่เป็นปัจจุบันขณะ แต่กลับปล่อยความคิดให้ไปอยู่กับอดีตหรือ อนาคต แม้จะดูเหมือนว่ากำลังทำอะไรบางอย่างอยู่ในปัจจุบัน ที่นี่ แต่กลับมีความนึกคิดไปอยู่ยังที่อีกแห่งหนึ่ง ไปมัวจินตนาการ ถึงปัญหาต่าง ๆ บ้าง ความวิตกกังวลต่าง ๆ บ้าง ซึ่งมักจะเป็น เรื่องความทรงจำในอดีต หรือเป็นความปรารถนาและการ คาดการณ์ถึงสิ่งในอนาคต ดังนั้น คนเราจึงไม่ทำตัวให้อยู่กับ ปัจจุบัน ไม่เพลิดเพลินอยู่กับสิ่งที่ตนเองทำในขณะนั้น ๆ จึงไม่มี ความสุข ไม่พึงพอใจกับปัจจุบันขณะ กับการงานที่ตนกำลัง กระทำอยู่ ทั้งไม่ได้ทุ่มตนเองให้กับสิ่งที่กระทำอยู่นั้นอย่างเต็มที่ บางครั้ง ท่านคงจะเคยเห็นคนนั่งอยู่ในภัตตาคาร อ่าน

หนังสือไปด้วยรับประทานอาหารไปด้วย เป็นภาพที่ดูเป็นธรรมดา สามัญเหลือเกิน บุคคลผู้นั้นสร้างความประทับใจให้ท่านว่า เขา เป็นคนมีงานยุ่งเสียเหลือเกินจนกระทั่งไม่มีเวลารับประทาน อาหาร ท่านอาจจะสงสัยว่า บุคคลผู้นั้นรับประทานอาหารหรือ อ่านหนังสือกันแน่ บางคนอาจจะบอกว่าเขาทำทั้งสองอย่าง ซึ่ง 166 ความจริงแล้วเขาไม่ได้ทำทั้งสองอย่างนั้น ทั้งไม่ได้เพลิดเพลิน อยู่กับการกระทำทั้งสองอย่างนั้น แต่เป็นผู้มีจิตใจสับสนวุ่นวาย ไม่ได้เพลิดเพลินอยู่กับสิ่งที่ตนเองทำอยู่ในขณะนั้น ไม่ได้มีชีวิต อยู่กับปัจจุบันเลย แต่กำลังพยายามหนีจากชีวิตปัจจุบันอย่าง ขาดสติแบบโง่ ๆ (แต่ข้อนี้ไม่ได้หมายความว่า จะไม่ให้คนเรา พูดคุยกับเพื่อน ๆ ในระหว่างรับประทานอาหารกลางวัน หรือ อาหารเย็นหรอกนะ)

ท่านไม่สามารถหนีจากชีวิตของตนเองได้ ไม่ว่าท่านจะ พยายามหนีมันขนาดไหน ดราบใดที่ท่านยังมีชีวิตอยู่ ไม่ว่าจะอยู่ ในเมืองหรืออยู่ในถ้ำ ท่านก็จะต้องเผชิญกับชีวิตและอยู่กับชีวิต อยู่ตราบนั้น ชีวิตที่จริงแท้ คือปัจจุบันขณะ ไม่ใช่ความทรงจำ ในอดีตซึ่งได้ตายไปแล้ว และไม่ใช่ความฝันถึงอนาคตซึ่งเป็นสิ่ง ที่ยังไม่เกิดขึ้น ผู้ที่อยู่กับชีวิตในปัจจุบันขณะ คือผู้ที่อยู่กับชีวิต ที่จริงแท้ และจะเป็นผู้ที่มีความสุขที่สุด

เมื่อมีผู้ทูลถามว่า เพราะเหตุใดพระสาวกของพระองค์ ซึ่ง ถึงแม้ว่าจะดำรงชีวิตอย่างสงบเรียบง่าย ด้วยอาหารเพียงมื้อเดียว แต่ก็ยังเปล่งปลั่งมีน้ำมีนวล ? พระพุทธเจ้าทรงตรัสตอบว่า "สาวกเหล่านั้นไม่หวนนึกถึงอดีต ไม่รำพึงถึงอนาคต แต่อยู่ ในปัจจุบัน ดังนั้นจึงเป็นผู้มีความเปล่งปลั่งมีน้ำมีนวล เมื่อรำพึง ถึงอนาคต และหวนนึกถึงอดีต คนโง่ทั้งหลายก็จะแห้งเหี่ยว เหมือนหญ้าเขียวขจีถูกตัดทิ้งไว้กลางแดดฉะนั้น" ១៦៤

#### ตัวกู ของกู (อหังการ มมังการ)

การมีสติ หรือ สัมปชัญญะ ไม่ได้หมายความว่าให้ท่านคิด หรือรู้ตัวว่า "เรากำลังทำสิ่งนี้อยู่" หรือ "เรากำลังทำสิ่งนั้นอยู่" มันไม่ใช่อย่างนั้น แต่มันตรงกันข้าม ขณะที่ท่านคิดว่า "เรากำลัง ทำสิ่งนี้อยู่" นั้น ท่านก็จะนึกถึงดัวตน จึงไม่ได้อยู่กับการกระทำ ้นั้น ๆ แต่กลับไปมีชีวิตอยู่กับความคิดว่า "เป็นตัวเรา" และผล ที่ตามมาก็คือ การงานของท่านพลอยได้รับความเสียหายไปด้วย ท่านจะต้องลืมนึกถึงตัวเองอย่างสิ้นเชิง และทุ่มเทตัวเองกับสิ่ง ที่กำลังทำอยู่นั้น ทันทีที่นักพูดนึกถึงตัวเอง และคิดว่า "เรากำลัง ปราศรัยกับผู้ฟัง" จะทำให้คำปราศรัยของเขาเกิดความสับสน และแนวความคิดของเขาก็เกิดขาดตอนไม่ปะติดปะต่อ แต่เมื่อ นักพูดผู้นั้นลืมนึกถึงดัวเองในขณะปราศรัยในเรื่องนั้น ๆ เขาก็ จะเป็นนักพูดที่ดีที่สุด คือจะพูดได้ดี และอธิบายเรื่องต่าง ๆ ได้ อย่างกระจ่าง งานที่สำคัญ ๆ ทุกอย่าง เช่น จิตรกรรม วรรณกรรม งานเสริมสร้างทางปัญญา งานเสริมสร้างทางจิตใจ ล้วนถูก ประดิษฐ์ขึ้นมาในขณะที่ผู้สร้างสรรค์งานขึ้นนั้น ๆ ทุ่มเทชีวิต จิดใจทั้งหมดให้แก่งานนั้น ๆ ของตน ลืมนึกถึงตัวเอง และมีอิสระ จากการระลึกถึงตัวตน

การมีสติและสัมปขัญญะอยู่กับกิจการงานต่าง ๆ ของเรา ดามที่พระพุทธองค์ทรงสอนไว้นี้ คือการมีชีวิตอยู่กับปัจจุบันขณะ 168 อยู่กับกิจการงานในปัจจุบัน (มรรควิธีแบบเซ็น ก็มีพื้นฐานมา จากคำสอนนี้เหมือนกัน) ดังนั้น ในการปฏิบัติกรรมฐานในรูปแบบ นี้ ท่านยังไม่ได้กระทำสิ่งใด ๆ อันจะช่วยพัฒนาสติ เป็นแต่เพียง การระลึกถึงสิ่งที่ท่านกำลังทำ ท่านไม่ได้เสียเวลาอันมีค่าแม้แต่ วินาทีเดียวกับการปฏิบัติ "กรรมฐาน" ประเภทนี้ เพียงแต่ให้ ท่านปลูกฝังสติและสัมปชัญญะให้อยู่กับกิจการงานประจำวัน ของท่านอยู่เสมอทุกวันทุกคืน "กรรมฐาน" ทั้งสองอย่างดังที่ได้ อธิบายมานี้ เป็นกรรมฐานที่เกี่ยวกับกายของเรา

แต่ยังมีแนวปฏิบัติเพื่อพัฒนาจิต (กรรมฐาน) อีกอย่างหนึ่ง เกี่ยวกับความรู้สึกหรือเวทนาทั้งหลายทั้งป่วงของเรา คือ สุข เวทนา ทุกขเวทนา หรืออุเบกขาเวทนา ดังจะยกตัวอย่างมา ประกอบสักหนึ่งตัวอย่าง เมื่อท่านเกิดความรู้สึกไม่สบายใจ หรือ เศร้าโศกเสียใจ ในสภาวะเช่นนี้ จิตใจของท่านมืดมนหม่นหมอง ไม่กระจ่าง เกิดเป็นความคับข้องในใจ ในบางกรณี ท่านไม่เห็น อย่างกระจ่างขัดด้วยซ้ำไปว่า ทำไม่ท่านถึงมีความรู้สึกไม่สบายใจ ไปเช่นนั้น ก่อนอื่น ท่านจะต้องหัดให้ไม่มีความทุกข์ไปกับความ รู้สึกที่เป็นทุกข์นั้น ๆ ไม่ต้องไปกังวลกับสิ่งที่ท่านกังวลอยู่นั้น ๆ แต่ให้พยายามมองให้แจ่มแจ้งว่า ทำไมจึงมีเวทนา หรือความ รู้สึกทุกข์ กังวล หรือ เศร้าโศก เช่นนั้น พยายามตรวจสอบดูเวทนา นั้น ๆ ว่ามันเกิดขึ้นได้อย่างไร มีอะไรเป็นเหตุ มันดับไปได้อย่างไร พยายามตรวจสอบมัน เสมือนหนึ่งว่าท่านสังเกตจากภายนอก 169

იენ

อย่าให้มีปฏิกิริยาเชิงอัดตวิสัยเข้าไปเกี่ยวข้อง ให้ทำเหมือน นักวิทยาศาสตร์สังเกตสิ่งที่ตนกำลังทำการทดลองอยู่นั้น นอก จากนั้น ท่านจะต้องไม่มองความรู้สึกนั้นในเชิงอัตตวิสัยว่า "กวามรู้สึกของเรา" หรือ "เวทนาของเรา" แต่ให้มองในเชิง ปรวิสัยว่า "กวามรู้สึกอย่างหนึ่ง" หรือ "เวทนาอย่างหนึ่ง" และท่านจะต้องลืมความคิดผิด ๆ ว่า "ตัวเรา" เสียอีกด้วย เมื่อ ท่านเห็นธรรมชาติของมัน เห็นว่ามันเกิดขึ้นได้อย่างไร มันดับไป ได้อย่างไรแล้ว จิตของท่านก็จะไม่มีอคติต่อเวทนานั้น ๆ สามารถ ปล่อยวางและเป็นอิสระจากเวทนานั้นได้ มันจะมีลักษณะเช่นเดียว กันนี้กับเวทนาหรือความรู้สึกทั้งหลายทั้งปวง

ต่อไปจะได้กล่าวถึง "กรรมฐาน" ในแบบที่เกี่ยวข้องกับจิต ของเรา ท่านจะต้องมีสติรู้เท่ากันอยู่ทุกขณะว่า จิตรักหรือโกรธ จิตถูกโทสะ พยาบาท ความริษยา ครอบงำ หรือว่าจิตมีความ เมตตากรุณา จิตมีโมหะ หรือมีความเข้าใจแจ่มแจ้งและถูกต้อง ดังนี้เป็นต้น เราต้องยอมรับว่า บ่อยครั้งที่เรากลัวหรือละอายที่จะ ตรวจสอบจิตของตนเอง จึงชอบหลบเลี่ยงอยู่เรื่อยไป คนเราจะ ต้องกล้าหาญและจริงใจ คอยมองตรวจสอบจิตของตนเอง เช่น เดียวกับที่คนเรามองดูใบหน้าของตนเองในกระจกเงา

#### ວີຮີດັບຄວາມໂกรຮ

ในการตรวจสอบจิตนั้น จะต้องไม่มีท่าทีไปในทางวิพากษ์ วิจารณ์หรือตัดสินพิพากษา ไม่ต้องแยกแยะว่าถูกหรือผิด ดีหรือ เลว ให้ทำแต่คอยสังเกต คอยมอง คอยตรวจสอบ เท่านั้น อย่า ได้ทำตัวเป็นผู้พิพากษา แต่ให้ทำตัวเป็นนักวิทยาศาสตร์ เมื่อ ทำการสังเกตจิต และสามารถมองเห็นธรรมชาติที่แท้จริงของจิต อย่างแจ่มแจ้งแล้ว ท่านก็คลายความติดยึดอยู่กับอารมณ์ ความ รู้สึก และสภาวะทั้งหลาย โดยวิธีนี้ ท่านก็จะหมดอุปาทาน เป็น อิสระ และมองเห็นสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง

อีกตัวอย่างหนึ่ง (เช่น) เมื่อท่านโกรธขึ้นมานั้น ท่านจะถูก ความขัดเคือง ความพยาบาท ความเกลียดขังเข้าครอบงำ แต่เป็น ที่น่าสังเกตว่า คนที่กำลังโกรธนั้นจะไม่รู้ตัวว่าตัวเองกำลังโกรธ เมื่อใดที่เขามีสติกำหนดรู้สภาวะจิตของตนได้ เมื่อนั้นเขาก็จะเห็น ความโกรธของตนเอง เกิดเป็นความละอายแก่ใจ และเริ่มที่จะข่ม ความโกรธนั้น ท่านจะต้องตรวจสอบธรรมชาติของความโกรธ ว่ามันเกิดขึ้นได้อย่างไร มันดับไปได้อย่างไร และอีกอย่างหนึ่ง ที่จะลืมไม่ได้ คือ จะต้องไม่คิดว่า "เราโกรธ" หรือ "ความโกรธ นั้น ทำการสังเกตและตรวจสอบจิตที่กำลังโกรธนั้น ตามที่มีที่เป็น วิธีการเช่นนี้สามารถนำไปใช้กับความรู้สึก อารมณ์ และสภาวะ ทางจิตต่าง ๆ ได้ทั้งหมด

ต่อไปเป็น "กรรมฐาน" ที่เกี่ยวกับเรื่องทางจริยศาสตร์ 171 ត្រភាព

จิตใจ และพุทธิปัญญา การศึกษา เล่าเรียน การอ่านหนังสือ การอภิปราย การสนทนา การปรึกษาหารือ ในเนื้อหาวิชาต่าง ๆ ล้วนแต่รวมอยู่ใน "กรรมฐาน" ชนิดนี้ทั้งนั้น เช่น เมื่ออ่าน หนังสือเล่มนี้ แล้วไปครุ่นคิดถึงเพื่อหาสาระที่ได้มีการอภิปรายกัน ก็เป็น "กรรมฐาน" อย่างหนึ่ง อย่างที่ได้เห็นมาแล้วข้างด้นนั้นว่า การสนทนาระหว่าง พระเขมกะ กับพระภิกษุหมู่หนึ่ง เป็น กรรมฐานแบบหนึ่ง ซึ่งนำไปสู่การรู้แจ้งเห็นจริงในพระนิพพานได้

### เครื่องสกัดกั้นทางใจ

ดังนั้น ในการปฏิบัติ "กรรมฐาน" แบบนี้ ท่านอาจจะ ศึกษา ครุ่นคิด ปรึกษาหารือกัน เกี่ยวกับอุปสรรค ๕ อย่าง (นิวรณ์) กล่าวคือ

ด. ความใคร่พอใจในกาม (กามฉันทะ)

๒. ความอาฆาต ความเคืองแค้น หรือ ความโกรธ (พยา– บาท)

๓. ความหดหู่และเชื่องขึ้ม (ถิ่นมิทธะ)

๑าามฟุ้งซ่านและความกลุ้มกังวล (อุทษัจจกุกกุจจะ)

ความลังเลสงสัย (วิจิกิจฉา)

นิวรณ์ทั้ง ๕ เหล่านี้ ถือว่าเป็นอุปสรรคต่อความเข้าใจ

172

กระจ่างขัด ซึ่งความจริงแล้วมันเป็นอุปสรรคต่อการเจริญก้าวหน้า ทุกอย่าง เมื่อคนเราถูกนิวรณ์เหล่านี้ครอบงำ และเมื่อไม่รู้วิธีที่จะ กำจัดมันออกไป ก็จะทำให้ผู้นั้นไม่สามารถเข้าใจว่า อะไรผิด อะไรถูก อะไรดี อะไรขั่ว

### องก์ปัญญาเกรื่องตรัสรู้

บุคคลยังอาจปฏิบัติ "กรรมฐาน" ตามแนวธรรมที่เป็น "องก์
 แห่งการตรัสรู้ ๗ ปรฐการ" (โพชฌงค์ ๗) คือ
 ๑. ความระลึกได้ (สติ) ได้แก่การระลึกรู้อยู่กับภารกิจ
 และการเคลื่อนไหว ทั้งทางร่างกายและทางจิตทั้งปวง ดังที่ได้
 อธิบายมาแล้วข้างด้น

 ๒. ความสืบค้น และวิจัยในปัญหาของหลักวิชาการต่าง ๆ (ธัมมวิจยะ) ที่รวมอยู่ในข้อนี้ คือ การศึกษาด้านศาสนา จริย– ศาสตร์ และปรัชญา การอ่าน การวิจัย การอภิปราย การสนทนา ตลอดจนเข้าฟังคำบรรยายที่เกี่ยวกับหลักวิชาการต่าง ๆ เหล่านั้น ๓. ความเพียร(ุวิริยะ)คือ ทำด้วยความบากบั่นจนกว่าจะ บรรลุเป้าหมาย

๔. ความอิ่มใจ (ปีติ) เป็นคุณสมบัติที่ตรงข้ามกับแนวโน้ม
 ของจิต ที่ชอบมองโลกในแง่ร้าย หดหู่ และเศร้าสร้อย

ด๗๐

๕. ความผ่อนคลาย (ปัสสัทธิ) ทั้งทางร่างกายและทางจิด ผู้ปฏิบัติไม่ควรมีกายและจิตกระด้าง

๖. ความมีใจตั้งมั่น (สมาธิ) ดังที่ได้อธิบายแล้วข้างต้น
 ๗. ความมีใจเป็นกลาง (อุเบกขา) หมายถึง สามารถ
 เผชิญชีวิตที่มีการเปลี่ยนแปลงขึ้น ๆ ลง ๆ ด้วยจิตสงบ เยือกเย็น
 ไม่หวั่นไหว

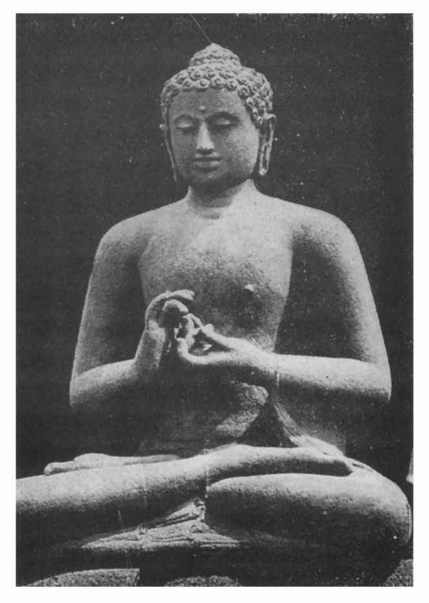
ในการที่จะปลูกฝังคุณสมบัติต่าง ๆ เหล่านี้ได้นั้น ที่สำคัญ ที่สุด คือต้องมีปรารถนา มีความมุ่งมั่น และมีความสมัครใจ อย่างแท้จริง เงื่อนไขทางวัดถุและจิตใจอื่น ๆ อีกหลายอย่างที่จะ เอื้ออำนวยให้เกิดการพัฒนาในคุณสมบัติในแต่ละอย่าง มีคำ อธิบายอยู่ในคัมภีร์

นอกจากนี้แล้ว บุคคลอาจจะปฏิบัติกรรมฐานด้วยการ พิจารณาเรื่องต่าง ๆ เช่น ขันธ์ ๔ โดยการสืบค้นปัญหาที่ว่า "อะไรคือสัตว์บุคคล ?" หรือ "อะไรคือสิ่งที่เรียกว่าเรา ?" หรือพิจารณาอริยสัจจ์ ๔ ตามที่อธิบายข้างต้น การศึกษาและ การสืบค้นเรื่องต่าง ๆ เหล่านี้ ประกอบกันเป็นกรรมฐานแบบที่ ๔ (ธัมมานุปัสสนา) ซึ่งจะนำไปสู่การรู้แจ้งเห็นจริงในปรมัดถสัจจ์ นอกจากสิ่งต่าง ๆ ที่ได้อภิปรายมาแล้วเหล่านี้ ก็ยังมีอารมณ์ ของกรรมฐานอื่น ๆ อีกมากมาย เมื่อรวมกันแล้วมีทั้งหมด ๔๐ อย่าง ใน ๔๐ อย่างเหล่านี้ จะขอยกมากล่าวแต่เฉพาะพรหม วิหาร ๔ ประการ คือ  ด. การแผ่ความรัก และความปรารถนาดี (เมตฺตา) อย่าง ไม่มีขอบเขต แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า โดยปราศจากความลำเอียง ใด ๆ ไม่เหมือน "กับที่มารดาให้ความรักแต่เฉพาะลูกของตน เท่านั้น"

๒. ความสงสาร (กรุณา) ต่อมนุษย์สัตว์ทั้งปวง ผู้มีความ
 ทุกข์ ลำบาก เดือดร้อน

๓. ความยินดี (มุทิตา) ในความสำเร็จ ความมั่งคั่ง และ มีสุข ของผู้อื่น

๔. ความวางใจเป็นกลาง (อุเบกฺขา) ในความเปลี่ยนแปลง
 ขึ้น ๆ ลง ๆ ของชีวิต



พุทธบฏิมา, ชกา, อินโดนีเซีย

# บทที่ ๘ พระพุทธศาสนา กับโลกปัจจุบัน

มีบางคนเชื่อว่า พระพุทธศาสนาเป็นระบบที่ประเสริฐสูงส่ง เกินกว่าที่สามัญชนทั้งบุรุษและสตรีจะสามารถปฏิบัติตามได้ ใน ชีวิตแบบโลกีย์ธรรมดาของเราท่าน และเข้าใจว่า ถ้าใครปรารถนา จะเป็นชาวพุทธจริง ๆ ก็จะต้องปลีกตนออกจากสังคมโลก ไปอยู่ ในวัดวาอาราม หรือสถานที่ที่สงบเงียบ

ข้อนี้เป็นความเข้าใจผิดอย่างน่าเสียดาย ทั้งนี้เนื่องจาก ขาดความเข้าใจคำสอนของพระพุทธเจ้าที่แท้จริงนั่นเอง ที่คน เหล่านั้นรีบสรุปแบบผิด ๆ เช่นนั้น ก็เพราะผลจากการที่ตนฟัง หรืออ่านอย่างลวก ๆ เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาบางตอน ที่ผู้เขียน บางคนผู้ที่ไม่เข้าใจพระพุทธศาสนาในทุกแง่ทุกมุมเขียนไว้ แต่ ด๗๔

ให้ทัศนะไว้เพียงบางตอนและมีอคติต่อเรื่องนั้น ๆ คำสอนของ พระพุทธเจ้าไม่ได้เจาะจงไว้เพื่อพระภิกษุสงฆ์ในวัดเท่านั้น แต่ เพื่อสามัญชนชายหญิงที่มีเหย้ามีเรือนอีกด้วย อริยมรรคมีองค์ ๙ ซึ่งเป็นแนวทางดำเนินชีวิตของชาวพุทธ เหมาะสมกับทุกคน โดยไม่แตกต่างกันเลย

### ธรรมะกับคนทุกฐานะ

คนส่วนใหญ่ในโลก คงไม่สามารถบวชเป็นพระสงฆ์ได้ หรือแม้จะปลีกตัวออกไปอยู่ในถ้ำหรือในป่ากันหมดก็ไม่ได้ พระ พุทธศาสนาที่สูงส่งบริสุทธิ์ผุดผ่องคงจะไร้ประโยชน์สำหรับ มวลมนุษยชาติเป็นแน่ ถ้าพวกเขาไม่สามารถนำมาประพฤติ ปฏิบัติในชีวิตประจำวันในโลกปัจจุบันได้ แต่ถ้าท่านเข้าใจแก่นแห้ ของพุทธศาสนาอย่างถูกต้องแล้ว (และมิใช่รู้ตามตัวบทเท่านั้น) แน่นอนที่สุด ท่านย่อมสามารถนำมาปฏิบัติตามได้ ในขณะที่ท่าน ดำรงตนอยู่แบบมราวาสวิสัยนี่เอง

อาจมีบางคนพบว่า มันง่ายและสะดวกกว่ามากที่จะปฏิบัติ พุทธธรรม ถ้าเขาดำรงชีวิตอยู่ในสถานที่ท่างไกล ตัดขาดจาก การสังคมกับคนอื่น ๆ ส่วนคนอีกบางพวกอาจเห็นว่า การปลีกตน ออกไปเช่นนั้น ทำให้ชีวิตห่อเหี่ยวมีความกดดัน ทั้งทางด้าน ร่างกายและจิตใจ และก็โดยวิธีนั้น จึงไม่เป็นไปเพื่อการพัฒนา ชีวิตทั้งทางด้านจิตใจและด้านพุทธิปัญญา

การสละโลกอย่างแท้จริงนั้น ไม่ได้หมายความว่าหนีออกไป จากโลกโดยทางร่างกาย พระสารีบุตร อัครสาวกของพระพุทธเจ้า กล่าวว่า คน ๆ หนึ่งอาจจะเข้าไปอยู่ในป่าอุทิศตนบำเพ็ญธรรม อย่างฤๅษีขีไพร แต่จิตใจอาจจะไม่บริสุทธิ์ เต็มไปด้วยกิเลสาสวะ ส่วนอีกคนหนึ่งอาจจะอยู่ในหมู่บ้านหรือในเมือง โดยมิได้ปฏิบัติ ตามระเบียบวินัยแบบนักพรตนั้นเลย แต่จิตใจของเขาอาจจะ บริสุทธิ์ หลุดพ้นจากกิเลสได้ ท่านพระสารีบุตรกล่าวว่า ในบุคคล สองจำพวกนี้ คนที่ดำรงชีวิตอยู่อย่างบริสุทธิ์ในหมู่บ้านหรือใน เมือง ย่อมประเสริฐสูงส่งกว่าผู้ที่เข้าไปอยู่ในป่า (แต่ใจมีกิเลส) เป็นไหน ๆ

ความเชื่อทั่วไปที่ว่า การที่จะปฏิบัติตามคำสอนของพระ พุทธองค์ได้นั้น จะต้องปลีกชีวิตออกไปเลยนั้น เป็นความเชื่อที่ผิด นับเป็นความเชื่อที่เป็นปฏิบักษ์ต่อการบ่ฏิบัติธรรม โดยขาด ดุลยพินิจที่แท้จริงอย่างยิ่ง มีหลักฐานอยู่มากมายในวรรณคดี ทางพุทธศาสนาที่บอกว่า บุรุษและสตรีที่มีชีวิตอยู่แบบครองเรือน ธรรมดาสามัญ ก็ปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าได้อย่างมี ผลสำเร็จ และยังรู้แจ้งแทงตลอดถึงขั้นพระนิพพานได้ ครั้งหนึ่ง ໑๗๖

วัจฉโกตรปรีพพาชก (ที่เราพบในบทว่าด้วย อนัดตา) เคยทูลถาม พระพุทธเจ้าตรง ๆ ว่า มีไหม ? อุบาสกอุบาสิกาที่อยู่ครองเรือน ปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระองค์อย่างมีผล และบรรลุสภาวะ ทางจิตขั้นสูงส่ง พระพุทธองค์ทรงเน้นอย่างขัดเจนยิ่งว่า "มิใช่ มีเพียงคนสองคน เพียงร้อย สองร้อย หรือห้าร้อย แต่มีอุบาสก อุบาสิกามากมายกว่านั้นมาก ที่อยู่อย่างมราวาสวิสัย ปฏิบัติตาม ธรรมะของพระองค์อย่างมีผล และบรรลุถึงสภาวะทางจิตขั้น สูงส่งมาแล้ว"

น่าอนุโมทนายิ่งสำหรับท่านที่ไปดำรงชีวิตอยู่อย่างโดดเดี่ยว ในที่สงบ ห่างไกลจากเสียงอึกทึกและสิ่งรบกวนใด ๆ แต่มันน่า สรรเสริญเพิ่มศรัทธาปสาทะมากกว่ายิ่งนัก ถ้าปฏิบัติธรรมโดยอยู่ ในท่ามกลางเพื่อนมนุษย์ ให้ความช่วยเหลือและบริการรับใช้ต่อ เพื่อน ๆ เหล่านั้นด้วย ในบางกรณี มันอาจเกิดประโยชน์ยิ่งสำหรับ คนเราที่จะปลีกตนออกไปปฏิบัติธรรมเป็นครั้งคราว เพื่อปรับปรุง จิตใจและนิสัยด้วยการฝึกศีลสมาธิ และปัญญาขั้นต้น เพื่อให้ กล้าแข็งพอที่จะออกมาช่วยเหลือผู้อื่นในภายหลัง แต่ถ้าใคร ปลีกตนไปอยู่ที่สงัดตลอดชีวิต มุ่งเฉพาะความสุขส่วนตน ทาง รอดส่วนตนฝ่ายเดียว โดยมิได้คำนึงถึงเพื่อนมนุษย์เลย แน่นอน นี้ไม่ใช่การบำเพ็ญตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีความเมตตา ความกรุณาการให้ความช่วยเหลือคนอื่น เป็นพื้นฐาน บัดนี้อาจจะมีใครถามว่า *"ถ้าบุคคลสามารถปฏิบัติตาม* 

พระพุทธศาสนาขณะที่มีชีวิตอยู่อย่างฆราวาสวิสัย ทำไมพระ พุทธเจ้าจึงทรงบัญญัติให้มีพระสงฆ์ด้วยเล่า ?"

พระสงฆ์เอื้อโอกาสให้เหล่าขนผู้เต็มใจที่จะอุทิศขีวิตตน ไม่เพียงเพื่อการพัฒนาจิตและพุทธิปัญญาของตนเองเท่านั้น แต่ เพื่อรับใช้คนอื่น ๆ ด้วย อุบาสกสามัญที่ครองเรือนอยู่นั้น ย่อมไม่ สามารถอุทิศชีวิตทั้งขาติเพื่อรับใช้ผู้อื่นได้ ส่วนพระสงฆ์ ไม่มีความ รับผิดชอบต่อครอบครัว ไม่มีพันธะในทางโลกีย์วิสัยอื่นใด จึงอยู่ใน ฐานะที่จะอุทิศทั้งหมด *"เพื่อประโยขน์ของขนหมู่มาก เพื่อความ* สุขของขนหมู่มาก" ดังที่พระองค์ทรงตรัสแนะนำไว้ ข้อนี้แสดง ให้เห็นถึงว่า ตลอดระยะเวลาอันยาวนานในประวัติศาสตร์ วัดทาง พระพุทธศาสนาไม่ใช่เป็นเพียงศูนย์กลางทางด้านจิตใจเท่านั้น แต่ยังเป็นศูนย์กลางทางการศึกษาและทางวัฒนธรรมด้วย

# หลักธรรมเพื่อสังคม

สิงกาลสูตร (สูตรที่ ๓๑ แห่งทีฆนิกาย) แสดงให้เห็นว่า พระพุทธองค์ทรงยกย่องชีวิตฆราวาส ตลอดจนครอบครัวและ ความสัมพันธ์ในสังัคมของฆราวาส

ชายหนุ่มผู้หนึ่งชื่อ สิงกาล เคยไหว้ทิศใหญ่ ๖ ทิศ คือ ทิศตะวันออก ทิศใต้ ทิศตะวันตก ทิศเหนือ ทิศเบื้องล่าง และ ทิศเบื้องบน โดยเชื่อฟังและปฏิบัติตามคำแนะนำครั้งสุดท้าย ของบิดาที่สั่งไว้เมื่อใกล้ตาย พระพุทธองค์ได้ทรงบอกชายหนุ่ม ผู้นั้นว่า ในอริยวินัยแห่งคำสอนของพระองค์ ทิศ ๖ มีความหมาย แตกต่างจากของเขา ตามอริยวินัยของพระองค์นั้น ทิศ ๖ คือ ทิศตะวันออก ได้แก่ มารดาบิดา ทิศใต้ ได้แก่ ครูอาจารย์ ทิศตะวันตก ได้แก่ ภรรยาและบุตรธิดา ทิศเหนือ ได้แก่ มิตร ญาติ และเพื่อนบ้าน ทิศเบื้องล่าง ได้แก่ คนใช้ คนงาน และลูกจ้าง ทิศเบื้องบน ได้แก่ นักบวช

"บุคคลควรนอบน้อมทิศทั้ง ๖ นี้" พระพุทธองค์ทรงตรัส ในที่นี้ คำว่า "กวรนอบน้อม" (นมสุเสยุย) มีความสำคัญยิ่ง เพราะบุคคลย่อมนอบน้อมบางสิ่งที่ศักดิ์สิทธิ์ ควรแก่การให้ เกียรติและบูชา ครอบครัวและกลุ่มสังคมทั้ง ๖ กลุ่ม ที่กล่าวถึง ข้างด้นนั้น ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ควรค่า แก่การเคารพและนอบน้อม แต่บุคคลจะ "นอบน้อม" ทิศทั้ง ๖ ได้อย่างไร ? พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า บุคคลสามารถ "นอบน้อม" ทิศทั้ง ๖ ได้ ด้วยการปฏิบัติหน้าที่ของตนต่อทิศเหล่านั้นเท่านั้น หน้าที่เหล่านี้ พระพุทธองค์ทรงอธิบายแก่สิงคาล ในสิงคาลสูตร ดังนี้.-

๑. มารดาบิดา เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ของบุตรธิดา พระพุทธองค์ ทรงตรัสว่า "มารดาบิดา เรียกว่า เป็นพรหม" (พุรหุมาติ มาตา– 182 ปิตโร) คำว่า "พรหม" หมายถึงฐานะที่สูงสุดและศักดิ์สิทธิ์ที่สุด ในความคิดของชาวอินเดีย และในคำนี้ พระพุทธองค์ทรงรวม มารดาบิดาไว้ด้วย ดังนั้น ในครอบครัวชาวพุทธที่ดีในปัจจุบันนี้ บุตรธิดาจะบูชามารดาบิดาทุกวัน ทั้งตอนเช้าและตอนเย็น บุตร ธิดาจะต้องปฏิบัติหน้าที่บางอย่างต่อมารดาบิดาตามอริยวินัย ดังนี้.--

- เลี้ยงดูมารดาบิดายามเฒ่าชรา

- ช่วยทำหน้าที่อันควรกระทำแทนท่าน

 ดำรงเกียรติคุณของวงศ์ตระกูล และสืบต่อประเพณี ประจำวงศ์ตระกูล

รักษาทรัพย์สมบัติที่ท่านหามาได้

- เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ทำฌาปนกิจศพให้ท่าน

ส่วนมารดาบิดามีความรับผิดชอบต่อบุตรธิดาดังนี้.-

- ป้องกันบุตรธิดาให้ละเว้นจากความชั่ว
- ให้ประกอบแต่กรรมดีและมีประโยชน์
- ·- ให้การศึกษาดี
- ให้ได้แต่งงานในตระกูลดี ๆ
- มอบทรัพย์สมบัติให้ในเวลาอันควร

๒. กวามสัมพันธ์ระหว่างกรูอาจารย์กับสิษย์ ฝ่าย
 ศิษย์พึง

- เคารพและเชื่อฟังครูอาจารย์

ตั้งใจศึกษาเล่าเรียน

ส่วนกรูอาจารย์พึงปฏิบัติดังนี้.-

ฝึกฝนปลุกปั้นศิษย์ตามความเหมาะสม

- สอนวิชาการให้อย่างดี

- แนะนำให้รู้จักเพื่อนฝูง

พยายามข่วยให้ได้หลักประกันด้านความปลอดภัย หรือ
 ให้มีงานทำ เมื่อศิษย์สำเร็จการศึกษาแล้ว

 ๓. ความสัมพันธ์ระหว่างสามีกับภรรยา ความรัก ระหว่างสามีกับภรรยา ถือว่าเป็นของสูงหรือศักดิ์สิทธิ์ ความรักนี้ เรียกว่า "สทารพุรหุมจริย" (ชีวิตครอบครัวที่ศักดิ์สิทธิ์) ในที่นี้ ควรจะได้สังเกตถึงความสำคัญของคำว่า "พรหม" ไว้ด้วย ้คือควรจะให้ความเคารพสูงสุดต่อความสัมพันธ์ระหว่างสามีกับ ภรรยานี้ ภรรยาและสามีควรจะซื่อสัตย์ นับถือ และภักดีต่อกัน และกัน และแต่ละฝ่ายมีหน้าที่บางอย่างที่จะปฏิบัติต่อกันดังนี้คือ ้ฝ่ายสามีจะต้องให้เกียรดิและไม่ดูหมิ่นภรรยา รักและชื่อสัตย์ต่อ ให้หลักประกันในฐานะและความสะดวกสบายแก่ภรรยา ภรรยา และเอาอกเอาใจภรรยาด้วยการมอบเสื้อผ้าและเพชรนิลจินดา ด่าง ๆ ให้ (จากข้อเท็จจริงที่ว่า พระพุทธเจ้าไม่ทรงลืมที่จะกล่าวถึง สิ่งเล็ก ๆ น้อย ๆ เช่น ของขวัญของกำนัลที่สามีพึงมอบให้แก่ ภรรยาของตนนี้ แสดงให้เห็นถึงความเข้าพระทัยและความรู้สึก 184

เห็นอกเห็นใจของพระองค์ ที่มีต่ออารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ ปุถุชน)

ส่วนทางด้านภรรยานั้น ก็จะต้องจัดการดูแลกิจการในบ้าน คอยด้อนรับขับสู้แขก ผู้มาเยี่ยม เพื่อนฝูง ญาติ และลูกจ้าง มี ความรักและซื่อสัตย์ต่อสามี รักษาทรัพย์สมบัติที่สามีหามาได้ มีความเฉลียวฉลาดและขยันขันแข็งในกิจการทั้งปวง

๙. ความสัมพันธ์ระหว่างมิตร ญาติ และเพื่อนบ้าน
 ควรปฏิบัติต่อกันดังนี้ คือ มีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อกัน พูดแต่คำ
 ที่ไพเราะและสมานน้ำใจ ให้การสงเคราะห์กันและกัน วางตน
 เสมอต้นเสมอปลาย ไม่ทะเลาะวิวาทกัน ช่วยเหลือกันในยามยาก
 ๕. กวามสัมพันธ์ระหว่างนายกับบ่าว เจ้านายหรือ
 นายจ้างมีพันธกรณีต่อคนใช้หรือลูกจ้างของตนหลายประการ คือ
 มอบหมายงานให้ทำตามกำลังและความสามารถ จ่ายค่าจ้าง
 ให้เพียงพอ ให้การรักษาพยาบาลเมื่อยามเจ็บป่วย ให้เบี้ยเลี้ยง
 หรือโบนัสตามโอกาสอันควร ส่วนฝ่ายคนใช้หรือลูกจ้าง ก็ควรขยัน
 ไม่เกียจคร้าน มีความซื่อสัตย์ เชื่อฟัง และไม่หลอกลวงนาย
 เอาจริงเอาจังในหน้าที่การงานของตน

 ๖. ความสัมพันธ์ระหว่างนักบวช (ตามตัวอักษรว่า สมณะและพราหมณ์) กับกฤหัสถ์ คฤหัสถ์ควรอุปถัมภ์นักบวช ด้วยปัจจัยทั้งหลาย ด้วยความเคารพรัก ส่วนนักบวชควรสั่งสอน วิชาความรู้แก่คฤหัสถ์ด้วยจิตเมตตา และนำคฤหัสถ์ไปสู่ทางดี 185 หนีจากความชั่ว

ตามที่กล่าวมานี้ เราจะเห็นว่า ชีวิตคฤหัสถ์พร้อมทั้งครอบครัว และความสัมพันธ์ทางสังคม มีรวมอยู่ใน "อริยวินัย" และใน

กรอบแห่งวิถีชีวิตแบบพุทธ ตามที่พระพุทธองค์ทรงมองเห็น ดังนั้น ในสังยุตตนิกาย ซึ่งเป็นนิกายหนึ่งในคัมภีร์บาลีที่ เก่าแก่ที่สุด ท้าวสักกะ จอมราชาแห่งทวยเทพ ได้ทรงประกาศว่า พระองค์ไม่ได้ทรงนอบน้อมเฉพาะพระภิกษุสงฆ์ผู้ประพฤติ พรหมจรรย์เท่านั้น แต่พระองค์ยังทรงนอบน้อมเหล่าอุบาสก ผู้ประกอบกรรมดี มีคุณธรรม และเลี้ยงดูครอบครัวโดยชอบธรรม อีกด้วย

### หลักธรรมความเป็นชาวพุทธ

ถ้าหากปรารถนาจะเป็นชาวพุทธ ก็ไม่ด้องเข้าพิธีถือศีลจุ่ม (Baptism) (แต่สำหรับในกรณีที่จะบวชเป็นพระภิกษุ คือ เป็น สมาชิกของคณะสงฆ์นั้น ผู้บวชจะต้องผ่านกระบวนการฝึกหัด ศึกษาทางด้านวินัยอยู่นาน) ถ้าผู้ใดเข้าใจคำสอนของพระพุทธเจ้า มีความเชื่อมั่นว่า คำสอนของพระองค์เป็นหนทางที่ถูกต้องแล้ว พยายามปฏิบัติตามคำสอนนั้น เพียงเท่านี้ ผู้นั้นก็เป็นชาวุพุทธ ได้แล้ว แต่ตามประเพณีที่ทำสืบต่อกันมาไม่ขาดสายในประเทศ ที่นับถือพุทธศาสนา บุคคลจะถือว่าเป็นชาวพุทธได้ก็ต่อเมื่อได้ เข้าถึง พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ ซึ่งเรียกกันโดยทั่วไปว่า "พระรัตนตรัย" ว่าเป็นที่พึ่ง แล้วสมาทานศีล ๕ (ปัญจศีล) อันเป็นข้อพึงงดเว้นทางศีลธรรมขั้นต้นของคฤหัสถ์ชาวพุทธ คือ

เว้นจากการฆ่าสัตว์

- เว้นจากการลักทรัพย์
- ๓. เว้นจากการประพฤติผิดในกาม
- ๔. เว้นจากการพูดเท็จ
- เว้นจากการดื่มเครื่องดองของเมา

โดยกล่าวคำสมาทานศีลเหล่านี้ตามที่มีอยู่ในคัมภีร์ โบราณ ในพิธีทางศาสนาในโอกาสด่าง ๆ ชาวพุทธจะมาประชุมกัน แล้ว กล่าวคำสมาทานศีล ๕ นี้ ตามพระภิกษุ

ไม่มีพิธีกรรมภายนอกใด ๆ ที่ชาวพุทธจะด้องกระทำ พุทธ-ศาสนาเป็นวิถีชีวิต สิ่งสำคัญก็คือ ต้องปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ ๙ จริงอยู่ ในประเทศที่นับถือพุทธศาสนาทุกประเทศ มีพิธีกรรมง่าย ๆ สวยงาม ในวันสำคัญทางศาสนา มีทิ้งพระพุทธรูป มีสถูป หรือ พระธาตุ และต้นโพธิ์ในวัดต่าง ๆ ที่ซึ่งชาวพุทธไปทำการสักการะ บูชา ถวายสักการะด้วยดอกไม้ ตามประทีปและจุดธูป แต่ข้อนี้ ไม่ควรนำไปเปรียบเทียบกับผู้สวดมนต์อ้อนวอนในศาสนาประเภท เทวนิยม มันเป็นเพียงวิธีถวายความเคารพด้วยความรำลึกถึง พระบรมศาสดาผู้ทรงขี้แนะแนวทางให้เท่านั้น การปฏิบัติตาม ประเพณีเหล่านี้ แม้ว่าจะไม่ใช่แก่นสารของศาสนา แต่ก็มีคุณค่า ในทางสนองอารมณ์และความต้องการทางด้านศาสนา ของผู้ ที่มีความก้าวหน้าทางด้านสติปัญญาและด้านจิตใจน้อย และ

ทั้งเป็นการช่วยให้เขาดำเนินไปตามอริยมรรคไปทีละน้อย ๆ พวกที่คิดว่า พระพุทธศาสนาสนใจเฉพาะอุดมการณ์ที่ลุ่มลึก ความคิดทางศีลธรรมและทางปรัชญาที่สูงส่งเท่านั้น ไม่สนใจใน สวัสดิภาพทางสังคมและเศรษฐกิจของประชาชน เป็นพวกที่คิด ผิด พระพุทธองค์ทรงสนพระทัยในความสุขของมนุษย์ สำหรับ พระองค์แล้ว ความสุขจะมีไม่ได้หากไม่ดำเนินชีวิตที่บริสุทธิ์ อันมี หลักศีลธรรมและจิตใจเป็นพื้นฐาน แต่พระองค์ทรงทราบว่า การ ดำเนินชีวิตเช่นนั้นเป็นเรื่องกระทำได้ยาก เมื่อสภาวะทางด้าน วัตถุและสังคมไม่เอื้ออำนวย

พระพุทธศาสนาไม่ได้ถือว่าความสะดวกสบายทางด้านวัตถุ เป็นเป้าหมายในด้วของมันเอง มันเป็นแต่เพียงมรรคาที่จะนำ ไปสู่เป้าหมายที่สูงส่งและประเสริฐกว่า แต่ก็เป็นมรรคาที่จำเป็น คือจำเป็นในแง่ที่จะทำให้บรรลุถึงเป้าหมายที่สูงส่งยิ่งกว่าเพื่อ ความสุขของมนุษย์ ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงยอมรับถึงความ จำเป็นของปัจจัยทางด้านวัตถุขั้นมูลฐานในระดับหนึ่งว่า จะ เอื้ออำนวยต่อความสำเร็จทางด้านจิตใจ แม้กระทั่งต่อความ สำเร็จของพระภิกษุผู้ปฏิบัติกรรมฐานในสถานวิเวกบางแห่ง

พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงแยกชีวิตออกจากแวดวงของภูมิหลัง

ทางด้านสังคม และเศรษฐกิจ ทรงพิจารณาสิ่งแวดล้อมของชีวิต ทุกอย่าง ทั้งในด้านสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง คำสอนของ พระองค์ที่เกี่ยวกับปัญหาทางด้านจริยธรรม ทางด้านจิต และ ทางด้านปรัชญา ล้วนเป็นที่รู้จักกันดีทั่วไป แต่ที่รู้จักกันน้อย โดยเฉพาะในประเทศตะวันตก คือ คำสอนที่เกี่ยวกับด้านสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง อย่างไรก็ดี มีพระสูตรหลายแห่งที่เกี่ยวกับ เรื่องเหล่านี้ กระจายอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาดั้งเดิม ดังที่ จะยกมาเป็นตัวอย่างสัก ๒-๓ พระสูตร

จักกวัตติสีหนาทสูตร ในทีมนิกาย (สูตรที่ ๒๖) กล่าวไว้ อย่างแจ้งขัดว่า ความยากจน (ทาพิทฺทิย) เป็นสาเหตุของการ ไร้ศีลธรรม และอาชญากรรม เช่น โจรกรรม การพูดปด การ เบียดเบียน ความโกรธ ความโหดร้าย ฯลฯ บรรดาพระราชาในสมัย โบราณ ก็เช่นเดียวกับรัฐบาลทั้งหลายในยุคปัจจุบัน ต่างพยายาม ปราบปรามอาชญากรรมด้วยการลงโทษ ในกูฏทันตสูตรในนิกาย เดียวกันนี้ ได้อธิบายให้เห็นถึงการไร้ผลของการปราบปราม อาชญากรรมด้วยวิธีการลงโทษนี้ พระสูตรนี้บอกว่า วิธีนี้ไม่มี ทางสัมฤทธิ์ผลได้ แต่พระองค์ได้ทรงแนะนำว่า การที่จะกำจัด อาชญากรรมได้นั้น จะต้องมีการปรับปรุงสภาพทางเศรษฐกิจ ของประชาชน พืชพันธุ์และเครื่องอำนวยความสะดวกอื่น ๆ รัฐบาลจะต้องจัดหาให้แก่ชาวไร่ชาวนา เงินทุนจะต้องจัดหา ให้แก่บรรดาพ่อค้าและผู้ประกอบการธุรกิจ ค่าจ้างแรงงานต้อง ดำเนินการจัดหาให้แก่บรรดาลูกจ้างอย่างพร้อมเพรียง เมื่อ ประชาชนได้รับความช่วยเหลือให้ได้บีโอกาสหารายได้อย่าง พอเพียงเช่นนั้น พวกเขาก็จะพากันพึงพอใจ ไม่มีความกลัวหรือ ความกระวนกระวายใจ และผลที่ตามมาก็คือ ประเทศชาติก็จะมี แต่ความสงบสุข ปราศจากอาชญากรรม

้ด้วยเหตุนี้เอง พระพุทธเจ้าจึงได้ทรงตรัสบอกแก่คฤหัสถ์ ทั้งหลาย ถึงความสำคัญของการปรับปรุงสภาวะทางเศรษฐกิจ ของดน แต่ทั้งนี้ไม่ได้หมายความว่า พระองค์ทรงเห็นด้วยกับการ สะสมทรัพย์สมบัติไว้ด้วยความอยากและความติดยึด ซึ่งขัดกับ หลักคำสอนขั้นพื้นฐานของพระองค์ ทั้งพระองค์ก็ไม่ทรงเห็นด้วย กับวิธีการเลี้ยงชีพของบุคคลในบางอาชีพ มีการประกอบการค้า บางอย่าง เช่น การผลิตและค้าอาวุธ พระองค์ทรงประณามว่า เป็นการดำเนินที่วิตในทางที่ผิด ดังกล่าวมาแล้วข้างต้น

## หัวใจเศรษฐ์

ครั้งหนึ่ง ชายผู้หนึ่งชื่อ ที่รมชานุ ได้เข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า กราบทูลว่า "ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พวกข้าพระองค์เป็นคฤหัสถ์ ธรรมดา ดำเนินชีวิตของผู้ครองเรือน มีภรรยาและบุตรธิดา ขอพระผู้มีพระภาคได้ทรงสอนหลักธรรมบางอย่าง ที่จะช่วยให้ 190

พวกข้าพระองค์ได้มีความสุข ทั้งในโลกนี้และโลกหน้า"

พระพุทธเจ้าได้ดรัสบอกทีมชานุว่า มีธรรมอยู่ ๔ ประการ ที่จะเอื้ออำนวยให้มนุษย์มีความสุขในโลกนี้ คือ

๑. เป็นคนมีทักษะ มีประสิทธิผล เอาจริงเอาจัง ขยันขันแข็ง
 ในอาขีพใด ๆ ที่ตนประกอบอยู่นั้น และเข้าใจงานในอาขีพนั้น ๆ
 เป็นอย่างดี (อุฏฐานสัมปทา)

๒. รักษาทรัพย์สินเงินทองที่ตนหามาได้ในทางสุจริต และ
 ด้วยหยาดเหงื่อแรงงานของตนเอง (อารักขสัมปทา) (ข้อนี้มุ่ง
 ป้องกันทรัพย์สินจากโจรผู้ร้าย ฯลฯ แนวความคิดเหล่านี้จะต้อง
 พิจารณาถึงภูมิหลังของยุคนั้นประกอบด้วย)

๓. มีเพื่อนดี (กัลยาณมิตตตา) คือ มิตรที่ชื่อสัตย์ มีการ ศึกษา มีคุณธรรม มีใจกว้างและมีปัญญา ซึ่งเป็นผู้ที่คอยช่วยเหลือ ให้ดำเนินดามทางที่ถูก ห่างจากทางชั่ว

๔. ใช้จ่ายทรัพย์อย่างมีเหตุผล ให้ได้สัดส่วนกับรายได้ ไม่มากหรือน้อยจนเกินไป กล่าวคือ ไม่สั่งสมทรัพย์ด้วยความ ดระหนี่ หรือไม่เป็นคนใจกว้างเกินขอบเขด กล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ ดำรงชีวิตอย่างพอเหมาะพอควร (สมชีวิตา)

## ความสุขในโลกหน้า

ต่อจากนั้น พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงคุณธรรม ๔ ประการ 191 อันจะเอื้ออำนวยให้คฤหัสถ์มีความสุขในโลกหน้า คือ

๑. ศรัทธา คือ มีศรัทธาและความเชื่อมั่นในคุณค่าของศีล สมาธิ และปัญญา

๒. ศึล คือ เว้นจากการทำลายและทรมานสิ่งมีชีวิต เว้น จากการลักทรัพย์และหลอกลวง เว้นจากการประพฤติผิดในกาม เว้นจากการพูดเท็จ และเว้นจากการดื่มเครื่องดองของเมา

๓. จากะ คือ รู้จักเสียสละ มีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ไม่ยึดมั่น และทะยานอยากในทรัพย์ของตน

 ๔. ปัญญา คือ พัฒนาปัญญา อันจะนำไปสู่การทำลาย ความทุกข์โดยสิ้นเขิง และการรู้แจ้งเห็นจริงในพระนิพพาน

ในบางคราว พระพุทธเจ้าได้ทรงอธิบายอย่างละเอียดเกี่ยวกับ การประหยัดและการใช้จ่ายเงิน ยกตัวอย่าง เช่น เมื่อทรงบอก ชายหนุ่มชื่อ สิงกาละ ให้จ่ายเงินหนึ่งในสี่ส่วนของรายได้เป็น ค่าใช้จ่ายประจำวัน อีกครึ่งหนึ่งของรายได้ใช้จ่ายเพื่อการดำเนิน ธุรกิจ กับเก็บหนึ่งในสี่ของรายได้ไว้ใช้จ่ายยามฉุกเฉิน

## ความสุขแบบคฤหัสถ์

ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับ อนาถบิณฑิกเศรษฐี หนึ่งในบรรดาอุบาสกผู้มีความเลื่อมใสในพระองค์มากที่สุด ผู้ 192

พระพุทธเจ้าลอนอะไร ๑๙๙

สร้างวัดเขตวันอันลือชื่อที่เมืองสาวัดถีถวายพระองค์ ว่า คฤหัสถ์ ที่ดำเนินชีวิตเป็นผู้ครองเรือนเป็นปกติ มีความสุขอยู่ ๔ อย่าง คือ ๑. สุขเกิดจากมีความมั่นคงทางเศรษฐกิจ หรือมีทรัพย์

สมบัติเพียงพอ ที่ตนหามาได้ด้วยวิธีสุจริต (อัตถิสุข) ๒. สุขเกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ได้อย่างอิสระ เพื่อตนเอง เพื่อครอบครัว เพื่อเพื่อนฝูง เพื่อญาติๆและเพื่อทำบุญกุศล

(โภคสุข)

๓. สุขเกิดจากการไม่มีหนี้สิน (อนณสุข)

 ๔. สุขเกิดจากการดำรงชีวิตที่ปราศจากโทษ มีชีวิตบริสุทธิ์
 ไม่ประกอบความชั่วทั้งทาง ความคิด ทางวาจา และทางกาย (อนวัชชสุข)

ณ ที่นี้ควรสังเกตไว้ด้วยว่า ในความสุขทั้ง ๔ ข้อนี้ มี ๓ ข้อที่เกี่ยวกับด้านเศรษฐกิจ และในที่สุด พระพุทธเจ้าได้ทรงเตือน อนาถบิณฑิกเศรษฐีว่า ความสุขทางด้านเศรษฐกิจและด้าน วัตถุนั้น "ไม่มีก่าเท่าเสี้ยวที่ ๑๖" ของความสุขทางจิตใจ อันเกิด จากขีวิตที่ดีงามปราศจากโทษ

จาก ๒–๓ ตัวอย่างที่นำมาแสดงข้างต้นนั้น ก็พอจะเห็น ได้ว่า พระพุทธเจ้าทรงถือว่าสวัสดิภาพทางเศรษฐกิจเป็นเงื่อนไข ให้มนุษย์มีความสุขได้ แต่พระองค์ก็ไม่ทรงยอมรับว่าเป็นความ ก้าวหน้าที่จริงแท้ ถ้าเป็นเพียงความก้าวหน้าทางด้านวัตถุ ที่ ปราศจากรากฐานทางด้านจิตใจและศีลธรรม ขณะที่กระตุ้น 193 ให้มีความก้าวหน้าทางวัดถุนั้น พระพุทธศาสนาก็ย้ำเน้นในด้าน พัฒนาคุณลักษณะทางด้านศีลธรรมและจิตใจ เพื่อให้สังคมมี ความสุข มีความสงบและเป็นที่พอใจของคนในสังคม

### สงครามและสันติภาพ

พระพุทธเจ้าทรงมีความกระจ่างชัดในเรื่องการเมือง สงคราม และสันติภาพ เรื่องที่รู้กันดีที่ควรย้ำไว้ ณ ที่นี้ว่า พระพุทธศาสนา ประกาศและเผยแพร่อหิงสธรรมและสันติภาพ ในฐานะเป็นสาส์น สากล และเป็นศาสนาที่ไม่เห็นด้วยกับการใช้ความรุ่นแรง หรือ การทำลายล้างชีวิต ไม่ว่าจะเป็นชนิดใด ตามทัศนะของพระ พุทธศาสนา ไม่มีสงครามใดที่สามารถเรียกได้ว่าเป็น "สงกราม ฝ่ายธรรม" ซึ่งเป็นศัพท์ที่บัญญัติขึ้นอย่างผิด ๆ และเผยแพร่ ออกไป เพียงเพื่อหาความชอบธรรมและข้อแก้ตัวให้แก่ความโกรธ ความโหดร้าย ความรุนแรง และการสังหารหมู่ ใครจะเบนผู้ ดัดสินได้ว่าฝ่ายใดเป็น "ธรรม" หรือฝ่ายใดเป็น "อธรรม" ? ผู้ที่เข้มแข็งและเป็นฝ่ายชนะ คือฝ่าย "ธรรม" ส่วนผู้ที่อ่อนแอและ เป็นฝ่ายแพ้ คือฝ่าย "อธรรม" สงครามของเรา เป็นสงครามฝ่าย "ธรรม" เสมอ ส่วนสงครามของเจ้า คือสงครามฝ่าย "อธรรม" เสมอ พระพุทธศาสนาจึงไม่ยอมรับจุดยืนแบบนี้

พระพุทธเจ้าไม่เพียงแต่ทรงสอนอหิงสธรรมและสันดิธรรม เท่านั้น แต่พระองค์ยังทรงเคยแม้กระทั่งเสด็จเข้าสู่สนามรบ ทรง เข้าแทรกแซงด้วยพระองค์เอง และทรงป้องกันไม่ให้เกิดสงคราม อย่างเช่น ในกรณีข้อพิพาทระหว่างฝ่ายศากยะกับฝ่ายโกลิยะ ซึ่งกำลังเตรียมตัวรบกัน เนื่องจากเกิดปัญหาแย่งน้ำในแม่น้ำโรหิณี และครั้งหนึ่ง พระดำรัสของพระองค์ได้ช่วยป้องกันไม่ให้พระเจ้า อชาตศัตรูทรงใช้กำลังเข้าโจมตีแคว้นวัชชี

ในสมัยพุทธกาลก็เช่นเดียวกับทุกวันนี้ คือ มีผู้ปกครอง ปกครองประเทศโดยขาดความยุติธรรม ประชาชนถูกกดขี่ห่มเหง ถูกเอารัดเอาเปรียบ ถูกทรมาน ถูกกลั่นแกล้งถึงตาย ถูกบังคับ เก็บภาษีมากจนเกินขอบเขต และถูกลงโทษด้วยวิธีการลงโทษที่ โหดเหี้ยมทารุณ พระพุทธเจ้าทรงสลดพระทัยต่อการกระทำอันไร้ มนุษยธรรมเหล่านี้ ในอรรถกถาธรรมบท (ธัมมปทัฏฐกถา) บันทึกไว้ว่า ด้วยเหตุนี้ พระองค์จึงทรงมุ่งพระทัยสู่ปัญหาว่าทำ อย่างไรถึงจะมีรัฐบาลดี ๆ ได้ ทัศนะต่าง ๆ ของพระองค์จะเป็นที่ เข้าใจได้ ก็ต่อเมื่อได้พิจารณาถึงภูมิหลังของด้านสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองของยุคพุทธกาลประกอบไปด้วย พระองค์ทรงแสดง ให้เห็นว่า ทั่วทั้งประเทศจะเกิดความฟอนเฟะ เสื่อมโทรม และ ไร้สุข เมื่อหัวหน้ารัฐบาล คือกษัตริย์ เสนาบดี และข้าราชการ ้มีแต่ความฟอนเฟะ และขาดความยุติธรรม เพราะว่าการที่ ประเทศจะมีความสงบสุขได้นั้น จะต้องมีรัฐบาลที่ปกครองด้วย 195

ความยุติธรรม วิธีการที่จะก่อให้เกิดมีรัฐบาลเช่นนี้ได้นั้น พระ พุทธองค์ทรงตรัสอธิบายไว้ในคำสอนว่าด้วย "กิจวัตรของ พระราชา ๑๐ ประการ" (ทศพิธราชธรรม) ดังที่มีคำอธิบาย อยู่ในคัมภีร์ชาดก

แน่นอน คำว่า "ราชา" ในสมัยอดีต ควรใช้คำสมัยปัจจุบันว่า "รัฐบาล" แทน ดังนั้น "ทศพิธราชธรรม" จึงประยุกต์ใช้ใน ปัจจุบันกับบรรดาผู้ประกอบเป็นรัฐบาล เช่น ประมุขรัฐ บรรดา รัฐมนตรี ผู้นำทางการเมือง ฝ่ายนิติบัญญัติ และฝ่ายบริหาร

### ทศพิธราชธรรม

๑. ทศพิธราชธรรมข้อแรก คือ ความโอบอ้อมอารี เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ รู้จักแบ่งปัน (ทาน) กล่าวคือ ผู้ปกครองจะต้อง ไม่มีความละโมบและติดยึดในทรัพย์สมบัติ ควรสละทรัพย์สมบัติ นั้น ๆ เพื่อความกินดีอยู่ดีของประชาชน

๒. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๒ คือ มีศีลธรรมสูงส่ง (ศึล) ได้แก่ ผู้ปกครองจะต้องไม่ทำลายสิ่งที่มีชีวิต ไม่หลอกลวง ไม่ ลักขโมย ไม่เอารัดเอาเปรียบ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่กล่าวเท็จ และไม่ดื่มเครื่องดองของเมา คือ อย่างน้อยต้องรักษาศีล ๕ ข้อ ของคฤหัสถ์ให้ได้

๓. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๓ คือ เสียสละทุกสิ่งทุกอย่าง

เพื่อประโยชน์สุขของประชาชน (ปริจจาก) ได้แก่ ผู้ปกครอง จะต้องเตรียมตัวสละความสุขสำราญส่วนตัว ทั้งชื่อเสียง เกียรติยศ และแม้แต่ชีวิตของตน เพื่อผลประโยชน์ของประชาชน ๔. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๔ คือ ชื่อตรง ทรงสัตย์

(อาชวะ) ได้แก่ ผู้ปกครองจะต้องไม่กลัวหรือถือฝักถือฝ่ายใน เวลาปฏิบัติหน้าที่ มีความจริงใจในความตั้งใจ และไม่หลอกลวง สาธารณชน

๕. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๕ คือ มีความกรุณาหรือ
 อ่อนโยน (มัททวะ) ได้แก่ มีอัธยาศัยนุ่มนวลละมุนละไม
 ๖. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๖ คือ มีนิสัยเคร่งครัด (ตปะ)
 ได้แก่ จะต้องดำเนินชีวิตเรียบง่าย ไม่หมกมุ่นอยู่ในชีวิตฟุ่มเฟือย
 ระงับยับยั้งข่มใจได้

๗. ทศพิธราชธรรมข้อที่
 ๗. คือ ปลอดพ้นจากโกรธ
 พยาบาท จองเวร (อโกธ) ได้แก่ เป็นผู้ไม่มีความรู้สึกขุ่นเคือง
 ต่อใคร ๆ

๙. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๙ คือ ไม่เบียดเบียนใคร
 (อวิหิงสา) ซึ่งไม่เพียงแต่หมายถึงการไม่ทำให้ผู้ใดเดือดร้อน
 เท่านั้น แต่ยังหมายถึงการพยายามส่งเสริมสันติภาพด้วยการ
 งดเว้นและป้องกันสงคราม รวมทั้งทุกสิ่งที่เกี่ยวข้องกับการใช้
 ความรุนแรงและการทำลายล้างชีวิต

в. ทศพิธราชธรรมข้อที่

ข่มใจ เข้าใจผู้อื่น (ขันติ) ได้แก่ สามารถอดทนต่องานหนัก ความตรากตรำ และคำเสียดสีถากถาง โดยไม่เกิดอารมณ์เสีย ๑๐. ทศพิธราชธรรมข้อที่ ๑๐ คือ ไม่เป็นปฏิปักษ์ ไม่ ขัดขวาง (อวิโรธนะ) กล่าวคือ ไม่ขัดต่อเจตจำนงของประชาชน ไม่ขัดขวางมาตรการใด ๆ อันจะเอื้ออำนวยต่อสวัสดิภาพของ ประชาชน กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ ปกครองประเทศโดยสมัครสมาน น้ำใจกับประชาชน

ถ้าประเทศใดปกครองโดยบุคคลผู้เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติ เหล่านี้ ก็ไม่จำเป็นด้องพูดเลยว่า ประเทศนั้น ๆ จะต้องมีความสุข เรื่องนี้ไม่ใช่เป็นความผันที่เลื่อนลอย เพราะว่ามีกษัตริย์ในอดีต เช่น พระเจ้าอโศกแห่งอินเดีย ได้ทรงเคยสถาปนาพระราชอาณา– จักร โดยอาศัยพื้นฐานจากแนวความคิดเหล่านี้มาแล้ว

# ชัยชนะที่ยิ่งใหญ่

โลกเราทุกวันนี้ อยู่กันอย่างหวาดกลัว ระแวง และตึงเครียด ตลอดเวลา วิทยาศาสตร์ได้ผลิตอาวุธ ซึ่งมีศักยภาพในการ ทำลายล้างได้อย่างคาดไม่ถึง ชาติมหาอำนาจทั้งหลายกำลัง กวัดแกว่งเครืองมือสังหารใหม่ ๆ เหล่านี้ ทำการคุกคามและ ท้าทายซึ่งกันและกัน พร้อมทั้งคุยโวโอ้อวดอย่างไร้ความอายว่า 193 ้ฝ่ายตนสามารถสร้างความวอดวายและทุกข์ระทมให้แก่โลกได้ มากกว่าฝ่ายอื่น

บัดนี้ มหาอำนาจทั้งหลายได้ดำเนินไปตามเส้นทางแห่ง ความบ้าคลั่งนี้จนถึงจุดที่ว่า ถ้าก้าวต่อไปในทิศทางนั้นแม้แต่ เพียงก้าวเดียว ผลลัพธ์ก็ไม่มีอะไรอื่น นอกจากความสูญสิ้นของ ทั้งสองฝ่ายพร้อม ๆ กับการทำลายล้างมวลมนุษยชาติเท่านั้น

เพราะความกลัวสถานการณ์ที่ตนเองได้สร้างขึ้นมา มนุษย-ชาติจึงต้องการหาทางออก และหาวิธีการบางอย่างมาแก้ไข แต่ก็ไม่มีวิธีการใดนอกจากสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงเสนอไว้ คือ สาส์นแห่งอหิงสธรรม สันดิธรรม ความเมตตากรุณา ขันดิธรรม และความเข้าอกเข้าใจกัน สัจธรรมและปัญญา ความเคารพ นับถือชีวิตทุกชีวิต ความมีอิสระจากความเห็นแก่ตัว ความโกรธ และการเบียดเบียนกัน

พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า "ความโกรธไม่เคยระงับด้วย ความโกรธ แต่ความโกรธระงับได้ด้วยความเมตตา นี่คือสัจธรรม อันเป็นอดมะ"

"บุคคลพึงชนะความโกรธด้วยความเมตตา พึงชนะความ ขั่วร้ายด้วยความดี พึงชนะความตระหนี่เห็นแก่ตัวด้วยการให้ พึงชนะความเหลาะแหละด้วยคำสัตย์จริง"

สันติภาพหรือความสุขจะมีขึ้นไม่ได้ ตราบเท่าที่คนเรายัง มีความอยากและความกระหายที่จะเอาชนะและปราบปราม 199 ດແວ

เพื่อนบ้านของตนอยู่ สมดังที่พระพุทธเจ้าทรงดรัสว่า "ผู้ชนะ ย่อมก่อเวร ผู้แพ้ย่อมนอนระทมทุกข์ ผู้ที่ละได้ทั้งการขนะและ การแพ้ ย่อมเป็นสุขและสงบ" ชัยชนะที่จะนำสันติสุขมาให้มี เพียงอย่างเดียว คือ ชนะตนเอง "บุคคลอาจจะชนะข้าศึกเป็น ล้าน ๆ คนในสมรภูมิ แต่ผู้ที่ชนะดนเองได้เพียงคนเดียวเท่านั้น ขื่อว่าเป็นผู้ขนะที่ยิ่งใหญ่ที่สุด"

### อกเขเาอกเรา

ท่านอาจจะพูดว่า ข้อความเหล่านี้ สวยหรู ประเสริฐ และ สูงส่ง แต่คงนำไปปฏิบัติไม่ได้ แต่ควรละหรือที่จะเกลียดคนอื่น ? ควรละหรือที่จะฆ่าคนอื่น ? เหมาะแล้วหรือที่จะอยู่กันอย่าง หวาดกลัวและระแวงกันอย่างไม่มีวันสิ้นสุดอย่างกับสัตว์ป่าใน ดงดิบ ? นี่เป็นสิ่งที่ควรทำและสบายกว่านักหรือ ? ความโกรธ เคยระงับได้ด้วยความโกรธหรือ ? ความชั่วเคยชนะได้ด้วย ความชั่วหรือ ? แต่มีหลายตัวอย่างอย่างน้อยก็ในกรณีส่วนบุคคล ที่ความโกรธระงับได้ด้วยความรักและความเมตตา และความ ขั่วขนะได้ด้วยความดี ท่านอาจจะพูดว่า ข้อนี้อาจจะเป็นจริงและ ปฏิบัติได้ผลในกรณีส่วนบุคคล แต่ไม่เคยใช้ได้ผลในกิจการระดับ 200

ชาติและกิจการระดับนานาชาติ คนเราถูกสะกดจิตจนเกิดความ ตามืดบอดและถูกหลอกจากการใช้ศัพท์ทางการเมืองและ งงงวย ทางการโฆษณาชวนเชื่อ เช่น "ประชาชาติ" "นานาชาติ" หรือ "รัฐ" สิ่งที่ประกอบกันเป็นประชาชาดินั้น เป็นเพียงการรวมดัวกัน ของปัจเจกบุคคลมิใช่หรือ ? ประชาชาติหรือรัฐ ทำอะไรเองไม่ได้ ปัจเจกบุคคลเป็นผู้ทำ สิ่งที่ปัจเจกบุคคลคิดและทำนั้น คือ สิ่งที่ ประชาชาติหรือรัฐคิดและทำ สิ่งที่ประยุกต์ใช้ได้กับปัจเจกบุคคล ก็สามารถประยุกด์ใช้ได้กับประชาชาติ หรือรัฐได้เช่นกัน ถ้า ความโกรธสามารถระงับได้ด้วยความรักและความเมตตาใน ระดับปัจเจกบุคคลแล้วไซร้ ก็เป็นที่แน่นอนว่ามันสามารถเป็น จริงขึ้นมาได้เช่นเดียวกัน ในระดับชาติและระดับนานาชาติ แม้แต่ในกรณีของบุคคลคนเดียวนั้น การที่จะเผชิญความโกรธ ด้วยความเมตตานั้นได้ ยังต้องมีความหนักแน่น อาจหาญ ศรัทธา และความเชื่อมั่น ในพลังทางศีลธรรมอย่างมากมาย ยิ่งในกรณี ของกิจการระดับนานาชาติด้วยแล้ว ก็จะมิต้องใช้ความหนักแน่น อาจหาญ ศรัทธา และความเชื่อมั่นในพลังทางศีลธรรมมากยิ่ง ขึ้นไปอีกหรือ ? ถ้าถ้อยคำที่พูดว่า "ไม่สามารถปฏิบัติได้" ท่านหมายถึงว่า "ไม่ง่าย" ละก็ ท่านก็เป็นฝ่ายถูก แน่นอนล่ะ ้ว่ามันไม่ใช่เรื่องง่าย แต่ถึงกระนั้นก็น่าที่จะลองพยายามดู ท่าน ้อาจจะบอกว่าเป็นการเสี่ยงภัยที่จะพยายามทำเช่นนั้น แน่นอน เหลือเกินว่า มันไม่ได้เสี่ยงภัยมากไปกว่าการพยายามที่จะก่อ 201

#### สงครามนิวเคลียร์เลย

### ธรรมพิชัยยุทธ์

แต่ปัจจุบันก็ยังคิดอุ่นใจและมีกำลังใจอยู่ว่า อย่างน้อยก็มี ผู้ปกครองผู้ยิ่งใหญ่ท่านหนึ่ง ที่รู้จักกันดีในประวัติศาสตร์ ผู้ซึ่งมี ความเด็ดเดี่ยว เชื่อมั่น และมองเห็นกาลไกล ที่จะประยุกต์คำสอน เกี่ยวกับ อหิงสธรรม สันติธรรม และเมตตาธรรมไปใช้กับหลักการ บริหารจักรวรรดิอันกว้างใหญ่ไพศาล ทั้งในกิจการภายในและ กิจการภายนอกจักรวรรดิ ผู้ปกครองผู้นี้ คือพระเจ้าอโศก มหาจักรพรรดิชาวพุทธของอินเดีย (ศตวรรษที่ ๓ ก่อน ค.ศ.) ดังที่ทรงได้รับพระนามว่า "พระผู้เป็นที่รักแห่งทวยเทพ" (พระเจ้าเทวานัมปิยะ)

ในระยะแรก พระเจ้าอโศกทรงดำเนินตามปฏิปทาของ พระราชบิดา (พระเจ้าพินทุสาร) และพระอัยกา (พระเจ้าจันทร– คุปต์) ของพระองค์ ทรงปรารถนาที่จะพิชิตคาบสมุทรอินเดีย ไว้ทั้งหมด พระองค์ทรงบุกพิชิตและผนวกแถว้นกาลิงกะไว้ได้ คนหลายแสนคนถูกม่า บาดเจ็บ ถูกทรมาน และจับเป็นเชลย ใน สงครามครั้งนี้ แต่ต่อมาเมื่อพระองค์ทรงมานับถือพระพุทธศาสนา แล้ว พระองค์ได้ทรงเปลี่ยนแปลงโดยสิ้นเชิงด้วยคำสอนของ พระพุทธเจ้า ในบรรดาพระบรมราชโองการในศิลาจารึกที่มี 202 ขื่อเสียงของพระองค์ มีหลักศิลาจารึกหลักหนึ่ง (ปัจจุบันเรียกว่า หลักศิลาจารึกหลักที่ ๑๓) ซึ่งต้นฉบับเดิมปัจจุบันยังหาอ่านได้ ได้ระบุถึงขัยขนะที่กาลิงคะ พระจักรพรรดิพระองค์นี้ได้ทรงแสดง ความเสียพระทัยออกมาให้เป็นที่ปรากฏแก่สาธารณชน และ ตรัสถึงความเจ็บปวดรวดร้าวอย่างสุดซึ้ง เมื่อพระองค์ทรงหวน รำลึกถึงการประหัตประหารกันในครั้งนั้น พระองค์ได้ทรงป่าว ประกาศว่า พระองค์จักไม่ทรงถอดพระแสงดาบออกมาเพื่อการ พิชิตใด ๆ อีกต่อไป แต่ทรงประกาศว่าพระองค์ "ทรงปรารถนา ให้สรรพสัดว์ทั้งหลายไม่เบียดเบียนกัน รักษาตนเอง ปฏิบัติตาม สันติธรรมและความอ่อนโยน แน่ละสิ่งที่พระเจ้าเทวานัมปิยะ (คืออโศก) ทรงถือว่าเป็นขัยชนะที่สำคัญยิ่ง คือขัยชนะโดยธรรม (ธรรมวิชัย) นี้เท่านั้น" พระเจ้าอโศกไม่เพียงแต่ทรงประกาศ ้ล้างมือจากสงครามด้วยพระองค์เองเท่านั้น แต่ยังทรงแสดง พระราชประสงค์ว่า "ลูกเราและหลานเหลนเรา อย่าได้คิดว่า การพิชิตดินแดนเพิ่มขึ้นเป็นสิ่งที่มีค่าควรกระทำ... ขอให้คิดถึง เฉพาะการพิชิตเพียงอย่างเดียว คือการพิชิตโดยธรรมเท่านั้น การพิชิตด้วยวิธีนี้เป็นความดีทั้งในโลกนี้และโลกหน้า"

นี่เป็นเพียงตัวอย่างเดียวในประวัติศาสตร์ของมนุษยชาดิ ที่แสดงให้เห็นว่า มีนักรบผู้พิชิตผู้หนึ่ง เมื่อขึ้นสู่จุดสูงสุดของ อำนาจ ยังมีแสนยานุภาพที่จะดำเนินการพิชิตดินแดนต่างๆ ต่อไป แต่กลับประกาศล้างมือจากสงครามและการใช้ความรุนแรง 203 900

#### และหันเข้าหาสันดิธรรมและอหิงสธรรม

### ทางแห่งสันติภาพ

นี่คือบทเรียนสำหรับชาวโลกปัจจุบันว่า ยังมีพระเจ้าจักร-พรรดิพระองค์หนึ่ง ได้ทรงประกาศหันหลังให้กับสงคราม และ การใช้ความรุนแรงอย่างเปิดเผย และทรงไปยึดหลักสันติธรรม และอหิงสธรรม ไม่มีหลักฐานทางประวัติศาสตร์ใดที่แสดงว่า มีกษัตริย์เพื่อนบ้านพระองค์ใด ฉวยโอกาสตอนที่พระเจ้าอโศก ยึดทางธรรม ใช้ปฏิบัติการทางทหารโจมดีจักรวรรดิของพระเจ้า อโศก หรือไม่มีหลักฐานใด ๆ ที่แสดงว่า มีการปฏิวัติหรือเกิด การจลาจลในจักรวรรดิของพระองค์ ตลอดรัชสมัย ตรงกันข้าม กลับมีแต่สันติภาพทั่วแผ่นดิน แม้แต่ประเทศต่าง ๆ ที่อยู่ภายนอก จักรวรรดิของพระองค์ ต่างก็ยอมรับความเป็นผู้นำที่ทรงคุณธรรม ของพระองค์

การพูดถึงการดำรงสันติภาพ ด้วยวิธีการถ่วงดุลอำนาจก็ดี หรือด้วยวิธีการคุกคามโดยการป้องปรามด้วยอาวุธนิวเคลียร์ก็ดี นับเป็นเรื่องที่โง่เขลา อานุภาพของอาวุธยุทโธปกรณ์มีแต่จะ สร้างความกลัว หาได้สร้างสันติภาพไม่ จึงเป็นไปไม่ได้ที่จะมี สันดิภาพที่แท้จริงและถาวรทั้ง ๆ ที่ยังมีความกลัว จากความกลัว นั้นก็จะมาเป็น ความโกรธ ความพยาบาท และความเป็นศัตรูกัน 204 ซึ่งบางทีสิ่งเหล่านี้อาจจะถูกเก็บกดไว้ได้แต่เพียงชั่วครู่ชั่วยาม แต่มันพร้อมที่จะระเบิดเป็นความรุนแรงได้ทุกขณะ สันติภาพ ที่จริงแท้จะมีขึ้นได้ ก็แต่เฉพาะในบรรยากาศแห่ง เมตตา มิตรภาพ

ปราศจากความกลัว ความระแวง และอันตราย พระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายที่จะสร้างสังคม ที่ ประณามการใช้กำลังต่อสู้กันเพื่อช่วงชิงอำนาจ สังคมที่มี แต่ความสงบและสันติ ปราศจากการชิงดีชิงเด่นเพื่อเอา แพ้เอาชนะกัน สังคมที่มีการประณามการประหัตประหาร ผู้บริสุทธิ์อย่างรุนแรง สังคมที่ผู้ชนะตนเองได้รับการยอมรับ นับถือยิ่งกว่าผู้ที่ชนะคนเป็นล้าน ๆ ด้วยการทำสงคราม ทางทหารและสงครามทางเศรษฐกิจ สังคมที่ความโกรธ ชนะได้ด้วยกวามเมตตา และกวามชั่วชนะได้ด้วยกวามดี สังคมที่ความเป็นศัตรู ความอิจฉาริษยา ความพยาบาท และความโลภ ไม่เข้าไปแปดเปื้อนจิตใจมนุษย์ สังคมที่ ้กวามกรุณาเป็นพลังขับของการกระทำต่าง ๆ สังคมที่ สรรพสิ่ง อย่างน้อยก็สิ่งที่มีชีวิต ได้รับการปฏิบัติด้วยกวาม ยุติธรรม ด้วยกวามเห็นอกเห็นใจ และด้วยกวามเมตตา สังคมที่ชีวิตมีแต่สันติ มีกวามสมักรสมานสามักกี อยู่ในโลก ของกวามมักน้อยสันโดษทางวัตถุ มีจุดมุ่งเพื่อเป้าหมาย สูงสุดและประเสริฐสุด คือการทำให้แจ้งซึ่งปรมัตถสัจจ์ ได้แก่ พระนิพพาน

ها در ها

### แนะนำผู้แปล

- ๑. รศ.ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร ป.ธ.๗, พ.ม., พธ.บ., A.B.T.I.
   (London) in English, M.A.
  - อดีตนายกสมาคมศิษย์เก่ามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
  - อาจารย์ประจำคณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
  - อาจารย์บรรยายพิเศษ ในมหาจุฬาลงกรณราช\_
     วิทยาลัย (บทที่๑)
- ๒. รศ.ดร. จำลอง สารพัดนึก ป.ธ.๕, พ.ม., พธ.บ. М.А., Ph.D (Sanskrit)
  - อดีตคณบดีคณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร
  - อาจารย์ประจำคณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร
  - อาจารย์บรรยายพิเศษ ในมหาจุฬาลงกรณ ราชวิทยาลัย (บทที่ ๒)
- ต. อาจารย์ คำพันธุ์ สุวรรณจักร ป.ธ.๔, พ.ม., พธ.บ., M.A. (Sociology)
  - อดีตเจ้าหน้าที่สถาบันวิจัยวิทยาศาสตร์ฯ
  - ข้าราชการบำนาญ (บทที่ ๓)
- «. อาจารย์ ธีรัทธร์ วงษาไฮ A.B.T.C.
  - เจ้าของและผู้จัดการ สถาบันสุขุมวิทภาษาศาสตร์ (คำนิยม, คำนำ บทที่ ๙)

- ๕. ผศ. บุญมี แท่นแก้ว ป.ธ.๕, พ.ป., พธ.บ., М.А.
   Post-grad. dip.in I.H. & C. (B.H.U.)
   อาจารย์ประจำวิทยาลัยครูบ้านสมเด็จเจ้าพระยา
   อาจารย์บรรยายพิเศษ ในมหาจุฬาลงกรณ-ราชวิทยาลัย (บทที่๗)
- ๖. ผศ. บุญลือ วันทายนต์ ป.ธ.๕, พธ.บ., M.A. (Sociology)
   อาจารย์ประจำคณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยจาม–
   คำแหง (บทที่ ๖)
- ๗. อาจารย์ ประสิทธิ์ จันรัดนา ป.ธ.๙, พ.ม., พธ.บ., M.A. (Philosophy)
  - นักวรรณศิลป์ ๕ ราชบัณฑิตยสถาน
  - อาจารย์บรรยายพิเศษ ในมหาจุฬาลงกรณ-
  - ราชวิทยาลัย (บทที่ ๔)
- ๙. นาวาตรี ทองใบ ทงษ์เวียงจันทร์ ป.ธ.๙, พ.ม., พธ.บ.
   (เกียรตินิยม), M.A. in Political Science (Panjab),
   M. PHIL. in International Relations (London School of Economics and Political Science, University of London)

อาจารย์ประจำ กองวิชากฎหมายและสังคมศาสตร์
 ฝ่ายศึกษา โรงเรียนนายเรือ สมุทรปราการ

 อาจารย์บรรยายพิเศษ ในมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (พระพุทธเจ้า, บทที่ ๔, บรรณาธิการ)



...หนังสือที่ท่านได้เมตตาขอให้ข้าพเจ้าเสนอต่อขาวตะวันตก เล่มนี้ เหมาะแก่ทุกคน เป็นเรื่องที่ให้ความกระจ่างเกี่ยวกับ หลักพื้นฐานของพระพุทธศาสนา ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์เก่าแก่ ที่สุด ซึ่งภาษาสันสกฤตเรียกว่า "อาคม" ภาษาบาลีเรียกว่า "นิกาย" ท่าน ดร.ราหุล มีความรอบรู้คัมภีร์เหล่านี้ยากที่จะ หาใครเทียบได้...

> Paul Demiéville ศาสตราจารย์แห่งมหาวิทยาลัยฝรั่งเศส

### "Wherever the Buddha's teachings have flourished,

either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits. The land and people would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share." ~THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL~

#### Taking Refuge with a mind of Bodhichitta

In the Buddha, the Dharma and the Sangha, I shall always take refuge Until the attainment of full awakening.

Through the merit of practicing generosity and other perfections, May I swiftly accomplish Buddhahood, And benefit of all sentient beings.

#### The Prayers of the Bodhisattvas

With a wish to awaken all beings, I shall always go for refuge To the Buddha, Dharma, and Sangha, Until I attain full enlightenment.

Possessing compassion and wisdom, Today, in the Buddha's presence, I sincerely generate the supreme mind of Bodhichitta For the benefit of all sentient beings.

"As long as space endures, As long as sentient beings dwell, Until then, may I too remain To dispel the miseries of all sentient beings."

#### GREAT VOW BODHISATTVA EARTH-TREASURY (BODHISATTVA KSITIGARBHA)

" Unless Hells become empty, I vow not to attain Buddhahood; Till all have achieved the Ultimate Liberation, I shall then consider my Enlightenment full !"

Bodhisattva Earth-Treasury is entrusted as the Caretaker of the World until Buddha Maitreya reincarnates on Earth in 5.7 billion years.

#### Reciting the Holy Name: NAMO BODHISATTVA KSITIGARBHA

Karma-erasing Mantra: OM BA LA MO LING TO NING SVAHA With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings of Samantabhadra's deeds, I now universally transfer. May every living being, drowning and adrift, Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

#### \* The Vows of Samantabhadra \*

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in His Western Pure Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land,I will perfect and completely fulfillWithout exception these Great Vows,To delight and benefit all beings.

#### \* The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra \*

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss. Homage to Amita Buddha!

### NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【泰文: What the Buddha Taught】

**財團法人佛陀教育基金會 印贈** 臺北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.** แจกฟรีเป็นธรรมทาน ห้ามจำหน่าย! Printed in Taiwan

1,000 copies; December 2014 TH002-12829