# ධර්ම පුතිනා

අත්තුඩාවේ ශී ඤාණානන්ද මාහිමි අනුස්මරණ ශාස්තීය සංගුහය

# ධර්ම පුතිනා

අත්තුඩාවේ ශී ඤාණානන්ද මාහිමි අනුස්මරණ ශාස්තීය සංගුහය

සංස්කරණය

යෝධකණ්ඩියේ අරියවංස හිමි අගුණුකොළවැව පදුම හිමි

## ධර්ම පුතිනා

අත්තුඩාවේ ශී ඤාණානන්ද මාහිමි අනුස්මරණ ශාස්තීය සංගුහය

© යෝධකණ්ඩියේ අරියවංස හිමි අඟුණුකොළවැව පදුම හිමි

පුථම මුදුණය 2015

ISBN 978-955-7864-00-6

පරිගණක අකුරුකරණය : යෝධකණ්ඩියේ අරියවංස හිමි
පරිගණක පිටු සැකසුම : විජේවර්ධන කි්යේෂන්ස්
කඤ්චුකය නිර්මාණය : ශාන්ත විජේවර්ධන
මුදුණය : කාංචන පිුන්ටර්ස්,
102, 1 B, වනාත පාර,
ගංගොඩවිල, නුගේගොඩ.
පුකාශනය : රත්මලාන ශී විජයාරාම විහාරය

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold. නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

# DHARMA PRATIBHĀ

# Commemorative Volume of Attudāwe Sri Ñānānanda Mahā Thera

### **Editors**

Yodhakandiye Ariyawansa Thera Angunukolawewa Paduma Thera

### සදුපදේශනය

මහාචාර්ය ඇකිරියගල නන්ද නාහිමි ශී විමලාරාමාධිපති අත්තුඩාවේ පියරතන නාහිමි ආචාර්ය බෝදගම චන්දිම නාහිමි ආචාර්ය පල්ලේවෙල සාරද නාහිමි සමාධි බෞද්ධ මධාස්ථානාධිපති මාපලගම බුද්ධසිරි නාහිමි ආචාර්ය පිටිගල විජිත නාහිමි කථිකාචාර්ය බෝදගම සුමන හිමි ශාස්තුවේදී අසංක කුමාර

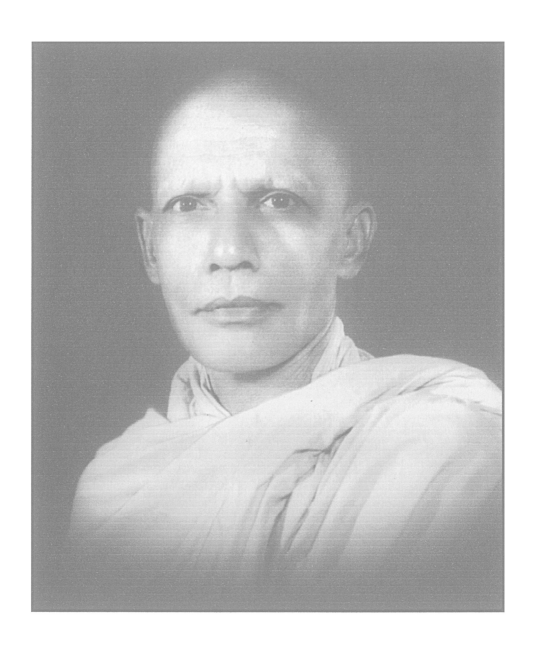
# සවර්පණය

නැසුන සියලු ම කෙළෙස් අඳුරෙන්, සුගත සම්බුදු මඟට එළඹුන දසුන පියකරු **'අත්තුඩාවේ සමිඳු නැණනද'** නමින පළවුන සිසුන වඩවා ලොවට වැඩ සැදු මහා යතිවරයාණ පෙරදින පැසුන බුද්ධිය පසක් කරවති හැදූ පරපුර දකින පමණින

කිව්පති, කථිකාචාර්ය කනංකේ ලතා ද සිල්වා







රත්මලාන ශුී විජයාරාම විතාරාධිපතිව වැඩවිසූ, විනයාචාර්ය පණ්ඩිත අත්තුඩාවේ ශූී ඤාණානන්ද මාහිමිපාණන් වතන්සේ



### පෙරවදන

ලොව පවත්තා ආගමික දර්ශන (Religious Philosophy) අතර මානවවාදී සහ පරම යථාර්තවාදී දහමක් (Doctrine) ලෙස බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශිත මැදහත් වූ ධර්ම මාර්ගය හඳුන්වා දිය හැකි ය. තථාගත ධර්මය වනාහි පටිච්ච සමුප්පාද නහාය (The Couse & Effect Theory) පදනම් වූවකි. ලොව පවත්නා භෞතික සහ අභෞතික සියල්ල මෙකී නහාය මත උපන්නෝහු වෙති. එමෙන් ම නාම රූප ධර්මයන්හි (Psycho & Physio Phenomena) යථා ස්වභාවය 'අනිච්ච' (Impermanent) තත්ත්වය හෙවත් නිතා වෙනස්වීම (Changing) බැවින් මමායනය කළ හැකි කිසිත් ලොව නො පවතින බව බුද්ධ දේශනය යි.

මෙකී පරම ධර්මය පශ්චාත් කාලීන යුගවල දී (Post Eras) නොයෙකුත් දාර්ශනික පුවණතා හමුවේ විවිධ අර්ථ නිරූපනයන්ට ලක්ව, ඇතැම් විටෙක වැරදි අර්ථ විගුහයන්ට ද භාජනය වී ඇති බව උගත්හු අදහස් කරති. එකී දුර්මත පසෙකලා නිර්මල ධර්මය ම ඉස්මතු කොට පොදු ජනයාගේ ධර්ම ඥනය පුවර්ධනය කිරීමේ අරමුණ ඇතිව 2012 වර්ෂයේ දී 'ධර්ම පුතිභා' නමින් ධර්ම ශාස්තීය සංගුහයක් රත්මලාන ශී විජයාරාම විහාරස්ථානය මගින් ආරම්භ කරන්නට යෙදුණි.

ආරම්භයේ දී විහාරස්ථ දහම් පාසලෙහි ආචාර්ය භවතුන්ගේ සහ දුවා දරුවන්ගේ දහම් ලිපි එකතුවක් ලෙස මෙම සඟරාව එළි දක්වන ලදි. මෙවර (2015) දොරට වඩින්නේ එහි සිව්වන කලාපය යි.

රත්මලාන ශී විජයාරාම විහාරස්ථානය ආරම්භ කරන ලද්දේ 1959 වර්ෂයේ වන අතර 1983 වර්ෂයේ විහාරස්ථ දහම් පාසල ආරම්භ කොට ඇත. එහි නිර්මාතෘ ආදි කර්තෘ මෙන්ම පුථම විහාරාධිපතීන් වහන්සේ වනුයේ සංඝ ශෝභන ගුණයන්ගෙන් අනූන වූ විනයාචාර්ය පණ්ඩිත අත්තුඩාවේ ශී ඤාණානන්ද මාහිමිපාණන් වහන්සේ ය. උන්වහන්සේ ශතවර්ෂාධික කාලයක් ලෝක ශාසනික කාර්යෙහි නියුක්ත ව, 2010 වර්ෂයෙහි අපවත් වූහ. එහෙයින් උන්වහන්සේගේ පස් වන ගුණ සමරු පිංකම වෙනුවෙන් උන්වහන්සේට ගෞරව දක්වනු පිණිස මෙම අනුස්මරණ කලාපය සම්පාදනය කළේ ය.

විශේෂයෙන් ම වියතුන් විසින් සපයා දුන් ලිපි මෙම ගුන්ථයට ශාස්හිය නිමාවක් එක්කොට ඇත. බෞද්ධ දර්ශනය පාදක කර ගනිමින් සිංහල සහ ඉංගීුසි භාෂාද්වයෙන් සපයා ඇති පර්යේෂණාත්මක ලිපි 34ක් මෙම සංගුහයෙහි ඇතුලත් ය. ඒ අතර සිංහල භාෂාවෙන් සපයන ලද ලිපි 25 කින් සහ ඉංගීුසි භාෂාවෙන් සපයන ලද ලේඛන 09 කින් ද සමත්විත ය. එකී ලිපි මුල් බුදුසමය (Early Buddhism), බෞද්ධ ඤණ විභාගය (Buddhist Epistemology), බෞද්ධ දර්ශනය (Buddhist Philosophy), බෞද්ධ සංස්කෘතිය (Buddhist Culture), බෞද්ධ මනෝවිදහාව (Buddhist Psychology), බෞද්ධ පුරාවිදහාව (Buddhist Archeology) යන තේමා යටතේ විවිධ අංශ සාකච්ඡා කෙරයි. එම ලිපිවල අන්තර්ගත අදහස් ඒ ඒ ලේඛකයා සතු ය. අප එහි අන්තර්ගතය සැළකිල්ලට ගනිමින් මුල් බුදුසමය, දර්ශනය, මනෝවිදහාව, සංස්කෘතිය, පුරාවිදහාව යන ශීර්ෂ යටතේ සංගුහ කළෙමු.

එලෙසින් සංගුහ කරන ලද එකී ලේඛනයන් පිළිබඳ විචාර විමර්ෂණ කිසිත් මෙහි දී සඳහන් කිරීමට උත්සාහ නො කරන අතර ඒ ඒ විෂයන් පිළිබඳ ව උනන්දුවක් දක්වන පාඨක විදහාර්ථීන්ට එම වගකීම භාර කරමු.

රත්මලාන ශී විජයාරාම විහාරය, කැලණිය මානෙල්වතු මහා විහාරය යන උභය විහාරාධිපති, බණ්ඩාරගම ධර්ම චකු ළමා පදනමේ සහ බොල්ලෑගල නාගානන්ද ජාතාන්තර බෞද්ධ විශ්වවිදාහලයේ නිර්මාතෘ ආචාර්ය බෝදගම චන්දිම තායිවානේ පුධාන සංඝ නායක ස්වාමීන් වහන්සේ, බණ්ඩාරගම ධර්ම චකු ළමා පදනමේ අධාක්ෂක, විශාමලත් විදුහල්පති කුඹුක්වැවේ පඤ්ඤකිත්ති ස්වාමීන් වහන්සේ සහ සාරිපුත්ත විදාහපීඨයේ විශාමලත් පීඨාධිපති, ආචාර්ය පල්ලේවෙල සාරද ස්වාමීන් වහන්සේ සහ රත්මලාන ශී විමලාරාමාධිපති, කලා භූෂණ ජනාධිපති රාජා සම්මානලාභි, පණ්ඩිත අත්තුඩාවේ ශී පියරතනාභිධාන ශාාමෝපාලි වංශික සියම් මහ නිකායේ බස්නාහිර පළාතේ පුධාන සංඝ නායක ස්වාමීන් වහන්සේ යන නාහිමිවරුන්ගේ අනුශාසනා සහ මඟ පෙන්වීම් පරිදි මෙම විශේෂ අනුස්මරණ කලාපය සම්පාදනය කළ බව සඳහන් කළ යුතු ය.

තව ද, මාතර වෙහෙරහේන පූර්වාරාම රාජමහා විහාරාධිකාරී, රත්මලාන සමාධි බෞද්ධ මධාස්ථානාධිපති, ශාාමෝපාලි වංශික සියම් මහ නිකායේ කෝට්ටේ පාර්ශ්වයේ ජොෂ්ඨ කාරක සංඝසභික, සරභඤ්ඤ විශාරද මාපලගම සිරි බුද්ධසිරි ගාලු කෝරළයේ සහ හිනිදුම් පත්තුවේ පුධාන සංඝ නායක මාහිමිපාණන් වහන්සේගෙන් ලැබුණු උපදෙස් සහ මග පෙන්වීම් ද මෙම ගුන්ථ සම්පාදනයට බෙහෙවින් හේතු පාදක වූ බව ගෞරව බහුමානයෙන් සිහිපත් කළ යුතු ය.

තරමක දුෂ්කර වූ මෙම කටයුත්ත සාර්ථක කරගැනීමට හැකි වූයේ ශී ලංකා බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදාහලය, ශී ජයවර්ධනපුර විශ්වවිදාහලය, කැලණිය විශ්වවිදාහලය, රුහුණ විශ්වවිදාහලය, ශී ලංකා භිකු විශ්වවිදාහලය, යාපනය විශ්වවිදාහලය, කොළඹ විශ්වවිදාහලය සහ University of Glasgow UK යන විශ්වවිදාහලවල මහාචාර්ය, කථිකාචාර්ය, ආචාර්ය ස්වාමීන් වහන්සේලා සහ මහත්ම මහත්මීන් මෙන්ම බෞද්ධ දර්ශනය පිළිබඳ උනන්දුවක් දක්වන දෙස් විදෙස් උගතුන් විසින් ලිපි ලේඛන සපයමින් දක්වන ලද සහයෝගය නිසා ය. එහෙයින් ඒ පිළිබද ව ඒ සැමට ස්තූතිය සහ ඔවුන්ගේ අර්ථ සිද්ධිය චේවා යි ආශිර්වාද කරනු කැමැත්තෙමු.

එමෙන් ම අත්තුඩාවේ ශී් ඤාණානන්ද මාහිමියන් පිළිබඳ ව සටහනක් සපයාදුන් රත්මලාන ශී් විමලාරාමාධිපති අත්තුඩාවේ ශී් පියරතන නායක ස්වාමීන් වහන්සේ ද ගෞරව පෙරදැරිව සිහිකළ යුතු ය.

කාර්ය බනුල බව නො සළකා අගනා පසුවදනක් සපයා දුන් කොළඹ කොටුව සම්බුද්ධාලෝක විහාරාධිපති, ශුී ලංකා බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදාහලයේ හිටපු උපකුලපති, මහාචාර්ය ඉත්තදෙමළියේ ඉන්දසර නායක මාහිමිපාණන් වහන්සේ ද සතුටු සිතින් සිහිපත් කරමු.

ලිපි සපයා ගැනීමේ දී සහය වූ ශී ලංකා භිඤු විශ්වවිද හාලයේ කථිකාචාර්ය බෝදගම සුමන හිමියන්ට, කැලණිය විශ්වවිද හාලයේ ජේ. තේජනී කසුන්කා ජයවර්ධන කථිකාචාර්යතුමියට සහ කැලණිය, නාගානන්ද ජාතාන්තර බෞද්ධ විශ්වවිද හාලයේ ආරාධිත කථිකාචාර්ය හසන්ත සමරසිංහ මහතාට ද බෙහෙවින් ස්තූති වන්ත වෙමු. සෝදුපත් බැලීමට සහය වූ මහරගම ශී පුඥානන්ද මහ පිරිවෙණෙහි ආචාර්ය ජී. අසංක කුමාර මහතා, පරිගණක පිටු සකසා දුන් කුමාරි විජේවර්ධන මහත්මිය සහ කඤ්ඩුකය නිර්මාණය කර දුන් ශාන්ත විජේවර්ධන මහතා ද හද පිරි සෙනෙහසින් සිහිපත් කරමු.

අවසාන වශයෙන් මෙම කෘතියෙහි කිසියම් දොසක් වේ නම් එහි දී සමාධිය උපදවා ගතයුතු මනා ය. අපවත් වී වදාළ අතිගරු අත්තුඩාවේ ශීී ඤාණානන්ද මාහිමියන් වහන්සේට ගෞරවෝපහාරයක් වශයෙන් සම්පාදනය කරන ලද ශාස්තීය ලිපිවලින් සමලංකෘත මෙම සත් කිුිිිිිියාවේ පුණා මහිමයෙන් අප මාහිමිපාණන් වහන්සේට සඟ මොක්සුව පතන්නෙමු.

සංස්කාරක නිමිවරු

යෝධකණ්ඩියේ අරියවංස හිමි සමාධි බෞද්ධ මධාස්ථානය, කොතලාවලපුර, රත්මලාන.

අඟුණුකොළවැව පදුම තිමි ශී විජයාරාම විහාරය, ඤාණේන්දු පාර, රත්මලාන.

2015 අගෝස්තු මස 09 වැනි දින විමසීම්: 0112633275/0717253369/0715829155

## මා දන්නා අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද නාහිමිපාණෝ

භිකුමුවකගේ ජීවිතයෙහි මූලික පරමාර්ථය වනුයේ අධාාත්මික සංතෘප්තිය ළඟා කර දෙන විනයානුගත ශීලා දී ගුණධර්ම පූරණය තුළින් යථාවබෝධය ළඟා කර ගැනීම සඳහා කටයුතු කරලීමයි. ඒ අනුව භිකුමුත්වය යනු නාමික සමාජ සම්මත ආරෝපිත උත්තරීතර පදවියක් නොවන තවද, එය පුද්ගලයාගේ ආභාන්තරික ගුණධර්ම හා එකාත්මික වූ චර්යාත්මක පුතිපාදවක් බව නූතන ශාසනික කියාවලිය තුළ සක් සුදක් සේ පැහැදිලි වනුයේ අතිපූජා අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද හිමිපාණන්ගේ චරිතාපදානය මෙනෙහි කිරීම තුළිනි.

සංඝ ශෝහන ගුණයන්ගෙන් හෙබි රත්මලාන ශ්‍රී විජයාරාම විහාරස්ථානයේ නිර්මාතෘ ආදි කර්තෘවර මෙන්ම පුථම විහාරාධිපතීන් වූ අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද මහා ස්වාමීන් වහන්සේ අඩසියවසකට වැඩි කාලයක් මෙය ලියන මා ළඟින් ඇසුරු කරන ලදී. උන්වහන්සේ බලාපොරොත්තු නොපිරිහෙලා ඉටු කිරීමට කියා කළ සැබෑ භිඤුන් වහන්සේ නමක් බව සඳහන් කළ යුතු ය. උන්වහන්සේ මාතර වැලිගම නගරයට ආසන්න කඩොල්ගල්ල පුරාණ විහාරස්ථානයටත් ඉහගොඩ යටියන නිමලයාවත්ත පුරාණ විහාරස්ථානයටත් සම්බන්ධ ව පැවිද්ද ලබා ඇත. පාලටුවේ ජනානන්ද ස්වාමීන් වහන්සේ සහ සෝභිත ස්වාමීන් වහන්සේ උන්වහන්සේගේ ගුරුවරු වූහ. උන්වහන්සේලාත් සඟ සසුන් කෙත සරුවත් කළ සංඝ පීතෘන් වහන්සේලා ය.

පාලටුවේ ජනානන්ද නාහිමියන් පාලටුව හා ඇති සම්බන්ධය නිසා කොළඹ හුණුපිටියේ ගංගාරාම විහාරස්ථානයෙහි නේවාසික ව වැඩ වෙසෙමින් විදෙහාදය පිරිවෙණ පිහිටුවා වදාළ ධර්ම ශාස්තුිය ජාතික ආගමික ශාසනික සේවාවට නව පනක් දෙමින් විදෙහැදය පරිවේණාධිපතිව වැඩවිසූ අතිපූජා හික්කඩුවේ ශී සුමංගල නායක මාහිමියන්ගේ මග පෙන්වීම මත කොළඹ මාලිග කන්දේ විදෙහැදය මහා පිරිවෙණට වැඩමවා ධර්ම ශාස්තු මොනවට පුගුණ කරන ලදී. ජනානන්ද නාහිමියන් පිරිවෙනෙහි මුල් පංතියේ සිට මැනවින් අධාාපනය ලබා 1908 දී අවසාන පරීකෂණයේදී පිරිවෙනෙහි දක්ෂතම ශිෂායාට පිරිනැමෙන සියමේ (තායිලන්ත) චූලාලංකාර මහරජතුමා විසින් පිහිටුවන ලද ශාමරාජ තාගය ද ලබා ගැනීමෙන් තමන් වහන්සේගේ දක්ෂතාවය මැනවින් පුකට කළහ. පිරිවෙන් අධාාපනය නිමවා සිය විහාරස්ථානයට නැවත වැඩමවා විදෙහිදය යන නමට සාමා වන අයුරින් බෞද්ධෝදය යන නම් ඇතිව පාලටුවේ පිරිවෙණක් ආරම්භ කොට ධර්ම ශාස්තීය කටයුතු ආරම්භ කරන ලදී. නූතනයෙහි

මෙන් පහසුකම් නොමැති කාලයක උන්වහන්සේ මෙමඟින් සිදුකරන ලද්දේ වචනයෙන් කිව නොහැකි සේවයකි. ඒ සඳහා ලොකුම අනුගුාහකයා වශයෙන් කියා කරනු ලැබුවේ උන්වහන්සේගේ ගුරු දේවයන් වූ පාලටුවේ සෝණුත්තර මාහිමිපාණන් වහන්සේ ය. පාලටුවේ සෝණුත්තර මාහිමියන්ගේ දුර දක්නා කල්පනාවෙන් අපහසුකම් මැද සිය ශිෂා රත්නය විදෙහැදය පිරිවෙණ වැනි ආයතනයකට ඉගැන්වීමට යැවීමත් උන්වහන්සේගේ ශිෂාරත්නය සිය අදහසට අනුව ම හොඳින් අධාාපනය ලැබීමත් උන්වහන්සේ ලබාගත් ධර්ම විනය භාෂා සාහිතාය ඥානය අනාගත පරපුරට පුදානය කිරීම සඳහා පිරිවෙණක් ආරම්භ කොට එය පවත්වා ගෙන යාමට කළ උදව් උපකාර ගැන සිතන විට මෙය මහා විශ්ව කර්ම කියාවක් ලෙස අපට සිතේ.

අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද භිඤු නම පිරිවෙන් ශිෂායෙකු වශයෙන් ලැබිය යුතු පිරිවෙන් අධාාපනය ලබා ගැනීමට යොමු වූයේ මෙම පාලටුවේ බෞද්ධෝදය පිරිවෙණට ය. එහි ම තේවාසික ව වැඩ වෙසෙමින් භිඤුන් වහන්සේ නමක් වශයෙන් ආදර්ශ සම්පන්න ව ගිහි පැවිදි සියල්ල ඇසුරු කරමින් හොඳින් අධාපානය ලැබූහ. මෙම කාලයෙහි ම බෞද්ධෝදය පිරිවෙනෙහි ම ඉගනිම සඳහා වැඩම කළ තවත් භිඤුන් වහන්සේ නමක් වූයේ හම්බන්තොට, රන්න, විගමුව ගිරිඅභා රාජමහා විහාරයෙහි දොඩම්පහළ රතනජෝති හිමියන් ය. කාලයාගේ ඇවෑමෙන් බෞද්ධෝදය පිරිවෙණ නව නීති රීතිවලට අදාළ ව කියා නො කිරීම නිසා අඩපණව ගියත් අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද හිමියෝ පාලටුව විහාර පරපුර අමතක නො කොට එහි ම තේවාසික භිඤුවක් වශයෙන් පුදේශයේ ආගමික සාමාජික කටයුතුවලට සම්බන්ධ වෙමින් කියා කළහ.

පාලටුව විහාර සඟ පරපුරේ ම භිඤු නමක් වූ මාතර විමලතිස්ස නාහිමිපාණන් වහන්සේ මෙම කාලය වන විට වැඩිදුර අධාාපනය සඳහා විදෙයාදය පිරිවෙණට ඇතුලත් ව අධාාපනය ලැබූහ. උන්වහන්සේ නේවාසික ව වැඩ සිටියේ මොරටුව මොරටුමුල්ල ශී බෝධිරුක්බාරාමයේ ය. මේ කාලය වන විට එහි ආධිපතාය ඉසුලූයේ අත්තුඩාවේ ශී ධර්මාරාම ස්වාමීන්දුයාණන් වහන්සේ ය. උන්වහන්සේගේ සම්බන්ධතාවය මත මාතර විමලතිස්ස නාහිමියන් ද අධාාපනය සඳහා මාළිගාකන්දට වැඩම කළේ බෝධිරුක්බාරාමයේ සිට ය. අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද ස්වාමීන්දුයාණන් වහන්සේ වැඩිදුර අධාාපනයක් ලැබීමට කල්පනා කොට රත්මලානට වැඩමවා මාතර විමලතිස්ස හිමියන්ගේ සහයෝගයෙන් බෝධිරුක්බාරාම විහාරස්ථානයේ පහසුකම් ලබාගත්හ. එම විහාර ස්ථානයෙන් සිදුකරන ආගමික සාමාජික කටයුතු වලට සහභාගී වෙමින් එහි වැඩසිටි අතර පිරිවෙන් අධාාපනයට අදාළ දැන උගත්කම් බෞද්ධෝදය පිරිවෙණෙන් ලබා තිබුණ ද එය තවදුරටත් දියුණු කර ගැනීමේ බලාපොරොත්තුවක් උන්වහන්සේ තුළ බලවත් සේ පැවැත්විණි. උන්වහන්සේ මොරටුමුල්ලේ බෝධිරුක්ඛාරාමයෙහි වැඩසිටියත් රත්මලානේ ශී විමලාරාමයට දහවල් කාලය ගත කිරීමට වැඩම කළහ. අධාාපනය තවදුරටත් ලැබීමට ශී විමලාරාමාධිපති මාතර විමලතිස්ස නාහිමියන්ට දන්වා විදුදය පිරිවෙනෙහි පංති වලට සම්බන්ධ නොවී විමලතිස්ස නාහිමියන්ගේ විදුදය පිරිවෙණෙහි පංති භාර ආචාර්යවරයා ලෙසින් වැඩසිටි එවකට විදෙහාදය පිරිවෙණෙහි උප පුධානාචාර්ය පලන්නොරුවේ විමලධම්ම නාහිමියන්ගෙන් වැඩිදුරටත් අධාාපනය ලබාගැනීමට අවස්ථාව ලබා ගත්හ. විදුදය පිරිවෙණට සම්බන්ධ ව එවකට තිබූ විනයාචාර්ය, සද්ධාර්මාචාර්ය, අභිධර්මාචාර්ය, තුිපිටකාචාර්ය ආදී විභාග වලට ඉදිරිපත් ව එම උපාධිධාරී වූහ.

තමන් වහන්සේ මුල් ව ආරාමයක් අභිනවයෙන් ඉදිකොට එමඟින් ලෝක ශාසනික සේවාවක් සිදු කිරීමට අදහසක් ඇති වූ අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද හිමියෝ ඒ සඳහා ද උදව් උපකාර බලාපොරොත්තු වූයේ මාතර විමලතිස්ස නාහිමියන්ගෙනි.

ඒ අනුව දෙනමගේ ම සොයාබැලීම මත රත්මලාතෙහි විජයාරාමය අයත් භූමි භාගය මිල දී ගෙන පුදේශවාසී බෞද්ධ ජනතාවගේ සහයෝගය ද නො අඩුව ලැබීමෙන් වර්ෂ 1959 ඇසළ මාසයේ දී වස් වැසීමට සුදුසු ආරාමයක් ගොඩනැංවීමට උන්වහන්සේ සමත් වූහ. මේ කාලය වන විට එවකට අගුාමාතා පදවිය දැරූ ඇස්. ඩබ්ලිව්. ආර්. ඩි. බණ්ඩාරතායක මැතිතුමා භිඤුවක් විසින් සාතනය කිඑාමෙන් මුළු රටෙහිම භිඤුන් වහන්සේලා කෙරෙහි අපුසාදයක් පැවති කාලවකවානුවකි. එයිනුත් මෙම විජයරාමය ආරම්භ කළ පුදේශය නොදැමුණුකම් වලට පුසිද්ධ මිනිසුන් වාසය කළ පුදේශයක් වශයෙන් පුසිද්ධ වී තිබුණි. එහෙත් උන්වහන්සේ සුනාපරන්තයේ පුණ්ණ හිමිගේ චරිතය ආදර්ශයට ගැනීමෙන් ද නොසැලී කරුණාවෙන්, මෛතීුයෙන්, හිතවත් බවින් ජනතාව සමඟ සම්බන්ධ වීමෙන් කටයුතු කරගෙන ගියහ. පුදේශයේ භිඤුන් වහන්සේලා ද උන්වහන්සේගේ සිල්වත්, ගුණවත් උගත්කම් ගැන පැහැදී හිතවත් බවින් ඇසුරු කරන ලදී. විජයාරාමය ආරම්භ කළ මුල් දිනයේ දී එයට සම්බන්ධ වූ භිකුතුන් වහන්සේලා අතර බෙල්ලන්විල පුරාණ රජමහා විහාරාධිපති මහාවිහාර වංශාලාංකාර සියම් මහා නිකායේ කෝට්ටේ කලාහණ සාමගී ධර්ම මහා සංඝ සභාවේ රත්මලාන විහාර පාර්ශවයේ පුධාන සංඝනායක අතිපූජාය බෙල්ලන්විල ශී සෝමරතනාභිධාන නායක ස්වාමීන්වහන්සේ, රත්මලාන ශී විමලාරාමාධිපති <u>පේරාදෙණිය විශ්වවිදාාලයේ සංඝාරාමාධිපති හා අනුරාධපුර ධර්ම පිඨයේ</u> විනය පාලක, කොළඹ නව කෝරළයේ අධිකරණ සංඝනායක ව වැඩ සිටි මාතර ශීූ විමලතිස්සාභිධාන නාහිමියන් ද මෙය රචනා කරන මම ද සහභාගී වූ බව සඳහන් කළ යුතුය. අත්තුඩාවේ ඤාණානන්ද ස්වාමීන් වහන්සේ ධර්ම විනය නිසි අයුරින් දැන ඉගෙන ඉතා උනන්දුවෙන් ඒ අනුව ම සිය දිවිපැවැත්ම

පවත්වාගෙන යාමට කිුිිිිිිිිිි කළ ආදර්ශ සම්පන්න යහපත් භිඤුන් වහන්සේ නමකි. දායකයන්ගේ සිවුපසයෙන් තමන් යැපෙන බව තේරුම් ගෙන ඔවුන්ගේ සද්ධාදී ගුණධර්ම වැඩි දියුණු වන ආකාරයට ම ඇවතුම් පැවතුම්, ගමන් බිමන්, කතා බහ මැනවින් සිදු කළහ.

එක දෙයක් පවසා වෙන දෙයක් නොකළ, කියන දේ ඒ අයුරින්ම කිුිිියාත්මක කළ උන්වහන්සේගේ 'යථාවාදී තථාකාරී ගුණය' බුදුන්වහන්සේ ඉගැන් වූ අයුරින් ම කිුිියාත්මක කිරීමට හැමවිටම කටයුතු කළහ. 'අප්පසන්නාං වා පසාදාය පසන්නානං වා භියෝභාවාය' යන බුදු වදන හැම විට ම මතකයෙහි තබා ගනිමින් කිුියා කිරීම උන්වහන්සේගේ චරිතයෙන් කැපී පෙනෙන ගුණාංගයකි.

ශාසනයෙහි ඉදිරි පැවැත්ම සඳහා තමන් වහන්සේ මහත් ඕනෑකමකින් පවත්වාගෙන ගිය ශීූ විජයාරාමය, වඩ වඩාත් හොඳින් පවත්වාගෙන යාමට උන්වහන්සේ තමන්ගේ ධර්ම විනය පිළිබඳ ගුරුවරයෙකු ලෙසිනුත් සමකාලීන ධර්ම විනය හැදෑරු වැඩිහිටි භිඤුන් වහන්සේ නමක් හැටියට ගෞරවයෙන් අාශුය නිශුය කළ රන්නේ විගමුව ගිරිඅභා රජමහා විහාරස්ථානය ඇතුලු විහාර ස්ථාන රාශියක ආධිපතෳය ඉසිලු ගිරුවා දොළොස්දහස් රට පුධාන සංඝනායක පදවියෙන් මල්වතු මහාවිහාර සංඝ සභාවෙන් පුද ලද අතිපූජා විනයාචාර්ය දොඩම්පහල රතනජෝති නායකභිධාන ස්වාමීන් වහන්සේගේ යොමු කිරීම මත මාතර මාලිම්බඩ ඕගස්පේ ගංගාරාමාධිපති අතිපූජා අතුරුගොඩ ශීු රතනපාල මහා ස්වාමිදුයන් වහන්සේගේ ශිෂායෙකු වශයෙන් පැවිදි උපසපන් ලැබු තායිවානයේ පුධාන සංඝනායක ආචාර්ය බෝදාගම චන්දිම නායක ස්වාමීන් වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ ද පුධාන ශිෂායා වශයෙන් සම්බන්ධ කොට ගෙන කියාකිරීම උන්වහන්සේ ගත් උතුම් කියාමාර්ගයක් බව සඳහන් කළ යුතුය. විදේශ ගත වන භිඤුන් වහන්සේලාට ආදර්ශයක් වන පරිදි ලෝක ශාසනික සේවාවක් පවත්වාගෙන ගිය ආචාර්ය කිරින්දේ ශීු ධම්මනන්ධාභිධාන සිංගප්පුරුව සහ මැලේසියාවවේ පුධාන සංඝනායක ස්වාමීන් වහන්සේ අනුගමනය කරමින් ධර්මධූත සේවාව මැතවින් සිදු කරන බෝදාගම චන්දිම නාහිමිගේ ලෝක සාසනික සේවය අර්ථවත් ව හොඳින් සිදු කරන වෙනත් භිඤුන් වහන්සේ නමක් ඇත්තේ දැයි මමවත් නො දනිමි. තිුපිටකය ඇතුලු ධර්ම විනය භාෂා ශාස්තු මෙන්ම වෙනත් දැනුම් මාර්ග ලබා දෙන පොතපත මුදුණය කරවමින් නොමිලේ ම පරිතාහාග කිරිමෙන් ඒ බව පැහැදිලි වෙයි. බණ්ඩාරගම ධර්ම චකු ළමා පදනම තුළිනුත් කැළණිය බොල්ලෑගල මානෙල්වතු මහාවිහාරික නාගානන්ද ජාතාන්තර බෞද්ධ විශ්වවිදාහලය ඇති කිරීම තුළිනුත් චන්දිම තාහිමියත් ලෝක ශාසනික වශයෙන් සිදුකරනු ලබන සේවය අතිමහත් ය.

පුරා ශතවර්ශයක පමණ කාලයක් මේ ලෙසින් ලෝක ශාසනික සේවාවක් සිදු කොට ඒ ආකාරයෙන්ම තවදුරටත් ඒ සේවාවක් පවත්වාගෙන යාමට කළහැකි උපරිම සේවාවක් සිදු කොට අපවත් වී වදාළ අත්තුඩාවේ ශී ඤාණානන්දාභිධාන නායක නාහිමියන් "අප්පමත්තා නමීයන්ති" යන බුදුවදන අර්ථවත් කළ අපගේ මතකයෙහි වැඩ සිටින භිඤුත්වය අර්ථවත් කළ ශේෂ්ඨ සංඝ පීතෘන් වහන්සේ නමකි.

1983 දී ආරම්භ කර පවත්වාගෙන යන ශී විජයාරාම දහම් පාසලේ පුගතියත් ශී විජයාරාමයෙහි ඇති සංවර්ධනයත් විශේෂයෙන් ම චන්දිම නාහිමියන්ගේ මඟ පෙන්වීම, ආධාර උපකාර ඇති ව දායක දායිකාවන්ගේ ශුද්ධා දී ගුණධර්මත් දියුණු වන ලෙසින් ම පවත්වාගෙන යාමේ වගකීම මැනවින් ඉටු කරන අඟුණුකොළවැව පදුම ස්වාමීන් වහන්සේ ඇතුලු විහාරවාසි භිඤුන්ට ද මෙමඟින් ආශිර්වාද කර දක්වම් හ.

රත්මලාන ශුී විමලාරාමාධිපති, කලාතුෂණ ජනාධිපති රාජ්‍ය සම්මානලාති, පණ්ඩිත අත්තුඩාවේ ශුී පියරතනාතිධාන ශතමෝපාලි වංශික සියම් මහ නිකායේ ඔස්නාතිර පළාතේ පුධාන සංෂ නායක ස්වාමීන් වහන්සේ.

# ලේඛකාවලිය

#### ආචාර්ය පරවාහැර චන්දරතන නාහිමි

B.A. (Hons) (Colombo), M.A.(Paris), Ph.D. (Sobon), පුංශයේ පුධාන සංඝ නායක.

#### Senior Professor Sumanapala Galmangoda

B.A. (Hons), M.A., Ph.D. (Kelaniya), Royal Pandit, (OSS), Director, Postgraduate Institute of Pali and Buddhist Studies, University of Kelaniya.

#### අග්ගමහා පණ්ඩිත පල්ලත්තර ශුී සුමනජෝති නානිමි

B.A. (Hons) (Vidyodaya), Royal Pandit (OSS), ගුන්ථ විශාරද, ශීු සුමංගල විදාහවතංස, රුහුණ විශ්වවිදහාලයේ කුලපති.

#### ආචාර්ය පිටිගල විජිත නානිමි

B.A. (Hons), M.A., M.S.Sc. (Kelaniya), Ph.D. (BPU), Royal Pandit (OSS), අංශාධිපති, බෞද්ධ දර්ශනය අධායනාංශය, බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදාහලය.

#### දර්ශනපති ඉලුකේවෙල ධම්මරතන නිමි

B.A. (Hons) (BPU), M.A. (Kelaniya), M.Phil. (BPU), කථිකාචාර්ය, බෞද්ධ දර්ශනය අධ්යයනාංශය, බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදසාලය.

#### ආචාර්ය මැදගම්පිටියේ විජිතධම්ම නිමි

B.A. (Hons), M.A., Ph.D. (Peradeniya), Royal Pandit (OSS), කුටිකාචාර්ය, පාලි හා බෞද්ධ අධායනාංශය, ශීු ජයවර්ධනපුර විශ්වවිදහලය.

#### ආචාර්ය කට්ටකඩුවේ චන්දවිමල හිමි

B.A. (Hons) (USJP), M.A. (Kelaniya), Ph.D. (USJP), Royal Pandit (OSS), ජොෂ්ඨ කරීකාචාර්ය, බෞද්ධ දර්ශන අධායනාංශය, රුහුණ විශ්වවිදහලය.

#### කථිකාචාර්ය නසන්ත සමරසිංන

B.A. (Hons) (USJP),

ආරාධිත කථිකාචාර්ය, නාගානන්ද ජාතාන්තර බෞද්ධ විශ්වවිදාහලය, මහාවංස පාලි ගාථා සම්පාදක, සංස්කෘතික කටයුතු දෙපාර්තමේන්තුව.

#### Kotapola Chandima Thera

B.A. (BPU), Royal Pandit (OSS), Buddhi Vihara, Santa Clara – CA- USA.

#### ජෙස්ථ මතාචාර්ය කන්දේගොඩ විමලධම්ම නිමි

B.A (Hons), M.A. (Kelaniya), Ph.D. (Lonina), දර්ශන අධායනාංශය, කැලණිය විශ්වවිදහාලය.

#### ශාස්තුපති කන්දෙගෙදර සුනීතරතන හිමි

B.A. (Hons) (BPU), M.A. (Kelaniya), පරිවෙණාචාර්ය, ශූී සම්බුද්ධ ජයන්ති දක්ෂිණාරාම පිරිවෙණ, හෝකන්දර

#### Yodhakandiye Ariyawansa Thera

B.A. (Hons) (BPU), Samādhi Buddhist Center, Ratmalana.

#### Walasmulle Bhaddiya Thera

B.A. (Hons) (BPU), Sri Poorvārāmaya, Galle.

#### රාජකීය පණ්ඩිත බෝදාගම සුමනජෝති නිමි

Undergraduate (Kelaniya), Royal Pandit (OSS), පරිවෙණාචාර්ය, විදෙහ්දය පිරිවෙණ.

#### ගෞරව ශාස්තුවේදී අඟුණුකොළවැව පදුම නිමි

B.A. (Hons) (BPU), ශූී විජයාරාම විහාරය, රක්මලාන.

#### කථිකාචාර්ය හරිනි නවෝදා ද සොයිසා

B.A. (Hons) (Kelaniya), Reading for M.Phil. (USJP), සහකාර කථිකාචාර්ය, දර්ශන අධාසයනාංශය, කැලණිය විශ්වවිදහලය.

#### වීරවිල නන්ද හිමි

Undergraduate, (SLBU), ශී විජයාරාම විහාරය, රක්මලාන.

#### Kamburawala Sri Rewata Nāyaka Thera

B.A. (Hons) (Peradeniya), M.Sc., Royal Pandit (OSS), Lecturer, Department of Counselling and Psychological Service, University of Glasgow.

#### ගෞරව ශාස්තුවේදී අලුත්ගම පසද්සදාසාර නිමි

B.A. (Hons) (BPU), ගම්මන්තලාව පූරාණ විහාරය, අලූත්ගම.

#### දර්ශනපති කුඹුකන්දන රේවත නිමි

B.A. (Hons) (Peradeniya), M.Phil. (Kelaniya), ජොෂ්ඨ කථිකාචාර්ය, දර්ශන අධායනාංශය, කැලණිය විශ්වවිදාහලය.

#### ජෙෂ්අඨ කථිකාචාර්ය ඉයාන් කරුණාරත්න

B.A. (Hons) (Peradeniya), M.S.Sc (Kelaniya), Reading for M.Phil. (Colombo) ජොෂ්ඨ කථිකාචාර්ය, දර්ශනය හා මනෝවිදාහ අධායනාංශය, යාපනය විශ්වවිදාහලය.

#### කථිකාචාර්ය ඩී.ඩී.ආර්. ද සිල්වා

B.A.(Hons), M.S.Sc. (Kelaniya), Dip. Counselling කථිකාචාර්ය, දර්ශන අධායනාංශය, කැලණිය විශ්වවිදාහලය.

#### කථිකාචාර්ය ජේ. තේජනී කසුන්කා ජයවර්ධන

B.A. (Hons) (Kelaniya), Reading for M.Phil. (USJP), Dip. Counselling & Psychotherapy, සහකාර කථිකාචාර්ය, දර්ශන අධායනාංශය, කැලණිය විශ්වවිදාහලය.

#### **ගෞරව ශාස්තුවේදී කේ. ඩී. නතාලියා පුනාන්දු**

B.A. (Hons) (Kelaniya), Reading for M.Phil. (USJP)

#### මහාචාර්ය ඔලිවර් අබේනායක

B.A. (Hons) (Kelaniya), Ph.D. (Lancaster), සාහිතා චකුවර්ති, සම්මානිත මහාචාර්ය, බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදපාලය.

#### මහාචාර්ය ඇකිරියගල නන්දු නානිමි

B.A. (Hons) (Peradeniya), M.A. (Peradeniya), M.Phil. (Peradeniya), අංශාධිපති, බෞද්ධ සංස්කෘතිය අධායනාංශය, ශූී ලංකා බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදහාලය.

#### ආචාර්ය මැදගොඩ අතයතිස්ස නිමි

B.A. (Hons), M.A. (Kelaniya), Ph.D. (Delhi), Royal Pandit (OSS), ජොෂ්ඨ කථිකාචාර්ය, පාලි හා බෞද්ධ අධ්‍යතාංශය, ශූී ජයවර්ධනපුර විශ්වවිදාහලය.

#### Dr. Panahaduwe Yasassi Thera

B.A. (Hons) (USJP), M.A. (BPU), M.A. (Kelaniya), Ph.D. (USJP), Lecturer, Department of Buddhist Culture, Buddhist and Pali University of Sri Lanka.

#### ශාස්තුපති ඌරුපැලැව්වේ හේමාරාම හිමි

B.A. (Hons) (USJP), M.A. (BPU), Reading for Ph.D. (Kelaniya), බෙල්ලන්වීල රාජමනා විහාරය, බෙල්ලන්වීල.

#### Waruni Tennakoon

B.A., M.A. (Kelaniya), Reading for Ph. D. (BPU), Lecturer (Probationary), Department of English, Buddhist and Pali University of Sri Lanka.

#### ආචාර්ය තුංකම පඤ්ඤාලංකාර නිමි

B.A. (Hons), M.Phil., Ph.D. (USJP), පරිවෙණාචාර්ය, ශූී පුඥානන්ද මහ පිරිවෙණ, මහරගම

#### K.A.R.S. Kaluarachchi

B.A. (Hons) (BPU)

Teacher, Vidura International School, Thalawathugoda.

#### තාපත්ගමුවේ විමලරතන නිමි

Undergraduate (Colombo), ශූී විජයරාම විහාරය, රක්මලාන.

#### **Professor Yamuna Herath**

B.A. (Hons), P.G. Dip., M.Sc. (Kelaniya) Professor, Department of Archaeology, Buddhist and Pali University of Sri Lanka.

#### කථිකාචාර්ය බෝදගම සුමන නිමි

B.A. (Hons), Reading for M.A. (Kelaniya), Royal Pandit (OSS), ආධුනික කථිකාචාර්ය, සමාජීය විදාහ හා තුලනාත්මක අධායනාංශය, ශූී ලංකා භිකුෂු විශ්වවිදාහලය.

# පෙළගැස්ම

| මුල් | බුදසමය | (Early  | <b>Buddhism</b> ) |
|------|--------|---------|-------------------|
| 26   |        | (L'ally | Dudumsin,         |

| l. | සසර ගමන හා නිවන පිළිබඳ තිපිටකාගත අධ <sup>3</sup> යනයක්<br>ආචාර්ය පරවාහැර චන්දරතන නාහිමි                                                          | 1  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 2. | The Four Realities (Paramatthadhamma) Senior Professor Sumanapala Galmangoda                                                                     | 8  |
| 3. | <b>ශුී සද්ධර්මය අතුරුදහන් වීමේ හා නො වීමේ හේතු</b><br>පිළි <b>බඳ අංගුත්තර නිකායාශිුත අධ¤යනයක්</b><br>අග්ගමහා පණ්ඩිත පල්ලත්තර ශීී සුමනජෝති නාහිමි | 25 |
| 4. | <b>විකද්කදාණය සහ අන්තරාභවය පිළිබඳ විමසුමක්</b><br>ආචාර්ය පිටිගල විපිත නාහිමි                                                                     | 33 |
| 5. | <b>චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර-ධර්ම</b><br>පූජෳ ඉලුකේවෙල ධම්මරතන හිමි                                                                                | 41 |
| 6. | <b>දෘෂ්ටිගතිකපවය</b><br>ආචාර්ය මැදගම්පිටියේ විජිතධම්ම හිමි                                                                                       | 55 |
| 7. | <b>ඉන්දිය සංවරය</b><br>ආචාර්ය කට්ටකඩුවේ චන්දවිමල හිමි                                                                                            | 60 |
| 8. | <b>අතිධර්මාගත පටිච්චසමුප්පාද විවරණ</b><br>ආරාධිත කථිකාචාර්ය හසන්ත සමරසිංහ                                                                        | 64 |
| 9. | Ten Perfections According to Cariyapitaka Commentary<br>and Silakkhandha Sub-commentary<br>Kotapola Chandima Thera                               | 75 |

| ර්දු               | ශනය (Philosophy)                                                                                                                         |     |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 10.                | පරිසරය මගින් පුකට වන බෞද්ධ ඉගැන්වීම් පිළිබඳ අධෘයනයක්<br>ජෙපෂ්ඨ මහාචාර්ය කන්දේගොඩ විමලධම්ම හිමි                                           | 81  |
| 11.                | <b>බෝධිසත්ත්ව සංකල්පය පිළිබඳ ථෙරවාද විවරණය</b><br>ශාස්තුපති කන්දෙගෙදර සුනීතරතන හිමි                                                      | 93  |
| 12.                | Significance of Techniques Used by Buddha in<br>Motivating Disciples<br>Yodhakandiye Ariyawansa Thera                                    | 101 |
| 13.                | Buddhist Perspective on Logic and Thought Walasmulle Bhaddiya Thera                                                                      | 113 |
| 14.                | තර්කය හා තර්කය පිළිබඳ බෞද්ධ ආකල්පය පිළිබඳ විමසුමක්<br>රාජකීය පණ්ඩිත බෝදාගම සුමනජෝති හිමි                                                 | 121 |
| 15.                | විධිමත් අධහාපන කියාවලියක් සඳහා එහි අරමුණු හා<br>පරමාර්ථ හඳුනා ගැනීමේ වැදගත්කම පිළිබඳ ව අධෳයනයක්<br>ගෞරව ශාස්තුවේදී අඟුණුකොළවැව පදුම හිමි | 135 |
| 16.                | 'දෙවියන් වහන්සේගේ පැවැත්ම' දර්ශන ඉතිහාසය තුළ<br>මත භේදයට තුඩු දුන් පාරභෞතික ගැටලුවකි<br>සහකාර කථිකාචාර්ය හරිනි නවෝදා ද සොයිසා            | 149 |
| 17.                | <b>බෞද්ධ ආර්ථික දර්ශනය පිළිබඳ සංකම්ප්ත විගුහයක්</b><br>වීරවිල නන්ද හිමි                                                                  | 157 |
| <br>ම <sub>ේ</sub> | නාීව්දනව (Psychology)                                                                                                                    |     |
| 18.                | The Astral Body  Kamburawala Sri Rewata Nāyaka Thera                                                                                     | 164 |

| 19.         | සිත පිළිබඳ සූතු පිටකාගත විවරණයක්                          | 170 |
|-------------|-----------------------------------------------------------|-----|
|             | ගෞරව ශාස්තුවේදී අලුත්ගම පසද්සදාසාර හිමි                   |     |
| 20.         | බෞද්ධ ජන්ම මනෝ විදහව පිළිබඳ අධෘයනයක්                      | 182 |
|             | දර්ශනපති කුඹුකන්දන රේවත හිමි                              |     |
|             | ජෙෂ්ඨ කථිකාචාර්ය ගයාන් කරුණාරත්න                          |     |
| 21.         | විනීර්ණය කළ නො නැකි රෝග පිළිබඳ අධි                        |     |
|             | මනෝවිදහත්මක විගුහය                                        | 196 |
|             | කථිකාචාර්ය ඩී.ඩී.ආර් ද සිල්වා                             |     |
| 22.         | පුද්ගල ශරීරික පැවැත්ම සඳහා ක්ලමථයේ බලපෑම පිළිබඳ           |     |
|             | මනෝවිදනත්මක අධපයනයක්                                      | 221 |
|             | සහකාර කථිකාචාර්ය ජේ. තේජනී කසුන්කා ජයවර්ධන                |     |
| 23.         | පූර්ව පුසව අවධියේ සංවර්ධනය හා ඒ සඳහා බලපාන සාධක           |     |
|             | පිළිබඳව සිදු කෙරෙන කායික මනෝවිදනත්මක කරුණු විමසුමක්       | 232 |
|             | ගෞරව ශාස්තුවේදී කේ. ඩී. නතාලියා පුනාන්දු                  |     |
|             | Pro Co (Caltana)                                          |     |
| සිං<br>     | ස්කෘතිය (Culture)<br>———————————————————————————————————— |     |
| 24.         | විනය මූලික අධහපනයක්                                       | 247 |
|             | සම්මානිත මහාචාර්ය ඔලිවර් අබේනායක                          |     |
| 25.         | අසදිස දානය පිළිබඳ සංකම්ප්ත විගුනයක්                       | 257 |
|             | මහාචාර්ය ඇකිරියගල නන්ද නාහිමි                             |     |
| 26.         | ධර්ම දේශනා තා බැඳුණු ආචාර ධර්ම                            | 262 |
|             | ආචාර්ය මැදගොඩ අභයතිස්ස හිමි                               |     |
| <b>27</b> . | Overcoming the Challenges of the Re-Establishment of      | 05- |
|             | Bhikkhunī Order in Sri Lanka                              | 272 |
|             | Dr. Panahaduwe Yasassi Thera                              |     |

| <b>28</b> . | පින් කළ නො හැකි කාල පිළිබඳව කෙටි විමසුමක්                           | 278        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|------------|
|             | ශාස්තුපති ඌරුපැලැව්වේ හේමාරාම හිමි                                  |            |
| <b>29</b> . | The Voice of the Voiceless                                          | 285        |
|             | (The place accorded for women in the Brahmanic and Buddhist periods |            |
|             | and exemplifying Buddhism in grooming the present women)            |            |
|             | Waruni Tennakoon                                                    |            |
| <b>30</b> . | උතුමන් අතිමුබයෙහි ආචාරසම්පන්න වීමේ වැදගත්කම                         |            |
|             | පිළිබඳ විමසුමක්                                                     | 295        |
|             | ආචාර්ය තුංකම පඤ්ඤාලංකාර හිමි                                        |            |
| 31.         | The Concept of Assimilation and Buddhism                            | 300        |
|             | K.A.R.S. Kaluarachchi                                               |            |
| 32.         | පුද්ගල තා සමාජ ගැටලු විසඳීමෙහි ලා බුදුසමයෙහි ඇති                    |            |
|             | පුායෝගික උපයෝගිතාවය                                                 | 314        |
|             | තාපත්ගමුවේ විමලරතන හිමි                                             |            |
|             | විදනව (Archeology)                                                  |            |
|             |                                                                     |            |
| <b>33</b> . | The Stylistic Significance of the Kandyan Period                    |            |
|             | Temple Paintings                                                    | 322        |
|             | Professor Yamuna Herath                                             |            |
| 34.         | පුරාවිදන අධ්යයනය සඳහා පුස්කොළ පොත්වල                                |            |
|             | අැති වැදගත්කම                                                       | <b>334</b> |
|             | කථිකාචාර්ය බෝදගම සුමන හිමි                                          |            |

## සසර ගමන හා නිවන පිළිබඳ තුිපිටකාගත අධ්‍යයනයක්

ආචාර්ය පරවාහැර චන්දරතන නාහිමි

ලෝකයේ මිනිසා ඇතුලු සත්ව වර්ගයා උපදිමිත් මැරෙමින් පවතිනා මේ ස්වභාවය සසර යනුවෙන් හැඳින්වෙයි. සංසරන්තී කි සංසාරෝ යන්න අටුවාචාරීන් වහන්සේලාගේ විවරණයකි.. එහි අදහසට අනුව ඉපදෙමින් මිය යමින් සසර සැරිසරන බැවින් සංසාර යනුවෙන් හැඳින්වේ. සැබැවින්ම එය සතායකි. සත්ත්වයා සිදුකරන්නේ සැරිසැරීමකි. භවයෙන් භවයට ගමන් කිරීමකි. මේ ස්ව භාවය බුදු දහම තුළ ඉතාමත් පුඑල් ලෙස විවරණයට ලක්කර තිබෙන්නේ එහි ඇති නිසරු බවත් විමුක්තිය සාධනය වැලැක්වීමට එහි ඇති බලපෑමත් නිසා ය. සසර යනුවෙන් ගත් විට එය ඉතාමත් පුඑල් පරාසයකි. විටෙක සසර යනු යළි යළිත් භවයක් ලැබීමය. තවත් අයුරකින් කිවහොත් ඉපදෙමින් මැරෙමින් ගමන් කිරීම ය. එසේ නැතහොත් ස්බන්ධ ධාතු ආයතනයන් හි පහළ වීමය .මේ කවර හැඳින්වීමක් කළ ද සතාවෙබෝධය තෙක් සත්ත්වයා අත්විඳිය යුතු යථාර්ථය නම් සසරයි.

පටිච්ච සමුප්පාදය අවබෝධ කරගැනම් හෝ වෙනත් අයුරකින් කිවහොත් චතුරාර්ය සතා අවබෝධ කර ගැනම සසර නැවැත්වීමේ කුමයයි. සත්වයා සසරෙහි දුකක් විඳියි. පටිච්ච සමුප්පාදය එය මෙසේ පැහැදිලි කරනු ලබයි. "අවිජ්ජා පච්චයා සංඛාරා.... ජාති පච්චයා ජරා මරණං සොක පරිදේව දුක්ඛ දෙමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති." සම්භවය යනු හටගැනම් යි. හටගනු ලබන්නේ ජරා මරණ සෝක දුක් දෙම්නස් ආදියයි. ඒවා ඇතිවන්නේ ජාති ලැබූවෙක් හෙවත් උපතක් ලැබූවෙක් ලබන උරුමයන් වශයෙනි. උපන් පුද්ගලයා වියපත් වෙයි. විවිධ දුක් දෙම්නස් චේදනාවන් හටගනී. මරණයට පත්වෙයි. උපදිමින් මැරෙමින් සසර සැරිසරණ සත්ත්වයා එසේ ගමන් කරන්නේ මල් වියන් මැදින් නොවේ. වරක් බුදු රජාණන් වහන්සේ සසර හා නිවන පිළිබඳ ව උපමාවකින් මෙසේ දුක්වූහ. කිසියම් පුද්ගලයෙක් උලක් රැගෙන පැමිණ මෙසේ කියයි. මම

නුඔට මේය උලෙන් උදයේත් තුන්සිය වතාවක් අනිමි. දහවල් ද සවස ද තුන්සයි වතාවක් අනිමි. මෙසේ දවසකට නවසිය වතාවක් අනිමි. වසර සියයකට පසුව නිවන් දකිය හැකි යයි කිසිවෙක් කියයි නම් එයට ද කැමති වන්න. සසර එතරම් ම බියකරු බැවිනි. බුදු රජාණන් වහන්සේගේ අරමුණ පිළිබඳව පුකාශවෙන ගාථාව මෙයට හොඳම උදහණයකි.

''බුද්ධෝහං බෝධයිස්සාමි - මුත්තොහං මොචයේ පරේ තිණ්ණෝහං තාරයිස්සාමි - සංසාරෝඝා මහබ්භයා''

මම අවබෝධ කරගෙන අන් අය ද අවබෝධ කරවමි. මම මිදී අන් අය ද මුදවමි. මම එතෙර වී අන් අය ද එතෙර කරවමි. සසර සැඩපහර බියකරු ය. සැබැවින් ම සසර යනු බියකරු යථාර්ථයක් ද යනන් විමසා බැලීම මෙහිදී අතාවශා ය. එනිසා බුදු රජාණන් වහන්සේ සසර බිය පිළිබඳව දක්වන හැඳින්වීම් සොයා බැලීමෙන් මෙයට පිළිතුරු සොයා ගත හැකි ය. විටෙක බුදු රජාණන් වහන්සේ දක්වන්නේ සංසාර ඕස යනුවෙනි. ඕස යනු සැඩ පහරයි. සැඩ පහරට හසුවූවෙකුට ගැලවීමක් නැත්තා සේ සසර ගතවූවෙකුගේ තත්ත්වය ද එසේම ය.

සසර බියකරු බවට හේතුවන තවත් කරුණක් වන්නේ භවයයි. මිනිස් භවයක් ලැබීම එක්තරා අන්දමක සුවයක් වුව ද මිනිස් භවය තුළ ඇති විවිධ අඩුපාඩු නිසා යම් තරමකට හෝ සුවයක් විඳින්නේ ස්වල්ප දෙනෙකි. එහෙත් කිසිවෙකුටත් ජාති ජරා වහාධි මරණ ආදියෙන් ගැලවීමක් නම් නැත. බොහෝ විට මිනිස් භවයක් ලැබූ අයෙකුට කිසියම් හෝ අඩුපාඩුවක් පැවතීම ස්වභාවයකි. විශේෂයෙන් ලෙඩ රෝග වැළඳීම හා වියපත් වීම කිසිවෙකුටත් වැළැක්විය නො හැකිය. බුදු රජාණන් වහන්සේ සිය පළමු සූතු දේශනාව තුළ ම ඉතා පරිපර්ූණ විගුහයක් සිදු කර තිබේ.

"තත්ථ කතමං දුක්ඛං අරියසච්චං ජාතිපි දුක්ඛා ජරාපි දුක්ඛා වාාධිපි දුක්ඛා මරණම්පි දුක්ඛං අප්පියෙහි සම්පයෝගො දුක්ඛො පියෙහි විප්පයොගො දුක්ඛො යම්පිච්ඡං න ලභති තම්පි දුක්ඛං සංඛිත්තේන පංචුපාදනා දුක්ඛා"

බුදු රජාණන් වහන්සේ මෙහි දී සිදු කරන විගුහය අසුභ වාදයක් ලෙස දක්වන තැන් ද නැත්තේ නොවේ. එහෙත් සාමානා පරිදි සිතා බලන විට වුව ද එය පැහැදිලි ය. ජාතිය හෙවත් ඉපදීම නිසා බොහෝ දුක් විඳින්නට සිදුවෙයි. ලෙඩ රෝග ඇති වෙයි. ලෙඩ දුක් ඇති වීම සුවයක් නොවේ. වියපත් වීම සුවයක් නොවේ. මරණය ද සුවයක් නොවේ. අපිය අය සමග එක් ව වාසය කිරීම සුවයක් නොවේ. ආදරය කරන අයගෙන් වෙන් වීම ද සුවයක් නොවේ. මෙම කරුණු කිසිදු අයුරකින් සුබ හෝ යහපත් වශයෙන් ගැනීම මුළාවකි. එනිසා සසර සැරිසරනන් ට විඳිනන් ට සිදුවන මෙම චේදනාවන් කිසිම අයුරකින් සාධාරණී කරණය කොට සසර බියකරු නො වන සුවදයී දෙයක් ලෙස හුවා දක්වන්නට නො හැකි ය.

සත්ත්වයා ඉපදෙමින් මැරෙමින් ගමන් කරනා සසරෙහි සුවදයී භවයන් ලබන්නේ ඉතාමත් අඩුවෙනි. සුවයයි සම්මත භවයන් ඇත්තේ දෙව් ලොව හා මිනිස් ලොව පමණකි. එයිනුදු දෙව්ලොව පිළිබඳ ව වඩාත් පුශස්ත ය. දෙව් ලොව කිසිවෙකු දක නැතත් මිනිස් ලොවින් බැහැර වූ වෙනත් ලෝකයන් මෙන්ම පියවි ඇසට නො පෙනෙන සියුම් වූ එසේ ම බුද්ධියෙන් ඉතා ඉහළ ජීවීන් සිටින බව විදාහව වවු ද පුතික්ෂේප නො කරයි. දෙවියන් යනු විශ්වය තුළ ජීවත් වන තවත් පිරිසක් ලෙස බුදු දහම ද පිළිගන්නා කරුණකි. එම දිවා තලයන් හතක් බුදු දහමේ සඳහන් වන අතර සුව විඳින තැනක් ලෙස පුකට ය. දෙවියනට ජරා ආදිය කෙසේ වෙතත් චුතිය හෙවත් මරණය හා ඒ ඒ තත්වයන් ට සාපේක වූ පීඩාවන් තිබේ. දෙවියන් ද ආයු ගෙවා මිය යා යුතු ය. එනිසා දෙවියන් යනු ද බියකරු සසරක උරුම කරුවන් ය. දෙව්ලොවින් මිදී අපායගාමී වත්තට ද ඉඩ තිබේ. දෙව් මිතිස් හැර සතර අපා භවයන් කිසිවක් සුවදයක තො වේ. සැබැවින්ම බියකරු ය. ජුෙත හා නරක දෙගතියෙහි දුක් විඳිනා ආයු කාලය වසර ලක්ෂ ගණනකි. තිරිසන් භවය සසරෙහි බියජනක බවට පුතාෳක්ෂ හා ජීවමාන උදහරණයකි. තිරිසන් සතුන් විඳවන ආකාරය අමූතුවෙන් පැහැදිලි කළ යුතු නොවේ. එනිසා සසරෙහි යථාර්ථයක් වූ භවය නිසා ද සසරෙහි බියකරු බව ඉස්මතු වෙයි. අද මිනිසා මියගොස් හෙට තිරිසනෙක් ව උපදී. අද සතෙකු ගේ මස් ලෙස අනුභව කරන්නේ සසරෙහි දරුවෙක් ව සිටි හෝ දෙමව්පියත් ව සිටි අයෙකුගේ මස් විය හැකි ය. අද බිරිඳව සිටින්තේ පෙර භවයක දියණීය හෝ මිණිබිරිය විය හැකි ය. මේ පිළිකුල් ජනක ස්වභාවය නිසා ද සසර අමිහිරි යථාර්ථයකි.

''අතමතග්ගො යං භික්ඛවේ පුබ්බාකොටි න පඤ්ඤයති''

යන බුදු වදනට අනුව සත්ත්වයා ඉපදෙමින් මැරෙමින් ආ සසර ගමනෙහි පූර්ව කෙළවරක් දකිය නො හැකි තරම් ය. එම ඉපදෙමින් මැරෙමින් යන සසරෙහි සත්ත්වයාට අනිවාර්යයෙන් මුහුණ දෙනන් ට සිදු වන පොදු ඉරණමක් තිබේ. එය ජීවි අජීවී සියල්ලටම පොදු ය. එනම් අනිතා දුක්ඛ හා අනාත්ම යන තිලක්ෂණය යි. අනිතා යනු සසරේ නිතා නො වන ස්වභාවයයි. භෞතික අභෞතික සියල්ල නිරන්තර වෙනස් වීමකට භාජනය වෙයි. අප පවතින ලෝකය යයි දකින්නේ මේ වෙනස් වෙමින් පවතින ස්වභාවය යි. පවතින යන්න පුවර්තන යන්නෙන් බිඳෙයි. වර්තන හෝ පුවර්තන යන්නෙහි තේරුම නම් පෙරළෙන යනන් යි. සියලු භෞතික හා අභෞතික දේ පුවාහයක් ලෙස නො නැවතී ගලා යයි. මෙය

ස්ථීරව පෙනෙන්නට තිබීම ඇස විසින් පෙන්වනු ලබන දෘෂ්ටි මායාවකි. විදුලි බල්බයක් තුළට විදුලි දහරාවක් එයි. එය බල්බය තුළ දුවී අවසන් වෙයි. නැවත එයි. බලා සිටින කෙනෙකුට පෙනෙන්නේ එක දිගටම දල්වෙන බල්බයකි. එහෙත් සිදුවන්නේ නිවි නිවි දල්වීමයි. එක් ස්වභාවයකින් තවත් ස්ව භාවයකට පත්වීම හෙවත් අනිතා බව සසරෙහි නිසරු බව පෙන්වන පුධානම සාධකයකි. අනිතා ස්වභාවය නිසා සසරෙහි ස්වභාවය සුවදයකත්වයෙන් තොර කරයි. ලදවැනි ලක්ෂණය වූ දුක්ඛ යනු ද සසරෙහි තවත් ස්වභාවයකි. මෙම දුක්ඛ ස්වභාවයේ ලක්ෂණයන් ඉහත දී ද සාකච්ඡා කර තිබේ. කායික හා මානසික වශයෙන් අපුමාණ දුක්ඛ වේදනාවන් ට මුහුණ දීමට සියලු සත්ත්වයන් ට සිදු වේ. එහෙත් පුදුමය වන්නේ වන්නේ මේ සියලු යථාර්ථයන් අතරද විඳින්නට ලැබෙන තාවකාලික තෘප්තිය නිසා සත්වයා විමුක්තිය පුතික්ෂේප කිරීමයි. නැතහොත් ඉක්මන් නො වීමයි. බුදු රජාණන් වහන්සේ මේ තාවකාලික කාමාස්වාදයන් හි නිරර්ථක භාවය පෙන්වා දෙන්නේ කාමාස්වාදනය කිරීම තුළින් සසර ගමන තව තවත් දීර්ඝ වන ආකාරය යි. අනාත්ම යන්න ද සසර පැවැත්ම කෙරෙහි සෘජූව බලපාන කරුණකි. බුදු රජාණන් වහන්සේ පහළ වන අවධිය වන විට ඉන්දියාවේ පුධාන වශයෙන් තිබූ මතවාදයන් දෙකක් වූයේ මේ ආක්මවාදය හා අතාත්ම වාදය යි. විශේෂයෙන් සසරෙහි අනාත්ම ස්වභාවය සත්ත්වයාගේ ස්ථීර සුඛයට බාධා සිදු කරයි. නිතා හා ස්ථාවර පැවැත්මෙන් යුතු කිසිවක් සත්ත්වයා තුළ නැත. එනිසා ම සසරෙහි මේ අස්ථිර ස්වභාවයේ පුතිඵලයක් ලෙස සසර වඩාත් ඉක්මනින් අවසන් කළ යුතු තැනක් බවට පත් වෙයි. සසර මේ ස්වභාවය ට කිසියම් පිළියමක් තිබිය යුතුම ය. පුද්ගලයාගේ වීර්යයෙන් අධිෂ්ඨානයෙන් කුසල බලය ද කරණ කොටගෙන සසර ගමන අවසන් කළ හැකි ය. බුදු රජාණන් වහන්සේ සසර දුෂ්කර පුද්ගලයාගේ ස්වභාවය විවිධ තැන්වල හඳුන්වා දෙති. මෙහි ඇති වැදගත් දෙය වන්නේ සසර ගමන අවසන් කර විමුක්තිය සාධනය කළ හැකි කාම භවයන් තිබෙන්නේ දෙකක් පමණකි. මිනිසුන්ට හා දෙවියන් ට පමණක් නිවන් සාක්ෂාත් කළ හැකි ය. එහෙත් මිනිසුන් හා දෙවියන් වූ පමණට ම නිවත් ලැබිය හැකි යයි සිතත්තේ නම් එය ද මුළාවකි. ඒ පිළිබඳ ව බුදු රජාණන් වහන්සේගේ දේශනයක් ධම්ම පදයේ සඳහන් වෙයි.

''දීඝෝ බාලානං සංසාරෝ - සද්ධම්මං අවිජානතං''

සදහම් තො දත් අඥුත පුද්ගලයාට සසර දිග ය. සසර අවසත් කරත්තට අවශා කරුණු දෙකක් පිළිබඳ ව මෙහි සඳහත් වෙයි. එක් කරුණක් තම් ශී සද්ධර්මය යි. දහමිත් තොරව විමුක්තිය තො වේ. එසේම කෙතරම් දහම තිබුණ ද බුද්ධියෙත් හීත පුද්ගලයාට ද සසර අවසත් කළ තො හැකි ය. සසර ගමත අවසත් කොට නිවත් මග සාක්ෂාත් කරගැනීම සඳහා අවශා කුසල බලයත් එසේම ධර්ම මාර්ගයත් තිබිය යුතු ය. ඒ අනුව සසරෙහි නැවැත්ම යනු නිවනයි.

තිවත පිළිබඳව විවිධ වචන භාවිතා වන බව පෙනේ. තිවත් අවබෝධ කිරීම සාක්ෂාත් කිරීම සතාාවබෝධය වැනි විවිධ වචන ඒ සඳහා යොදෙයි. පළමු දහම් දේශනාව වූ දම්සක් පැවතුම් සූතු දේශනාවේ අඤ්ඤකොණ්ඩඤ්ඤ තෙරුත්ගේ තිර්වාණාධිගමය දක්වෙන්නේ මෙසේ ය.

"චක්ඛුං උදපාදි ඥනං උදපාදි පඤ්ඤ උදපාදි විජ්ජා උදපාදී අලෝකෝ උදපාදි"

මේ වචන වලට අනවු නිවන යනු ඇස පහළ වීම ය. ඥනය පහළ වීම ය. ළඥව, විදහව, අලෝකය පහළ වීම ය. භාෂාවක පවතින හොඳම වචන මේ සඳහා භාවිතා කර තිබේ. මෝක්ෂය, නිරෝධය, ශාන්තිය, සතා, ජර, අමර වැනි මේ වචන තුළින් නිවන යන්නට අදළ වන තත්ත්වය පැහැදිලි කරන්නට උත්සාහ ගෙන තිබේ. එහෙත් අවේදයිත අසංස්කෘත ස්වභාවයක් වූ නිවන භෞතික ලෝකයට අදළ වචන වලින් පැහැදිළල කරන්නට උත්සහ කිරීම සාර්ථක නැත. නිවන පිළිබඳ ව පැහැදිලි කෙරෙන හොඳම හා කෙටි මෙන් ම පරිපූර්ණ විගුයක් මෙහි දී පෙන්වා දිය හැකි ය.

''තුණ්හක්ඛයෝ නිරෝධෝ නිබ්බාණං''

නිවන යනු තණ්හාව ක්ෂය කිරීම යි. නැතහොත් නිවන යනු තණ්හාව නැති කිරීම යි. එසේ නො මැතිව කිසියම් විඳිය හැකි තත්ත්වයක් නො වේ. සාහිතා විසින් බෞද්ධ ජනතාවගේ ප්‍රියජනක භාවය පිණිස නිවන කිසියම් භෞතික තත්ත්වයකට ආරෝපණය කරන්නට උත්සහ දරා ඇත. තණ්හාව යනු භවය පෝෂණය කරන හේතු කාරකය යි. එම හේතුකාරකය භවය යළි යළිත් ඇතිවන්නට අවශා පෝෂණය සපයයි. එනිසා එකී තණ්හාව නැති කිරීම තුළින් නැවත භවයක් ඇති නො වන තත්ත්වය නිවන යි. බුදු රජාණන් වහන්සේගේ බුදු බව ලබා කරන උදන වාකා මෙයට හොඳ ම සාධකයකි.

"අනේකජාති සංසාරං - සන්ධාවිස්සං අනිබ්බිසං ගහකාරකං ගවේසන්තො - දුක්ඛා ජාති පුනප්පුනං ගහකාරක දිට්ඨොසි - පුනගේහං න කාහසි සබ්බා තෙ එාසුකා භග්ගා - ගහකුටං විසංකිතං විසංඛාර ගතං චිත්තං - තණ්හානං ඛයමජ්ඣගා ති"

සත්ත්වයා සසර සැරිසරන්නේ තණ්හාව පුහීණ නො කිරීම නිසා ය. තණ්හාව පුහීණ කළ හැක්කේ චතුරාර්ය සතාාවබෝධ කිරීමෙනි. නැතහොත් පටිච්ච සමුප්පාදය පුතාක්ෂ කිරීම තුළිනි. වරක් බුදු රජාණන් වහන්සේ දේශනා කරන්නේ පටිච්ච සමුප්පාදය නො දන්නා නිසා සත්ත්වයා සසරට වැදී නූල් බෝලයක් මෙන් අවුලෙන් අවුලට පත්වන බවයි. මේ නිසා සසර හා තණ්හාව අතාන්තයෙන් බැඳී පවතින්නකි. එකී තණ්හාව ක්ෂයකර නිර්වාණය සාක්ෂාත් කිරීමේ කිුිිිියාවලිය හැඳින්වෙන්නේ පෙරුම් පිරීම යනුවෙනි. බුද්ධ දේශනාවට අනවු නිවන් දකිය හැකි තත්ත්වයන් තුනකි. එය හැඳින්වෙන්නේ තුන්තරා බෝධිය යනුවෙනි. බුද්ධ, පච්චේක බුද්ධ, අරහත් මෙම ආකාර තුනෙන්ම සිදුවන්නේ ක්ලේශ සංසිඳීම ය. එකී සංසිඳීම සිදු වූ පසු නැවත කිසිදු සංසාර ආගමනයක් සිදු නො වේ. යළිත් මවු කුසක ඉපදීමක් සිදු නොවේ. සසර පෝෂණය තෘෂ්ණාව යළි හටගැනීමක් සිදු නො වේ. එය පෙළෙහි සඳහන් කරන්නේ

''බීණා ජාති වසු තිං බුහ්මචරියං කතං කරණීයං නාපරං ඉත්තත්ථායා ති'' යනුවෙනි.

ජාතිය ක්ෂය කරන ලද බඹසර වැස අවසන් කරන ලද එසේම තවත් කළ යුතු කිසිවක් නැති ස්වභාවයක් නිර්වාණය යන්නෙන් අදහස් වෙයි. ගණනය කළ නො හැකි තරම් දීර්ඝ කාලයක් භවයෙන් භවය සසර සැරිසරන සත්ත්වයාගේ නැවැත්ම යනු ඒ අනුව බලන විට නිවනයි.

තිවන සත්දිට්ඨික ය. මේ භවය තුළ ම සාක්ෂාත් වත්නකි. මිය පරලොව ගිය පසුව නො වේ. නුවණැත්තන් විසින් තම තම නැණ පමණින් දත යුතු ය.

" පච්චත්තං වේදිතබ්බෝ විඤ්ඤූහි "

කිසිවෙකුට සිය මව හෝ පියා හෝ දරුවා හෝ නිවනට පත් කළ නො හැකි ය. නිවනට රැගෙන යා නො හැකි ය. තවත් අයෙකුට ලබා දිය නො හැකි ය. බුදු රජාණන් වහන්සේ එය දක්වන්නේ

"තුම්හේහි කිච්චං ආතප්පං, අක්බාතාරෝ තථාගතො" යනුවෙනි.

බුදු රජාණත් වහත්සේලා කරන්නේ මග කියා දීම පමණකි. ගමන් කිරීම තුඹලා සතු ය. මේ නිසාම බුදු රජාණන් වහත්සේ පුද්ගල වීර්ය අධිෂ්ඨානය වැනි දේ වඩාත් අගය කළහ. ලෝකයේ යථාර්ථය අවබෝධ කරගෙන නිවත් දකින්නා ලෝකය ජයගුහණය කරත්නෙකු ලෙස උන්වහත්සේ පෙන්වා දුන්හ. මෙසේ නිවන් දකීමේ ස්වභාව දෙකක් බුදු රජාණන් වහත්සේ පෙන්වා දී ඇත. එනම්,

- 1 සෝපදිසේස පරිනිර්වාණය
- 2 නිරුපදිසේස පරිනිර්වාණය

බුදු රජාණන් වහන්සේ නිවත් දක්කේ තිස් පස් වැනි වියේ බෝධි මූලයේ සිට ය. එසේ නිවත සාක්ෂාත් කිරීම උන්වහන්සේ හැඳින්වූයේ සෝපදිසේස පරිනිර්වාණය යනුවෙනි. සියලු ක්ලේශ පරිනිර්වාණය එහි දී සිදුවෙයි. ක්ලේශ යනු සසර ගමන් කරවන කාරක ධර්ම වේ. බුදු බවට හෝ රහත් බවට පත් වන විට මෙකී ක්ලේශ සමුදාය පුහීණ වෙයි. බුදු රජාණන් වහන්සේගේ මෙම පුහීණ කිරීම සෝපදිසේස පරිනිර්වාණය යි. මේ අයුරින් කෙලෙස් පිරිනිවණින් පසුව ගෙන ආ ආයුෂ තිබෙන තාක් කල් ඒ උතුමා ජීවත් වෙයි. විඥානය ද පවතී. එහෙත් භවගාමී ශක්ති්යක් එහි නැත. එයින් පසුව කිසියම් කාලයක් ජීවත් ව ඉතිරිව තිබෙන ශරීරය සමග විඥානය ද නිරුද්ධ වී යයි. එය නිරුපදිසේස පරිනිර්වාණයයි.

වරක් වංගීස නම් බුාහ්මණයෙක් බුදුරජාණන් වහන්සේ සමීපයට පැමිණියේ ය. ඔහුට අපූරු හැකියාවක් විය. කෙනෙකුගේ හිස් කබලකට නිය පිටින් තට්ටු කර ඔහු ඉප දී සිටින භවය පිළිබඳව පුකාශ කළ හැකි වීමයි. බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔහුගේ අතට පෘතග්ජනව මිය ගිය කිහිප දෙනෙකු ගේ හිස් කබල් දුන් විට ඔහු නිවැරදිව ඒ ගැන පුකාශ කළේ හිස් කබලට තට්ටු කිරීමෙනි. එහෙත් රහතන් වහන්සේ නමකගේ හිස් කබලක් ඔහු අතට ලබා දුන් විට ඔහු එයට තට්ටු කර භවය සොයා ගන්නට උත්සහ කළේ ය. එසේ කෙතරම් තට්ටු කළත් ඔහුට එය සොයා ගත නො හැකි විය. නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරගන්නා පුද්ගලයාට මරණින් මතු සිදු වන්නේ කුමක් ද යනන් පිළිබඳව කෙරෙන පැහැදිලි විගුහයක් රතන සූතුයේ දක්වේ.

"තේ බීණ බීජා අවිරුල්හිච්ඡන්ද තිබ්බන්ති ධීරා යථායං පදීපො "

රහතත් වහත්සේලාගේ පිරිතිවීමේදී විඥුනය තිවී යන්තේ පහත තිවී ගියා සේ ය. පහත් දල්ල තිවී ගිය පසු එයට සිදු වත්තේ කුමක් ද යන්ත සොයා ගත තො හැකිය. රහතත් වහත්සේ ගේ විඥුනයට ද සිදුවත දෙයක් තැත . එම විඥුනය සසර ගමන් කරවත කාරක ධර්ම වූ තණ්හාව ආදී ක්ලේශ ධර්මයත් මේ වන විට විඥුනය තුළ තැත .ඒ තිසිා විඥුනය තිවී යා යුතු ය. සත්සිඳිය යුතු ය.

නිර්වාණය සාක්ෂාත් කර ගැනීමේ දී මෙතෙක් සසරින් ගෙන ආ කර්ම ගෙවී අහවර වන්නේ නැත. පිරිනිවත් පෑම දක්වා ඒකී කර්ම වරින් වර පළදෙති. එහෙත් පිරිනිවත් පෑමෙන් පසු එම කර්ම පළදෙන්නට අවස්ථාවක් නැති නිසා ඒවා අහොසි වී යති. එහෙත් බුදු රජාණන් වහත්සේට පවා පිරිනිවත් පෑම දක්වා විවිධ කර්ම පළ දුන් බව සඳහන් වෙයි. රහතන් වහත්සේලාට ද මෙය පොදු ය. සසර යන්න කෙතරම් බියකරු ද යත් සසර ස්වභාවය ලෙස ලැබූ භවය තුළ රහත් බව ලබා ගත්තත් පිරිනිවත් පෑම දක්වා ම සසරෙහි ස්වභාවය අනුව විවිධ දුක් චේදනාවන්වලට මුහුණ දීමට උන්වහන්සේලාට ද සිදු වෙති.

# The Four Realities (Paramatthadhamma)

#### Senior Professor Sumanapala Galmangoda

According to **abhidhamma**, existence is a process of mental and physical states which arise and perish momentarily as causes, conditions and effects. The world which appears as a unity is a plurality of constituents in reality. These are called real elements of existence because they are the results of analyzing the things in the world. They are called real as they cannot be further analyzed into three groups as *citta*, *cetasika and rūpa* in the **Theravāda** *Abhidhamma*. They never exist independently. Mind and mental concomitants have four kinds of relationships:

- 1. They arise together;
- 2. They perish together;
- 3. They take the same object;
- 4. They arise in the same sense organ.

Mind and mental concomitants always arise in connection with the physical senses. Therefore, mind and form (*rūpa*) never exist separately.

#### Citta

**Abhidhammatthasangahadīpanipāli** defines "citta" as derived from the root cinta - to think. The ways of thinking are threefold:

- 1. **Ahanacinta** (thinking endowed with endeavour): this kind of thinking comes in *vitakka* (initial application) in regard to the first stage of absorption (*jhāna*).
- 2. *Vijānanacintā* (thinking endowed with understanding): this applies to *viññāna* (cognition or consciousness).
- 3. *Pajānanacintā* (thinking endowed with realization): this applies to p *viññāna* (wisdom or intuition).

Of these the second one is applicable to the term *citta* (consciousness) because it is defined as having the sense of 'understanding the object.;<sup>1</sup>

The text further states that term citta in the  $Abhidham matthas angaha^2$  has been used in the sense of viññana (consciousness).

The *Visuddhimagga* states that the terms *viññāna*, *citta* and, *Mano* refer to the same thing, i.e. 'consciousness' - "The words *viññāna* (consciousness), *citta* and *mano* are one in meaning". But it seems that these terms have been used to indicate several functions or states of mind.

"In the exposition of consciousness, 'consciousness' (citta) is so called because of its variegated (citta) nature. 'Mind' (mano) is so called because of it knows the measure of an object. 'Mental action (mānasa) is just 'mind'.<sup>5</sup>

The Atthasālini further says that "a single moment of consciousness is introduced by three names: mano (mind), in the sense of measuring; viññā (consciousness), in the sense of discrimination; dhātu (element) in the philosophical sense of ultimate reality, or of absence of a living entity". In the later abhidhammic literature the term citta has been preferred to viññā to indicate the general meaning of consciousness. Citta derived from the root cit-, implies the meaning variegation, which is the very nature of the behaviour of consciousness.

"Consciousness (citta) is so called for thinking (cit) of an object, or because it is variegate d (citta, citra)".

Citta has been described in detail under four different 'meanings: 1. citta as an adjective meaning variegated; 2. citta as a noun meaning thinking taken as derived from the root cit-to think.<sup>8</sup> 3. citta as collecting taken as derived from the root ci-to heap up or collect; <sup>9</sup> 4. citta as protecting of what is collected taken as derived from the roots ci - 'to collect' and ta -'to protect' (ci + ta: citta).<sup>10</sup>

#### The Atthasalini explains these meanings as follows:

"By 'consciousness' (citta) is meant that which thinks of its object, and is aware variously. Or, inasmuch as this word 'consciousness' is common to all states or classes of consciousness, that which is known as worldly moral, immoral, or the great inoperative, is termed 'consciousness', because it arranges itself in a process of thought. And the resultant is also termed 'consciousness because it is accumulated (cito) by kamma and the corrptions. Moreover, all four classes are termed 'consciousness' because they are variegated (citra) according to circumstances. The meaning of consciousness may also be understood from its capacity of producing a variety or diversity of effect". 11

In almost all the commentaries what has been described again and again as the various meaning of the term *citta*, closely corresponds to the above definitions. The meaning variegation is applicable to *citta* for several reasons. All the variety of things in the world are produced simply as a result of thinking. Thought precedes production Thus the term *citta*, used in the sense of 'making various things'.

"Thus all classes of art in the world, specific or generic, are achieved by the mind. And owing to its capacity thus to produce a variety or diversity of effects in action, the mind, which achieves all these arts, is itself artistic like the arts themselves." <sup>12</sup>

The *Manisāramañjusā* says that this meaning is relevant for thirty-two types of consciousness which are accompanied with intimation (*viññāna*). On the other hand, as *citta* comprises of various divisions and sub-divisions such as sphere (*bhāmi*), object (*ārammana*), low (*hina*), middle (*majjhima*) and highest (*paṇīta*), It is called *citta*.

"Therefore the varied nature of consciousness should be understood by way of these characteristics of association, locality object, the three degrees of comparison and dominance."<sup>14</sup>

Though citta is so described in the sense of variation, it does not mean one particular consciousness but as a whole all the processes of it are meant. Otherwise, one can call even one kind of consciousness by the name citta in that sense, because it is common usage in the world that even one constituent part of something is used for the whole. For example, people who have seen one part of a mountain say that they saw the mountain.15 The meaning 'collecting' applies to citta, in the sense that consciousness arises with actions (kamma) associated with defilements.<sup>16</sup> Furthermore, 'collecting' here means the collection of the lineage of impulsion (javanasantāna).'17 According to abhidhammic interpretations, 'javana' means the state of the mind - process which determines morality or immorality of the object perceived. 18 Because of consciousness, the personality, or better still the resultant consciousness (atthabhāva), produced by the action of defilements (kammakilesa) is protected.<sup>19</sup> When consciousness ceases to be, the personality produced by the actions also ceases. Therefore, consciousness is like a protector of the personality.<sup>20</sup>

Consciousness is also defined according to the four ways of definition as follows: "(Mind or) consciousness is that which thinks of its object. A definition of the word has been given, Cognizing is its manifestation, a mental and material organism is its proximate cause."<sup>21</sup>

The analyses of consciousness given according to the methods of sādhana clarifies what exactly is meant by it. According consciousness is that which thinks (katthusādhana). By this definition it is meant that consciousness knows The object. By defining it in this way two facts are clarified: I 'There is no agent who does this act of thinking outside of the nature of consciousness. 2. Disproving the theory that consciousness arises without an object.<sup>22</sup> The mere act of knowing the object itself is consciousness (bhāvasādhna). By this definition also several facts are brought into focus. As consciousness is bound with an object its impermanency and agentlessness is clarified it has no independence and hence it is impermanent. So is the nature of consciousness. The definition

'knowing itself is consciousness' means that there is no agent who does that action.<sup>23</sup> The " *karanasādhana*" definition is as follows: 'it is called *citta* because by it the accompanied dhammas (mental properties) understand the object.'<sup>24</sup>

Though we define citta, taking it separately, in reality it arises along with form  $(r\bar{u}pa)$ .

Ven. *Nāgasena* explains the fact thus: "The king said: 'Reverend *Nāgasena*, as to that which you mentioned: name - and - shape. Which therein is name, which shape?' That which is gross therein sire, that is shape. Those subtle mental states that are mental factors in consciousness, this is name.' .... "These things, sire, are dependent upon the......<sup>25</sup>

When it is said 'the king arrived? it is understood that he has come with his retinue. Likewise when it is said 'consciousness is arisen' it means it is arisen with its concomitants (*dhammas*).

"But consciousness does not arise singly. Just as in saying 'the king has arrived', it is clear that he does not come alone without his attendants, but comes attended by his retinue." <sup>26</sup>

According to *Theravāda Abhidhamma*, *a dhamma* does not arise singly.

"An aggregate of states, such as contact etc., is said to be a group; the consciousness arising in that group of states arises together with those states. Thus the co - occurrence of many states is shown. By this word showing the nature of the group, the occurrence of 'one state' only is contradicted.<sup>27</sup> The most difficult task Buddha performed was to show that different states of consciousness focused on one object. As Ven. *Nāgasena* explains 'this that is difficult to do, sire, was done by the Lord: he pointed out the arrangement of these incorporeal mental states that are mental factors in consciousness and occur in one objective support (for meditation) saying 'this is sensory impingement, this is feeling this is perception this is volition, this is thought'."<sup>28</sup>

In yet another way, consciousness is a *dhamma* depending upon the states such as contact and feeling. "Consciousness also appears as

a derivative from such phenomena as contact,"<sup>29</sup> it is with regard to consciousness that the convention, 'ciita' comes into being<sup>30</sup> and therefore it is clear that the term 'citta' has also been considered as a conventional assumption. Beings deceived by the common nature of the consciousness, take things which are impermanent as permanent. Thus consciousness is compared with magic which deceives people.<sup>31</sup> there is no one to command it, but it proceeds according to the natural order of the mind (cittaniyāma).<sup>32</sup>

Consciousness, explained in various ways above, has been classified into eighty - nine or one hundred and twenty- one types in almost all the *Theravāda Abhidhammic* texts belonging to the medieval period. The passive or vacant state of consciousness is called 'bhavānga' and as the term itself conveys it is connected with previous births consciousness is mainly classified under several headings: planes (bhūmi), kind (jāti), concomitant (sampayoga), condition (sankhāra), trance (jhāna), object (ālambana) and path (magga). One moment of consciousness comprises three moments or stages as nascent (uppāda), static (Ţhiti) and cessant (bhanga). The time of such seventeen thought - moments is the life - time of a material element.<sup>35</sup>

This time-limit has been given according to a statement in the discourses; 'the non - material disappears quicker than the material'.<sup>36</sup>

## Cetasika (mental properties or states):

The term 'cetasika' is used in the sense of .originating in consciousnesses, 'accompanied with consciousness'.<sup>37</sup> According to this definition 'cetasika' is not something different from consciousness but comprises characteristics of it. This fact is further clarified by the common definition of 'cetasika' which comprises four characteristics:

"(i) They arise and (ii) perish together with consciousness (iii) They have the same object and (iv) basis as consciousness."38

The mental states that bear these characteristics are generally considered fifty - two in number.<sup>39</sup> As these states arise and perish together with consciousness, these characteristics do not apply to the material

dhamma which lasts longer than a mental dhamma. In particular, the second characteristic mentioned above is given to differentiate it from material elements. The avinibbhogarūpas (inseparable material dhamma)<sup>40</sup> which arise and perish together with consciousness (citta) can possess the first and the second characteristics of the mental states. Therefore, the third characteristic is given to differentiate it from avinibbhogorfrpas. Further to avoid doubt whether these cetasika arise on different bases at the same time with consciousness, the forth characteristics is given.<sup>41</sup> The cetasika phassa (contact), vedanā (feeling), saññā (perception), cetana (volition), ek'aggatā (one - pointedness), jivit'indriya (psychic life) and manasikāra (attention) are common to every consciousness.<sup>42</sup> They are common to all eighty - nine types of consciousness as they arise with them together.<sup>43</sup>

The term *cetasika* (cetas + ika) comes under derivative nouns (taddhita) which have diverse usages. Accordingly the term *cetasika* can be defined as 'that which is made by mind, or as 'that which arise from mind', But if *cetasika* is defined in this way its meaning applies even to the *cittasamuṭṭhānarūpa* (mind - born material phenomena). In order not to have this meaning, *cetasika* is described as comprising three groups: *vedanā* (feeling), *saññā* (perception), *sankhāra* (mental formations). Further ADSDP defines the term *cetasika* as having three meaning in accordance with its being included into three groups of derivative nouns (taddhita)

- (1) That which is arisen (in) the mind (bhāvataddhita)<sup>46</sup>
- (2) That which is associated (in) with mind (nissitataddhita)<sup>47</sup>
- (3) That which is engaged in mind (niyuttataddhita)<sup>48</sup>

The second definition is given to disprove wrong conceptions like 'whether happiness, suffering and so forth are without will and whether they are permenrent'.<sup>49</sup>

## According to the four ways of definition:

- (1) The characteristic of *cetasika* is association with mind
- (2) Its function is not to arise without mind

- (3) Having a same object with mind is its manifestation
- (4) Its proximate cause is the arising of mind.<sup>50</sup>

When all these details of cetasikas are considered as a whole, it becomes clear that the concept of cetasika has come into being as a result of the explanation of the different functional characteristics of consciousness. In the analysis of the five aggregates, viññāna (consciousness) represents 'citta' in Abhidhammic classifications. Vedana, saññā, and sankhāra represent the cetasika. In the abhidhamma what has been described under the heading citta is the classifications of divisions of consciousness according to **bhūmi** (sphere), **jāti** (kind) etc. it seems that under the heading cetasika the internal functional characteristics of consciousness have been described separately. Therefore, these two abhidhammic concepts, namely citta and cetasika are but one and the same concept that is consciousness. It appears that the division into citta and cetasika was made for convenience of definition rather than because they were two clearly separate entities in reality. It becomes clear even by the four characteristics of *cetasikas* explained above. It is interesting to note that some *cetasikas* themselves can be considered as different characteristics of consciousness rather than as different cetasikas, for example: manasikāra (attention), cit'ekaggatā (one - pointedness of the mind), cittapassaddhi (tranquility of mind), cittalahutā (lightness of mind), cittamudutā (pliancy of mind), citt'ujjakatā (rectitude of mind). 51 In defining some of the cetasika, it seems that what exactly explained are the characteristics of mind as the following examples will show: "Uddhacca means the nature of restlessness; that is the characteristic of restlessness of the mind. Chanda (conation) means merely the mind's desire of hanging on to.<sup>52</sup> Thina (sloth) means the characteristic of nonadaptability of mind". 53 Thus it is very clear now that the cetasika signify some functional characteristics of the first reality, that is, consciousness.

#### Rūpa (matter):

It should be stated at the very outset that the subject of matter in the Theravada tradition in comparison with the same in the other Buddhist traditions has been ably dealt with by Y. Karunadasa.<sup>54</sup> The abhidhammic

concept of  $r\bar{u}pa$  represents the physical aspect of the person or individual and the world of experience. The common definition of  $r\bar{u}pa$ , in the canon as well as in the commentaries is "matter  $(r\bar{u}pa)$  means that which is subject to molestation". <sup>55</sup> Here molesting means becoming transformed with the effect of cold, heat, etc. that is the arising in another form when the opposite conditions such as cold and heat are present. Y. Karunadasa lists seven meanings of the term  $r\bar{u}pa$  as recorded by the two celebrated commentators Buddhaghosa and Dhammapala as follows:

- 1. **rūpakkhandho** the material aggregate
- 2. sorīra the physical body of a living being
- 3. vanna colour
- 4. santhāna form, figure, configuration
- 5. kasina-nimitta the 'meditation' object
- 6. paccaya condition, cause
- 7. sabhāva nature<sup>56</sup>

The  $r\bar{u}pas$  which comprise two groups as primary ( $bh\bar{a}ta$ ) and secondary ( $up\bar{a}d\bar{a}ya$ ) are twenty - eight in number.<sup>57</sup> All these  $r\bar{u}pas$  are of one nature according to eight characteristics:

- 1. ahetuka rootless
- 2. soppaccaya causal
- 3. sāsava with defilements
- 4. sankhata conditioned
- 5. lokiya mundane
- 6. *kāmāvacara* pertaining to the sensuous sphere *(kāmaloka)*
- 7. anārammaņa objectless
- 8. appohātabba not to be eradicated.58

**Rūpas** are called **ahetuka**, as having no roots such as non-greed, non-hatred; **sappaccaya**, as being related to their own conditions, **kamma** 

(action), *citta* (mind) etc. *sāsava*, as being connected with defilements which arise regarding themselves; *sankhata*, as being conditioned by causes; *lokiya*, as being engaged in the world of five aggregates; *kāmāvacara*, as being subject to craving; *anārammana*, as not having an object like mental elements; and *appahātabba*, as they cannot be eradicated gradually.<sup>59</sup>

Among the twenty- eight  $r\bar{u}pas$ , only the first eighteen hasbeen considered as real  $r\bar{u}padhammas$ . This becomes clear through the definition given to those eighteen. These have been designated by five terms as follows:

- 1. sabhāvarūpa they can be noted by their own nature such as hardness.
- 2. *salakkhanarūpa* they possess characteristics such as arising, impermanence and hardness
- 3. *nipphannarūpa* they are arisen because of the causes, *kamma*, etc. by their own nature.
- 4.  $r\bar{u}par\bar{u}pa$  —they are called  $r\bar{u}par\bar{u}pa$  as they are a  $r\bar{u}pa$  which is in the nature of molesting. Sometimes the term  $r\bar{u}pa$  is used for the objects which are not in the nature of  $r\bar{u}pas$ . This nuance of meaning is indicated by the doubling of the term  $r\bar{u}pa$ .
- 5. **sammasanarūpa**-they can be obtained in their own natureand they are worthy to be contemplated applying to them the three characteristics, impermanence, etc.<sup>60</sup>

While these eighteen *rūpas* are considered as the *rūpas* the others have been regarded as the phases or characteristics of the real *rūpas*. As Y. Karunadasa, after discussing all the definitions of *nippannarūpas* says, "all these different terms combine to show that only those elements, described as *nipphanna*, are true *rūpadhammas*." According to the four ways of definition:

- 1. the characteristic of  $r\bar{u}pa$  is molestation
- 2. its function is scattering or dispersing
- 3. its manifestation is *abyākata*<sup>62</sup>
- 4. its proximate cause is consciousness (viññāna)<sup>63</sup>

## Nibbāṇa

The Abhidhammic interpretation of *nibbāṇa*, the final goal of Buddhism, somewhat differs from the description of the early discourses. In the discourses it is described as complete detachment from the defilements, using mostly words, the commentators have made an attempt to describe it in a positive way thereby categorizing it as a real *dhamma*. While explaining *nibbāṇa*, the *Vīsuddhimagga* presents a quotation couched in negative terms:

"Bhikkhus, in so far as there are **dhammas**, whether formed or unformed, fading away is pronounced the best of them, that is to say, the disillusionment of vanity, the elimination of thirst, the abolition of reliance, the termination of the round, the destruction of craving, fading away, cessation, **nibbāṇa**."65

Commenting on it the author says that *Virāga* means not merely 'the fading away of attachment' but it implies an unconditioned *dhamma*.

"Herein fading away is not mere absence of greed, but rather it is that unformed *dhamma* which, while given the names disillusionment of vanity', etc., in the clause 'that is to say, the disillusionment of vanity,... *nibbāṇa*, is treated basically as fadingaway."66

The *Abhidhammāvatāra* also contributes to the above idea. According to it to say that 'there is no one nature called *nibbāṇa* in reality as it cannot be obtained as soul or the hare's horn' is not reasonable. Because *nibbāṇa* can be obtained by the persons who follow the relevant practices and investigate it through the eye of wisdom. Anything should not be denied merely because the untrained persons (*puthujjana*) do not obtain it.<sup>67</sup>

Craving  $(tanh\bar{a})$  is called  $v\bar{a}na$  in the sense of weaving or combining the *dhammns*, aggregates etc. or the existences together. The separation from that  $v\bar{a}na$  or  $tanh\bar{a}$  is designed by the term  $nibb\bar{a}na$  ( $ni + v\bar{a}na - nibb\bar{a}na$ ). The Visuddhimagga elaborates on this etymology further thus:

"It is called *nibbāṇa* (extinction) because it has gone away from (*nikkhanta*), has escaped from (*nissaṇa*), is dissociated from, craving,

which has acquired in common usage the name fastening ( $v\bar{a}na$ )' because, by ensuring successive becoming, craving serves as a joining together, a binding together, a lacing together, of the four kinds of generation, five destines, seven stations."<sup>69</sup>

Contributing to the above meanings the ADSDP further defines the term according to traditional grammar as follows:

- (1) Derived from the root vi-'to weave' (vi-yu, vi-ana, v-anavāṇa, ni-van, nibbāṇa)<sup>70</sup> the term vāṇa indicates the meaning 'dissociated from craving' (vāṇa)<sup>71</sup> |
- (2) Derived from the root vA-'to relieve (m + va + yu, nibbāṇa) The term nibbāṇa indicates the meaning 'here or by this the fire of craving etc. is extinguished'.<sup>72</sup>

While mentioning that *nibbāṇa* means to be free from craving which is called *vāṇa*, the *Abhidhammatthasangaha* presents two characteristics of it as follows:

"Nibbāṇa however is termed supramundane, and is to be realized by the wisdom of the four paths. It becomes an object to the paths and fruits, and is called Nibbāṇa because it is departure (ni) from cord-like(vāṇa) craving nibbāṇa is one-fold according to its intrinsic nature. According to the way (it is experienced) it is two-fold namely, the element of Nibbāṇa without the substrate remaining and with the substrate remaining. It is threefold according to its different aspects namely, void, signless and longing - free."

Elaborating on the above passage *Vibhāvinīṭīkā* says that the first characteristic that is '*nibbāṇa* is to be realized by the wisdom of the fonr paths' shows the verifiability (realizability) of *nibbāṇa* by the noble ones. The second, "it becomes an object to the paths and fruits', shows that it can be proved through inference by the *kalyāṇaputhujjanas*. Thus as *nibbāṇa* can be produced or proved by two methods or ways namely direct perception-and inference, the wrong conception that mere viodness is *nibbāṇa*, is disproved. Regarding the other two divisions of *nibbāṇa* that is *sopadisesa* and *nirūpadisesa*, *upadhi* means the five aggregates. Those are so called in the sense that they are grasped by the

defilements. The realization of *nibbāṇa* with the five aggregates left is called *sopadisesanibbāṇadhātu*. When the five aggregates disappear at the death of an arhant that state is called *nirūpadisesanibbdāṇadhātu*. <sup>76</sup>

Details of the other divisions of *nibbāna* are as follows: It is *suññā* (void), because it is devoid of attachment, hated and delusion either by way of object or of accompaniment .It is animitta (signless) as it is free of the signs such as attachment and hatred. It is appanihita (longingfree), as it is free from longing such as attachment and hatred. Nibbāṇa is also described by some other names as accuta (deathless), accanta (exceeding the end), asankhata (unconditioned), anuttara (matchless).<sup>77</sup> The commentators have made an attempt to describe *nibbāṇa* as having its own nature as they described the other dhammas as being either mental or material. The eartlr element has hardness as its own characteristic, so nibbāṇa as a dhamma possessing its own nature they wanted to prove it as a real state and disprove the theory that it is mere voidness.<sup>78</sup> For this reason nibbana has also been explained according to the four ways of definition as in the case of the other dhammas. Thus the characteristrc of nibbāṇa is pacification. Its function is making deathlessness or happiness, its fruit is signlessness and the proximate cause is renunciation.<sup>79</sup> However it must be stated here that the ADSDP says on the contrary that there is no proximate cause for *nibbāṇa*.

The *Abhidhammāvatāra* presents a catechism in order to prove *nibbāṇa* as a nature *(dhamma)* which can be obtained in reality. If *nibbāṇa* is merely the absence of attachment etc., all the untrained people will be the persons who have realized *nibbāṇa*. Not only that but also there falls upon *nibbāṇa* the fault of being manifold because the eradications of attachments etc. could be in many ways. By being so, *nibbāṇa* comes to the state of conditioned.

Then it will be impermanent and unsatisfactory.80 Therefore *nibbāṇa* is not merely the absence of attachment, etc. By realizing whatever *dhamma*, if there occurs the eradication of defilements, that state or *dhamma* is called, *nibbāṇa* as it becomes the foundation (*upanissaya*) for the destruction of defilements being itself endless.<sup>81</sup> As Buddha has preached in many discourses 'monks, there is a not - born, not - become,

not - made, not - compounded etc. 'we have to conclude that there is a certain *dhamma* called *nibbāṇa*.<sup>83</sup> Buddha has said that the four paths, four fruits of monk hood and *nibbvna* are exempt from the threefold cycle of existence and are immeasurable. Therefore, there is a certain state called *nibbāṇa* in reality, otherwise how can we apply the immeasurability to *nibbāṇa*.<sup>83</sup> On the other hand we cannot reject *nibbāṇa* as a mere concept. The Buddha has said that four paths and four fruits of a recluse have the objects of immeasurability. If these possess conception as an object, then they become contradictory with the above saying.<sup>84</sup> Therefore *nibbāṇa* is not a mere concepts but it is a real state which becomes the condition of object of the paths and their fruits, which is permanent as it has no arising, formless as it has no nature of a *rūṇa* or matter and which is devoid of obsession.<sup>85</sup> Thus *Abhidhammikas* were keen to proven *nibbāṇa* as a real state which has a nature of its own.

#### End notes

- l. Abhidhammatthasa**ṇgahadīpāli**, Rangoon, 1929, p.9
- 2. Abhidhammatthasa**n**gaha, ed. T.W. Rhys Davids, JPTS, 1884 (l -48)
- 3. Abhidhammatthasa**n**gahad**ī**panipāl**i**, ibid, p. g
- 4 Visuddhimagga, ed. C.A.F. Rhys Davids, pTS, 1920 -21, p.452; The Path of Purification, tr. Bhikkhu Nanamoli, Colombo, 1964, p. 506
- 5. Expositor I, PTS, I 920 2 l, p. I 85; Atthasālini, ed. E. Muller, PTS, 1897,p.141 (DhsA)
- 6. op.cit. p. 187; op.cit. p. 14l
- 7. op.cit. p. 65,p.49
- 8. **A**bhidhammatthasa**ṇ**gahad**ī**panipāli, (ADSDP) op.cit., p. 9
- 9. Ibid
- Abhidharmarthasangrahasannaya, ed. Ven. Pannamolitissa, Ambalangoda, 1926,
   p. 6; Abhidhammatthavibhāvinīţikā, ed. Ven. W. Pannananda, Colombo, 1898,
   p. 4; ADSDP, p. 9; Abhidhammāvatāra, ed. Ven. p. Buddhadatta, PTS, 1915, p.2 (Abhvt)
- 11. Dhsa, p. 63; Expositor I, pp. 84 84

- 12. DhsA, p. 64; expositor I, p. 86; ADSDP, p. 9
- 13. Manisāramañjusāţikā I, ed. Sixth Buddhist council, Buddhasasanasamiti, Rangoon, 1960 -64,p. 129 (MMT)
- 14. Expositor I, p. 85; DhsA, p. 6:4; Abhidhammdtthavikāsini, ed. Ven. A.P. Buddhadatta, Colombo, 1961, p.20 (Abhvk)
- 15. MMTI,p.129
- 16. Abhvk, p.21
- 17. Abhvk, p. 130; ADSDR p. 89
- 18. Compendium of philosophy, tr. S.Z. Aung, PTS, 1910, pp.23-30; Ven. Narada, A Manual of Abhidhamma pp. 32 33
- 19. MMYI, p.129, 130
- 20. Abhvk, p. 21; MMT I, p. 130
- 21. Expositor I, pp. 148; DhsA, p. I 12; Abhvk, p. 17
- 22. Abhidhammutthavibhāvini**ṭ**ikā (ADSVT), ibid, p.4; MMT I, p. 124, 126; ADSDP, p.9
- 23. Abhvlg pp. 4, 16; **Nāmarulpapariccheda** NRPO ed. A.p. Buddhadatta, JPTS, 1913-14, p.9
- 24. ADSDP, p.9
- 25. Milinda's questions I, tr. I.B. Horner, SBB, I, 1964 69, pp. 67 68. Milindapañha, ed. V. Trenckner, PTS, 1962, p.49 (Milin)
- 26. Expositor I, p.90; DhsA, p. 67
- 27. Expositorl, p. 8l; DhsA, p.6l
- 28. Milinda's questions, ibid, p. 12l; Milin, p. 87
- 29. Expositor I, p. 150; DhsA,p. ll3
- 30. Abhvk, p.22; Abhvt,p.2
- 31. Mohaviccedani; ed. Ven. A. P. Buddhadatta, A.K. Warder, PTS, 1961, p.122
- 32. Abhvk, p. 196
- 33. Compendium of philosophy, Ibid, pp. ll4 18 (Cpd.); E.R. Sarathchandra Buddhist Psychology of Perception, Colombo, 1958, pp.75-96.
- 34. MMTI,p.139

- 35. Abhidhammatthasa**n**gaha, ed. T.W. Rhys Davids, JPTS, 1884, p. 16 (ADS)
- 36. ADSVT, p.58
- 37. Abhvk, pp. 107 8; abhvt p, 16; *Visuddhimaggaṭikā* I, ed. M. Dhammanand4 Colombo, 1928, p.25 (Vism T); Paramatthavinicchaya, ed. ven.A.P. Buddhadatta JPTS, 1985, p. 176 (Pvn)
- 38. A Manual of Abhidhamma, ibid, p. 76; ADS, p. 6; Cpd, p. 94
- 39. ADSVT, p.27; ADS, p. 6
- 40. Y. Karunadasa, BuddhistAnalysis of Matter, Colombo, 1967, p.33, *Avinibbhogarūpa* includes eight elements as: earth (*Paṭhavi*), water (āpo), temperature (tejo), air (vāyo), the visible (rūpa), taste (rasa), smell (gandha) and nutriment (āhāra)
- 41. ADSVT, p. 27, *Abhidharmārthasangraha* Para Phrase, ibid, p. 41 (ADSS); Abhvk,p. 107, MMT I, p. 3074
- 42. Pvn. p. 176; ADS, p. 6; AManual of Abhidhamma, ibid, p. 194
- 43. ADSV, p.28
- 44. A Manual of Abhidhamma, ibid, p. 303
- 45. ADSDRP. S
- 46. Rūpasiddhi, ed. Ven. K. Pannasekhara, Colombo, 1964, pp. 167 -69
- 47. Ibid, pp.159-61
- 48. Ibid, p.160
- 49. ADSDP, p.9
- 50. ADSDRp.l0
- 51. ADS, p.6;4 'Manual of Abhidhamma, ibid, pp.77 -81
- 52. ADSVT,p.29
- 53. ADSS, p.45
- 54. Y. Karunadasa Buddhist Analysis of Matter, ibid
- 55. Abhvt, p.67
- 56. Buddhist Analysis of Matter, Ibid, p. I
- 57. ADS, p.27.
- 58. ADS, p.28; Cpd., p. 158, A Manual of Abhidhamma, ibid, pp. 297 -99
- 59. ADSVlp.l0g

- 60. ADS, p.27; ADSVT, pp. 105-6
- 61. Buddhist Analysis of Matter, ibid, p. 43
- 62. Rūpa (material form) is also considered as an abyākata because it does not reproduce any resultant consciousness in itself A Manual of Abhidhamma, ibid, p. 158
- 63. ADSDP, p.10
- 64. D.J. Kalupahana, Buddhist Philosophy A Historical Analysis, Hawaii, 1976, pp.69-90
- 65. Anguttaranikāya, ii, PTS, 1885 1910, p. 34; Vism, p.293; The path of Purification, p. 317
- 66. Vism, p. 293; The Path of purification, p. 319
- 67. Abhvt, p. 79
- 68. ADSS, p. 173; Abhvt, p. 79
- 69. The Path of Purification, p. 319; vism, pp. 293 -g
- 70. Rūpusiddhi, p.250
- 71. ADSDB pp.9-10
- 72. ADSDP, p. 10
- 73. A Manual of Abhidhamma, p. 3 l5; ADS, p.3 l; ALSD p, p.
- 74. ADSVI, p.120
- 75. Ibid
- 76. Ibid
- 77. ADSVI p. 120; ADSS, pp. 173 4
- 78. MMT, ii, p.223
- 79. Abhvt, p.79
- 80. Abhvt, p. 80
- 81. Abhvt, pp.79-80
- 82. Abhvt, p.81
- 83. Ibid
- 84. op.cit.p.82
- 85. Ibid

# ශී සද්ධර්මය අතුරුදහන් වීමේ හා නො වීමේ හේතු පිළිබඳ අංගුත්තර නිකායාශිුත අධෳයනයක්

අග්ගමතා පණ්ඩිත පල්ලත්තර ශුී සුමනපෝති නාහිමි

ලොව ඇති සියල්ල අනිතා යි. "සබ්බේ සංඛාරා අනිච්චා" යන්නෙන් බුදුන් රජාණන් වහන්සේ වදාළේ සියලු ම සංස්කාර ධර්ම අනිතා බවයි. සංඛාර නම් හේතු පුතාාවලින් හටගත් දෙය යි. "හේතුපටිච්ච සම්හතං හේතුභංසා නිරුජ්ඣති" යන බුද්ධ දේශනා පාඨය අනුව කිසියම් හේතුවකින් යමක් හටගත්තේ ද ඒ හේතුවේ හෝ හේතුවල විනාශයෙන් හටගත් දේ විනාශ වේ. මෙය ආවරණීය ධර්මයකි. සමස්ත පෘථුවි තලය වෳවහාර වශයෙන් අපි ලෝකය සේ පිළිගැණුම් හ. එයත් සමඟ ඒ තුළ තිබෙන සචේතන අචේතන (සත්ත්වයන් හා වාක්ෂ ලතා සමුදු, ගංගා, කඳු, පර්වත ආදී කිසියම් වස්තුවේ නම් ඒ සියල්ල ම ලෝකය යන පදවට අන්තර්ගත වේ. භූමස්ථ හා ආකාශස්ථ සියල්ල මත් ලෝකයට අයත් ය. බුදු දහම විගුහ කරන පරිදි කාම ලෝක එකොළොස, රූප ලෝක සොළොස හා අරූප ලෝක සතර සත්ත්වයින් උපදින එක් තිස් ලෝක ලෝකය යන පදයට අයත් වේ. එහෙත් මෙ බඳු ලෝක දස දහසක් තිබෙන බව බුදුත් වහත්සේගේ දේශතාවලින් හෙළි වේ. "දස සහස්ස ලොක ධාතු" යයි සඳහන් වන්නේ ඒ බවයි. මේ සියල්ලම නිතෳ නො වන අතර අසංඛත ධර්මයක් වන නිවන සදාකාලික ය. එනම් සත්ත්වයන්ගේ නිවීම යි. සත්ත්වයා මෙම සදා කාලික නිවීම ලබන්නට නම් බුදු දහම ම කවරදාක හෝ පහළ විය යතුයි. ඒ සඳහා පළමුව ලොව්තුරා බුදුවරයෙක් ලොව පහළ විය යුතුම ය. කවර පසේ බුදුවරයකු පහළ වුවද අනාායන්ට ධර්මය අවබෝධ කර විය නො හැක. බුදුවරයකු වුවත් සංස්කාර යකි. එහෙයින් උන්වහන්සේත් නැසෙනු සුළුය. එහෙත් බුදුරජාණන් වහන්සේ නැතෙන්නේ සඳහටම ය. එසේ වුයේ නැවත ඉපදීමට අවශා කර්ම නැමැති මුල බීජය උන්වහන්සේ සඳහටම නැසුහෙයිනි. බුදුරජාණන් වහන්සේ නමක් බුද්ධත්වයේදී නැවත සොයාගත් ලෝකෝතර ශුී සද්ධර්මය උන්වහන්සේත්

සමඟ නොනැසුනක් එය අප කියන පරිදි උන්වහන්සේගේ අධිෂ්ඨාන බලයෙන් වසර පන්දහසක් පවතින බව පිළිගත් මතයකි. කෙසේ වූවත් බුද්ධ ධර්මය ලොව සඳහට ම පවතින්නේ වූවත් බුදුදහමේ අන්තර්ධානයක් සමඟ නිවන ද අතුරුදන් වේ. එහෙත් බුදු දහම විශ්මයයෙහි සදා පවතින්නකි. එහෙත් ඒ අනුව බුදු දහමත් අනිතාංයයි සිතිය හැකි වේ. තාවකාලික ව අතුරුදන් විමෙන් පසු යළිත් එය අප අතරට එන්න නම් බෝසත් වරයෙකු බුද්ධත්වයට පත් විය යුතුම ය. එසේනම් අතුරු දන් වී තිබෙන බුදු දහම යළිත් ජීවමාන කරන්නේ බුදුවරයෙක් ම ය. වර්තමාන බුදු දහම යථා තත්ත්වයෙන් ම අඹ මල් රේණුවක වෙනසක් නැතිව පවතිතත් එය පිළිපදින බෞද්ධ ගිහි පැවීදි අප හැමෝම කාලානුකූලව අපට අවශා පරිදි දිනෙන් දින සංස්කරණය කරගනිමු. එහෙත් බුදු දහම කිසිවකුට අත්තනොමතිකව වෙනස් කරගත හැක්කක් හෝ සකස් කර ගත හැක්කක් නොවේ. අද අප පොත පතේ තිබෙන ථෙරවාද ධර්මය ගිහි පැවිදි අපි දෙපඎයම ඔවුනොවූන්ගේ අදහස් අනුව විගුහ විවරණ කරම් හ. එහෙත් ඇත්තවශයෙන් පුාථමික බුදු දහම ගැනත් ඇතැමුන් සැක සිතන අද මෙම අමනොඥ කිුියාව ඒ අයගේ දෙසුම් වලිනුත් ලියන පොත පතිනුත් පූරාණ පිළිවෙත්වලිනුත් නුගත් බෞද්ධ ජනතාව අන්ද මන්ද වි සිටින බව මොවුහු නො දන්නේද? දන්නෝ ය. එහෙත් එසේ කරන්නේ ආත්මාර්ථය ඉහවහා ගොස් තිබෙන හෙයිනි.

බුදු දහම ආකුල වහාකූල වන හැටිත් එය අන්තර්ධාන වන හැටින් බුදුන් වහන්සේගේ දේශනවලින් ම පෙන්වාදී ම මේ ලිපියේ අරමුණයි. විශේෂයෙන් අංගුත්කර නිනාය ඇසුරු කරගෙන මෙම ලිපිය සැපයෙන බව සලකන්න. (මා මේ කරුණු උපුටා ගන්නේ අංගුත්කර නිකායේ බු. ජ. අට්ඨකථාවෙහි පෙළෙන් (1.10.17-19 බලන්න)

ඒකක තිපාකයේ (10 සූ.) බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙසේ දේශනා කරති.

"නාහං භික්ඛවේ අඤ්ඤං එක ධම්මම්පි සමනු පස්සාමි යො එවං සද්ධම්මස්ස සම්යොසාය, අන්තරධානාය සංවත්තති, යථායිදං භික්ථවේ පමාදො. පමාදො භික්ඛවේ සද්ධම්මස්ස සම්මොසාය, අන්තරධානාය සංවත්තතති."

මහණෙනි, සද්ධර්මයාගේ විනාශය පිණිස, සද්ධර්මයාගේ අතුරුදන් වීම පිණිස හේතුවන කරුණු අතර "පුමාදය" (මෙලොව පරලොව යහපතට හේතුවන යහපත් දැ නො කොට අනුවනව, ප්රිය වන රූපාදි අරමුණු කෙරෙහි ආශාවෙන් ඉඳුරන් පිනවමින් ජීවත් වන්නා සසර පමා වන්නා යි. පාපී පුද්ගලයා යි.) තරම් අන් එක ද ධර්මයක් (කි්යාවක්) මම නො දනිමි.

ධර්මය රැකෙන්නේ මිනිසා තුළිනි. මිනිසා ධර්ම හෙවත් ශීලාදී ගුණධර්ම නො රකින්නේ නම් ධර්මය අතුරුදන් වන බවයි මෙයින් වදාළේ. එසේම මිනිසා විසින් ධර්මය රැකිම ධර්මය ආරක්ෂා වීමට හේතු වේ. එසේ ම ධර්මය විනාශ විමට තවත් කරුණක් නම් (කෝසජ්ජ) කුසීත බවයි. කුසල් දහම් කිරිමෙහි මැළිවීමයි. එසේම බුදු දහම උගෙන නුවණින් කිුිිිිිිිි කරන්නා මේලොව දී රහත් නූනොත් සසර සුගතිවල ඉපද සැප ලබන්නන සමන් වේ. සද්ධර්මය ද ඔවුන් නිසා රකේ. තව ද, පුද්ගලයාගේ මහිච්ඡාම (තද ආශාව), අල්පෙච්ඡාව (සාමානා ආශාව), අයන්තුට්ඨිතාව (ලද පමණින් නො සතුටුවීම), සන්තුට්ඨිතාව (ලද පමණින් සතුටු වීම), නුවණින් මෙනෙහි කිරීම (අයොනිසො සමනසීකාරය), නුවණින් මෙනෙහි කිරීම (අයොනිසො සමනසීකාර), මනානුමණින් තොරවම (අසම්පජඤ්ඤය), මනා නුවණනි යුතුවීම (සම්පජඤ්ඤය), පවිටු මිතුරන් ඇසුරු නො කරමින් (පාපමිත්තතා) හා කලාාණ මිතුරත් ඇසුරු කරමින් (කළාහණ මිත්තතා) යන දෙයාකාර ජීවිතයක් ගත කිරීම. (විශේෂයෙන් භික්ෂුන්) වරින්වර එම යහපත් හා අයහපත් කිුිිිියා නිසා (දෙකේම විපාක විසින් යහපත් හා අයහපත් විපාක විඳීම) සද්ධර්මය අතුරු දන් නො වීමට හේතුවන බව ත් එසේම අකුසල ධර්මවල යෙදීම හා කුසල ධර්මවල නො යෙදීම, සද්ධර්මයගේ විනාශය පිණිස පවතින බවත් කුසල ධර්මවල යේදීම හා අකුසල ධර්මවල නො යේදීම සද්ධර්මයාගේ පැවැත්මට හේතුවන බවත් වදාළහ.

තව ද, (1.10.33-34 සුතු) උන්වහන්සේ වදාළ, මහණෙනි, යම් භික්ෂුවක් අධර්මය ධර්ම යයි දක්වන්නේ නම් එය බොහෝ දෙව් මිනිසුන්ට අහිත පිණිස, නොසැප පිණිස, අනර්ථය පිණිස, දුක් පිණිස හේතු වන බව දන්නේ නම් ඒ භික්ෂුහු බොහෝ පව් රැස් කර ගනිති. එමෙන් ම ඔවුහු මේ සද්ධර්මය අතුරුදන් කරති'යි වදාළහ.

එසේම කිසියම් මහණ කෙනෙක් විනයෙහි අනාපත්ති ශික්ෂා ආපත්තියයි කියයි ද, ආපත්ති ශික්ෂා අනාපත්තියයි කියයි ද, ගරුක, ලසුකාදී ආපත්ති විකෘති කොට කියයි ද, සාවශේෂ ඇවැත අනවශේෂ ඇවැතකැයි කියයි ද, පිළියම් කළ හැක. ඇවැත් පිළියම් නො කළ හැකි ඇවැත් යයි කියයි ද, පිළියම් නො කළයුතු ඇවැත් පිළියම් කළහැකි ඇවැත් යයි කියයි ද, ඒබඳු භික්ෂුන් බොහෝ දෙනාට, දෙවි මිනිසුන්ට අහිත පිණිස, දුක් පිණිස, අයහපත පිණිස හේතු වේ යයි ද, එසේම ඔවුහු ද බොහෝ පව් රැස්කර ගනිති යි ද, එසේම ඔවුහු සසුන හෙවත් සද්ධර්මය අතුරුදන් කෙරෙති යි ද වදාළහ. මෙහි යහපත් පැත්ත අනුගමනය කරන්නෝ බොහෝ දෙනාගේ හිත පිණිස හේතුවන බවත් එසේම ඔවුහු බොහෝ පින් රැස්කර ගන්නා බවත් එසේම ඔවුහු මේ සද්ධර්මය ආරක්ෂා කරන්නෝ බවත් වදාළහ. (1.-12- 1-10/1-12 - 11 - 20) ධර්මය හෙවත් සසුන අතුරුදන් වීමේ තවත් හේතු දක්වන බුදුරජාණන් වහන්සේ (අං.නි. 2-1-4) 10 සුනුයෙහි මෙසේ දක්වති.

යම් භික්ෂුවක් වරදවා ගන්නා ලද පද (ඇසුණු පමණින් පද වරදවා ගන්නා නිසා) සුතුයකින් අටුවාද (අර්ථය ද), පෙළ ද (ධම්මඤ්ඤ) ධර්මය ද, අත්තනෝමතික ව බැහැර කරනව නම් එබඳු භිඤුහු දෙව් මිනිස් ආදී බොහෝ දෙනාට අහිත පිණිස, අනර්ථය පිණිස, නො සැප පිණිස, දුක් පිණිස කියාකරන්නෝ වෙති. එසේම ඒ නිසා ඔවුහු බොහෝ පව් රැස් කරන්නෝ ය. ඔවුහු ම මේ සසුන අතුරුදන් කරනනෝ ද වෙති'යි වදාළහ. එසේම මැනවින් ගන්නා ලද, එනම් අක්ෂර ගැන පමණක් සිතා වැරදි ලෙස අදහස් ගන්නට නුසුදුසු සූතුවල අට්ඨකථාව හා පාළියට අනුව කරුණු ගන්නේ නම් එම භික්ෂූහු බොහෝ දෙනාගේ යහපත පිණිස කියා කරන්නෝ මෙන්ම බොහෝ කුසල් ද රැස් කරන්නා හ. මේ සසුන ද ආරක්ෂා කරන්නෝ ය යි වදාළහ.

තවද, (අං. නි. 4.4.1.40) සුගත විනය සූතුයෙහි සද්ධර්මයාගේ විනාශය පිණිස හේතුවන තවත් කරුණු හතරක් දන්වමින් බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ.

> "ඉධ භීක්ඛ වෙ භික්ඛු දුග්ගසීතං දුත්තන්තං පරිගා පුනත්ති දුන් නික්බ්ත්තෙහි පද බහඤ්ජනෙහි ......."

මහණෙනි, මේ ශාසනයෙහි භික්ෂුවක් පිළිවෙලින් ගන්නා ලද සූතු ධර්ම වැරදි සහිත පද බහඤ්ජනවලින් යුක්තව පාඩම් කරන්නේ නම් මහණෙනි, වැරදි සේ හෙවත් පිළිවෙලින් තිබෙන පද, බාාඤ්ජනවල අර්ථය ද (අට්ඨ කථාව) වැරදි වෙයි. මහණෙනි, මෙම කරුණ ද සසුන අතුරුදන් වීමට හේතු වේ. තවද, මහණෙනි, භික්ෂුණු දුර්වච (අටුවාද නො පිළිගන්නේ) නම් දුර්වචස්ක කිුයාවලින් යුක්ත නම්, ඔවුහු කියන දෑ (අවවාද) නො ඉවසන්නෝ වෙති. අනුශාසනාව ගණන් නො ගනිති. මහණෙනි, මෙයත් සසුනේ අතුරුදන් වීමට හේතුවකි. තවද, මහණෙනි, කිසියම් භික්ෂුවක් බහුශුත ද, ආගම උගත්තේ ද, ධර්මධර වේ ද, විනයධර වේ ද, මාතිකාධර වේ ද, හේ මනාව සුතුාන්ත අනා3යාට නූගන්වයි නම්, ඔහුගේ ඇවැමෙන් සූතුාන්ත (ඒ මුල් භික්ෂුන් විසින් විනාශ කරන ලද හෙයින්) මුලින් ම සුන් වී යනු ඇත. ඒවාට පිහිටක් නැත. මහණෙනි, මෙය ද සද්ධර්මයාගේ අතුරුදන් වීමට හේතුවන තවත් කරුණකි. තව ද, මහණෙනි, ස්ථවිර භික්ෂුහු සිවුපසය බහුල බවට (රැස්කිරීමට) පිළිපන්නෝ තිුවිධ (සීල, සමාධි, පඤ්ඤා) සාසනය ලිහිල්කොට සිතන්නෝ ද කාමච්ඡන්දා දී පඤ්ච නිවරණ පුරන්නෝ ද වෙති. ඒසේම ඔවුහු බවුන් වැඩීමට වීර්යය නො කරති. නො පැමිණි ඵලයන්ට පැමිණීමට (කොලන් ඵල ලැබීමට), පුතාෳක්ෂ නො කළ ඵල පුතාෳක්ෂ කිරීමට වීර්ය නො කරති. පශ්චිම ජනතාව ඔවුන් අනුගමනය කිරීමට පටන් ගනිති. (අද වන්නේ මෙයයි) ඔවුහු පුතා බහුල වෙති. ශික්ෂාපද ලිහිල් කොට සිතති. නීවරණ වඩති. තිුවිධ විචේකයෙහි උත්සාහවත් නො වෙති.

නො ලත් එල ලැබීම සඳහාත් නො විඳි එල විඳීම සඳහාත් පසක් නො කළ එල පසක් කිරීම සඳාහත් විර්යාාරම්භ නො කරති. මහණෙනි, මේ කරුණු සතර ද සසුනේ හෙවත් ධර්මයාගේ විනාශයට අන්තර්ධානයට හේතු වේ. එසේම ස්ථවිර භික්ෂුන් පතා බහුල නො වීම, ශික්ෂාපද ලිහිල් කොට නො සැලකීම, පඤ්ච නීවරණ දුරලීමට උත්සාහවත්වීම, පුකර්ශී විවේකයෙන් (කාය විවෙක : කාමවස්තූන්ගෙන් වෙන්ව විසීම, චිත්ත විවේකය : කාම සිතිවිලිවලින් මෙන්ම විසීම, උපධි විවෙක : සසර පැවැත්මට හේතුවන සංස්කාර හෙවත් ක්ලේශයන්ගෙන් බැහැරව විසිම යන තිවිධ විවෙකාය) ඒ සඳහා උත්සාහවන්තව විසීම, නො ලැබු එල ලැබීමටත් නොලැබු අධිගම (නොලැබු සතර මග, සතරඑල, අර්ථ, ධර්ම, නිරුත්ති, පුතිහාන යන සිවු පිළිසිඹියා හා ඉද්ධිවිධ දිබ්බසොත, පරචිත්ත විජානන, පුබ්බෙ නිවාසානුස්සති, දිබ්බ චක්ඛු, ආසවක්ඛය යන විශිෂ්ට ඥානය (අධිගම) ලැබීම සඳහාත් පුතාක්ෂ නො කළ මාර්ග එල පුතාක්ෂ කිරීම සඳහාත් වීර්ය වඩනවා නම් එයත් සද්ධර්මයාගේ පැවැත්මටත් නොනැසී ආරකෂා වීමටත් අතුරුදන් නො වීමටත් හේතු වේ යයි බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙහි දී පෙන්වා දුන්හ.

තව ද, (අං. නි. 5.4.1.4) පඨම සද්ධම්ම සම්මොස සූතුයෙහි සද්ධර්මය විනාශ වීමට, අතුරුදන් වීමට හේතු පහක් දක්වනවා. එනම්, සද්ධර්මය මනාව නො ඇසීම, සද්ධර්මය මනාව නො පිරි වැහීම, මනා කොට සද්ධර්මය සිතින් නො දැරීම, දැරූ ධර්මයෙහි අර්ථ යළි යළි පරිකෂණ නො කිරීම හා මනාව සකස් කරගත් සද්ධර්මයෙහි අර්ථ මනාව දැන, ධර්මානූධර්ම නො පිළිපැදීම යන කරුණු පස සද්ධර්මයෙහි විනාශයට හේතුවන බව. එම කරුණු පහේම යහපත් පැත්ත සද්ධර්මය විනාශ නො විමට හේතු වේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ තවත් කරුණු පහක් දක්වමින් පෙන්වා දෙන්නේ භික්ෂුව සුත්ත, ගෙයාා, වෙයාාකරණ, ගාථා, උදාන, ඉතිවුත්තක, ජාතක, අබ්භූතධම්ම, වෙදල්ල යන නව ධර්ම පුගුණ නො කිරීම, සද්ධර්මයාගේ විනාශයට හේතුවන අතර, ඒවා පුගුණ කිරීම සසුනේ පැවැත්මට හේතු වන බවයි. තවද, 5.4.1.6 සූතුයෙහි භික්ෂුව පිළිවෙළක් නැතිව, උගත් සූතුධර්ම පිළිවෙලින් (වැරදි පිළිවෙලට) පද බාාඤ්ජන යොදා පුගුණ කිරීම, (අනු පිළිවෙලින් තොරව පද බාඤ්ජන යේදීමෙන් පාළි සූතුවල අර්ථය වාාකුල වේ. මෙයත් සසුනේ අන්තර්ධානයට හේතුවකි. එසේම භික්ෂූහු දුෂිත කතාවලින් යුත්තව, එබඳුම වදන්වලින් ධර්මය දෙසත් ද, භික්ෂුව නො ඉවසන සුළු ව, අනුශාසනය ගෞරවයෙන් නො පිළිගනින් ද, එසේම උගත්, ධර්මය දත්තාහු ධම්මධර, විනයට මාතීකාධර වූවත් ඔවුන් විසින් මනාව නිවැරදිව සුතු ධර්ම අනාෳයත්ට නූගත්වතවා තම් ඔවුත්ගේ ඇවෑමෙන් සුතුාත්තවල මුල් සුන් වේ. පිහිටක් නැති වේ. මෙම කරුණුත් සද්ධර්මයාගේ විනාශයට, අන්තර්ධානයට හේතු වේ. තවද, ස්ථීවිර භික්ෂූහු පුතා බහුලව, සසුන ලිහිල් කොට සලකමින්

පඤ්ච නිවරණ මැඩෙන සේ උතුම් විවේකය අත්හැර, වීර්ය නැතිව, නො ලැබු විශේෂත්වයන්ට පැමිණීමට උත්සාහ ගැනීම, අනධිගත (අම්බෝධ නො කළ) ධර්ම අවබෝධයට උත්සාහ නොකොට, සාක්ෂාත් නො කළ ධර්ම සාක්ෂාත් කිරීම සඳහාත් උත්සාහ නො කරත් නම් පශ්චිම ජනතාව ද ඔවුන් අනුකරණය කරති. මේ පිළිවෙතුන් සද්ධර්මයාගේ විනාශයට හේතු චේ. තවද, මහණෙනි, සංඝයාගේ හේදවීමත් පරිහානියට කරුණකි. එනම් බුදුන් දවසම සංඝයා ඔවුනොවුනට අකෝශ කරති. පරිභව කරති. එකිනෙකාට බැන වදිති. එකිනෙකා පරිවර්ජන කරති. එවිට නො පැහැදුනාහු නො පැහැදෙති. පැහැදුනාහු කලකිරෙති. මේවා ද සද්ධර්මයාගේ අන්තර්ධානයට හේතුවන කරුණු වේ.

මහණෙනි, තව ද මේ කරුණු පහක් ධර්මය අතුරුදන් වීමට හේතු වේ. එනම්, භික්ෂුවක් මැනවින් උගන්නා ලද සුතු ධර්මය නිවැරදිව යොදන ලද පද බාාඤ්ජනවලින් යුත්තම් උගෙනී නම්, එබඳු පද බාාඤ්ජනවල අර්ථය ද (අට්ඨකථාව) නිවැරදි වෙයි. මහණෙනි, මෙය සද්ධර්මයාගේ පැවැත්මට අතුරුදන් නො වීමට තවත් හේතුවකි. එසේම භික්ෂුව සුවච විය යුතුයි. සුවචකරන ගුණවලින් යුක්ත විය යුතුයි. ඉවසනසුළු විය යුතුයි. පැදකුණුව ගෞරවයෙන් අනුශාසනය පිළිගත යුතුයි. භික්ෂුව මේ ගුණවලින් යුක්ත නම් එය සසුනේ පැවැත්මට හේතු වේ. එසේම භික්ෂුව බහුශුැත නම්, ආගතාකමධර නම්, ධර්මධර නම්, විනයධර නම්, මාතිකාධර නම්, හේ මනාව ධර්මය අනුන්ට උගන්වන්නේ නම්, ඔහුගේ ඇවෑමෙන් ධර්මය මුල් සුන් වූවක් නොවේ. පිහිට නැත්තක් නො වේම ය. මහණෙනි, මෙයත් සද්ධර්මයාගේ පැවැත්මට අතුරුදන් නො විමට හේතු වේ. එසේම මහණෙනි, ස්ථවිර භික්ෂුහු පුතා බහුල නො වෙත්නම් සසුන පහත් කොට නො සිතත් නම් බැස ගැනීමේ දී විර්යය අත්නොහලහුනම් උතුම් විචේකයෙන් යුක්ත නම් නො ලත් ගුණ ලැබීමටත් අවබෝධ නො කළ ගුණ අවබෝධ කරගැනීමටත් පුතාක්ෂ නොකළ ගුණ පුතාක්ෂ කරගැනිමටත් උත්සාහවත් වෙන්නම් ඔවුනගේ පශ්චිම ජනතාව ඔවුන් අනුකරණය කරන්නේ වෙති. ඔවුහු ඉහත කී දුබලතාවලින් මිදී පැවිදි ජිවිතය සඵල කරගැනීමට උත්සාහ කරති. මහණෙනි, මෙයත් සද්ධර්මයාගේ පැවැත්මට අතුරුදන් නො වීමට හේතුවෙති.

එමෙන්ම මහණෙනි, සංඝයා සමගි ව, සතුටින් යුතුව, වාද විවාද නො කොට සාමූහිකව සද්ධර්මය වාචෝත්ගත කරමින්, ඔවුනොවුනට ආකෝශ පරිභව නො කොට, නින්දා නො කොට, ඔවුනොවුනට අපහාස නො කොට ඔවුනොවුන් සමගියෙන් වෙන් නො වී සිටිත් නම් එය ද නො පැහැදුන අයගේ පැහැදීමටත් පැහැදුන අයගේ පැහැදීම වැඩිවීමටත් හේතු වේ. මහණෙනි, මේ කරුණුත් සද්ධර්මයේ චිර පැවැත්මට අතුරුදන් නො වීමට හේතුවේ යයි බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාළ සේක.

තව ද, මෙහි සඳහන් කිම්බිල සුතුය විශේෂයෙන් සාසන අන්තර්ධානය පිළිබඳව වැදගත් වෙන නිසා එය ද මෙහි ඇතුළත් කිරීමට අදහස් කෙළෙමි. එක් දිනෙක බුදුරජාණන් වහන්සේ කිම්බිල නගරාසන්නයෙහි වූ නිවේඑ වනයෙහි වැඩ වෙසෙද්දී ආයුෂ්මත් කිම්බිල තෙරණුවෝ බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹියහ. බුදුන් වහන්සේට වැද ඒකත් පසෙක හුන් උන්වහන්සේ බුදුන් වහන්සේ අමතා ස්වාමිණි, ඔබවහන්සේගේ පිරිනිවීමෙන් පසු සද්ධර්මය දිගු කලක් නො පැවැතීමට හේතු කවරේදැ යි විචාළහ. එවිට බුදුරජාණන් වහන්සේ පිළිතුරු දෙමින් වදාරන්නේ කිම්බිල, තථාගනයන් වහන්සේ පිරිනිව් පසු භික්ෂු, භික්ෂුණි, උපාසක, උපාසිකා යන සිවුවනක් පිරිස තථාගයන් වහන්සේ කෙරෙහි කීකරුව, අකීකරු ව සද්ධර්මයට භික්ෂු සංඝයාට, ශික්ෂාපදවලට, ඔවුනොවුන්ට, අගරුව, අකීකරුව, වෙසෙති. කිම්බිල, තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවි පසු සද්ධර්මය චිරස්ථායී නො වීමට මේ කරුණු හේතු වේ යයි වදාළ සේක. යළිත් කිම්බිල තෙරුත් වහත්සේ බුදුරදුන්ගෙන් විමසනවා, ස්වාමිනී, තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑ පසු සද්ධර්මය චීරකාලයක් පැවැත්මට හේතුවන්නේ කවර කරුණුද? එවිට බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉහත කරුණුවලට යහපත් පැත්ත අනුගමනය කරනවා නම් එය සසුනේ චීර පැවැත්මට හේතුවන බව වදාළහ. තව ද (අං:නි: 6.1-4-10) කිම්බිල නම් තවත් සූතුයක දැක්වෙන්නේ බුදුන් වහන්සේ පිරිතිව් පසු සද්ධර්මය චිරස්ථායී තො වීමට හේතු විමසූ කිම්බිල තෙරුන් අමතා කිම්බිල, තථාගතයන් පිරිනිවි පසු භික්ෂු, භික්ෂුණි, උපාසක, උපාසිකා යන සිවුවණක් පිරිස බුදුන් කෙරෙහි අගෞරවයෙන් හා කීකරු කමින් තොරව වසන බැවිනුත් සඟුන් කෙරෙහිත්, ශික්ෂා කෙරෙහිත් පමාවීමෙහිත්, සතුටු සාමිචියෙකින් ඔවුනොවුන්ට ගෞරවයක් නැතිව, සැළකිල්ලක් නැතිව, විසීම නිසාත් සසුන අතුරුදන්වන බවත් සසුන විනාශ වන බවත් වදාළහ. අනතුරුව ඉහත සුතුයෙහි කී කරුණු කෙරෙහි ගෞරවයෙනුත් සැලකිල්ලෙනුත් සිවු පිරිස වසන්නේ නම් සසුන චිරස්ථායී නො වන බවත් වදාළහ.

තව ද, අං. නි. (7-2-1-6) සඳහන් තවත් කිම්බිල නම් සූතුයෙක දැක්වෙන්නේ බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිව් පසු සිවු වණන් පිරිස බුදුරජාණන් වහන්සේ කෙරෙහි අගෞරවයෙන් විසීමත් තෙරුවන් කෙරෙහි අගෞරවයෙන් විසීමත් ශික්ෂා හා සමාධි කෙරෙහි කීකරු ව නො විසීමත් නිසා සද්ධර්මය චීරස්ථායී වන්නේ යයි වදාළ සේක. එසේම අනතුරුව වදාරන්නේ සිවුවනක් පිරිස ඉහත කී කරුණ කෙරෙහි ගෞරවයෙන් සැලකිලිමත්ව වෙසෙත් නම් සද්ධර්මයා චීරස්ථායී නො වීමට හේතුවන බව පෙන්වා දුන්හ. ඉහත සඳහන් සූතාන්තවලට අනුව කිසියම් කලෙක සද්ධර්මය අතුරුදන් වනු නියත ය. එසේම බෞද්ධයන්ගේ වැනසීමෙන් බුදු දහම මෙන්ම බුදු සසුන ද අන්තර්ධාන වේ. ලොව ඇති පරම සතා වන බුදුදහම අතුරුදන් වූ විට ලොව ඉතිරි වන්නෝ මිසිදිටු

දහම් අදහන පව්කාරයෝ ය. එහෙයින් බුදුදහම අතුරුදන්වීමට පෙර බෞද්ධයකු වශයෙන් බුදුදහමේ උගත්වන ශීල, සමාධි, පුාඥා යන තිවිධ ශික්ෂා පුරා නිවන පසක් කර ගැනීම කෙසේ වෙතත් පළමු ශික්ෂාව වන ශීලයවත් පිරිසිදුව ආරකෂා කර ගෙන දෙව් ලෝ වැනි දීර්ඝායුෂ්ක සුගතියක උපත ලබන්නට වෙර දැරීම නුවණැති දෙව් මිනිස් සව්සතුන්ගේ ගැළවීමට හේතුවනු නියත ය.

(මෙහි භාවිත අංගුත්තර නිකාය ගුන්ථ දෙහිවල බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානයේ බුද්ධ ජයන්ති තිුපිටක ගුන්ථ පුනර් මුදුණයට (2005) හා සියලු අටුවා ගුන්ථ කොළඹ සයිමන් හේවාවිතාරණ මුදුණ භාරයේ පුකාශනයට ද අයත් බැව් සැලකුව මනා ය.)

# විඤ්ඤාණය සහ අන්තරාභවය පිළිබඳ විමසුමක්

ආචාර්ය පිටිගල විපිත නාහිමි

සත්æියාගේ උත්පත්තිය සම්බන්ධයෙන් බුදුසමය පෙන්වා දෙන කරුණු අතුරින් ගන්ධිබයාගේ එළඹීම නැතහොත් මව් කුස තුළට බැස ගැනීමේ අවශාතාව අවධාරණය කරන බව පෙර සාකච්ඡා කෙළෙමු. මෙහිලා විශේෂ වශයෙන් සාකච්ඡා කිරීමට පෙළඹුනේ මේ සම්බන්ධයෙන් විවිධ මත අදාතන සමාජය තුළ පවතින බැවිණි. පාලි භාෂාවෙන් ''ගන්ධබ්බ'' යන වචනය සංස්කෘත භාෂාවෙන් ගන්ධර්ව කියා ද, හෙළ බසින් ගඳබ කියා ද, වාවහාර වේ. මුල් බුදුසමයාගත මහාතණ්හාසංඛය සූතුයෙහි සඳහන් කරුණු මජ්ඣිම නිකායට්ඨ කථාවෙහි පහත සඳහන් පරිදි විස්තර කොට ඇත.

''ගන්ධබොති තතුාජක සතෙතා. පච්චුපට්ඨිතෝ හොතීති න මාතාපිතුනතං සනතිපාතං ඔලොකයමාතො සමීපෙ ඨිතෝ නාම හොති. කම්මයන්තයන්තිතො පන එකො සතෙතා තසමිං ඔකාසෙ නිබ්බත්තනකො හොතීති අයමෙන් අධිපායෝ''<sup>1</sup>

උක්ත පාඨයෙහි සරල අදහස මෙලෙස දැක්විය හැකි ය. ''ගන්ධබ්බ'' යනු එහි එළඹෙන සත්නියාය. ''පච්චුපට්ඨිතෝ හොති'' යනු මව්පිය දෙදෙනාගේ එකතුව බලමින් ළඟ සිටියේ ම නොවේ. කර්මය නැමැති යන්තුයෙන් කිුියාත්මක වූ එක් සත්නියෙක් ඒ අවකාශයෙහි උපදනේ වෙයි. යනු මෙහි අදහසයි.

උක්ත අටුවා විවරණයට අනුව ''ගන්ධබ්බ'' යන්නෙන් කර්මානුකූලව මව් කුස තුළට එළඹි ''සත්නවයා'' අදහස් කරන බව පැහැදිලිව දක්වයි.

''ගන්ධබ්බ'' යන වචනය පිළිබඳ විගුහයක යෙදෙන මහාචාර්ය සුමනපාල ගල්මංගොඩ මහතා මහාචාර්ය ඩී.ජේ. කළුපහණ මහතාගේ අදහස් උපුටා දක්වමින් පුකාශ කරන්නේ , "පුද්ගලයෙකුගේ උත්පත්තියට බලපාන සාධක තුන අතුරින් අනික් දෙක ම අලුතින් උපත ලබන තැනැත්තාට පසුබිම සලසන සාධක දෙකක් විනා ඔහුගේ අනනෳතාව සමර්ථනය කරන කරුණු නොවේ. එම සාධක අතුරින් ගනුබබ යනු ආගන්තුක තත්ත්වයකි. පිටතින් පැමිණෙන තත්ත්වයකි. එය භෞතික වූවක් යැයි ද කිව නො හැකි ය. එසේ නම් ගනුධබබ යනු මනෝමය පුවෘත්තියක් යැයි අනුමාන වශයෙන් සැළකිය හැකි ය."

ඉහත විස්තර අනුව පුනර්භවයේ දී චේතනාවට හෙවත් කර්මයට විශේෂ ස්ථානයක් හිමිවන බව ද දුටිමු. ඒ අනුව මෙහි ගන්ධබ්බ යනු චේතනාව වශයෙන් අනුමාන ලෙස උපකල්පනය කිරීම බෞද්ධ ආචාරධර්ම හා දශීනය සම්බන්ධයෙන් සාවදා නොවේ යැයි උපකල්පනය කරමි."<sup>2</sup> යනුවෙන් සඳහන් කරයි.

මහාචාර්ය සුමනපාල ගල්මංගොඩ මහතාගේ විගුහයට අනුව ''ගණබ්බ'' යනු චේතතාවයි. මුල් බුදුසමයට අනුව කම් කිරීමේ දී මූලික වන්නේ චේතතාවයි. අත් අයුරකින් කිවහොත් චේතතා සම්පුයුක්ත චෛතසික ධර්මයෝ කර්ම නම් වේ. ''චෙතතාහං භික්ඛවෙ කමමං වදාමි'' යන දේශතා පාඨයේ අදහස එයයි. එහෙත් මෙහිලා මතුවන ගැටලුව නම් ''ගණබ්බ'' යන්න පුතිසණි විඥානයත් සමඟ සම්බන්ධව පැවැතීම යි.

මේ පිළිබඳ මුල් බුදුසමයාගත දේශනා තුළ කෙබඳු අදහසක් දක්වේද යි තවදුරටත් පරීක්ෂා කිරීම වැදගත් වේ. දීඝනිකායේ මහානිදාන සූතුය විමසීමේ දී ආනඥ තෙරුන් වහන්සේ අමතා බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශනා කළ මව් කුසක දරුවෙකු පිළිසිඳ ගැනීමේ දී සිදුවන කිුිිිියාවලිය මෙහිලා වැදගත් වේ.

බුදුරජ : 1.''විඤඤාණඤව හි ආනඥ මාතුකුචඡිසමිං න ඔක්කමිස්සථ, අපිනුබො නාමරූපං මාතුකුචඡිසමිං සම්ච්චිස්සථාති?''

> ''ආනඥය, විඥානය ද මව් කුසට නො බැසගන්නේ නම් හුදු නාම රූපය මව් කුස පහළ වන්නේ ද?''

අානඥ හිමි : ''නො හෙතං භන්තෙ, ස්වාමිනී, මෙය නො වන්නේම ය.''

බුදුරජ : 2.''විඤඤාණං ච හි ආනනු, මාතුකුචඡිං ඔක්කමිණා චොක්කමිස්සථ, අපිනුබො නාම රූපං ඉනුථත්තාය අභිනිබ්බත්තිස්සථාති?''

> ''ආනඥය, විඥානය මව් කුසට බැස පහ වන්නේ නම්, නාමරූපය මෙබඳු (පරිපුර්ණ ස්කඣ) බව පිණිස වන්නේ ද?''

ආතඥ හිමි : ''නො හෙතං භන්තෙ, ස්වාමීනි, මෙය නො වන්නේම ය.''

බුදුරජ : 3.''විඤඤාණං ච හි ආනඥ, දහරස්සෙව සතො වොච්ඡිස්සථ කුමාරසස වා කුමාරිකාය වා අපිනු බො නාම රූපං වුදධිං විරූළහිං වෙපපුලං ආපජ්ජිස්සථාති,''

> ''ආනඥය, ළදරු වූ ම කුමාරයෙකුගේ හෝ කුමාරියකගේ හෝ විඥානය විතාශ වන්නේ නම් නාමරූපය වැඩීමට, නැඟීමට, විපුල බවට පැමිණෙන්නෙහි ද?''

අාතඥ හිමි ÷ ''නොහෙතං භන්තෙ, ස්වාමීනී, මෙය නො වන්නේම ය.''<sup>3</sup> ඉහත සාකච්ඡාවෙන් පහත සඳහන් කරුණු මතුකොට දැක්විය හැකි ය.

- 1. නාම රූප පහළ වීමට නම් විඥානය මව් කුසට බැසගත යුතු බව.
- 2. විඥානය මව් කුසක බැස පසුව ඉන් ඉවත්ව යන්නේ නම් නාම රූප පරිපූර්ණ ස්නන්ධයන්ගෙන් සමන්විත නො වන බව.
- 3. ළදරුවෙකුගේ විඥානය විනාශ වේ නම් නාම රූප නො වැඩෙන බව.
- 4 ගන්ධබ්බ නමින් හැඳින්වෙන විඥානයට රූපයකින් තොරව නැතහොත් භෞතික සම්බන්ධතාවයකින් තොරව පැවතිය නො හැකි බව.

ඉහත කරුණු මගින් ගමා වේ. මහා නිදාන සූතුාගත පුතීතාසමුත්පාදය විවරණයට අනුව විඥානය සහ නාම රූප එකිනෙකට අනෙහානා වශයෙන් සම්බන්ධව සාපේක්ෂව පවතින බව දැකිය හැකි ය.

> ''විඤඤාණ පච්චයා නාම රූපං නාම රූප පච්චයා විඤඤාණං''<sup>4</sup>

විඥානය පුතාෳය කොට නාම රූප ද නාම රූප පුතාෳය කොට විඥානය ද පවති යි.

සංසාර පැවැත්ම පිළිබඳ අට්ඨ කථාවන්හි දක්වෙන්නේ ස්කන්ධ, ධාතු, ආයතන යන මේවායේ නො සිඳ පැවැත්මක් ලෙස ය.5

ගන්ධබ්බ තමින් හඳුන්වන එකී පුතිසන්ධි විඥානය මව් කුසකට බැසගත් පසු පිළිසිඳ ගත් දරුවා කුමයෙන් වැඩෙන ආකාරය සංයුක්ත නිකායේ ඉනික සූතුයෙහි ඇතුලත් වේ. පඤ්ච විධ අවස්ථාවක් එහිලා සඳහන් වේ. එනම්,

- 1. කලල අවස්ථාව
- 2. අබ්බුද අවස්ථාව
- 3. පෙසී අවස්ථාව
- 4. ඝන අවස්ථාව
- 5. පසාඛ අවස්ථාව වශයෙනි.<sup>6</sup>

මෙහි කලල අවධිය ඉතා කුඩා වේ. තල තෙල් බිæුවක් හා සමාන වන බව අටුවාවේ දක්වේ. උපතක් ලබාදීමට බලසම්පන්න වූ කම් බීජ ඇතුලත් පුතිසæධ විඥානයක් පැමිණ පතිත වන්නේ මෙම කලලය ඇතුලත් මව් කුස වෙතයි. එතැන් සිට කුමිකව විකාශයට පත් වේ. නැතහොත් වධීනය වේ. දෙවැනිව දක් වූ අබ්බුද අවධිය ලේ පිඬක් හා සමාන වේ. මස් සේදූ දියත්තක් හා සමකොට අටුවාවේ දක්වේ. පෙසී අවධිය වන විට එය මස් වැදල්ලක් බවට පත් වේ. ඝන අවස්ථාව වන විට ශාරීරාවයව අත් පා ආදී වශයෙන් වෙන් වෙන්ව දකිය හැකි ය. පසාඛ අවධිය වන විට කෙස්, ලොම්, නිය ආදිය නිර්මාණය වේ. මෙම වධීනය අවධිය වන විට දරු ගැබ පිහිටා සත් මසක් පමණ වෙතැ යි සඳහන් වේ.

සත්æයාගේ මරණාසන්න අවස්ථාවේ කමීය, කමී නිමිති, ගති නිමිති යන කමී අතුරින් එකක් පහළ වී චුතිචිත්තිය නමින් හැඳින්වෙන අන්තිම අවස්ථාවේ පහළ වූ චේතනාවට අනුව පටිසඣි චිත්තය පහළ වී සුගති හෝ දුගති අත් බවක් ලබන බව ථෙරවාදී සම්පුදායාගත අදහසයි. චුතිය සහ පටිසඣිය අතර අන්තර් භවයක් නැති බවත් කුඩැල්ලා එක් තැනක් අල්ලාගෙන පසුපස අත්හරින්නාක් මෙන් මරණයත් සමග උපතක් සිදුවන බවත් ස්ථවිරවාදයේ උගන්වයි. අන්තරා භවයක් ඇතැයි පිළිගතහොත් මේ භවයෙන් ඊළඟ භවයට ගමන් කරන නො කැඩෙන, නො බිඳෙන, අවිච්ඡින්නව පැවත එන පුාණයක්, ජීවයක්, ආත්මයක් ඇතැයි යන අන්තවාදී ආත්මවාදයට වැටෙන බව ද, එකී භුාන්තිය හේතුවෙන් අන්තර් භව සංකල්පය බැහැර කරන බව ද ථෙරවාදී අදහසින් ගමා වේ.

එහෙත් රෙරවාදීන්ගෙන් බිඳී ගිය සවාස්තිවාදී බෞද්ධ සම්පුදායට අයත් අභිධම් කෝෂයෙහි සහ අභිධර්මාදීපයෙහි අන්තරාභව සංකල්පය පිළිබඳ සාකච්ඡා වී ඇති බව පෙනේ. එසේ ම පුබ්බසේලීය සහ සම්මිතීය යන සම්පුදායන් ද අන්තරාභවයක් පිළිගෙන ඇති බව කථාවත්ථු අට්ඨ කථාවෙහි සඳහන් වේ. බෞද්ධ නිකායන්තර සම්පුදායන්හි මෙන් ම නූතනයේ විවිධ රටවල මරණින් මතු පැවැත්ම පිළිබඳ කර ඇති පර්යේෂණයන් ද බහුලව දක්නට ලැබේ. අන්තරාභවිකයාට සියුම් ශරීරයක් ඇති බවත් එම සිරුර පූර්ව භවයේ ශරීරයට බෙහෙවින් සමාන බවත් ඇස ආදී ඉත්දියයන්ගෙන් යුක්ත බවත් සර්වාස්තිවාදීහු පවසති. යෝගාචාරීන්ගේ භූමි ශාස්තුයෙහි ද අන්තරාභවිකයාට

සකල විධ ඉණියයන් ඇති බව සඳහන් වේ. පූජා කන්නිමහර සුමංගල හිමියන් විසින් පරිවර්තනය කරන ලද ''බුයිඩේ මර්ෆි හා අන්තරාභවය'' නම් කෘතියෙහි ද අන්තරාභවය පිළිබඳ දීඹී විස්තරයක් ඇතුලත් වේ. එහි ද අන්තරාභවිකයාට සියලු ඉණියයන් ඇති බව සඳහන් වේ. ' ගණුබ්බ වූ අන්තරාභවික සත්ණයාගේ ස්වරූපය පිළිබඳ අධෳයනය කිරීමේ දී දීඝ නිකායේ පොට්ඨපාද සූතාගත ඔලාරික අත්තපටිලාභ, මනෝමය අත්තපටිලාභ සහ අරූපී අත්තපටිලාභ යන ආත්ම පුතිලාභ තුන පිළිබඳ අපගේ සිත යොමු වේ. ' එහෙත් මෙම අත්තභාව පටිලාභ අතුරින් කවරක් නම් අන්තරාභවික සත්ණයා හා සමාන ස්වරූප වේද යි ස්ථීරව කිව නො හැකි නමුත් මනෝමය අත්තපටිලාභය හා බෙහෙවින් සමාන වෙතැයි අනුමාන කළ හැකි ය.

අමරටීකාවේ අන්තරාභව ගනධබ්බයාට හඳුන්වා ඇත්තේ ''යාතනාශරීර'' නමිනි. මරණයට පත් වුව ද වෙනත් උපතක් නො ලැබ භව දෙක අතර සැරිසරන බැවින් එම නම ලැබී ඇති බව පෙනේ.'

එසේ ම අන්තරාභවිකයා පිළිබඳ දීඝී විස්තරයක් වසුබන්ධු ආචාර්යවරයාගේ අභිධමී කෝෂයේ තුන්වන පරිච්ඡේදයේ 10-15 කාරිකාවන්හි අන්තර්ගත වේ. අභිධමීකෝෂාගත කරුණු ආශුයෙන් මේ පිළිබඳ විචාර පූවී විස්තරයක් පූජා මොරටුවේ සාසනරතන හිමියන් විසින් සිදුකොට ඇත.10

යථෝක්ත හේත්පිටගෙදර ඤාණසීහ මහා ස්වාමීත්දයත් වහත්සේ ''ගන්ධබ්බ'' සංකල්පය පිළිබඳ බොහෝ පර්යේෂණය කළ පුාමාණික යතිවරයෙකු ලෙස දක්විය හැකි ය. ''අත්තරාභව වාදය'' මැයෙන් මහාචාර්ය පූජා දමුණුමැයේ ඤාණරතන මහා ස්වාමීත්දයත් වහත්සේ සමඟ පුසිද්ධ වාදයක යෙදුන උත්වහත්සේ අත්තරාභවයක් පවතින භව සනාථ කිරීමට කියා කළහ. එම සංවාදයේ දී මහා නිදාන සූතුාගත කරුණු පදනම් කොට මෙත් ම මුල් බුදුසමයාගත තවත් බොහෝ සූතු දේශනා ආශුය කොට ගෙන ද පශ්චාත් බෞද්ධ සම්පුදායගත අදහස් ද පදනම් කොට ගෙන ස්වමත මණ්ඩලය පිණිසත් පරවාද මථනය පිණිසත් කියා කර ඇති බව දක්නට ලැබේ.

උත්වහන්සේගේ ම පුකෘති කථනයෙන් ම සඳහන් වන්නේ මෙසේ ය.

''මෙතරම් පැහැදිලි ලෙස විඤ්ඤාණය මව් කුසට බැස ගන්නා බව පුකාශ කර තිබියදීත් මරණයේ දී සිත නිරුද්ධ වේ යැයි කීම කවර පුදුමයක් ද? යනු මට නම් තේරුම් ගත නො හැකි ය. අනුමාන කළ හැක්කේ මෙය යි. විඤ්ඤාණය පරලොව කරා ගමන් කරන්නේ යයි කී කළ බුදු දහම ආත්මවාදය හා සම්බන්ධ වේ ය යන බියක් පූර්වාචාර්යවරයන් තුළ පැවැති බව ය. ආත්මවාදය පිළිබඳ පැහැදිලි අවබෝධයක් නැතිකම නිසා මේ බොරු බිය උන්වහන්සේලා තුළ කා වැදී පැවැති බවක් පෙනේ.<sup>11</sup>

උක්ත පුකාශයෙන් පුකට වන්නේ ගරු ඤාණසීහ ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ අන්තරාභවය පිළිගන්නා බව පමණක් නොව රෙරවාදී සම්පුදාය එය පුතික්ෂේප කිරීමට හේතුව ද දක්වා ඇති බවයි. උන්වහන්සේගේ අදහසට අනුව ''ගනුධබ්බ'' යනු පුද්ගලයාගේ මරණයක් සමඟ චුත වන්නා වූ පටිච්චසමුප්පන්න විඥානය යි. එම විඥානය අන්තරාභවයක් තුළට ගොස් කලක් එහි නැවතී පසුව කර්මානුරූපව යම්කිසි මව් කුසක් තුළට ඇදී යන බව ද පවසති.

කරණීයමෙත්ත සූතුාගත ''භූතා වා සම්භවෙසී වා'' යන පදයන්ගේ අර්ථයන් විෂයෙහි මෙහිලා අවධානය යොමු කිරීම වැදගත් වේ. බුද්දක පාඨ අටුවාවෙහි අර්ථ විවරණය කර ඇත්තේ මෙසේ ය.

"භූතා" යනු හටගත්, උපන් සත්තියෝ ය. යමෙක් "භූත" වූවානු ද ඔවුහු නැවත නො වන්නාහ'යි නිගමනය කෙරෙකි. ඒ ක්ෂිණාශුව රහතන් වහන්සේලාට නමකි." "නැවත භවයක් සොයත්නු'යි "සම්භවෙසී" වේ. පුහීණ නො කළ භව සංයෝජන ඇති හෙයින් නැවත භවයක් සොයන සේඛ පුථුජ්ජනයන්ට මෙය නමකි. නැතහොත් සතර යෝනීන් අතුරෙන් අණ්ඩජ, ජලාබුජ සත්තියෝ අණ්ඩ කෝෂය (බිත්තරය) හෝ වස්ති කෝෂය (වාදෑමහ) යම්තාක් නො බිඳිත් ද ඒතාක් "සම්භවෙසී" වේ. අණ්ඩ කෝෂය හෝ වස්ති කෝෂය බිඳ පිටතට නික්මෙන්නෝ "භූතා" නම් වෙති. සංසේදජ හා ඕපපාතික සත්තියෝ පළමු චිත්තඤණයෙහි "සම්භවෙසී" තම් වේ. දෙවෙනි චිත්තඤණයේ පටන් භූතා නම් වේ. නැතහොත් යම් ඉරියව්වකින් උපදිත් ද එයින් වෙනත් ඉරියව්වකට යම්තාක් නො පැමිණෙත් ද ඒතාක් "සම්භවෙසී" වේ. එයින් පසුව "භූතා" වේ."12

ඉහත අර්ථ විවරණයෙන් පැහැදිලි වන්නේ අටුවාචාරීන් වහන්සේ ද සෘජු අර්ථ දක්වීමක් නො දක්වා ඇති බවයි. එයට හේතුව ''ආත්ම වාදයට'' වැටේ ය යන අදහස නිසා විය යුතු ය. ''භූතා'' යන්න රහතන් වහන්සේලා ලෙසත් සම්භවෙසී යන්න සේඛ පුථුජ්ජනයන් ලෙසත් දෙවනුව අර්ථ දක්වීමෙන් ඒ බව පැහැදිලි වේ. එහෙත් වඩාත් උචිත අර්ථය වන්නේ ''භූත'' යන්නෙන් හටගත්, උපන් සත්තිමයෝ යනුවෙන් ද ''සම්භවෙසී'' යන්නෙන් නැවත භවයක් සොයන ගන්ධබ්බ අවස්ථාව ද පුකාශ වේයැයි අර්ථ ගැනීම යෝගා වන බවයි. මුල් බුදුසමයට අනුව භූත යනු හේතු පුතායන්ගෙන් ජනිත වූවකි. ජාත, භූත, කත, සංඛත, යනා දී නම් වලින් හඳුන්වන්නේ හේතු පුතායන්ගෙන් ජනිත ධර්මයෝ වෙති. අජාත, අභූත, අකත, අසංඛත යනු හේතු පුතායන්ගෙන් ජනිත නො වූ නිවීාණ සංඛාන යථාර්ථය හැඳින්වීම සඳහා භාවිතා වී ඇති පදයෝ වෙති. එබැවින් සම්භවෙසී යන්නෙන් අන්තරාභවික ගන්ධබ්බයෙකුගේ පැවැත්ම පුකාශ වන බවක් පෙනේ. අන්තරාභවයක් ඇතැයි පිළිගැනීම මුල් බුදුසමයාගත සූතු දේශනාවන්ට අනුගත නො වේ ද? අන්තරාභවයක් පිළිගැනීම ආත්මවාදය වැළඳ ගැනීමක් ද? බුදුසමයේ දාර්ශනික පදනම දෙදරා යෑමක් එමඟින් සිදු වේ ද? නො කැඩී නො බිඳී අවිපරිණාමීව, අවිච්ඡින්නව භවයෙන් භවයට ගමන් කරන්නා වූ විඥානයක් ගැන එමඟින් ගමා වේ ද? යන්න දෘෂ්ටි ගතිකණියෙන් තොරව මැදහත් සිතින් විචාර බුද්ධියෙන් විමසිය යුතු වේ.

මරණින් මතු උපතක් නැතැ යි යන මිථාා දෘෂ්ටික භෞතිකවාදී උච්ඡේදවාදීහු අද අල්ප වෙති. ලොව බොහෝ පිරිසක් නැවත උපතක් ඇතැයි විශ්වාස කරති. එසේ විශ්වාස කරනුයේ තමන් අදහන ආගමික ඉගැන්වීම් නිසා ම ද නො වෙති. බෞද්ධයෝ නම් බුදු දහම තුළින් ලත් අවබෝධයෙන් විශ්වාස කරති. අනාා ආගමිකයෝ තමන් අදහන දහමට අනුව විශ්වාස කරති. ඒ අතර ලොව බොහෝ දෙනෙකු අප ජිවත් වන මේ ලොව තුළ සිදුවන සිද්ධීන් පිළිබඳ ලැබූ ආතුභූතිමය ඥානයෙන් සහ සුතමය ඥානයෙන් ද, අන්තර්ජාල මඟින් ද, පොත්පත් කියවීමෙන් ද මරණින් මතු උපතක් පමණක් නොව අන්තරාභවයක් ඇතැයි ද පිළිගතිති. යුරෝපය, ඇමෙරිකාව, එක්සත් ජනපදය, කැනඩාව සහ අපිුකා ආදී රටවල බොහෝ දෙනෙකු ද පුනර්භවයක් මෙන් ම අන්තරාභවය ද පිළිගන්නා බවක් දක්නට ලැබේ. එයට හේතුව ඒ පිළිබඳ විදාහත්මක පර්යේෂණ ගවේෂණ කරන විද්වතුන් ලොව තුළ අද බහුල වීමයි. වෳවහාරික ලෝකයේ සිදුවන සිද්ධීන් පිළිබඳ පිරික්සීමේ දී ඇතැමෙකුගේ මරණය සිදු වූ දිනය සහ ඊළඟ උපත සිදු වූ දිනය අතර කාල පරාසය වසරකට අධික බව සනාථ වී ඇත. මව් කුස තුළ දස මසක් ගත කළා නම් ඉතිරි කාලය කොතැන කෙබන්දෙක් වී කෙලෙස විසුවා ද? යන පැනය මතු වේ. එකකුදු නොව මිය ගිය ඇතැම්හු පෙර සිටි ස්වරූපයෙන් ම දෘෂාාමාන වූ අවස්ථාවන් ගැන ද වාර්තා වේ. මෝහන විදාහාව තුළින් ද පෙර අත්බව පිළිබඳ කුඩා ළමයින් කරන පුකාශයන් ආශුයෙන් ද අන්තරාභවයක් පවතින බවට සාධක ඇති බව පෙනේ. එසේ ම බුදුසමයෙහි දක්වෙන පුතිසනා විඥානය හේතු පුතාායන්ගෙන් ජනිත වන්නක් බැවින් ආත්ම වශයෙන් සැළකිය නො හැකි බව ද තහවුරු වේ.

#### ආන්තික සටහන්

- 1 ම:නි:1, අට්ඨ කථා, මහාතණ්හා සංඛය සුත්ත වණ්ණනා
- 2 ගල්මංගොඩ, සුමනපාල, ආදි බෞද්ධ දශීනය, 158 පිට, අභය මුදුණ ශිල්පියෝ සහ පුකාශකයෝ, කඩවත.
- 3 දී:නි:1, මහා නිදාන සුත්ත, 92 පිට, බු:ජ:මු:
- 4 -එම-

- 5 බනධානං පටිපාටි ධාකු ආයකනානිච අබ්භොච්ඡින්නං වකකමානං - සංසාරොති පවුච්චති - ම:නි:1, අට්ඨ කථා,
- 6 සං:නි:1, ඉන්දික සුත්ත, 366 පිට, බු:ජ:මු:
- 7 සංසාර මණි්ර, බුයිඩේ මර්ෆි හා අන්තරාභවය, කන්නිමහර සුමංගල හිමි, 90 පිට, සංඛ මුදුණ ශිල්පියෝ, කොළඹ 10.
- 8 දී:නි:1, පොට්ඨපාද සුත්ත, 388-436 පිටු, බු:ජ:මු:
- 9 අමරටීකා, 54 පිට
- 10 විචාරභාස මොරටුවේ සාසනරතන හිමි නිබන්ධය, 175-181 පිටු, සංස්කරණය තෙරිපැහැ සෝමානන්ද හිමි.
- 11 ආක්මවාදය සහ පටිච්චසමුප්පන්න වාදය (අන්කරාභව වාදය), 3 පිට, පුකාශය ආගම් දෙපාර්තමේන්තුව ජාතික අධාාපන ආයතනය, මහරගම.
- 12 බුද්දක පාඨ අට්ඨ කථා (සිංහල පරිවර්තනය), 216 පිට, පුකාශනය බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය.

# චිත්ත-චිපුයුක්ත-සංස්කාර-ධර්ම

පූජ්ෳ ඉලුකේවෙල ධම්මරතන හිමි

සර්වාස්තිවාද සම්පුදාය තුළ දක්තට ලැබෙන සුවිශේෂී ධර්ම කොට්ඨාසයකි විත්ත-විපුයක්ත-ධර්ම. ස්ථවිරවාද සම්පුදායෙන් බිඳී ගිය ගුරුකුලයක් ලෙස සර්වාස්තිවාදය සැලකේ. මෙම සම්පුදායයෙහි බොහෝ ඉගැන්වීම් ථෙරවාද සම්පුදායෙහි දක්තට ලැබෙන ධර්ම කරුණු හා බොහෝ සෙයින් සමාන ය. චිත්ත-විපුයුක්ත-ධර්මයෝ වනාහි ථෙරවාදී සම්පුදාය තුළ දක්තනට නො ලැබෙන්නකි. කෙසේ වූවද චිත්ත-විපුයුක්ත-ධර්ම පුභවය වීමෙහිලා ථෙරවාදී අභිධර්මය ඉවහල් වූ බව බොහෝ අයගේ අදහස යි. සර්වාස්තිවාදයට අයත් වසුබන්ධු විසින් රචනා කරන ලද අභිධර්මකෝශභාෂාය නම් ගුන්ථයත් යශෝමිතු විසින් රචනා කරන ලද ස්ථුඨාර්ථය නම් ගුන්ථයත් මේ පිළිබඳව කරුණු දක්වන මූලාශු වේ. මැක්ගවර්න් (McGovern), ස්ට්චෙබර්ට්ස්කි (Stchebertsky) සහ පී. එස්. ජයිනි (P.S. Jaini) යන අය මේ පිළිබඳ ව කරුණු අධ්‍යනය කර ඇත.

රෙරවාදී අභිධර්මය පිළිබඳ බොහෝ දෙනා උනන්දුවක් දක්වන හෙයින් ඒ පිළිබඳ වැඩි විස්තරක් කිරීමට මෙහි දී අපේඤා නො කරන අතර සර්වාස්තිවාද අභිධර්මය පිළිබඳ ව වැඩි විස්තරයක් දක්වීමට අපේඤා කරමු. සර්වාස්තිවාද අභිධර්මයට අයත් ධර්මයෝ හැත්තෑපහකි (75).

1. රූප 11

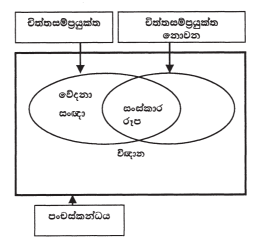
- (1) චඤුර්-ඉණිය, (2) ඉෙග්තු-ඉණිය, (3) සුාණ-ඉණිය, (4) ජිව්තා-ඉණිය, (5) කාය-ඉණිය, (6) රූප-ඉණිය, (7) ශබ්ද-ඉණිය, (8) ගත්ධ-ඉණිය, (9) රස-ඉණිය, (10) ස්පර්ෂ්ඨවාහර්ථ, (11) අවිඥප්ති-රූප

- 2. චිත්ත 01 (12)
- 3. චෙනසික 46
  - i. මහාභූමික ධර්ම 10
- (13) වේදනා, (14) චේතනා, (15) සංඥා, (16) ඡන්ද, (17) ස්පර්ෂ, (18) පුඥා, (19) ස්මුති, (20) මනසිකාර, (21) අධිමෝකෂ, (22) සමාධි
- ii. කුශල-මහාභූමික ධර්ම 10 (23) ශුද්ධා, (24) අපුමාද, (25) පුශබ්ධි, (26) උපේකුපා, (27) හිරි, (28) අපනාපා, (29) අලෝභ, (30) අද්වේෂ, (31) අවිහිංසා, (32) වීර්ය
- iii. කෙල්ෂ-මහාභූමික ධර්ම 6 (33) මෝහ, (34) පුමාද, (35) කෞශීදහය, (36) ආශුද්ධහය, (37) ස්තහාන, (38) භෞධිතාය
- iv. අකුශල-මහාභූමික ධර්ම 2 (39) ආභීකාය, (40) අනපතුාපාය
- v. පරීත්තකෙල්ෂ-භූමික ධර්ම 10 (41) කෝධ, (42) උපතාහ, (43) ශාධාසය, (44) ඊර්ෂාා, (45) පුදාශ, (46) මුක්ෂාය, (47) මාත්සර්ය, (48) මායා, (49) මද, (50) විහිංසා
- vi. අනියත ධර්ම 8- (51) කෞකෘතා, (52) මිද්ධ, (53) විතර්ක,(54) විචාර, (55) රාග, (56) පුතිස, (57)මාන, (58) විචිකිත්සා
- 4. චිත්තවිපුයුක්ත ධර්ම 14 (59) ප්‍රාප්ති, (60) අප්‍රාප්ති, (61) නිකායසභාග, (62) ආසංඥික, (63) ආසංඥී-සමාපත්ති, (64) නිරෝධ-සමාපත්ති, (65) ජීවිතේන්දිය, (66) ජාති-ලක්ෂණ, (67) ස්ථිති-ලක්ෂණ, (68) ජරා-ලක්ෂණ, (69) අනිකාතා-ලක්ෂණ, (70) නාම-කාය, (71) පද-කාය, (72) වශ්‍රයේන-කාය
- 5. අසංස්කෘත ධර්ම 3
   (73) ආකාශ, (74) පුතිසංඛාහ-නිරෝධ,

   (75) අපුතිසංඛාහ-නිරෝධ

විත්තවිපුයුත්ත ධර්ම සම්බන්ධයෙන් සර්වාස්තිවාදී සම්පුදාය තුළ ද ඒකමතිකත්වයක් දක්නට නො ලැබෙයි. එනිසා ම ඒ පිළිබඳ විවිධ අර්ථවිවරණ අපට හමුවේ.

- 1. මුල් බුදුසමය තුළ හමුවන පඤ්චස්ඛන්ධය පිළිබඳ ඉගැන්වීම සාරිපුතුාභිධර්ම නම් ගුන්ථයේ දී චිත්ත-සම්පුයුක්ත සහ චිත්ත-විපුයුක්ත වශයෙන් දක්වා ඇත්තේ මෙසේ ය.
  - i. චිත්ත-සම්පුයුක්ත ධර්ම
  - ii. චිත්ත-සම්පුයුක්ත නො වන ධර්ම
  - iii. චිත්ත-සම්පුයුක්ත හෝ චිත්ත-සම්පුයුක්ත හෝ නො වන ධර්ම
  - iv. එක්කෝ චිත්ත-සම්පුයුක්ත වන නැත්නම් චිත්ත-සම්පුයුක්ත නො වන ධර්ම



පඤ්චස්කන්ධයට අයත් ස්කන්ධ පහත දක්වෙන පරිදි කොටස් හතරකට බෙදේ.

- i. රූප-ස්කන්ධය චිත්ත-සම්පුයුක්ත නොවන ධර්මය
- ii. වේදනා-ස්කන්ධය, සංඥා-ස්කන්ධය චිත්ත-සම්පුයුක්ත වන ධර්ම
- iii. විඥාන-ස්කන්ධය චිත්ත-සම්පුයුක්ත වන හෝ චිත්ත සම්පුයුක්ත නොවන හෝ නො වන ධර්මය
- iv. සංස්කාර-ස්කන්ධය එක්කෝ චිත්ත-සම්පුයුක්ත වන නැත්නම් චිත්ත සම්පුයුක්ත නොවන ධර්මය (විත්ත-සම්පුයුක්ත

නො වන සංස්කාර ස්කන්ධයෝ නම් 'ජාති' සිට 'නිරෝධ සමාපත්ති' දක්වා ගැනෙන චෛතසික)

- 2. චිත්ත-සම්පුයුක්ත නො වන ධර්මයක් වශයෙන් හෝ චිත්ත-විපුයුක්ත සංස්කාර ධර්මයක් වශයෙන් හෝ සංස්කාර-ස්කන්ධය සැලකිය නො හැකි බව සාර්පුතුාභිධර්ම ගුන්ථය සඳහන් කරයි. එහි දී ධර්මායතන යන්න කොටස් දෙකකට බෙදිය හැකි බව දක්වයි. එනම් චිත්ත-සම්පුයුක්ත හා චිත්ත-සම්පුයුක්ත නොවන ධර්ම වශයෙනි. එහි දී 'චේදනා, සඥා' ආදී වශයෙන් 'ක්ලේෂ' (ක්ලේෂ මහාභූමික) දක්වා (දහතුනේ (13) සිට තිස්දෙක (32) දක්වා) ගැනෙන තද කලු අකුරින් මුදිත සියලු චෛතසික ධර්මයෝ චිත්ත-සම්පුයුක්ත ධර්ම යනුවෙන් හඳුන්වා දෙයි. 'ජාති', ආදී වශයෙන් 'අපුතිසංඛාා-නිරෝධ' දක්වා ගැනෙන තද කලු අකුරින් මුදිත සියලු චෛතසික ධර්ම (හැටහයේ (66) සිට අවසනට (75)) චිත්ත-සම්පුයුක්ත නො වන ධර්ම වශයෙන් හඳුන්වා දෙයි.
- 3. අභිධර්මපුකරණශාස්තු නම් ගුන්ථයේ චිත්ත-විපුයුක්ත සංස්කාර යන්න පාරිභාෂික වචනයක් වශයෙන් දක්වා ඇත. එහි දී චිත්ත-විපුයුක්ත-ධර්ම යනු චෛතසික නො වන බවත් එය රූප, අසංස්කෘත හා චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර වන බවත් දක්වා ඇත.
- 4. ඥානපුස්ථාන-ශාස්තු නම් ගුන්ථයේ විපාක හේතු නම් පරිච්ඡේදයේ දී චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර පිළිබඳ ව පළමුවරට දක්වා ඇත. එහි දී රූප, චිත්ත සහ චේතසික යන්න චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර වශයෙන් සිදු කරන ලද වර්ගීකරණයක් ලෙස දක්නට ලැබේ. අරූපාවචර බුහ්ම ලෝකයෙහි උපදින සත්ත්වයන්ගේ මානසික කිුියාවලිය ජීවිතිඥිය, නිකාය-සභාග සහ අනෙකුත් චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර පදනම් කරගනිමින් පැහැදිලි කරයි.
- 5. වසුමිතු විසින් රචිත පංචවස්තුක නම් ගුන්ථයේ දී සියලු ධර්මයන් කොටස් පහකට බෙදා දක්වා ඇත.
  - ii. රූප
  - iii. චිත්ත
  - iv. චෙසික
  - v. චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර
  - vi. අසංස්කෘත

මෙහි දී චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර යනු චිත්ත-සම්පුයුක්ත නො වන ධර්ම බව දක්වා ඇත. එනම්:

- 1. පුාප්ති
- 2. නිරෝධ සමාපත්ති
- 3. ජීවිතේන්දිය
- 4. උපධි-පුතිලම්භ
- 5. ආයතන-පුතිලම්භ
- 6. ස්ථිති
- 7. අනිතානා
- 8. පද-කාය

- 2. අසංඥී සමාපත්ති
- 4. ආසංඥික
- 6. නිකාය-සභාග
- 8. වස්තු-පුතිලම්භ
- 10. ජාති
- 12. ජරා
- 14. නාම-කාය
- 16. වාහංජන-කාය

ආදී වශයෙන් ගැනෙන චිත්ත-සම්පුයුක්ත නො වන ධර්ම සියල්ල චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර ලෙස දක්වා ඇත.

- 6. අභිධර්මකෝශාභාෂා නම් ගුන්ථයේ දී චිත්ත-විපුයුක්ත ධර්ම 14ක් දක්වා ඇත. එනම්:
  - 1. පුාප්ති (1)
  - 3. නිකාය-සභාග (6)
  - 5. ආසඥී-සමාපත්ති (2)
  - 7. ජීවිතින්දිය (5)
  - 9. ස්ථිති-ලකෂණ (11)
  - 11. අනිතානා-ලඤණ (13)
  - 13. පද-කාය (15)

- 2. අපුාප්ති
- 4. ආසඥික (4)
- 6. නිරෝධ-සමාපත්ති (3)
- 7. ජාති-ලකුණ (10)
- 10. ජරා-ලකුෂණ (12)
- 12. නාම-කාය (14)
- 14. වාහංජන-කාය (16)
- 7. පංචවස්තුක නම් ගුන්ථයේ දක්වා ඇති ධර්ම දහසයෙන් (16) ධර්ම දහතුනක් (13) අභිධර්මකෝශාභාෂාය නම් ගුන්ථයේ දක්නට ලැබෙ යි. එහි දක්නට නො ලැබෙන ධර්ම තුන නම්:
  - i. උපධි-පුතිලම්භ
  - ii වස්තු-පුතිලම්භ
  - iii. ආයතන-පුතිලම්භ

- 8. පංචවස්තුක නම් ගුන්ථයේ දක්නට ලැබෙන ධර්මයක් වන අපුාප්තිය අභිධර්මකෝශාභාෂාය නම් ගුන්ථයේ දක්වා ඇත.
- 9. රූප ස්වභාවයෙන් යුක්ත නො වන, මනස සමඟ ද නො යෙදෙන, සංස්කාරස්කන්ධයට ද අයත් යම් ධර්මයක් වේ ද එය චිත්තවිපුයුක්තසංස්කාර නම් වන බව ආචාර්ය වසුබන්ධු පෙන්වා දෙයි.<sup>4</sup>

### 1. පුංප්ති : (Acquisition and Possession)

පාප්ති යනු උපදාවාගැනීම යි හෙවත් ලබාගැනීම යි.' චෛතසික පරම්පරාවට හෙවත් චිත්ත වීතියට සංඛත ධර්මයක් පැමිණීම පුාප්ති නම් වේ.' ඒ අනුව පුාප්ති යනු ධර්මයන් <sup>7</sup> ඇතිවීමේ හේතුව යි.' පුාප්තිය ද්විධ ය.'

- 1. මෙතෙක් ලබා නො ගත් දෙය ලබා ගැනීම (ලාභ, පුතිලම්භ) හෝ බැහැර වූ යමක් ලබා ගැනීම (විහීන).
- 2. ලබාගත් දෙය නැවත ලබා ගැනීම, අත්කර ගැනීම (සමන්වය, සමන්වාගම) හෝ පවත්වා ගැනීම.

සංඛත ධර්මයක් සිතුවිලි ධාරාවට (චිත්ත වීථියට) ඇතුලත් වීම පුාප්තිය යි.  $^{10}$ 

යම් විශේෂයකට අයත් වන පුාප්තික් ලබාගත් ධර්මයක් මත රඳා පවතින අතර එම ධර්මය සමඟ සම හෝ විසම වන හෙයින් එය හඳුනා ගැනීමට හැකි වේ."

### පුාප්ති වර්ග තුනකි. එනම්:12

- 1. සංඛත ධර්මයක් සමඟ යෙදෙන පුාප්තිය හේතු-පුතා ධර්මයක එයට ම ආවේණික කිුියාවක් ඇති හෙයින් ඊට අදාළ පුාප්තියක් ඇත.
- 2. විමුක්ති සාධනයේ දී යෙදෙන පුාප්තිය මෙහි දී විමුක්තිය හේතු-පුතා ධර්මයක් නො වන හෙයින් ඊට ආවේණික කි්යාවක් නැත. එනිසා මෙහි පුාප්තිය විමුක්ති සාධකයා විසින් අනුගමනය කරන මාර්ග මත රඳ පවතියි.
- 3. විමුක්තිය ලබාගත් පසු යෙදෙන පුාප්තිය මෙහි දී විමුක්තිය හේතු-පුතා ධර්මයක් නො වන හෙයින් ඊට ආචේණික පුාප්තියක් නැත. එබැවින් මෙහි පුාප්තිය ජීවිතිඥිය සහ නිකාය-සභාග මත පවති යි.

පාප්තිය කියාත්මක වන විට වෙනත් බාහිර අරමුණක් නො පැමිණෙන්නේ යම් තාක් ද ඒතාක් අකර්මනා නො වී පවතින බව සංඝභදු විවරණය කරයි. සංජාතන කිුයාවලියක් අවසාතයේ දී සිත භවංග ගත වන අතර එම අවස්ථාවේ සිට වෙනත් අරමුණක් පැමිණෙන තෙක් භවංගය කිුයාත්මක වන බව ථෙරවාදී අභිධර්මය පෙන්වා දෙයි.<sup>13</sup> මේ අනුව **'පුාප්තිය'** ථෙරවාදී අභිධර්මයෙහි එන 'භවංග' යන්නට බොහෝ සෙයින් සමාන ය.

### 2. අපාප්ති (Non-acquisition)

පුාප්තියෙහි විරුද්ධ පදය අපුාප්තිය යි.14 පුාප්තිය සඳහා යමක් පුමාණවත් වේ නම් අපුාප්තිය සඳහා ද එය පුමාණවත් ය.15 ධර්මයෝ වනාහි අතීත, වර්තමාන හා අනාගත වශයෙන් තුන් කාලයකට අයත් වේ.16 ඒ අනුව ඔවුනට අයත් පුාප්ති තුනකි. නමුත් වර්තමාන වූත් අතීත වූත් අනාගත වූත් අපුාප්ති ධර්මයන් උපදින්නේ අතීත සහ අනාගත ධර්ම සමග පමණි. ඒ අනුව වර්තමාන ධර්ම උපදින මොහොතේ ම හෙවත් පුාප්තියේ දී අපුාප්තිය සිදු නො වේ.17

අපාප්තියෙහි ස්වභාවය විමසා බැලූ විට අපට එළඹිය හැකි නිගමනය නම් මෙය රෙරවාද අභිධර්මයෙහි එන ආවජ්ජන යන්නට බොහෝ සෙයින් සමාන වන බව යි. විශේෂයෙන් ම චිත්ත වීථියක් කිුිිියාත්මක වන විට භවංගයට පසුව උදින්නේ ආවජ්ජනය යි. උපන් භවංගයට බාධා කරමින් ඉණිුිය දොරටු හය ඔස්සේ ලබා දෙන අරමුණු පිළිගැනීම මෙහි ස්වභාවය යි.<sup>18</sup>

# 3. නිකාය-සභාග (Group-homogeneity)

මිනිස් සත්ත්වයන් අතර සමානත්වයක් ඇතිවීමට නිකාය-සභාග හේතු වෙයි.<sup>19</sup> අභිධර්මකෝශභාාෂ, අභිධර්ම-නාායශාස්තු සහ අභිධර්ම-සංගීති-පර්යාය-ශාස්තු යන ගුන්ථයෝ සත්ත්ව-සභාගතා සහ ධර්ම-සභාගතා යන්න හඳුන්වා දෙති. සත්ත්වයන් අතර පවතින සමානතාව පෙන්වාදීම සඳහා සත්ත්ව-සභාගතා යන්න යොදා ඇත. ධර්ම-සභාගතා යන්න යොදා ඇත්තේ ස්කන්ධ, අායතන සහ ධාතු වශයෙන් සත්ත්වයන්ට අයත්වන ධර්ම අතර පවතින සමානකම පෙන්වා දීම සඳහා ය.<sup>20</sup> විශේෂයෙන් ම ශරීරය, හැඩය (සංස්ථාන), ඉණිය කියාකාරීණය (ඉණිය), සහ ආහාර ආදියෙහි එමෙන් ම අනොහනා වශයෙන් සමානතාවට හේතු වන රුචි අරුචි ආදී වශයෙන් පවත්නා සමානතා සඳහා බල පවත්වන හේතුව නිකාය-සභාග නම් වේ.<sup>21</sup> සංසභද සඳහන් කරන ආකාරයට කර්මයට පමණක් මෙම සමානකම් අදාළ කරගත නො හැකි ය.

මේ අනුව ඓරවාද අභිධර්මයෙහි රූප විසිඅට (28) අතර දක්නට ලැබෙන භාවරූප දෙක වන ඉන්ටීභාව සහ පුරුෂභාව<sup>22</sup> යොදා ඇත්තේ සත්ත්වයන් අතර ස්ත්රී පුරුෂ වශයෙන් පවතින සමාන අසමානතා පෙන්වාදීම සඳහා ය. ඒ අනුව සත්ත්ව-සභාගතා යන්නට මෙම භාවරූප බොහෝ සෙයින් සමානකම් දක්වයි. එසේ ම අත්ථසාලිනියෙහි චිත්තස්සවත්ථු යනුවෙන් පැහැදිලි කෙරෙන හදයවත්ථු යන්න ධර්ම-සභාගතා යන්නට බොහෝ සෙයින් සමාන වේ.

#### 4. ආසඥික (Ideation-less-ness)

අාසඥික යනු අවිඥානයේ සවිඥානය යි.<sup>23</sup> මෙය භෞතික මනස කියාත්මක නො වන අවිඥානක සත්තියන්ට අයත් චිත්තවිපුයුක්ත ධර්මයක් ය.<sup>24</sup> නිදා සිටින පුද්ගලයෙකුගේ මානසික කියාවලියට මෙය බොහෝ සෙයින් සමාන බව සර්වාස්තිවාද සූතු සාහිතාය පෙන්වා දෙයි. බෘහත්ඵල නම් දිවා ලෝකයෙහි එම දෙවිවරු සිටින බව සර්වාස්තිවාදයට අයත් අභිධර්ම-කෝෂය පෙන්වා දෙයි.<sup>25</sup> මේ අනුව ආසඥික යනු රූපාවචර භූමීන්ට අයත් සත්තියන්ට මෙන් ම එම ධානන ලබා සිටින මිනිසුන්ට ද අයත් ධර්මයක් ලෙස සැලකිය හැකි ය. අවිඥානක සත්තියන් මෙන් ම අවිඥානක දෙවියන් ද සිටින බව රෙරවාදයත්<sup>26</sup> සර්වාස්තිවාදයත්<sup>27</sup> පිළිගනී. ඒ අනුව මෙම ආසඥික නම් චිත්තවිපුයුක්ක ධර්මය අවබෝධයේ පහසුව පිණිස රෙරවාද අභිධර්මයට අයත් අරූපාවචර ධානන සිතක් වන විඤ්ඤාණන්චායනනය හා සමාන කොට දක්විය හැකි ය.

#### 5. ආසඥී-සමාපත්ති (Ideationless Attainment)

සමාපත්තියක් වන මෙය සිව්වන ධාානයයට අයත් වූවකි.<sup>28</sup> යමෙක් තුන්වන ධාානය උපදවාගෙන සිව්වන ධාානය උපදවා ගැනීමට කටයුතු කරත් ද එවිට පූර්ව ධර්මයන්ගෙන් වෙන් ව ආසඥී-සමාපත්ති නම් තත්ත්වයට පත් වේ.<sup>29</sup> මෙය සිතෙන් හා සිතිවිලිවලින් මිදුණු තුන්වන ධාානයේ අවස්ථාවකි.<sup>30</sup> ඒ අනුව මෙම ධර්මය ථෙරවාද අභිධර්මයේ එන ආකිඤ්චඤ්ඤායතන නම් තුන්වන අරූපාවචර ධාානය හා සම කොට දක්විය හැකි ය.

### 6. නිරෝධ-සමාපත්ති (Cessation Attainment)

මෙය සංඥා-වේදිත-නිරෝධ-සමාපත්ති ලෙස හඳුන්වයි.<sup>31</sup> එනම්, සිව්වන අරූපාවචර ධානය යි. ආකිඤ්චඤ්ඤායතන නම් ධානය ලබාගත යෝග වචරයා ඉන් අනතුරුව උපදවා ගනු ලබන්නේ මෙම සිව්වන ධානයය යි. මෙම ධාන සතර මහා භූතයන්ගේ පැවැත්මට හේතුවන හෙයින් නිරෝධ-සමාපත්ති ලෙස නම් කරයි.<sup>22</sup> නිරෝධ යන්නෙහි අර්ථය (සමාපත්ති) යන්නට බොහෝ සෙයින් සමාන ය. මෙය භවාගු යන්නෙන් උපදින්නක් වන හෙයින් විහරණය සඳහා හේතු වෙයි. යහපත් වූ මෙම සමාපත්තිය ආර්යයන් විසින් උපදවාගත යුතු ය. ද්විධා විපාක ඇති මෙම සමාපත්තිය අනියත ය.<sup>33</sup> ථෙරවාද අභිධර්මයෙහි එන නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන නම් සිව්වන අරූපාවචර ධානය හා සමාන වේ. කෙසේ වුව ද ථෙරවාද සම්පුදාය තුළ සඤ්ඤා-වේදයිත-නිරෝධ-සමාපත්තිය කිසිඳු වෙනසකින් තොරව දක්නට ලැබෙයි.

#### 7. ජීවිතේන්දිය (Vital Faculty)

ජීවිතය පවත්වාගෙන යාමට උපකාරීවන හෙයින් මෙය ජීවිතේණ්ඩය යයි රෙරවාද අභිධර්මයක් සර්වාදස්තිවාද අභිධර්මයක් පිළිගනී. මුල්බුදුසමයාගත සූතුවලට අනුව මේ හා සමාන ඉගැන්වීමක් මහාවේදල්ල සූතුයේ දී අපට හමු වේ. එනම් ආයු, උස්මා ච විඤ්ඤාණ යන්න යි.¾ මේ ඉගැන්වීම නිමිති කරගෙන පසුකාලීන ව ජීවිතෙණ්ඩය යන්න නිර්මාණය වූ බව පී. එස්. ජයිනි සඳහන් කරයි.¾ මේ අනුව රෙරවාද අභිධර්මයේ දී ජීවිතිණ්ඩය දෙකක් දක්වා ඇත. ඉන් එකක් රූප කාණ්ඩයෙහි ද අනෙක චෛතසික කාණ්ඩයෙහි ද ඇත. නමුත් සර්වාස්තිවාදයෙහි දක්කට ඇත්තේ චිත්ත විපුයුක්ත ධර්මවලට අයත් මෙම සංස්කාරය පමණී.³6

#### 8. ජාති-ලක්ෂණ (Production-characteristic)

ජාති, ජරා, ස්ථිති සහ අනිතාන වශයෙන් සංස්කෘත ධර්මයන්ගේ ලකුණ හතරකි.<sup>37</sup> වෛභාෂික සූතු පිටකයේ දක්වා ඇත්තේ උත්පාද, වය සහ ස්ථිතානාාථාතව වශයෙන් ලකුණ තුනක් වුව ද අභිධර්මයේ දී ජාති, ස්ථිති, ජරා, අනිතානා වශයෙන් සිව්වැදුරුම ව දක්වා ඇත.<sup>38</sup> ජාති යනු යමක උත්පත්තිය යි.<sup>39</sup> මෙම ලකුණය ථෙරවාදී සම්පුදායට අයත් සූතු පිටකයෙහි<sup>40</sup> ද අභිධර්මයෙහි<sup>41</sup> ද දක්නට ලැබෙ යි. විශේෂයෙන් ම ථෙරවාද අභිධර්මයේ දී රූප කාණ්ඩය යටතේ උපචය වශයෙන් එය දක්වා ඇත.<sup>42</sup>

### 9. ස්ටීති-ලකුණ (Duration-characteristic)

ස්ථිති යනු ජාති සහ ජරා අවස්ථා දෙක අතර සිදුවන පැවැත්ම යි. ' ධර්මයන්ගේ සමස්ත කිුයාවලිය ස්ථිති නම් වෙයි. ' එහි ඇති වීම ජාතිය යි. එහි නැති වීම වාසය යි. එය පවත්නා තත්ත්වයෙන් වෙනස් වීමත් සමග එළඹෙන මොහොත ස්ථිතානාපථාත නම් වේ. ' රෙරවාදී සම්පුදාය ස්ථිති යන්න වෙන් වූ ලක්ෂණයක් ලෙස නො පිළිගත්ත ද අභිධර්මයේ දී රූප කාණ්ඩයට අයත් උපාදාය රූප යටතේ සන්තති වශයෙන් පිළිගෙන ඇත. ථෙරවාදී සම්පුදායට අයත් ධම්මසංගණීය සහ විසුද්ධිමාර්ගය සන්තති යන්න ජරා හෙවත් උපචය යන්නට සමාන කොට දක්වා ඇත. "

### 10. ජරා-ලක්ණ (Deterioration-characteristic)

සංස්කෘත ධර්මයන් පවත්නා ස්වභාවයෙන් වෙනස්වන හෙයින් ඒ බව හඳුන්වා දීම සඳහා ජරා හෙවත් අනාෳථානව යන්න යොදා ගැනේ. ් රෙරවාද සම්පුදාය ද මෙම ලක්ෂණය පිළිගෙන ඇති අතර අභිධර්මයේ දී උපදාය රූප යටතේ මෙකී ලක්ෂණය දක්වා ඇත. 48

### 11. අනිතානා-ලකෘණ (Impermanence-characteristic)

සංස්කෘත ධර්මයන්ගේ අනිතා ස්වභාවය විස්තර කෙරෙන මෙම ල කුණය වාස වශයෙන් ද යෙදේ.<sup>49</sup> ඒ අනුව මෙම ල කුණය රෙරවාද සම්පුදායයත් සර්වාස්තිවාද සම්පුදායයත් සම සේ පිළිගනී. රෙරවාද අභිධර්මයේ දී උපදාය රූප යටතේ මෙම ලකුණය අනිතානා ලෙස දක්වා ඇත.

#### 12. නාම-කාය (Words)

සංඥා, වාකා සහ අසර යන ඒවායෙහි එකතුව නාමකාය, පද-කාය, වාඤ්ජන-කාය යි.<sup>50</sup> කාම, රූප, ජීවී, අජීවී යන සෑම කොට්ටාසයකට ම අයත් සියලු දේ නාමකායෝ ය. රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ, ආදී සංඥා ඇතිකරන්නේ නාම යි.<sup>51</sup> ස්කන්ධයෝ නම් නාම-කායෝ ය. ඒ අනුව මෙම නාම-කාය යන්න ථෙරවාද අභිධර්මයෙහි ඉගැන්වෙන සම්පටිච්චන යන්නට බොහෝ සෙයින් සමාන ය.<sup>52</sup>

#### 13. පද-කාය (Phrases)

වාකායක අර්ථය පැහැදිලි කිරීම සඳහා පද යොදා ගන්නා හෙයින් පද යනු වාකාය යි.<sup>53</sup> කිුියා, ගුණ, කාල හා සම්බන්ධතා ආදිය අවබෝධ කරගැනීම සඳහා නිතා නො වූ සංස්කෘත ධර්ම උපයෝගී කරගනු ලැබේ. උදාහරණ ලෙස සියලු සංස්කාර ධර්මයන්ගේ අනිතා ස්වභාවය දක්විය හැකි ය.<sup>54</sup> මේ අනුව පදකාය නම් ධර්මයන්ගේ ලඤණ හෙවත් ස්වභාවයෝ ය. මෙම පද-කාය යන්න ථෙරවාද අභිධර්මයෙහි දක්වෙන සන්තීරණ යන්නට බොහෝ දූරට සමාන ය.

#### 14. වාඥ්ජන-කාය (Syllables)

ක, බ, ග, ස, ආදී වශයෙන් භාෂාවේ යෙදෙන අකුරු වාාඥ්ජන නම් වේ. මේවා භාෂාවේ ස්වභාවය වන හෙයින් ශබ්දයෝ ද වර්ණයෝ ද වෙති. හඬක් ඇතත් වාචා ස්වභාවයෙන් යුක්ත නො වන හෙයින් මේවා චිත්ත-විපුයුක්ත-ධර්ම නම් වේ. ශබ්දයෙන් පමණක් අර්ථය වටහාගත නො හැකි වන්නා සේම කථනය සඳහා ද ශබ්ද පමණක් පුමාණවත් නො වේ. එබැවින්, අර්ථාවබෝධය සඳහා හේතුවන ශබ්ද වාචාය යි. රථරවාද අභිධර්මයෙහි එන තදාරම්මණ යන්න මෙයට බොහෝ සෙයින් සමාන ය.

උක්ත කරුණු අනුව පැහැදිලි වන්නේ ථෙරවාද අභිධර්මත් සර්වාස්තිවාද අභිධර්මයත් අතර අනොනෳ සම්බන්ධයක් පවතින අතර ම මෙම සම්පුදායයන් දෙක අතර විෂමතා ද පවතින බවයි. විශේෂයෙන් ම ධර්මයන් පිළිබඳව පැවති මතවාද හේතුවෙන් සර්වාස්තිවාදී සම්පුදාය ස්වාධීනව සංවර්ධනය වූ බව චිත්ත-විපුයුක්ත ධර්ම පිළිබඳ සළකා බැලීමෙන් පැහැදිලි වේ. චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර-ධර්ම දාහතර (14) අතුරෙන් හතක් (7) රෙරවාද සම්පුදාය තුළ එනමින් ම දක්නට ලැබුණ ද ඉතිරි ධර්ම හත (7) රෙරවාද සම්පුදායයෙහි දක්කනට ලැබෙන ඉගැන්වීම් හා එතරම් සමාන බවක් නො දක්වයි. මෙම සම්පුදාය දෙක අතර පැවති තරඟකාරීත්වයේත් ධර්ම විශ්ලේෂණයේත් පුතිඵලයක් ලෙස රෙරවාදී සම්පුදායට අයත් අභිධර්මාර්ථ සංගුහයත් සර්වාස්තිවාදී සම්පුදායට අයත් අභිධර්මාර්ථ සංගුහයත් සර්වාස්තිවාදී සම්පුදායට අයත් අභිධර්මකෝෂයට බොහෝ සෙයින් සමාන ගුන්ථයක් ලෙස රෙරවාදී සම්පුදායට අයත් බුද්ධසෝෂ මහා ස්ථවිර විසින් රචනා කරන ලද විශුද්ධි මාර්ගය හඳුන්වාදිය හැකි ය.

අවබෝධයේ පහසුව සදහා චිත්ත-විපුයුක්ත-සංස්කාර ධර්ම රෙරවාද සම්පුදායෙහි එන ධර්ම සමග සමවන අයුරු පහත දක්වා ඇත.

| සර්වාස්තිවාදය | b |
|---------------|---|
|---------------|---|

- 1. පුාප්ති (1)
- 2. අපුාප්ති
- 3. නිකාය-සභාග (6)
- 4. ආසඥික (4)
- 5. ආසඥී-සමාපත්ති (2)
- 6. නිරෝධ-සමාපත්ති (3)
- 7. ජීවිතින්දිය (5)
- 8. ජාති-ලඎණ (10)
- 9. ස්ථිති-ලකුෂණ (11)
- 10. ජරා-ලකෂණ (12)
- 11. අනිතානා-ලකුෂණ (13)
- 12. තාම-කාය (14)
- 13. පද-කාය (15)
- 14. වාාංජන-කාය (16)

#### ථෙරවාදය

- 1. භවංග
- 2. ආවජ්ජන
- 3. භාව රූප
- 4. විඤ්ඤාණඬ්චායතන
- 5. ආකිඬ්චඤ්ඤායතන
- 6. නෙවසඤ්ඤා-නාසඤ්ඤායතන
- 7. ජීවිතිුන්දිය
- 8. උපචය
- 9. සන්තති
- 10. ජරතා
- 11. අනිතානා
- 12. සන්තීරණ
- 13. වොත්ථපන
- 14. තදාරම්මණ

#### ආන්තික සටහන්

- A Manual of Buddhist Philosophy, Vol. i, McGovern, London, 1923, pp. 161-2
- 2 The Central Conception of Buddhism, Stchebertsky, 1979, pp. 23-4
- 3 Collected Papers on Buddhist Studies, P. S. Jaini, Motilal Banarsidass, 2001, pp. 239-262
- 4 Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p.335
- 5 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 34 (possession, obtainment, collection, attainment, achievement, conditioning, cessation)
- 6 -එම-
- 7 -එම- Note: අසංස්කෘත ධර්ම සඳහා හේතු හෝ ඵල නොමැත. සංස්කෘත ධර්ම සඳහා හේතු හා ඵල ඇත. සංස්කෘත ධර්ම හේතු ඵල සම්බන්ධයේ පුතිඵලයක් ලෙස ඇති වේ. -එම-
- 8 -එම-
- 9 Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p.341
- 10 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 34
- 11 අභිධර්ම-මහා-විභාෂ-ශාස්තු
- 12 Abhidharma-mahà-vibhà÷a-÷àstra, p. 801 /

Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 348 ලෙකුයද්විකාතාම් තිුයාවිධා දුභාධිතාං දුභාදිකා / ස්වධාතුකා තදාප්තාතාප්තාතාං චතුර්විධා //37//

- 13 A Comprehensive Manual of Abhidhamma, Bhikkhu Bodhi, 2000, p. 123 ර අභිධර්ම අධායයන, සංස්. අසංග තිලකරන්න, කොළඹ, 1995, 139-141 පිටු.
- 14 -එම-
- 15 -එම-
- 16 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 34 (non-possession, dispossession, non-obtainment, non-achievement, deconditioning)
- Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 355 නිවෘතසා ච රූපසා කාමේ රූපසා නාගුජා / අක්ලිෂ්ටාවායකෘතාපුාප්තිෘ සාතිතාජාතයොස්තිුධා //39//
- 18 A Manual of Abhidhamma (*Abhidhammattha Sangaha*) of Bhadanta Anuruddhacariya, by Naradha Maha Thera, Buddhist Missionary Society, Malaysia, 1987, p. 166
- 19 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 34 (similar class, communication, human commonality, taking part in an organism, likeness, class affiliation, generic similarity)

- 20 Abhidharmako÷a of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p.366 සභාගතා සත්තවසාමාමාසං ජිකමසංශිෂූ / නිරෝධකෘත්ත චෞත්තානාං විපාකස්තෙ භෘහත්ඵලාඃ //41//
- 21 Abhidharmadãpa, 89/ Abhidharma-nyàyànusàra, 400
- 22 AManual of Abhidhamma (Abhidhammattha Sangaha) of Bhadanta Anuruddhacariya, by Naradha Maha Thera, Buddhist Missionary Society, Malaysia, 1987, p. 192
- Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 34 (no-thought, [state of] non-perception, non-discrimination, having no conception, reward of no-thought, realm of thoughtless beings)
- 24 Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 373
- 25 -එම- 374 පිට
- 26 D.N. 3. PTS, P. 263 සන්තාවුසො, සත්තා අසඤ්ඤිනො අප්පටිසංවේදිනො, සෙයියථාපි දෙවා අසඤ්ඤසත්තා
- 27 Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 375 තථාසංශි සමාපත්තිධාර්තේන්ත්යේ නිෘ සෘතීච්ඡයා / ශුභෝපපගාදේගෙව නාර්ථසෛකාද්විකාපාතේ // 42//
- 28 Abhidharmako÷a Study, Study Materials, Korin, p. 34 (perceptionless serenity, thought-less ecstasy, absorption without discrimination, attainment without cognitions)
- 29 Abhidharmako÷a of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 375
- 30 Entrance in to the supreme Dhamma, 131
- 31 Abhidharmako÷a Study, Study Materials, Korin, p. 34 (annihilation trance, serenity of cessation, attainment of cessation)
- 32 Entrance in to the supreme Dhamma, 131/ Abhidharma-mahà-vibhàùà-÷àstra, 775b
- 33 Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 380 නිරෝධාස්වාහ තමෙළුවේයං විභාරාර්ථ භවාගුජා ශූභා ද්වේඝාතියතා චායාීසාහාපාහ පුයෝගතෘ //46//
- 34 මහාවේදල්ල සූතුය, ම.නි. 1, බූජතුිමු. 694 පිට
- 35 Collected Papers on Buddhist Studies, P.S.Jaini, Motilal Banarsidass, 2001, pp. 247-250
- 36 Abhidharmako÷a Study, Study Materials, Korin, p. 34 (life-force, force of life-duration, life-faculty, vitality)
- 37 ලකුණානි ... ජාතිර් ජරා ස්ථිතිරනිතාතා

- 38 Collected Papers on Buddhist Studies, P.S.Jaini, Motilal Banarsidass, 2001, p. 251 ඒතාති බලු චාතාරි සංස්කෘත-ලඤණානි භගවතා හිධර්මේ හිහිතානි. ඒතානි ඒව විනෙයේ-පුයෝජනවශාත් සූතුේ ස්ථිති-අනාරාතවං එකීකෘතා තීුණා උක්තානි.
- 39 A.N.A. 2, PTS, p. 152 උප්පාදො ති ජාති, වයෝ ති භෙදො, ඛීකස්ස අඤ්ඤුඑත්තං නාම ජරා...
- 40 Uppàda Sutta, S.N. 3, PTS, p. 30 යො, භික්ඛවෙ, රූපස්ස උප්පාදෝ ධීති අභිතිබ්බත්ති පාතුභාවෝ ...
- 41 AManual of Abhidhamma (Abhidhammattha Sangaha) of Bhadanta Anuruddhacariya, by Naradha Maha Thera, Buddhist Missionary Society, Malaysia, 1987, p. 295
- 42 Abhidharmako÷a Study, Study Materials, Korin, p. 34 (arising, origination, origin, existence, birth)
- 43 Abhidharmako÷a of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 438
- 44 Abhidharmako÷a Study, Study Materials, Korin, p. 35, (subsistence, stability, abiding, growth, dwelling)
- 45 -එම-ජාතිර් ආදිඃ පුවාහසා වායච් චේදඃ ස්ථිතිස් තු සඃ/ ස්ථිතා:-අනාතාත්වං තමෙසාව පූර්වාපර-විශිෂ්ඨතා//
- 46 Collected Papers on Buddhist Studies, P.S.Jaini, Motilal Banarsidass, 2001, p. 251 ආචාර්ය-ලකඛණෝ රූපස්ස උපවයෝ,... පවත්ති-ලකඛණා රූපස්ස සන්තති ... උභයංපේතං ජරා-රූපස්සේවාහිවචනං ... (Visuddhimagga, xiv, 66, Dhammasaïgaõi, 643.)
- 47 Sarvàsthivàda Abhidharma, Bhikkhu LK Dhammajoti, Centre of Buddhist Studies, University of Hong Kong, 2007, p. 400.
- 48 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 35, (decrepitude, change, changing, death)
- 49 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 35, (extinction, disappearance, destruction)
- 50 Abhidharmakosa of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, p. 450
- 51 -එම-
- 52 -₺®- (category of names, name and form, collection of words or (names), nomenclature, bodies of nouns)
- 53 Abhidharmakosa Study, Study Materials, Korin, p. 35, (category of words, formations of phrases, collection of phrases (or assertions), vocabulary, bodies of sentences)
- 54 Abhidharmako÷a of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, pp. 449-50
- 55 Abhidharmako÷a Study, Study Materials, Korin, p. 35, (formation of syllables, category of letters, collection of syllables, alphabet, syllable group, bodies of phonemes, group of consonants)
- 56 Abhidharmako÷a of Vasubandhu, Vol. i, trans. Subhara Jha, Patna, 1983, pp. 449-50

# **දෘෂ්ටිගතිකපව**ය

# ආචාර්ය මැදගම්පිටියේ විජිතධම්ම හිමි

බෞද්ධ ඉගැන්වීම්වල පරමාර්ථය දුක කෙළවර කිරීම හෙවත් සසර ගමන අවසන් කිරීම යි.¹ පඤ්චස්කන්ධ සංඛාගත ලෝකය හෙවත් සත්තවයා දුක පිළිබඳ ගැටලුවට මුහුණ දෙමින් පෙර කෙළවරක් නැති සසරෙහි ඉපදෙමින් මැරෙමින් අනත්ත වූ ද අපුමාණ වූ ද කාලයක් සැරිසරන බව බුදුරජාණන් වහන්සේ පෙන්වා දුන්හ.² මෙම දුකින් නිදහස්වීම හෙවත් දුක නිරෝධය නිබ්බාන ලෙසින් සැලකේ.³ එම නිදහස් වීම විවිධාකාරයෙන් සිදුවිය හැකි ය. ඒ අතර මතවාදී නිවාරණයන්ගෙන් නිදහස්වීම බුදුරජාණන් වහන්සේ වඩා වැදගත් කොට සලකා ඇත.⁴ ඒ බව සුත්තනිපාතයේ අට්ඨක වග්ගයේ දී මාගන්දියට බුදුරදුන් වදාළ "දෘෂ්ටීන් තරයේ ගුහණය නො කරමින් ඒවා පරීක්ෂා කොට අභාගත්තරයෙහි වූ ශාන්තිය දුටිමී" යන එක ම බුදුවදනින් වුව ද තේරුම් ගත හැකි ය. මෙහි ලා අභාගත්තර ශාන්තිය යනු නිබ්බානය යි. නිබ්බාන සංඛ්‍යාත එම අභාගත්තර ශාන්තිය උදාවන්නේ දෘෂ්ටීන් අවබෝධ කරගෙන ඒවා දැඩිව ගුහණය නො කර පිරික්සා බැලීමෙනි. එහෙයින් නිබ්බාන යන්න තේරුම් ගැනීමේ දී දිට්ඨි හෙවත් දෘෂ්ටී පිළිබඳ නිරවුල් අවබෝධයක් ද අප සතු විය යුතු වේ.

දිට්ඨි ශබ්දය පාලියෙහි දැකීම් අර්ථයෙහි ලා ගැනෙයි. එය √දෘෂ් ධාතුවෙන් නිපන්නකි. දිට්ඨි යන්නෙහි සාමානෳ අර්ථය දැකීම, දුටුදෙය යනු යි. එහෙත් පාලි සඟි සාහිතෳයේ දී එම පදගතාර්ථය ඉක්මවා පුඑල් දාර්ශනික පදනමක් සහිතව මෙම ශබ්දය භාවිතයට පැමිණ තිබේ. එම භාවිතයන් අනුව දිට්ඨි ශබ්දයට නිශ්චිත වූ අර්ථයක් හුදකලාව දැක්විය හැකි නො වේ. ඊට හේතුව මෙම පදය මිනිස් අධාාත්මය සමගත් අර්ථ වශයෙන් දක්වන සංකීර්ණ සබඳතාව යි. එනිසා කල්පනාව, වාදය, විශ්වාසය, ඇදහීම, සිද්ධාන්තය, තමන්ගේ මතය, ආදානගුාහිත්වය, නිගමනය, පිළිගැනීම, සතාාවබෝධය, විරුද්ධ මත නොඉවසන ස්වභාවය ආදී අර්ථ රාශියක් දිට්ඨි ශබ්දයෙන් ඉදිරිපත් වේ.

යම් යම් සාමාජික හෝ දාර්ශනික කරුණු පදනම් කරගෙන සිත මෙහෙයවා ගොඩනගාගත් කල්පනාව දෘෂ්ටියක් විය හැකි ය. එය සතා ගවේෂී කිුයාවලියක පුතිඵලයක් ද වේ. සාමානා ජීවන රටාවෙන් ඔබ්බට ගොස් ජීවිත ලෝකය පිළිබඳ ගැඹුරු සතාාය, යථාර්ථය සොයන්නෙකුගේ අවසාන භොයා ගැනීම ද දෘෂ්ටියකි. ස්වකීය ඇදුරු පරපුරින් පැවත එන පිළිගැනීම ද දෘෂ්ටියකැයි සැලකිය හැකි ය. එය ගුරුකුල මතවාදයක් ද විය හැකි ය. එය මහත් අභිවාදනයෙන් පිළිගන්නා විට ඥානයක් සේ ද පිළිගැනෙයි. ඇතැම් විටෙක දෘෂ්ටිය හුදු විශ්වාස මාතුයක් ද විය හැකි ය. වාද විවාද කර තහවුරු කර ගන්නා එබඳු මතවාද එක ම සතාාය ලෙස පිළිගැනීමට (ඉදමේව සච්චං මොඝ මඤ්ඤං) සමහරු පෙළඹෙනි. ී එය දෘෂ්ටියේ මූලික ස්වරූපයක් ද වෙයි. විවිධ ආගමික පිරිස් එල්බගත් දෘෂ්ටීන් අතර පුකටව පෙනෙන වෙනස්කම් නිසා ඕනෑම දෘෂ්ටිගතයකට පුතිවිරුද්ධ දෘෂ්ටියක් ද විය. එනිසා දෘෂ්ටිගතිකයින් අතර මත ගැටුම්, වාද විවාදයන් ද පැවතුනි. බුහ්මජාල සූතුයේ දැක්වෙන්නේ එවැනි දෘෂ්ටිවාද වර්ගීකරණයකි. මුල් බුදුසමයට අනුව දෘෂ්ටි බොහෝයැයි කිව යුතු අතර ඒ සියල්ල ම පුධාන කණ්ඩායම් දෙකකට අයත් වේ. එනම්, භව දිට්ඨීයට (ශාස්වත වාදය) හා විභව දිට්ඨීයට (උච්ඡේද වාදය) ය. මේ දෙකට ඇතුලත් දෘෂ්ටිවාද 62 ක් පමණ බුහ්මජාල සූතුයෙහි විස්තර වී ඇත. 'අධිවුත්තිපද' යන වචනයෙන් එහි හඳුන්වා ඇති දෘෂ්ටිවාද දාර්ශනික සංකල්ප පුකාශක වචනයන් eස් හඳුනාගත හැකි ය. එබඳු දෘෂ්ටීන්ට හසු වූ කල්හි , ඒවාට බැසගත් කල්හි ඒවා උපාදාන කරගත් කල්හි දෘෂ්ටිය ඕඝයක් බවට ද පත්වෙයි. ඕඝ යනු ගංගා ඇළ දොළෙහි වේගයෙන් ගලා බසින සැඩ ජල පහර යි. එනම් ගං වතුර යි. ගං වතුරට හසු වූ සියලු දෑ අතරක නො රඳා ඒ ගංවතුර විසින් මහසයුර කරා ගෙනයනු ලබයි. සසර සැරිසරන සත්ත්වයන් නිවන් පරතෙරට යා නො දී සසර නැමැති මහසයුරෙහි ම ඇද හෙලන ඕඝ හෙවත් මහ වතුර වැනි ක්ලේශ 4 කි. දීඝ නිකායාගත සංගීති හා දසුත්තර යන සුතු දෙකෙහි දී හා සංයුත්ත නිකාය සළායතන සංයුත්තයේ දී ඕඝයන් සතරක් ඇති බව සැරියුත් මා හිමියෝ පෙන්වා දෙති. ඕඝ යන නාමය භාවිත වන්නේ සසරෙහි ගිල්වාලන අර්ථයෙනි.

මජ්ඣිම නිකායේ අලගද්දූපම සූතුයේ දෘෂ්ටිස්ථාන 6 ක් නම් වී තිබේ. මගේ ආත්මය ඇත. මගේ ආත්මය නැත. මම ම ආත්මය හැඳිනගනිමි. මම ම අනාත්මය හැඳිනගනිමි. අනාත්ම වූ මම ම ආත්මය හැඳිනගනිමි. ආත්මය නිතාාය, තහවුරු කරගත්තකි, සදාකාලිකය, නො පෙරලෙන ස්වභාව ඇත්තේ ය යනුවෙනි.

බුද්ධ කාලයේ විවිධ චින්තකයින්ගේ මුවග රැව් දුන් පුධාන දෘෂ්ටිවාද දහයකි. මජ්ඣිම නිකායේ අග්ගිවච්ඡගොත්ත සූතුයේ සඳහන් පරිදි ඇතැම්හු ලෝකය ශාස්වත යැයි කීහ. සමහරු ඊට විරුද්ධ වී ලෝකය අශාස්වත යැයි කීහ. ඇතැම්හු ලෝකය අන්තවත් යැයි කී අතර ඊට විරුද්ධවූවෝ ලෝකය අනන්තවත් යැයි කීහ. මේ අතර තව පිරිසක් ජිවාත්මයත් ශරීරයත් එකක් යැයි පුකාශ කළහ. එය නොපිළිගත් පිරිස් ජිවාත්මයත් ශරීරයත් දෙකකි යන මතය ඉදිරිපත් කළහ. විමුක්ත වූ පුද්ගලයා පිළිබඳව සැක කළ අය මරණින් පසු විමුක්ත පුද්ගලයා විනාශ නො වී පවති යැයි සිතුහ. ඊට විරුද්ධ අදහස් දැරූ අය ද සිටියහ. ඒ අතර සමහරු එසේ නොවේ යැයි සෘජුව ම ඊට විරුද්ධ වූහ. තව පිරිසක් එසේ වන්නේත් නො වන්නේත් වේ යැයි චංචල මතවාදයක් දැරූහ. තවත් සමහරු එසේ නොවන්නේත් නොමවන්නේත් වේයැයි අතිශයින් අවුල් වූ අදහසක් ඉදිරිපත් කළහ. සංයුත්ත නිකායේ අචේලකස්සප සූතුයේ දැක්වෙන දෘෂ්ටිවාද සතරකි. ඒ අනුව කර්මවාදී මහණ බමුණෝ දුක තමා විසින් කරන ලද්දකැයි පිළිගෙන සයංකත වාදය ඉදිරිපත් කළහ. ඊට විරුද්ධ වූවෝ දුක පරංකත යැයි කීහ. මෙම අදහස් දෙක ම ගරු කළ පිරිස් ද ඒ අතර වූහ. ඒ අතර තව පිරිසක් දුක ඉබේ හටගත් දෙයකැයි පිළිගත්හ.

මෙලෙස ඉදිරිපත්ව ඇති කවර ස්වරූපී මතවාදයක වුව ද එල්බග ැනීම දෘෂ්ටිගත වීමකි. (දිට්යී ගතං) දෘෂ්ටිමය එල්බ ගැනීමකි. ගුහණයකි. (දිට්යී ගහණං) මං මුළාවන දිට්යී කාන්තාරයකි. (දිට්යී කන්තාරං) දෘෂ්ටි කෝලමකි. (දිට්යී විසූකං) දෘෂ්ටිමය බන්ධනයකි. (දිට්යී සංයෝජනං) දෘෂ්ටි කම්පනයකි (දිට්යී විප්එන්දිතං) ස්වකීය දෘෂ්ටිය ම දැඩිලෙස අල්ලා ගන්නා බැවින් උපාදානයකි. (දිට්යී උපාදානං) දෘෂ්ටිය පිළිබඳව වූ මෙම මානසික විපර්යාස නිසා එය ඕසයක් සේ සලකනු ලබයි. එම දෘෂ්ටි ඕසයෙන් ඔහු සසරට ගසාගෙන යයි.

කිසියම් මතවාදයක එල්බී සිටින, එය ම ගුහණය කරන, එය ම පරාමර්ශනය කරන තැනැත්තා එම මතවාදය ම සතායය අත් සියල්ල අසතායය යැයි අන්තගාමී වෙයි. තමා පිළිගත් මතයෙහි ම ඇලෙයි. සිය මතයට පුතිවිරුද්ධ මතවාද සමග ගැටෙයි. විවාදශීලී වෙයි. සුත්ත නිපාතයේ අට්ඨක පාරායන වග්ගවල දී එවන් විවාදශීලී අදහස් දැකගත හැකි ය. දෘෂ්ටිගතික වූ පුද්ගලයා තම දෘෂ්ටිය ම සතායය යැයි හඬ නගයි. ඊට හේතු සාධක දක්වයි. තර්ක කරයි. පුතිවිරුද්ධ මතවාද අසතා සාවදා දේ ලෙස හුවා දැක්වීමට නිරතුරුව වෙහෙසෙයි. තම මතය බැබළවීමටත් අනා මත පරාජය කිරීමටත් උත්සුකව කියා කරයි. දෘෂ්ටි ගුහණය කළ පුද්ගලයා අනායන්ට කත් දෙන්නේ නැත. ආරම්භයේ දී ම තීරණවලට බැසගෙන සිටින හෙයින් ඔහුට තවත් දෙයක් ඇසීමට අවශාතාවක් නැත. එක් මතයක් දඬිව ගුහණය කරගත් කල්හි ඊට විරුද්ධ මත ද දඬිව පුතික්ෂේප වේ. යමෙක් එක් මතවාදයක එල්ලී සිටින විට ඔහුගේ ඉවසීම, විචාර බුද්ධිය, හා මධාාස්ථභාවය ද අහෝසි වී යයි. එවිට නිදහස් චින්තයට ඉඩකඩක් ඔහු සතුව නො පවතියි. එලෙස දෘෂ්ටි ගුහණය කළ පුද්ගලයා තම මතයේ ම වහලෙක් බවට පත්වේ. එහි ම සිරවී සිටින්නෙක් වෙයි. ඔහුට පිහිටට

අැත්තේ ඔහුගේ ම මතවාදය පමණකි. ස්වකීය දෘෂ්ටිය විසින් නටවනු ලබන රූකඩයක් බවට පත්වන දෘෂ්ටිගතික පුද්ගලයාගේ උත්සාහය රැඳී පවතින්නේ සිය මතය රැක ගැනීම පිණිස මිස කුසල භාවනය පිණිස හෝ අකුසල භාපනය පිණිස නොවේ. එසේම ස්වකීය මතවාදය අන් අයට ඒත්තු ගැන්වීමටත් බොහෝ දෙනෙක් අතර පතුරුවාලීමටත් උදොග්ගිමත්ව කියා කරන පුද්ගලයා මුඛයෙන් වාදයෙහි යෙදෙයි. ඇතැම් විට එය කලහකාරී විවාදයක් දක්වා ද සංවර්ධනය කර ගනී. ඉන්පසු සමාජමය ගැටලු ද පැන නගින්නට පටන් ගනී. ඒ තුළ සසර වර්ධනය කරන අකුසල් ඒකරාශී වී දියුණුවට ද පත්වෙයි.

දෘෂ්ටියෙහි ස්වරූපයත් එයින් පුද්ගලයා දෘෂ්ටිගතික වී සසර වර්ධනය කරගන්නා අයුරුත් ඉහතින් සාකච්ඡා කෙරිණ. බුදුදහමෙහි නිබ්බාන යනුවෙන් හැඳින්වෙන අධාාත්ම ශාන්තිය ලැබෙන්නේ මෙම දෘෂ්ටීන් ගුහණය නො කිරීමෙනි. එම දෘෂ්ටීන් මනාව පිරික්සා බැලීමෙනි. එය විමුක්ති පුතිලාභය යි.

#### ආන්තික සටහන්

මෙහි ලා භාවිත සියලු තිුපිටක මූලාශුය බුද්ධ ජයන්ති තිුපිටක පුනර් මුදුණයෙනි. ටීකා මූලාශුය ඡට්ඨ සංගායනා CD තැටියෙනි.

- 1 යො ඉමස්මිං ධම්මවිනයෙ අප්පමත්තො විහෙස්සති පහාය ජාති සංසාරං දුක්ඛස්සන්තං කරිස්සති, ථෙරගාථාපාළි, අභිභූ ථෙරගාථා,
- 2 සංයුත්ත නිකාය, අනමතග්ග සංයුත්තයේ බොහෝ සූතුවල මේ අදහස කියවේ.
- 3 උදානපාලි, පාටලිගාමිය වග්ග, 4 සූතුය
- 4 කලුපහණ, ඩී.ජේ., බෞද්ධ දර්ශන ඉතිහාසය, පියසිරි පිුන්ටින් සිස්ටම්ස්, නුගේගොඩ, 2003, පි. 93
- 5 සුත්තනිපාත, 841
- Pali English Dictionary, Ed. T.W. Rhys Davids & W.Stede, First Indian Edition, 1993, p. 321
- 7 මජ්ඣිම නිකායI, දීඝනඛ සුත්ත.
- 8 කං වට්ටස්මිං ඔහන්ති ඔසීදාලපන්තීති ඕසා, සාරපථදීපනී විනය ටීකාව
- 9 මජ්ඣිම නිකාය I, දීඝනබ සුත්ත

#### ආශිුත ගුන්ථාවලිය

කලුපහණ, ඩී.ජේ., බෞද්ධ දර්ශන ඉතිහාසය, පියසිරි පිුන්ටින් සිස්ටම්ස්, නුගේගොඩ, 2003, පි. 93

ජයතිලක, කේ. එන්. මුල් බුදුසමයේ ඥාන විභාගය (පරි. හේ.මු. තිලකරත්න), ඇස්. ගෝඩගේ සහෝදරයෝ, මරදාන, 2003 ගල්මංගොඩ, සුමනපාල, ආදි බෞද්ධ දර්ශනය, අභය මුදුණාලය, කඩවක, 1994 රාහුල හිමි, වල්පොල, බුදුන් වදාළ ධර්මය, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාාස්ථානය, නැදිමාල, 1997 ඤාණානන්ද හිමි, කටුකුරුන්දේ, උත්තරීතර හුදකලාව, මහාභාරකාර දෙපාර්තමේන්තුව, කොළඹ, 2001

Encyclopedia of Buddhism, Vol VII, Fascicle 1, Government of Sri Lanka, 2003, pp. 160-166

Silva, Lily de, Sense Experience of the Liberated being as reflected in Early Buddhism, Buddhist Philosophy and Culture, Essays in Honour of N.A. Jayawickrama, Colombo, 1987

# ඉන්දිය සංවරය

## ආචාර්ය කට්ටකඩුවේ චන්දවිමල හිමි

යථාභූත ඥාන දස්සනය හෙවත් ලොව තුළ පවත්නා ඇත්ත ඇති සැටියෙන් දකීම සඳහා ඉන්දිය ඥානය පුමාණවත් නො වේ. එබැවින් පුද්ගලයා ඉන්දිය ඥානය පරීකෂාකාරීව භාවිත කළ යුතු ය. මේ නිසා අනුමත කරනුයේ ඉන්දිය සංවරය යි. දීඝ නිකායේ සාමඤ්ඤඵල සූතුයේ දී බුදුන් වහන්සේ ඉන්දිය සංවරය දේශනා කරන ලද්දේ,

............ යනුවෙනි.1

අනුව ඉන්දියයන් වසන ලද දොරටු ඇති විය යුතු ය. මෙහි දී අපේක්ෂිත අරමුණ නම් අරමුණු නො ලබමින් සිටීම නොව ලැබෙන අරමුණු ආශුයෙන් විපරීත නො වී සිටීම ය. එනම් දෘෂ්ටි මායාවන්ට හසු නො වෙමින් යථාර්ථවත් ලෙස ලෝකය දකීම ය. එය සාමඤ්ඤඑල සූතුයේ මෙසේ විගුහ කොට ඇත.

........''ඉධ මහාරාජ භික්බු චක්බුනා රූපං දිස්වා න නිමිත්තග්ගාහී හොති. නානු- බාඤ්ජනග්ගාහී යත්වාධිකරණමෙතං චක්බුන්දියං අසංවුතං විහරන්තං අභිජ්ඣා දෝමනස්සා පාපකා අකුසලා ධම්මා අන්වාස්සවෙයාුදුං තස්ස සංවරාය පටිපජ්ජති''........²

ඉන්දිය සංවරය යනු ඇසින් රූපයක් ගෙන, එනම් කිසියම් ඉන්දියකින් අරමුණක් ගෙන එය සුබ වශයෙන්, සුඛ වශයෙන්, අවයව වශයෙන් ගුහණය නො කිරීම ය. ඉන්දිය සංවරයෙන් තොර වූයේ නම් එම පුද්ගලයා අවිදාහ, දෝමනස්ස වශයෙන් විවිධ පාපී අකුසල් රැස්කර ගනියි. ඉන්දිය සංවරය තුළින් අපේඎ කරනුයේ අරමුණු පිළිබඳ ඉන්දිය සංවර කර ගැනීම ය.

ඉන්දිය ඥානය තුළින් උපදින දනුම විපරීත වන බැවින් ඉන්දිය භාවනාව ඔස්සේ ඉන්දිය දමනය කිරීමට බුදුදහමේ උපදෙස් ලබා දී ඇත. ඒ පිළිබඳ දීර්ඝ විස්තරයක් මජ්ඣිම නිකායේ ඉන්දිය භාවනා සූතුයේ අන්තර්ගත ය. සූතුාරම්භයේ දක්වෙන පරිදි පාරාශරිය බුාහ්මණයාගේ අන්තේවාසික උත්තර මානවක තෙමේ බුදුරදුන් සමඟ සතුටු සිත් ඇත්තේ උන්වහන්සේ සමඟ සාකච්ඡා කරනුයේ ද වෙයි. දිනක් බුදුරජාණන් වහන්සේ උත්තර මානවකයාගෙ න් පරාශරිය බමුණාගේ ඉන්දිය භාවනාව කෙබඳු ද යන්න පිළිබඳ විමසා සිටියහ. එහි දී උත්තර මානවකයා එම බමුණාගේ ඉන්දිය භාවනාව මෙසේ දක්වන ලදී.

....'චක්බුතා රූපං න පස්සති. සොතෙන සද්දං න සුණාති. එවං බො භො ගොතම දෙසෙති. පාරාසරියො බුාහ්මණො සාවකානං ඉන්දිය භාවනන්ති''.....<sup>3</sup>

මෙම විගුහයට අනුව පරාශරීය බමුණා දක්වන ඉන්දිය භාවනාව යනු ඇසෙන් රූප නො දකීම, කනින් ශබ්ද නො ඇසීම ආදිය යි. එනම් අන් කිසිවක් නොව ඉඳුරන් පුයෝජනයට නො ගෙන කටයුතු කිරීම ඉන්දිය භාවනාව වන බව ය.

එහි දී බුදුරජාණන් වහන්සේ අඳ, බිහිරි ආදී අය සංවර කළ වැඩූ ඉඳුරන් ඇති අය ද යනුවෙන් පුශ්න කළහ. මන්දයත් අන්ධ අය රූප නො දකින බැවිනි. බිහිරි අය ශබ්ද නො අසන බැවිනි. මෙහි දී ලද පිළිතුරෙන් උත්තර මානවක තෙමේ තුෂ්ණීම්භූත විය. මේ තුළින් ඉන්දිය භාවනාවක් සිදු නො වන බැවින් බුදුන් වහන්සේ ආර්ය විනයෙහි පවත්නා අනුත්තර වූ ඉන්දිය භාවනාව ගැන ආනන්ද තෙරුන්ට දේශනා කළහ. භික්ෂූන් වහන්සේලා විසින් කරන ලද ආරාධනා ඇති බුදුරජාණන් වහන්සේ ආර්ය විනයෙහි පවත්නා ඉන්දිය භාවනාව පැහැදිලි කළ සේක.

......'ඉදානන්ද භික්ඛු චක්ඛුනා රූපං දිස්වා උප්පජ්ජති මනාපං උප්පජ්ජති අමනාපං උප්පජ්ජති මනාපාමනාපං. සො එවං පජානාති. උප්පන්නං බො මෙ ඉදං මනාපං උප්පන්නං අමනාපං උප්පන්නං මනාපාමනාපං. තඤ්ච බො සංඛතං ඔළාරිකං පටිච්චසමුප්පන්නං එතං සන්තං එතං පණිතං යදිදං උපෙක්බාති. තස්ස තං උප්පන්නං මනාපං උප්පන්නං අමනාපං උප්පන්නං මනාපාමනාපං නිරුජඣති. උපෙක්බා සණ්ඨාති''......4

බුදුරදුන් අනුදත් ඉන්දිය භාවනාව යනු ඉන්දියයන් භාවිත නො කිරීම නොව අරමුණු ගනිමින් එකී අරමුණුවල නො ඇලී සංවරයෙන් යුක්තව කටයුතු කිරීම ය. ඇසින් දකින රූපය ඇසුරින් මනාප වූ හෝ අමනාප වූ හෝ මනාපාමනාප වූ හෝ සිතිවිල්ලක් උපදියි. එහි දී උපන් එම සිතිවිල්ල සංඛත යයි ද ඕලාරික යයි ද පුතීතා සමුත්පන්න යයි ද උපේඤාවේ පිහිටීම යහපත් යැයි ද දැනගනියි. එසේ දැනගත් කල්හි උපන් සිතිවිල්ල මනාප වුව ද අමනාප වුව ද මනාපාමනාප වුව ද ඇසි පිය හෙළන තරම් කෙටි කාලයක් තුළ දී අඩු උත්සාහයකින් නිරුද්ධ වී සිත උපේක්ෂාවෙහි පිහිටයි. ආර්ය විනයෙහි දක්වෙන චක්ඛු ඉන්දිය භාවනාව මෙසේ හඳුනාගත හැකි ය.

චක්ඛු ඉන්දිය පිළිබඳ පමණක් නොව අවශේෂ ඉන්දිය පස පිළිබඳව ද මේ ආකාරයෙන් ම කරුණු විගුහ කොට ඇත. බුදුසමයාගත ඉන්දිය භාවනාවේ අරමුණ පුද්ගල විමුක්තිය යි. ඒ සඳහා අවිපරීත වූ ඉන්දිය ඥානය නිවැරදි අයුරින් භාවිත කිරීම සඳහා අවශා අවබෝධය මෙහි දී ලබා දෙයි. එබැවින් ඉන්දිය ඥානය පුභවය වන ආකාරයත්, එහි අසම්පූර්ණතාව සහ එහි පුහාණයත් බුදුසමය තුළ විගුහ වෙයි.

ඉන්දිය පුතාසපය මඟින් ලැබෙන ඥානය සම්පූර්ණ වශයෙන් සතාය නියෝජනය නො කරන බැව් පුකට කරුණකි. ඉන්දිය ඥානය ඔස්සේ පුද්ගල මනසේ ගොඩනඟා ගත් විවිධ සංඥාවන් උපාදානය කර ගනියි. සංඥාවන් සඳහා පදනම් වන්නේ ඉන්දියානුසාරීව ලබන අරමුණුවලින් ගොඩනඟා ගන්නා වින්දනයන් ය. බුදුසමයේ දක්වෙන සංඥා ගොඩනඟා ගැනීමේ කාර්යය ඉන්දිය පහට පමණක් සීමා නො චේ. එය සවැනි ''මන'' ඉන්දියට ද සාධාරණ තත්ත්වයකි. මනින්දිය සඳහා අරමුණු වන්නේ ධර්මයන් ය. පඤ්චෙන්දියයන් සඳහා කාමාවචර අත්දකීම් කෙෂ්තුය පමණක් ගෝචර වන අතර මනින්දිය එතෙකින් නතර නොවී රූපාවචර සහ අරූපාවචර අත්දකීම් ද ගෝචර කර ගනියි. පූර්වයෙහි සඳහන් කළ පරිදි ඇස ආදී ඉන්දියට එක් අරමුණක් පමණක් ගෝචර වුව ද මනින්දිය සඳහා සියලු ම අරමුණු ගෝචර වෙයි.

ඥානය පුද්ගලයා තුළ නිරන්තරයෙන් ම කිුිිියාත්මක වෙයි. එය නතර වන්නේ නිර්වාණාවබෝධයේ දී පුහාණය වන චිත්ත සංඛාරයෙනි. එසේ ම චේදනා යන්න ද නිරෝධ සමාපත්තියේ දී නිරුද්ධ වන චිත්ත සංඛාරයකි. මේ අනුව චිත්ත සංඛාර වන සංඥා සහ චේදනා දෙක භවතුයට ම අයත් අරමුණු අනුව සකස් වන ගැඹුරු මානසික කිුිිියාකාරීත්වකි. ඉන්දිිය ඥානය යථාර්ථය නො වන නමුත් සාංසාරික පුද්ගලයා කෙරෙහි එය නිරන්තරයෙන් සම්බන්ධ වී පවතියි. එසේ ම පැවැත්ම පිණිස උපකාරී වෙයි.

අප එදිනෙදා ජීවිතයේ දී ඉන්දිය ආශුයෙන් ලබන විවිධ අරමුණු තේරුම් ගනු ලබන්නේ පුද්ගල මනස තුළ තැන්පත් කර තිබෙන සංඥාවන්ගේ ආධාරයෙනි. දෛනික ජීවිතය සඳහා එකී සංඥාවන් අතාවශා ය. ආත්මවාදයට ඇතුලත් වන 'මම', 'අස්මිමානය' ආදී වචන බෞද්ධ පුතිපදාවට පටහැනි වන නමුත් ඒවා දුරු කළ යුතු ය. අනිතානාව මෙනෙහි කිරීමෙන් ද අපේඤා කරනුයේ අස්මිමානය දුරු කිරීම ය. සංයෝජන තුළ මාන නමින් දක්වෙන්නේ මෙය යි. මාන ඇති කල්හි පඤ්චේන්දියන්ගේ පැවැත්ම සිදුවන අතර නිවන සඳහා මානය දුරු කළ යුතු ය. අනාගාමී එලයට පත් වුව ද මානය ඉතිරි වන්නේ එබැවිනි. මේ අනුව පුකට වන්නේ ඉන්දිය ඥානය සඳහා අස්මිමානය ආධාර වන බැවින් එමඟින් ලැබෙන අවබෝධය යථාර්ථය පුකට නො කරන බව ය.

එදිනෙදා ජීවිතය සඳහා විපරිත ඉන්දිය ඥානය බාධාවක් නො වන නමුත් අධාාත්මික සතා ගවේෂණයේ දී බාධා ඇති වෙයි. නිර්වාණය පිළිබඳ භාෂාමය නිර්වචනයක් ඉදිරිපත් කළ නො හැකි වන්නේ එය ඉන්දියානුසාරී අත්දකීමක් නො වන බැවිනි. ඉන්දිය අත්දකීම්වල හේතුඑල සබඳතා දකින ධර්මවාදියා මේ මුලාවට නො පැමිණෙයි. රහතන් වහන්සේ ද ඉන්දිය ඥානය ලබන නමුත් එමඟින් ස්කන්ධ පෝෂණයක් හෝ අස්මිමාන වර්ධනයක් හෝ සිදු කර ගන්නේ නො වෙයි. සංසාර කි්යාවලියට ඉන්දිය උපයෝගී වුව ද එය පුහාණය කළ යුත්තකි. මන්ද යත් පුපඤ්ච බිහි කරන බැවිනි. පූර්වයෙහි සඳහන් කළ පරිදි සවැදෑරුම් ස්පර්ශායතන යම් කාලයක් පවතී ද ඒ තාක් පුපඤ්චකරණය ද පවතියි. එසේ ම පුපඤ්චකරණය පවත්නා තෙක් සවැදෑරුම් ස්පර්ශායතන ද පවතියි. එම නිසා කළ යුතු වන්නේ සළායතන නිරෝධය යි. නිරවශේෂ වශයෙන් ආයතන නිරෝධ කිරීම යනු පුපඤ්ච නිරෝධය යි. ඒ තුළින් පුපඤ්ච වාපසමනය සිදු වෙයි.

දහම් අධානපනය තුළින් අපේක්ෂිත පස් පව් දස අකුසල් දුර ලූ, ඉසි කෝ මන් හැම බිඳ ලූ, මෙත් කරුණා මුදිතා දී මුනි ගුණ සපුරන, යහපත් උදාර ගුණදම් සිත දරු දරු පරපුරක් බිහි කිරීම සඳහා පුවේශය සකස් වන්නේ ඉන්දිය සංවරය තුළිනි. එමනිසා ඒ පිළිබඳ සාවදාන වෙමින් තම ඉන්දිය කිුිිියාකාරිත්වය සමාජ සදාචාරයට මිස සමාජ දුරාචාරයට යොමු නො වන පරිදි මෙහෙයවීමට සියලුම දහම් පාසල් දරුවන් අදිටන් කරගත යුතු ය.

### ආන්තික සටහන්

- 1 දී.නි. I, සාමඤ්ඤඵල සූතුය, 122 පිටුව.
- 2 -එම-
- 3 ම.නි. III, ඉන්දිය භාවනා සූතුය, 616 පිටුව.
- 4 -එම 618 පිටුව.

# අභිධර්මාගත පටිච්චසමුප්පාද විවරණ

ආරාධිත කථිකාචාර්ය හසන්ත සමරසිංහ

### හැඳින්වීම

පටිච්චසමුප්පාද යන්නට ශබ්දාර්ථ විභාග සොයා ගැනීම එතරම් අපහසු කාර්යයක් නො වේ. පටිච්චසමුප්පන්න යන්නට මඩිතියවෙල සිරි සුමඞ්ගල හිමියන් සපයන අර්ථය වන්නේ පුතායෙන් නිපන් යන්න යි. මා පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත හිමියෝ පටිච්චසමුප්පාද යන වචනය හේතුවකින් ඵලයක් ඇති වන සැටි උගන්වන ධර්මය යනුවෙන් සිය පාලි- සිංහල අකාරාදියෙහි දී හඳුන්වා දෙති. ව

ගුණසේන මහා සිංහල ශබ්දකෝෂය පටිච්චසමුප්පාද යන්න පුතීතා සමුත්පාදය<sup>03</sup> යනුවෙන් පරිවර්තනය කොට ඇති අතර ශී සුමඞ්ගල ශබ්දකොෂයෙහි එම වචනය හේතු එල ධර්මය<sup>04</sup> වශයෙන් හඳුන්වා දී තිබේ. තිුපිටක අර්ථ කෝෂයෙහි<sup>05</sup> එම වචනය පටිච්චසමුප්පාද ද්වාදසංගය ද සම්බන්ධ කොට ගෙන හඳුන්වා දී තිබේ. බෞද්ධ ශබ්ද කෝෂය දක්වන ආකාරයට පටිච්චසමුප්පාදය යනු බෞද්ධ දර්ශනයේ කියැවෙන හේතුඑල පරම්පරාවේ චකුය - අවිදාහව නිසා සංස්කාර වීම ආදි වශයෙන් සියල්ල අවසන දෝමනස්ස, උපායාස යන මේවා ඇති වීමත්, සංස්කාර පිළිබඳ මේ ආකාර හේතු නියමය ය.<sup>06</sup> නිරුක්ති සහිත සිංහල ශබ්ද කෝෂයට අනුව සංස්කාර ධර්මයන් පිළිබඳ හේතුඑල නියමය, අවිදාහව ආදිය නිසා සසර නො නැවතී ගමන් ගන්නා හැටි උගන්වන කුමය පටිච්චසමුප්පාදය වේ.<sup>07</sup>

පටිච්චසමුප්පාද යන්න ඉංගීසි බසට පරිවර්තනය කළ උගත්තු එය Dependent Origination $^{08}$  යනුවෙන් දැක්වූන. මෙහි Dependant යන වචනයට පාලි අර්ථ සපයන බුද්ධදක්ක හිමියෝ ඒ සඳහා නිස්සික, පරාධීන, පරායක්ක, උපජීවී, අනුජීවී යන වචන $^{09}$  හඳුන්වා දෙකි. මෙහි Originate යන වචනයට

උත්වහන්සේ විසින් සපයා ඇති පාලි අර්ථ වාචී වචන වන්නේ ජනෙති, උප්පාදෙති, නිබ්බත්තෙති, සමුට්ඨාපෙති, ජායති ආදි වචන යි.<sup>10</sup> විද්වතුන් විසින් පටිච්චසමුප්පාදය හැඳින්වීමට භාවිත කොට ඇති මෙම Origination යන වචනය මහාචාර්ය සුචරිත ගම්ලත් විසින් සිංහලට පරිවර්තනය කොට ඇත්තේ ''හේතු මත රැඳී හට ගැනීම''<sup>11</sup> යනුවෙනි.

අටුවාචාරී බුද්ධසෝෂ මාහිමියෝ විසුද්ධිමග්ගයේ දී පටිච්චසමුප්පාද යන වචනය පටිච්ච + සමුප්පාද යනුවෙන් විසන්ධි කොට අර්ථ දක්වා ඇත. ඒ අනුව පූර්ව පදය වූ ''පටිච්ච'' යන්නෙන් ශාස්වතාදි දෘෂ්ටීන්ගේ අභාවය දක්වා ඇත. පර පදය වූ ''සමුප්පාද'' යන්නෙන් උච්ඡේදාදි දෘෂ්ටී නැසීම ද දක්වා ඇත.<sup>12</sup> සම්පූර්ණ පටිච්චසමුප්පාද යන වචනයෙන් අන්ත ද්වයට නො පැමිණි මධාම පුතිපදා සඞ්ඛාහත නාහය ද දක්වා ඇත.<sup>13</sup> පටිච්චසමුප්පාද යන වචනයට විසුද්ධිමග්ගය තවත් බොහෝ අර්ථ සපයා ඇති මුත් ලිපිය දීර්ඝ වන බැවින් ඒ සියල්ල මෙහි දී දැක්විය නො හැක. එබැවින් ඒ සියල්ල සම්බන්ධයෙන් කිව යුත්ත නම් එම අර්ථ එකිනෙකට පර්යාය වන බැව් ම ය.

### අන්තර්ගත ස්ථාන

අභිධර්මාගත පටිච්චසමුප්පාද විවරණ සලකා බැලීමට පුථමයෙන් එම විවරණ අන්තර්ගත ස්ථාන ද විමසා බැලීම පුයෝජනවත් විය හැකි ය. මෙහි දී පුමුඛත්වයක් ලබා දෙනුයේ අභිධර්ම පිටකයට ය. ඒ අනුව අපගේ මෙම ඉදිරිපත් කිරීමට අදාළ ව විමසා බැලූ හා අභිධර්ම පිටකයේ දී පටිච්චසමුප්පාද විවරණ හමු වන ස්ථාන (අපගේ විමසුමට අනුව) පිළිවෙළින් මෙසේ ය. ඒවා නම් ධම්මසඞ්ණිප්පකරණයෙහි නිකුෂ්ප කාණ්ඩය<sup>14</sup>, විභඞ්ගප්පකරණයෙහි පටිච්චසමුප්පාදවිභඞ්ගය<sup>15</sup>, කථාවත්ථුප්පකරණයෙහි පටිච්චසමුප්පාදකථා<sup>16</sup> හා අඤ්ඤමඤ්ඤපච්චයකථා<sup>17</sup>,ධාතුකථාපකරණයෙහිසඞ්ගතාසඞ්ගතපදනිද්දෙසය<sup>18</sup>, අසඞ්ගහිතෙන අසඞ්ගහිතය<sup>19</sup>, පට්ඨානප්පකරණය යනුවෙනි.

මීට අමතර ව මෙම කොටස්වලට අදාළ අටුවාවත් හා විද්වතුන් විසින් අභිධර්ම සඞ්ගුහයක් වශයෙන් හඳුන්වනු ලබන<sup>20</sup> විසුද්ධිමග්ගය ද මෙහි ලා පුයෝජනවත් වේ. විසුද්ධිමග්ගයෙහි ද මෙයට අදාළ වනුයේ දහ හත් වැනි පඤ්ඤාභූමි නිද්දෙසය<sup>21</sup> යි. තවද අභිධම්ම ක්සඞ්ගහයෙහි පච්චයසඞ්ගහවිභාග යෙන්<sup>22</sup> ද බොහෝ කරුණු සැපයේ.

### විවරණයන්ගේ ස්වභාවය විමසුම

ධම්මසඞ්ගණිප්පකරණාගත නිකෙෂ්ප කාණ්ඩයෙහි පටිච්චසමුප්පාද කුසලතාවය විස්තර කොට ඇත. ඒ අනුව ද්වාදසංග පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ ව යම් පුඥාවක්, පුජානනයක්, අමෝහයක්, සම්මාදිට්ඨියක් වේ ද එය පටිච්චසමුප්පාද කුසලතාව නම් වේ.<sup>23</sup> මීට අමතර ව පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ වැඩි විස්තරයක් ලබා ගැනීමට අදාළ කොටසින් හෝ තදනුගත අටුවාවෙන්<sup>24</sup> උදව්වක් නො ලැබේ.

විභඞ්ගප්පකරණාගත පටිච්චසමුප්පාද වන මීළඟට හමු ගැනීමට පටිච්චසමුප්පාද විවරණ හඳුනා විභඞ්ගයෙන් අභිධර්මාගත ලැබෙනුයේ නො මඳ උපකාරයකි. එය එතරම් ම විස්තාරිත ය. මෙම විභඞ්ගය සුත්තන්තභාජනිය, අභිධම්මභාජනිය, මාතිකා, පච්චයචතුක්ක, හෙතුවතුක්ක, සම්පයුත්තචතුක්ක, අඤ්ඤමඤ්ඤචතුක්ක, අකුසලනිද්දෙස, කුසලනිද්දෙස, අවාාකතනිද්දෙස, අවිජ්ජාමූලකකුසලනිද්දෙස, කුසලමූලකවිපාකනිද්දෙස, අකුසලමූලකවිපාකනිද්දෙස යනුවෙන් කොටස් දහ තුනක් යටතේ විස්තාරිත ය.

මෙයින් පළමු සුත්තන්තභාජනියෙහි පටිච්චසමුප්පාදයේ ද්වාදසංග එක එකක් වෙන වෙන ම විස්තර කොට ඇත. මෙහි දී අභිධර්ම පිටකාගත සුවිශේෂී පටිච්චසමුප්පාද විවරණ හඳුනා ගත හැකි ය. ඒවා පිළිවෙළින් මෙසේ දැක්විය හැකි ය.

- 01. සඞ්බාර යටතේ පුඤ්ඤාභිසඞ්බාර, අපුඤ්ඤාභිසඞ්බාර, ආතික්ජාභිසඞ්බාර යනුවෙන් පුභේදයක් දක්වා තිබීම. සූතුාගත කාය, වචී, චිත්ත යන සඞ්බාර පුභේදයත්<sup>25</sup> මෙහි දී දැක්වුව ද එය දක්වනුයේ දෙවනුව ය. පුමුඛත්වය හිමි වනුයේ පුඤ්ඤ, අපුඤ්ඤ ආදි සඞ්බාර පුභේදයට ය.<sup>26</sup>
- 02. පුණාගිසඞ්බාර විස්තර කරන තැන එය විස්තර කරනුයේ දානමය වූ ද ශීලමය වූ ද භාවනාමය වූ ද කාමාවචර වූ රූපාවචර වූ කුශල චේතනා යනුවෙනි.<sup>27</sup> මේ අනුව <u>පින සහ කුසල යන වචන දෙක</u> සමානාර්ථවාචී බව පැහැදිලි ය.
- 03. මෙහි සූතුාගත කුමයට නො ගොස් කායසඞ්බාරාදිය වෙත ම කුමයකට විස්තර කෙරේ. ඒ අනුව කාය සඞ්බාර වනුයේ කාය සඤ්චේතනාව<sup>28</sup> මිස සූතුයන්හි සඳහන් ආශ්වාස-පුශ්වාස දෙක<sup>29</sup> නො වේ. වචී සඞ්බාර වනුයේ වාක් සඤ්චේතනාව<sup>30</sup> මිස සූතුයන්හි සඳහන් විතර්ක- විචාර දෙක<sup>31</sup> නො වේ. චිත්ත සඞ්බාර වනුයේ මනෝ සඤ්චේතනාව<sup>32</sup> මිස සූතුයන්හි සඳහන් සංඥා වේදනා දෙක<sup>33</sup> නො වේ.
- 04. නාමරූප විස්තර කරන තැන නාම යනු වේදනා ස්කන්ධය, සංඥා ස්කන්ධය, සංස්කාර ස්කන්ධය යන ස්කන්ධ තුන ය.<sup>34</sup> සූතුයන්හි

සඳහන් වූ වේදනා, සංඥා, චේතනා, එස්ස, මනසිකාර යන අංග $\frac{35}{2}$  මෙහි දී ඉවත් වී ඇත.

05. පටිචචසමුප්පාද විභඞගයෙහි "භව" විස්තර කරනුයේ ද සූතුයන්හි සඳහන් කුමයට වඩා වෙනස් කුමයකිනි. එනම් මූලික ව ම භව කම්ම භව හා උත්පත්ති භව වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ.³6 මෙහි කම්ම භව යනු පුඤ්ඤාභිසඞ්බාර, අපුඤ්ඤාභිසඞ්බාර, ආනෙඤ්ජාභිසඞ්බාර යන තුන යි. සියලු භවගාමී කර්ම කම්ම භව නම් වේ. උත්පත්ති භව කාම, රූප, අරූප, සඤ්ඤා, අසඤ්ඤා, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤා, එකවොකාර, චතුවොකාර, පඤ්චවොකාර යනුවෙන් නව විධ වේ.³7 එහෙත් සූතුයන්හි භව විස්තර කරනුයේ කාම, රූප හා අරූප වශයෙනි.³8

පටිචචසමුප්පාදවිභඞ්ගයෙහි ජාති පටන් ජරා මරණාදි දුක් පිළිබඳ ව කෙරෙන විගුහය<sup>39</sup> මජ්ඣිමතිකාය - විභඞ්ග වර්ගයේ <u>සච්චවිභඞ්ග සූතුයට<sup>40</sup></u> බෙහෙවින් සමාන ය.

සුත්තන්ත භාජනියෙන් පසු එළැඹෙනුයේ පුතාය චතුෂ්කයට ය. මෙහි පටිච්චසමුප්පාද ද්වාදසංගය (එක් අවස්ථාවකදී පමණක් අංග එකළොසක් අන්තර්ගත වේ) පර්යාය සතරකින් දක්වා තිබේ. පළමු කුමයට අනුව විඤ්ඤාණ පුතායෙන් ඇති වනුයේ නාම අංගය පමණි. එහි රූප අංගයක් නැත. තෙවන පර්යායේදී සාමානායෙන් සම්භාවිතාකාරයෙන් ම පටිච්චසමුප්පාද ද්වාදසංගය ඉදිරිපත් කැරෙන අතර එහි වෙනසකට ඇත්තේ ''ඡට්ඨායතන'' යන වචනය යේදීම පමණි. සිවුවන පර්යායේ දී සාමානායෙන් සම්භාවිතාකාරයෙන් ම පටිච්චසමුප්පාද ද්වාදසංගය ඉදිරිපත් කෙරෙන අතර එහි වෙනසකට ඇත්තේ ''සළායතනපච්චයා'' යන්න වෙනුවට ''ඡට්ඨායතනපච්චයා'' යන්න පාඨාන්තර වශයෙන් යෙදිය හැකි මට්ටමක පැවතීම පමණි.<sup>41</sup>

මෙම පර්යාය සතර අභිධම්මමාතිකත්වණ්ණනාවට ද උපුටා ගෙන ඇත්තේ විභඞ්ගප්පකරණයෙන් ම බව කිව යුතු ය. විභඞ්ගප්පකරණයේ කිහිප තැනෙක ම මෙම විගුහය දක්නට ලැබෙන මුත් මෙය සඳහන් වන පළමු තැන මෙම පුතාය චතුෂ්කය යි. මෙහි සඳහන් <u>ජට්ඨායතන යන වචනය</u> මුල් සූතු දේශනාවන්හි විදාමාන නො වීමෙන් හා පශ්චාත් කාලීන ගුන්ථයන්හි විදාමාන වීමෙන් ම පැහැදිලි වන්නේ එය අභිධර්මයට ම සුවිශේෂී වන බව යි.

ඉන් අනතුරුව දැක්වෙන අඤ්ඤමඤ්ඤචතුක්කයෙහි පටිච්ච-සමුප්පාදාගත අංග එක එකක් අනෙකට පුතාය වන අන්දම දක්වා ඇත. එම අනෙසානා සම්බන්ධය ඇත්තේ භව අංගය දක්වා පමණි. භව අංගයත් ඇතුලත් ව එතැන් පටන් දැක්වෙන අංගයනට අඤ්ඤමඤ්ඤ පුතා සම්බන්ධතාවයක් දක්වා නො මැත. විභඞ්ගප්පකරණයෙහි දැක්වෙන මෙම අඤ්ඤමඤ්ඤපුතා කථාව<sup>42</sup> කථාවත්වුප්පකරණාගත අඤ්ඤමඤ්ඤපච්චය කථාවට<sup>43</sup> සමාන ය. කථාවත්වුප්පකරණයෙහි අඤ්ඤමඤ්ඤපච්චය කථාව දක්වා ඇත්තේ මහාසඞ්ඝික නිකාය වාසීන් මෙන් ලබ්ධි ගත්තවුන්ගේ සමයන්හි අවිදාහ පුතායෙන් සංස්කාර වේ යන මෙය පමණක් ම ඇද්ද සංස්කාර පුතායෙන් අවිදාහව ඇත යන කථාව නැද්ද එය පුතිබාහනය කරනු සඳහා ය.<sup>44</sup> මෙහි දැක්වෙන අනොහනා පුතා සම්බන්ධතාවය සූතු පිටකයෙහි ද දක්නට ලැබේ. එනම් මහානිදාන සූතුය කරුණු දක්වන අන්දමට නාමරූප විඤ්ඤාණයටත්, විඤ්ඤාණ නාමරූපයටත් පුතා වේ.<sup>45</sup>

පටිච්චසමුප්පාදවිභඞ්ගයෙහි ඇති තවත් විශේෂත්වයක් නම් ද්වාදසංග යෙහි එක එකක් පුතාය වචන මාලාවක් මඟින් හැඳින්වීම යි. උදාහරණ වශයෙන් එහි සඞ්බාර පුතායෙන් වන විඤ්ඤාණය හඳුන්වා ඇත්තේ චිත්ත, මන, මානස, හදය, පණ්ඩර, මනායතන, මනිඤ්ය, විඤ්ඤාණ, විඤ්ඤාණක්ඛත, මනොවිඤ්ඤාණධාතු යන වචනවලිනි. 46 ඒ අනුව විඤ්ඤාණය ආයතනයක් වූ කල මනායතන නමින් ද ඉඤියක් වූ කල මනිඤිය නමින් ද ස්කන්ධයක් වූ කල විඤ්ඤාණකානා නමින් ද හැඳින්වේ.

කථාවතුටුප්පකරණයෙහි ම පූර්ව ඉශෙලීයයන් හා මහීශාසක නිකාය වාසීන් සෙයින් ලබ්ධි ගත්තවුන්ගේ පටිච්චසමුප්පාදය අසඞ්ඛතය යන වාදය බිඳීමට පටිච්චසමුප්පාදකථා එයි. එහි පටිච්චසමුප්පාද ද්වාදසංගයෙහි එක එකක් අංග සඞ්ඛත ද? අසඞ්ඛත ද? යනුවෙන් පුශ්න නඟා ඇත.<sup>47</sup>

අභිධර්ම කුමයට අනුව පටිච්චසමුප්පාද නයෙහි අද්ධ තුනක් ද, අඞ්ග දොළොසක් ද, ආකාර විස්සක් ද, සන්ධි තුනක් ද, සඞ්බෙව සතරක් ද, වට්ට තුනක් ද, මුල් දෙකක් ද ඇත. අවිදාහ හා සඞ්බාර දෙක අතීත අද්ධ වන අතර ජාති හා ජරා-මරණ අනාගත අද්ධ වේ. මධාශයෙහි ඇති අංග අට පච්චුප්පන්න අද්ධ වේ. <sup>49</sup> අතීත භවයෙහි හේතු පහක් ද, පුතුහුත්පන්නයෙහි ඵල පහක් ද, පුතුහුත්පන්නයෙහි හේතු පහක් ද, අනාගතයෙහි ඵල පහක් ද යනුවෙන් විසි ආකාරයක් ද, තුි සන්ධියක් ද, සඞ්බේප සතරක් ද වේ. <sup>50</sup> කිලෙස වට්ට, කම්ම වට්ට, විපාක වට්ට යනුවෙන් වට්ට තුනක් ද වේ. <sup>51</sup> අවිදාහ හා තණ්හා වශයෙන් මුල් දෙකක් ද වේ. <sup>52</sup>

විසුද්ධිමග්ගයේ ඇතුළත් ඇතැම් පටිච්චසමුප්පාද විවරණ පරීඤා කර බැලීමේදී අපට සිතෙන්නේ ඒවා සූතු පිටකයේ හෝ අභිධර්ම පිටකයේ නොමැති පසු කාලීන ව දියුණු වූ විවරණ බව යි. සඞ්බාර පුතායෙන් වන විඤ්ඤාණය පිළිබඳ කරුණු දැක්වීමේ දී චක්ඛු, සෝත, ඝාණ, ජිව්හා, කාය යන විඤ්ඤාණ පඤ්චකයෙහි එක එකක් කුසල විපාක හා අකුසල විපාක වශයෙන් ද්වි විධ වේ.<sup>33</sup> මෙහි දී සඞ්බාර පුඤ්ඤ හා අපුඤ්ඤාදි වශයෙන් පුභේද ගත කොට ඇති බැවින් එම පුභේදය මෙහි දී සැලකිල්ලට ගන්නට ඇත.

විසුද්ධිමග්ගයෙහි බන්ධ, ආයතන, ධාතු යන නිද්දේස අභිධර්ම ලක්ෂණ දරන බව විද්වත් මතය යි.<sup>54</sup> තවද එම නිද්දේස ලැයිස්තුවට ම පඤ්ඤාභූමි නිද්දේසය ද එක් විය යුතු බව අපගේ අදහස යි. එයට හේතුව නම් පඤ්ඤාභූමිනිද්දේසය පුරා ආභිධර්මික ලක්ෂණ පැතිරී තිබීම යි. උදාහරණ වශයෙන් එම නිද්දේසයෙහි විඤ්ඤාණ පුතායෙන් වන නාම-රූප විස්තර කරන විට පළමුවෙන් ම නාම අංගය යටතේ සූතුයන්හි සඳහන් කොටස් ලැයිස්තුව<sup>55</sup> නො දක්වා විභඞ්ග ප්පකරණයෙහි නාම අංගය යටතේ දැක්වූ කොටස්<sup>56</sup> ම දක්වා ඇත. ඒ අනුව චේදනාදි ස්කන්ධ තුන නාම අංගයට අයත් වේ.<sup>57</sup>

විසුද්ධිමග්ග- පඤ්ඤාභූමි නිද්දේසයේ දැක්වෙන ඇතැම් පටිච්චසමුප්පාද විවරණ සුතු පිටකයත් සමඟ පරස්පර විරෝධී වේ යැයි සිතිය හැකි තැන් ද හමු වේ. උදාහරණ වශයෙන් මෙහිදී භව පුතායෙන් ජාති වන සැටි විස්තර කරන තැන විමසා බැලේ. සූතු පිටකයෙහි භව යන්න විස්තර කරනුයේ කාම, රූප හා අරූප වශයෙනි. ඒ අනුව ජාතියට අදාළ භව විය යුත්තේ එම භවතුය යි. අභිධර්ම පිටකයට අනුව මෙම භවතුය අයත් වනුයේ උප්පත්ති භව යන පුභේදයට ය. වී විසුද්ධිමග්ග-පඤ්ඤාභූමි නිද්දේසයට අනුව ජාතියට හේතු වනුයේ කම්ම භවය මිස උප්පත්ති භවය නො වේ. මේ අනුව සූතු පිටකාගත භව සංකල්පය පසෙකට වූ බවක් පෙනේ.

පට්ඨානප්පකරණයෙහි පුධාන නය කුම සතරක් දැකිය හැකි ය. එනම් අනුලෝම, පච්චනීය, අනුලෝම පච්චනීය, පච්චනීය අනුලෝම යන සතර යි. මේ අනුව දක්වන කරුණු විධි, නිශේධ දෙකේ සංකලනයකි. එනම් විධියෙන් විධි, නිශේධයෙන් නිශේධ, විධියෙන් නිශේධ, නිශේධයෙන් විධි යන සිවු ආකාරයට ය. 61 සැබැවින් ම මෙහි කරුණු දැක්වෙන්නේ පටිච්චසමුප්පාද නාහයට අනුව බව පැහැදිලි ය. එබැවින් මෙම නය කුම ද මෙහි ලා වැදගත් ය. එහෙත් අභිධර්මාර්ථ සංගුහයට අනුව පටිච්චසමුප්පාද නය හා පට්ඨාන නය යනු නය කුම දෙකක් 62 සිහිපත් කළ යුතු ය.

#### නිගමනය

මෙතෙක් සාකච්ඡා කළ සියලු කරුණුවලට අනුව සූතුාගත පටිච්චසමුප්පාද ද්වාදසංගය අභිධර්මය සමඟ ඇතැම් තැනක දී සමගාමී වන අතර ඇතැම් තැනක දී එසේ නො වන බව පැහැදිලි ය. තවද පටිච්චසමුප්පාද විවරණ සම්බන්ධයෙන් මුල් සූතුවලට වඩා දියුණු ස්වරූපයක් අභිධර්ම පිටකයෙහි ද ඊටත් වඩා දියුණු ස්වරූපයක් විසුද්ධිමග්ගාදි පසු කාලීන පුකරණ ගුන්ථයන්හි දැකිය හැකි ය.

#### හැකුළුම්

අනි. = අඞ්ගුත්තරනිකාය

කථාව. = කථාවස්තුපුකරණ

දීනි. = දීඝනිකාය

ධස. = ධම්මසඞ්ගණිප්පකරණ

ධාතු. = ධාතුකථා පුකරණය

මනි. = මජ්ඣිමනිකාය

විභ. = විභඞ්ගප්පකරණ

සනි. = සංයුත්තනිකාය

#### ආන්තික සටහන්

මෙහි භාවිත සියලු නිපිටක ගුන්ථ දෙහිවල බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානයේ බුද්ධ ජයන්ති නිපිටක ගුන්ථ පුනර් මුදුණයට (2005) හා සියලු අටුවා ගුන්ථ කොළඹ සයිමන් හේවාවිතාරණ මුදුණ භාරයේ පුකාශනයට ද අයත් බැව් සැලකුව මනා ය.

- 01. සුමඞ්ගල හිමි, මඩිතියවෙල, (2011), පාලි සිංහල ශබ්දකොෂය, කොළඹ, හේවාවිතාරණ මුදුණය, පි. 337.
- 02. බුද්ධදත්ත හිමි, පොල්වත්තේ, (1998), පාලි සිංහල අකාරාදිය, දෙහිවල, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය, පි. 292.
- 03. විජයතුංග, හරිශ්චන්දු, (2008), ගුණසේන මහා සිංහල ශබ්දකෝෂය, කොළඹ, සීමාසහිත ඇම්. ඩී. ගුණසේන සහ සමාගම, පි. 1034.
- 04. සෝරත හිමි, වැලිවිටියේ, (1999), ශීු සුමඞ්ගල ශබ්දකොෂය (ද්විතීය භාගය), කොළඹ 10, ඇස්. ගොඩගේ සහ සහෝදරයෝ, පි. 544.
- 05. නිුපිටක අර්ථ කෝෂය, (බු. ව. 2550), දෙහිවල, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය, පි. 160.
- 06. ලියනගේ, සිරි, (-), බෞද්ධ ශබ්ද කෝෂය II, කර්තෘ පුකාශන, පි. 896.
- 07. ලියනගේ, සිරි, (2003), නිරුක්ති සහිත සිංහල ශබ්ද කෝෂය, කොළඹ 10, ඇස්. ගොඩගේ සහ සහෝදරයෝ, පි. 634.
- 08. Nyanatiloka, (1988), Buddhist Dictionary Manual of Buddhist Terms and Doctrines, Kandy, Buddhist Publication Society, pp. 241, Davids, Rhys, PALI ENGLISHDICTIONARY, WWW.BUDDHISTBOARDS.COM, BUDDHADATTA THERA, A. P., (-), English Pali Dictionary, PTS., Singapore, Singapore Buddhist Meditation Centre, pp. 134.

- 09. BUDDHADATTA THERA, A. P., (-), English Pali Dictionary, PTS., Singapore, Singapore Buddhist Meditation Centre, pp. 134.
- 10. ibid, p. 365.
- 11. ධර්මාඤ්ජලී, (2008), සංස්. නාරද හිමි, දියගම, බුද්ධරකඛිත හිමි, දඑක්කැටියේ, සංස්කාරකවරුන්ගේ පුකාශනය, පි. 104.
- 12. ''පුරිමෙන සස්සතාදීනමභාවො පච්ඡිමෙන ච පදෙන, උච්ඡෙදාදි විඝාතෝ ද්වයෙන පරිදීපිතෝ ඤායෝ.''
  - "පුරිමෙනාති පච්චයසාමග්ගිපරිදීපකෙන පටිච්චපදෙන පවත්තිධම්මානං පච්චයසාමග්ගියං අායත්තවුත්තිත්තා සස්සතාහෙතු විසමහෙතු වසවත්තිවාදප්පභෙදානං සස්සතාදීනං අහාවො පරිදීපිතො හොති. කිං හි සස්සතාදීනං අහෙතුආදිවසෙන වා පවත්තානං පච්චයසාමග්ගියාති. පච්ඡිමෙන ච පදෙනාති ධම්මානං උප්පාදපරිදීපකෙන සමුප්පාදපදෙන පච්චයසාමග්ගියං ධම්මානං උප්පත්තිතො විහතා උච්ඡෙද නත්රීක අකිරියවාදාති උච්ඡෙදාදිවිසාතො පරිදීපිතො හොති." විසුද්ධිමග්ගො, (1919), සංස්. බුද්ධදත්ත හිමි, පමුණුවේ, කොළඹ, හේවාවිතාරණ මුදුණය, පි. 389.
- 13. ''ද්වයෙනාති සකලෙන පටිච්චසමුප්පාදවචනෙන, තස්සා තස්සා පච්චයසාමග්ගියා සන්තතිං අවිච්ඡින්දිතා තෙසං තෙසං ධම්මානං සම්භවතො මජ්ඣිමා පටිපදා, සො කරොති ..........'' එම.
- 14. ධස., පි. 488.
- 15. විභ. 01, පි. 244 338.
- 16. කථාව. 02, පි. 238 44.
- 17. කථාව. 03, පි. 186 8.
- 18. ධාතු., පි. 26 32.
- 19. එම, පි. 82 6.
- 20. ගල්මංගොඩ, සුමනපාල, (2008), ආභිධර්මික විවරණ සහ බෞද්ධ චින්තාවේ සංවර්ධනය, දිවූලපිටිය, සරස්වතී පුකාශන, පි. 37.
- 21. විසුද්ධිමග්ගො, පි. 386 441.
- 22. අභිධම්මාජාසම්ගහෝ පච්චයසම්ගහවිභාගෝ (අභිධර්මාර්ථ පුදීපිකා 03), (-), රත්නපාල, අමරදාස, බණ්ඩාරගම, ශී් ලංකා ධර්මචකු ළමා පදනම, පි. 01 06.
- 23. ''තුහ' කතුමා පටිච්චසමුප්පාදකුසලතා: අවිජ්ජාපච්චයා සඞ්බාරා, ....... දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයො හොතී'ති යා තුන් පඤ්ඤා පජාතනා ....... අමොහො ධම්මවිචයො සම්මාදිට්ඨි, අයං වූච්චති පටිච්චසමුප්පාදකුසලතා.'' - ධස., පි. 488.
- 24. අත්)සාලිනී නාම ධම්මසඞ්ගණිප්පකරණට්ඨකථා, (1940), සංස්. පඤ්ඤානඤ හිමි, යගිරල, පි. 329.
- 25. ''තයොමෙ ආවුසො සඞ්බාරා: කායසඞ්බාරො වචිසඞ්බාරො චිත්තසඞ්බාරො, අවිජ්ජාසමුදයා සඞ්බාරසමුදයො, ......'' මනි. 01, පි. 56, ''කතමෙ ච භික්ඛවෙ, සඞ්බාරා ? තයොමෙ භික්ඛවෙ, සඞ්බාරා: කායසඞ්බාරො වචීසඞ්බාරො චිත්තසඞ්බාරො. ඉමෙ වුච්චන්ති භික්ඛවෙ, සඞ්බාරා.'' සනි. 02, පි. 06, 66, 68.

- 26. ''තත්ථ කතමෙ අවිජ්ජා පච්චයා සඞ්බාරා: පුඤ්ඤාභිසඞ්බාරො අපුඤ්ඤාභිසඞ්බාරො අාතෙඤ්ජාභිසඞ්බාරො කායසඞ්බාරො වචීසඞ්බාරො චිත්තසඞ්බාරො.'' විභ. 01, පි. 244.
- 27. ''තත් කත්තමා පුඤ්ඤාභිසඞ්බාරො: කුසලාචෙත්තා කාමාවචරා රූපාවචරා දානමයා සීලමයා භාවතාමයා, අයං වුච්චති පුඤ්ඤාභිසඞ්බාරො.'' - එම.
- 28. ''කායසඤ්චෙතනා කායසඞ්බාරො'' එම.
- 29. ''අස්සාසපස්සාසා බො ආවුසො විසාඛ, කායිකා එතෙ ධම්මා කායපටිබද්ධා, තස්මා අස්සාසපස්සාසා කායසඞ්ඛාරො.'' -මනි. 01, පි. 303.
- 30. ''වචීසඤ්චෙතනා වචීසඞ්බාරො'' විභ. 01, පි. 244.
- 31. ''පුබ්බෙ බො ආවුසො විසාඛ, විතක්කෙණා විචාරෙණා පච්ඡා වාචං භිඥති, තස්මා විතක්කවිචාරා වචීසඞ්ඛාරො.'' - මනි. 01, පි. 303.
- 32. ''මනොසඤ්චෙතනා චිත්තසඞ්බාරෝ'' විභ. 01, පි. 244.
- 33. ''සඤ්ඤා ච වෙදනා ච චෙතසිකා එතෙ ධම්මා චිත්තපටිබද්ධා, තස්මා සඤ්ඤා ච වෙදනා ච චිත්තසඞ්බාරොති.'' - මනි. 01, පි. 303.
- 34. ''තූභ' කතුමං නාමං : වෙදනාක්ඛන්ධො සඤ්ඤාක්ඛන්ධො සඞ්ඛාරක්ඛන්ධො, ඉදං වූච්චති නාමං.'' - විභ. 01, පි. 244.
- 35. ''....... වෙදනා සඤ්ඤා චෙතතා එස්සො මනසිකාරො, ඉදං වුච්චතාවුසො නාමං........'' මනි. 01, පි. 55, ''කතමඤ්ච භික්ඛවෙ, නාමරූපං ? වෙදනා සඤ්ඤා චෙතතා එස්සො මනසිකාරො, ඉදං වුච්චති නාමං.'' සනි. 02, පි. 06, ''වෙදනා සඤ්ඤා චෙතනා එස්සො මනසිකාරො, ඉදං නාමං.'' පෙටකොපදෙසො, පි. 150.
- 36. ''තත් කතමො උපාදානපච්චයා භවො : භවො දුවිධෙන අත් කම්මභවො අත් උප්පත්තිභවො.'' - විභ. 01, පි. 246.
- 37. ''තුහු' කතුමො කම්මහවො : පුඤ්ඤාභිසඞ්බාරො අපුඤ්ඤාභිසඞ්බාරො ආනෙඤ්ජාභිසඞ්බාරො, අයං වුච්චති කම්මහවො. සබ්බම්පි භවගාමීකම්මං කම්මහවො.''
  - "තළු කතමො උප්පත්තිභවෝ : කාමභවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ සඤ්ඤාභවෝ අසඤ්ඤාභවෝ නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤා භවෝ එකවෝකාරභවෝ චතුවෝකාරභවෝ පඤ්චවෝකාරභවෝ, අයං වුච්චති උප්පත්තිභවෝ. අයං වුච්චති උපාදානපච්චයා භවෝ." එම.
- 38. ''කයෝ භවා: කාමහවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' දීනි. 03, පි. 364, මීට අමතර ව මෙම භවතුය පිළිබඳ ව කරුණු දැක්වෙන තවත් තැන් සූතු පිටකයෙහි තිබෙනු හමු වේ. මේ ඉන් කිහිපයක් සූතු පිටකයේ එන පිළිවෙලට දැක්වීමකි. ''තයෝමෙ ආවුසෝ භවා: කාමහවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' මනි. 01, පි. 52, 297, ''තයෝමෙ භිකිවේ, භවා: කාමභවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' සනි. 02, පි. 04, ''තයෝමෙ ආවුසෝ භවා: කාමභවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' සනි. 04, පි. 484, ''තයෝමෙ භිකිවේ, භවා. කතමෙ තයෝ: කාමභවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' සනි. 05 (1), පි. 126, ''කතමෙ තයෝ භවා පහාතබ්බා: කාමභවෝ, රූපභවෝ, අරූපභවෝ, ඉමෙ තයෝ භවා පහාතබ්බා.'' අනි. 04, පි. 256.
- 39. විභ. 01, පි. 246 8.

- 40. මති. 03, පි. 514 6.
- 41. විභ. 01, පි. 250.
- 42. එම, පි. 254 6.
- 43. කථාව. 03, පි. 186 8.
- 44. ''ඉදානි අඤ්ඤමඤ්ඤපච්චයකථා නාම හොති. තත් යෙසං සමයෙ අවිජ්ජාපච්චයා සඞ්බාරාති අයමෙව තන්ති, සඞ්බාරපච්චයාපි අවිජ්ජාති අයං නත්, තස්මා අවිජ්ජාව සඞ්බාරානං පච්චයො, න පන සඞ්බාරා අවිජ්ජායාති ලද්ධි, සෙයාපථාපි මහාසඞ්සිකානං. තෙ සන්ධාය අවිජ්ජා සඞ්බාරාදීනං අඤ්ඤමඤ්ඤප්පච්චයතාපි අත්තී දස්සෙකුං පුච්ඡා සඞ්බාරුදීස්ස. පටිඤ්ඤා ඉතරස්ස.'' පරමත්දීපතී නාම පඤ්චප්පකරණට්ඨකථා 01, (2010), සංස්. අරියඤාණ හිමි, රේරුකානේ, පි. 181.
- 45. ''ඉති බො ආනඤ, නාමරූපපච්චයා විඤ්ඤාණං, විඤ්ඤාණපච්චයා නාමරූපං, නාමරූපපච්චයා එස්සො, ...........'' දීති. 02, පි. 82.
- 46. ''තත්ථ කතමං සඞ්බාරපච්චයා විඤ්ඤාණං : යං චිත්තං මලතා මානසං හදයං පණ්ඩරං මලතා මතායතතං මතින්දියං විඤ්ඤාණං විඤ්ඤාණක්ලෙකා තජ්ජා මලතාවිඤ්ඤාණධාතු, ඉදං වුච්චති සඞ්බාරපච්චයා විඤ්ඤාණං.'' - විභ. 01, පි. 258.
- 47. කථාව. 02, පි. 238 45.
- 48. ''තුන' තයෝ අද්ධා, ද්වාදසඞ්ගානි, වීසතාකාරා, තිසන්ධි, චතුසඞ්බෙපා, තීණිවට්ටානි, ද්වෙමූලානි ච වෙදිතබ්බානි.'' - අභිධර්මාර්ථ පුදීපිකා - අභිධම්මන්පඞ්ගහෝ, පි. 02.
- 49. ''කථං? අවිජ්ජා සඞ්බාරා අතීතො අද්ධා, ජාති ජරාමරණං අනාගතො අද්ධා, මජ්කෙධ අට්ඨ පච්චුප්පන්නො අද්ධාති තයො අද්ධා.'' - එම.
- 50. ''අතීත හෙතවො පඤ්ච ඉදානි ඵල පඤ්චකං ඉදානි හෙතවො පඤ්ච - ආයතිං ඵල පඤ්චකං'' ''වීසතාකාරා තිසන්ධි චතුසඞ්බෙපො ච භවන්ති.'' - එම.
- 51. ''අවිජ්ජා තණ්නූපාදානා ච කිලෙසවට්ටං. කම්මභවසඞ්බාතො භවෙකදෙසො සඞ්බාරා ච කම්මවට්ටං. උප්පත්තිභව සඞ්බාතො භවෙකදෙසො අවසෙසා ච විපාකවට්ටන්ති තීණිවට්ටානි.'' - එම.
- 52. ''අවිජ්ජා තණ්හා වසෙන ද්වෙමූලානි ච වෙදිතබ්බානි.'' එම.
- 53. ''සන්බාරපච්චයා විඤ්ඤාණපදෙ : 'විඤ්ඤාණං'ති චක්බුවිඤ්ඤාණාදි ඡබ්බිධං, තහු චක්බුවිඤ්ඤාණං කුසලවිපාකං අකුසලවිපාකන්ති දුවිධං හොති, තථා සොතසාණජිව්හාකායවිඤ්ඤාණානි.'' - විසුද්ධිමග්ගො, පි. 408.
- 54. ආභිධර්මික විවරණ සහ බෞද්ධ චින්තාවේ සංවර්ධනය, පි. 37.
- 55. ''....... වෙදනා සඤ්ඤා චෙතනා එස්සො මනසිකාරො, ඉදං වුච්චතාවුසො නාමං........'' මනි. 01, පි. 55, ''කතමඤ්ච භිකඛවෙ, නාමරූපං ? වෙදනා සඤ්ඤා චෙතනා එස්සො මනසිකාරො, ඉදං වුච්චති නාමං.'' සනි. 02, පි. 06, ''වෙදනා සඤ්ඤා චෙතනා එස්සො මනසිකාරො, ඉදං නාමං.'' පෙටකොපදෙසො, පි. 150.
- 56. ''තුළු කතුමං නාමං : වෙදනාක්ඛන්ධො සඤ්ඤාක්ඛන්ධො සඞ්ඛාරක්ඛන්ධො, ඉදං වුච්චති නාමං.'' - විභ. 01, පි. 244.

- 57. ''විභාගා තාමරූපානන්ති එසථ හි 'තාමං'ති ආරම්මණාභිමුඛං තමතතො වෙදතාදයො තයො ඛඣා, ......'' - විසුද්ධිමග්ගො, පි. 419.
- 58. ''තයෝමෙ ආවුසෝ භවා: කාමහවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' සනි. 04, පි. 484, ''තයෝමෙ භිඣවේ, භවා. කතමෙ තයෝ: කාමහවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ.'' සනි. 05 (1), පි. 126, ''කතමෙ තයෝ භවා පහාතබ්බා: කාමභවෝ, රූපභවෝ, අරූපභවෝ, ඉමෙ තයෝ භවා පහාතබ්බා.'' අනි. 04, පි. 256.
- 59. ''තත් කතමො උප්පත්තිභවො : කාමභවො රූපභවො අරූපභවො සඤ්ඤාභවො අසඤ්ඤාභවො ඉතවසඤ්ඤාතාසඤ්ඤා භවො එකවොකාරභවො චතුවොකාරභවො පඤ්චවොකාරභවො, අයං වුච්චති උප්පත්තිභවො. අයං වුච්චති උපාදාතපච්චයා භවො.'' විභ. 01, පි. 246.
- 60. ''භලවාති පලනුතුථ කම්මභලවාව අධිප්පෙතො, සො හි ජාතියා පච්චයො, න උප්පත්තිභලවා.''විසුද්ධිමග්ගො, පි. 433.
- 61. පට්ඨානප්පකරණ 01, පි. IXXVI IXXVII.
- 62. ''පටිච්චසමුප්පාදනයො, පට්ඨානනයො චෙති පච්චයසඞ්ගහො දුවිධො වෙදිතබ්බො. තුළු තබ්භාවභාවිභාවාකාරමත්තොපලකිකො පටිච්චසමුප්පාදනයො පට්ඨානනයො පන ආහච්ච පච්චයට්ඨිතිමාරබ්භ පවුච්චති. උභයං පන වොමිස්සෙණා පපඤ්චෙන්ති ආචරියා.'' - අභිධර්මාර්ථ ජුදීපිකා - අභිධම්මණ්ඪඞ්ගහො, පි. 01.

# Ten Perfections According to Cariyapitaka Commentary and Silakkhandha Sub-commentary

### Kotapola Chandima Thera

In *Uttamapurisa Dipani* (A Manual of The Excellent Man), which was written by His Holiness Lady Sayadaw, a most respected notable Buddhist personality lived in 19<sup>th</sup> century, an important question was included which Muang Thaw, the president of Mandalay Burmese Buddhist Society, asked from him out of curiosity. It was the very first from his nine inquiries.

"Regarding the Five Aspirants; (1) a Perfectly Enlightened Buddha (Sammasambuddha) (2) a Solitary Buddha (Pacceka Sambuddha) (3) a Chief Disciple (Aggasavaka) (4) a Great Disciple (Mahasavaka) (5) an Ordinary Disciple (pakatisavaka), how does the aspirant fulfill the perfections (parami) to achieve his respective goal?"

Theravada teachings on the *pāramīs* can be found in late canonical books and post-canonical commentaries. But, it could become a big impact on in Theravada & Mahayana traditions later. This very question shows us the importance of perfections *(parami)* as an aid, not only to achieve the supreme bliss of deliverance, but also to achieve respective statuses in Enlightened Order. Because of this importance, Commentary *(atthakatha)* and Sub- Commentary *(tika)* writers had tried to describe it in a descriptive manner. Even in Sinhala literary works in ancient eras, these are highlighted and always praised.

Among all those descriptions, Cariyapitaka Commentary and Silakkhanda Sub-Commentary descriptions are equal as well as descriptive. Cariyapitaka is the 15th text of Khuddakanikaya (The Collection of Little Texts) and it contains Stories, in verse, of 35 of the Buddha's previous lives. These stories, purportedly retold by the Buddha at Ven. Sariputta's request, illustrate the Bodhisatta's practice of seven of the ten perfections. Silakkhanda Vagga (the Division concerning Morality) of Dighanikaya (The Collection of Long Discourses) contains thirteen Suttas, which deal extensively with various types of morality, namely, Minor Morality, basic morality applicable to all; Middle Morality and Major Morality which are mostly practiced by Samanas and Brahmanas. It also discusses the wrong views then prevalent as well as Brahmin views of sacrifice and caste, and various religious practices such as extreme self-mortification. Latter commentary and Sub-Commentary were written to give further descriptions on them and occasionally, they show the way to practice ten perfections properly. This is a short view regarding those given explanations.

In both texts, ten perfections are clearly depicted without any change through a stanza.

"Dānaṃ sīlañca nekkhammaṃ Paññā viriya khantīca Saccādhiṭṭhāna mettāca Upekkhā pāramī dasa."

"1) Giving (dāna) 2) morality (sīla), 3) renunciation (nekkhamma), 4) wisdom (paññā), 5) energy (viriya), 6) patience (khanti), 7) truthfulness (sacca), 8) resolve (adhiṭṭhāna), 9) loving-kindness (mettā), 10) equanimity (upekkhā) are the ten perfections."

Then the commentary writers divide them into according to the nature of the perfections.

- 1. Their characteristic (lakkhaṇa)
- 2. Function (rasa)
- 3. Manifestation (paccupațțhāna)
- 4. Proximate cause (padaṭṭhāna)

# Giving (dāna)

"Pariccāgalakkhaṇaṃ dānaṃ -Deyyadhamma lobhaviddhaṃsana rasaṃ. Anāsatta paccupaṭṭhānaṃ Pariccajitabba vatthu padaṭṭhānaṃ"

Generosity is the characteristic of Dana. Destroying the attachment to things by giving them away is its function. It is manifested as non-attachment to things given away something in hand that would serve, as a gift is its proximate cause.

## Morality (sīla)

"Sīlanalakkhaṇaṃ sīlaṃ - Dussīlya viddhaṃsanarasaṃ. Soceyya paccupaṭṭhānaṃ - Hirī-ottappa padaṭṭhānaṃ"

Keeping good bodily and verbal actions is its characteristic. Destroying unwholesome or unruly bodily or verbal actions is the function. It is manifested as purity of verbal actions. Moral shame  $(hir\bar{\imath})$  and moral dread (ottappa) is its proximate causes.

#### Renunciation (nekkhamma)

"Kāmatobhavato ca nikkhamanalakkhaṇaṃ nekkhammaṃ. Kāma bhavādīnavavibhāvanarasaṃ, Tasseva vimukhabhāva paccupaṭṭhānaṃ - Saṃvega padaṭṭhānaṃ."

Renouncing sensuality and thereby gaining release from becoming is its characteristic. To purify and thus reveal the dangers of sensuality and of existence is its function. It is manifested as avoidance of sensual desires. Dread of sensuality through farsighted trepidation is its proximate cause.

## Wisdom (paññā)

"Yathāsabhāvapaṭivedhalakkhaṇāpaññā - Visayobhāsanarasā. Asammoha paccupaṭṭhānā - Samādhi padaṭṭhānā."

Seeing things in their true nature is the characteristic. Shedding light on all objects of sense is its function. It is manifested as non-confusion. Concentration is its proximate cause.

## Energy (viriya)

"Ussāhalakkhaṇaṃ viriyaṃ - Upatthambhanarasaṃ. Asaṃsīdana paccupaṭṭhānaṃ - Saṃvega padaṭṭhānaṃ."

Diligence is its characteristic. To brace one up is its function. It is manifested as persistence. A sense of urgency arising from farsighted trepidation of birth, decay, sickness, death, and all attendant ills is its proximate cause.

### Patience (khanti)

"Khamanalakkhaṇākhanti - Iṭṭhāniṭṭha sahanarasā. Adhivāsana paccupaṭṭhānā - Yathābhūtadassana padaṭṭhānā."

Tolerance is its characteristic. Not to be moved by likes or dislikes is its function. It is manifested as forbearance in the face of the gravest provocation. Seeing things as they really are is its proximate cause.

### Truthfulness (sacca)

"Avisamvādanalakkhaņam saccam - Yathāvavibhāvanarasam.

Sādhutā paccupaṭṭhānam - Soracca padaṭṭhānam."

Not misleading others by one's utterance is the characteristic. To discover the truth as one sees or knows is its function. It is manifested as sweet and agreeable speech. A sympathetic tenderness towards all is its proximate cause.

### Determination (adhitthāna)

"Bodhisambhāresuavaṭṭhānalakkhaṇaṃadhiṭṭhānaṃ - Tesaṃ paṭi-pakkhābhibhavana rasaṃ. Tanha acalatā paccupaṭṭhānaṃ - Bodhisambhāra padaṭṭhānaṃ."

To resolve in undertaking meritorious deeds for fulfilling the perfections is the characteristic. To overcome all opposition and obstacles that lie in one's path is its function. It is manifested as firmness in one's stand. Its proximate cause lies in those very meritorious deeds, such as generosity, when one is practicing for perfections.

## Loving-kindness (mettā)

"Hitākārappavattilakkhaṇā mettā - Hitūpasaṃhāra rasā. Sommābhāva paccupaṭṭhānā - Sattānaṃ manāpabhāva dassana padaṭṭhānā."

Promoting the welfare of others is the characteristic. Being solicitous of others' welfare is its function. It is manifested as a helpful attitude. Seeing only the good of others is its proximate cause.

## Equanimity (upekkhā)

"Majjhattākārappavatti lakkhaṇā upekkhā - Samabhāvadassana rasā. Paṭighānunaya vūpasama paccupaṭṭhānā - Kammassakatā paccavekkhaṇā padaṭṭhānā."

Equanimity in the face of praise and blame is the characteristic. To neutralize one's emotions is its function. It is manifested as impartiality. The reflective knowledge of one's own past actions is its proximate cause.

Over the centuries, the opinion of the essentiality of *pāramīs* has been significant in all five aspirant paths towards the liberation. That is cause for the inclusion of these descriptions in *Cariyapitaka* & *Silakkhandha* subcommentary, but also in late canonical texts like *Apadana*, *Buddhavamsa*, *Jataka* and all other commentaries & Sub- Commentaries of *Suttapitaka*. Below statement of Bhikkhu Bohi will summarize everything.

"It should be noted that in established  $Therav\bar{a}da$  tradition the  $p\bar{a}ram\bar{\imath}s$  are not regarded as a discipline peculiar to candidates for Buddhahood alone but as practices which must be fulfilled by all aspirants to enlightenment and deliverance, whether as Buddhas, Pacceka Buddhas,

80 \_\_\_\_\_ ධර්ම පුතිභා

or disciples. What distinguish the supreme bodhisattva from aspirants in the other two vehicles is the degree to which the *pāramīs* must be cultivated and the length of time they must be pursued. But the qualities themselves are universal requisites for deliverance, which all must fulfill to at least a minimal degree to merit the fruits of the liberating path"

#### Referances

Uttamapurisa Dipani - Ledi Sayadaw

Cariyapitaka commentary

Silakkhandha Sub-Commentary

Access to insight web site

Paramita - Wikipedia

A Treatise on the Paramis From the Commentary to the Cariyapitaka by Acariya Dhammapala - translated from the Pali by Bhikkhu Bodhi

# පරිසරය මගින් පුකට වන බෞද්ධ ඉගැන්වීම් පිළිබඳ අධෳයනයක්

ජෙපෂ්ඨ මහාචාර්ය කන්දේගොඩ විමලධම්ම හිමි

බුදුරජාණන් වහන්සේ බෞද්ධ පරමාර්ථය පුතාංක්ෂ කර ගැනීමේ අරමුණින් පුද්ගලයාට ලබා දිය යුතු ධාර්මික සමාජය ගොඩනංවාලීම සඳහා පරිසරය සකස් කර ගැනීමේ මූලික අගය රාජා පාලකයාට පැවරු සේක. ධර්මිෂ්ඨ සමාජයක් සුබිත මුදිත ආර්ථික කුමයක් යටතේ කිුිිියාත්මක වන්නේ රජු ධාර්මිකව රාජා පාලනය කළ හොත් පමණි. පාලකයා අධර්මිෂ්ඨ වූව හොත් ඔහුගේ පාලන තන්තුය ද දූෂිත වී ස්වභාව ධර්මය ද අහිතකර ආකාරයට කිුයාත්මක වෙයි. $^1$  එසේ කිුයාත්මක වීමේ දී මනුෂා සදාචාරය හා ස්වභාව ධර්මය අතර අනොානා සම්බන්ධතාවයක් නො පවතියි. බුදුදහම පැහැදිලිව පුකාශ කරන්නේ සමාජය දුරාචාර වන විට ස්වභාව ධර්මයෙන් දඬුවම් පැමිණෙන බවයි. ස්වභාවික පරිසරය කිසිදු තැකීමක් නො මැතිව ගසා කෑම ගර්හාවට ලක් කර ඇති අතර ස්වභාව ධර්මයෙන් අප ලබා ඇති දායාදයන් අප විසින් භාවිත කර ගත යුත්තේ ඉතා ගෞරවයකින් බව අවධාරණය කර ඇත. ස්වභාව ධර්මය ඉවහල් කර ගත යුත්තේ කවරාකාරයෙන් දයි පැහැදිලි කර ගැනීමට උපමාවක් වශයෙන් භික්ෂුවක් පිඬු සිඟිය යුතු ආකාරය ගෙන හැර දක්විය යුතු ය. "බඹරෙකු මලෙහි පැහැයට හා සුවඳට කිසිදු අනර්ථයක් නො කොට එහි රසය (පමණක්) ගෙන යන්නේ යම් සේ ද එසේ ම භික්ෂුවක් ගමෙහි පිඬු පිණිස හැසිරිය යුතු ය". $^2$  සමාජය නිවරදිව සදාචාර සම්පන්න වූ විට ස්වභාව ධර්මය මිනිසාට පමණක් නොව සමස්ත සමාජයට ම පුතුනුපකාර කිරීම ආරම්භ කරයි. නිසි කලට වැසි වසියි. ධන ධානා සම්පත්තියෙන් අනුන වෙයි. ලෝකවාසී ජනතාව සුඛිත මුදිත වෙයි. රාජා පාලකයා ධාර්මික වෙයි.<sup>3</sup>

ස්වභාව ධර්මය යන්නෙන් විශ්වය හා එහි තුළ පවතින්නා වූ සදාතනික කිුියාකාරීත්වය යන්න අදහස් වෙයි. පුරාතන ගීුසියේ වාසය කළ ස්ටොයික්

(Stoics) දාර්ශනිකයින් විසින් ද ස්වභාව ධර්මයට අනුව කිුියා කිරීමේ අගය තිරතුරුව ම පිළිගෙන ඇත.⁴ සංක්ෂේපයෙන් පැහැදිලි කරතොත් ස්වභාව ධර්මය ෙඅනුව ජීවත් වීම යන්නෙන් අදහස් කරන්නේ කවර පුංණියෙකුගේ හෝ පුාණය නො නසා අවිහිංසාවාදීව ජීවත් වීම මැයි ද, පුාණියෙක් පමණක් නොව ගස්වැල් වලට පවා අනතුරක් නො කළ යුතු බව ජෛන, බෞද්ධ සම්පුදායන්හි මූලික ඉගැන්වීමකි. එකල ඡන්න භික්ෂුවගේ උපස්ථාදායක වූ ගෘහපතිවෙක් වෙයි. විහාරයක් තනවා දීම සඳහා ගෙබිමක් පෙන්වන ලෙස ගෘහපතියා ඡන්න භික්ෂුවගෙන් අයදින ලදී. ි ඡන්න භික්ෂුව ගෘහපතියාගේ ඉල්ලීම පරිදි කටු කොහොල් ඉවත් කොට ගෙබිමක් සකස් කරන ලදී. මෙහි දී භික්ෂුව විසින් මිනිසුන් ලවා "චෛතාා වෘක්ෂයක්" සිටුවන ලදී. මේ සිද්ධිය සැලවීමෙන් පසුව ජනතාව ශාකා පුතුයන් සෑරුක් සිඳවති යි භික්ෂූන් හට දෝෂාරෝපණය කිරීමට පටත් ගත්හ. මෙම පුවත බුදුරදුනට සැලවිය. උන්වහන්සේ ඡන්න භික්ෂුව කැඳවා ඒ පිළිබඳ පුශ්න කළහ. තමන් එසේ කළ බව ඡන්න භික්ෂුව පුකාශ කලේ ය. ගස් වැල් වලට හාති පැමිණවීමෙන් වළකින ලෙස බුදුරජාණන් වහන්සේ ඡන්න භික්ෂුව ඇතුලු භික්ෂූන්ට නියම කරන ලද්දේ ඒවා එක් ඉන්දියයකින් (පොට්ඨබ්බ) සකස් වී ඇති හෙයිනි.

වෘක්ෂලතාවනට ජීව සංඥා ඇතැ යි මිනිසා අතර හැඟීමක් පවතින බවත් එසේ ගස් සිඳීමෙන් පරිසරයට මෙන් ම පුද්ගලයාට අවැඩක් මැ සිදුවන බවත් පෙන්වා දී බුදුරදුන් මෙම ශික්ෂා පදය පැන වූ සේක. "කරවා දෙන හිමියන් ඇති තමා උදෙසා වූ මහල්ක විහාරයක් කරවන මහණනු විසින් වස්තු දේශනාව පිණිස භික්ෂූහූ පැමිණ විය යුත්තාහ. ඒ භික්ෂූන් විසින් නිරුපදු වූ උපචාර සහිත වූ ද දෙසිය යුතු ය. ඉදින් මහණ තෙම උපදුව සහිත වූ උපචාර රහිත වූ ගෙබිම්හි මහල්ක විහාරයක් කරවා වස්තු දේශනාව පිණිස භික්ෂූන් නො පමුණුවා නම් සඟ වෙසෙස් වෙයි."<sup>7</sup> "මෙම වෘක්ෂය වැල, පතුර, ලිය සිඳුව බිඳුව යි හෝ නියම කිරීමට (භික්ෂූව) නො වටියි" කැලෑ ගිනි තැබීම පිළිබඳව භික්ෂූන්ට දුකුලා ඇවැතක් ද පණවා ඇත. "මහණෙනි කැලෑ ගිනි නො තැබිය යුතු ය. යමෙකු ගිනිලන්නේ නම් ඔහුට දුකුලා ඇවැක් වෙයි. ී එසේ ම උන්වහන්සේ පොළොව කැණීම ද උපසපත් භික්ෂූත්ට තහනම් කළහ. එසේ තහනම් කරන ලද්දේ පොළොව තුළ ජීවත්වන පුාණීන්ට අනතුරු දායක වන හෙයිනි.' සෘග් වේදයේ දසවන මණ්ඩලයේ සඳහන් වන්නේ ස්වභාවික වනාන්තරය ම දේවත්වයෙන් පුදන ලද බව ය. බුදුදහමේ මෙන් ම පරිසරය සුරැකීම සඳහා වෛදික චින්තකයා ගත් තැත ඉතා පුශංසනීය ය.

> අරණාානි අරණානි අසේදුයා පේමනශාස කථා ගුාමං පෘච්ඡසි නත්වා හිරි ව වින්දති

වනකත! වනකත! ඔබ වනාන්තරයට කැමැත්තක් නො දක්වන්නෙහි ද? වනාන්කරය විනාශ කරනු ලබන්නන්ගෙන් ඒ සම්බන්ධව නො විමසන්නේ කවර හෙයින් ද? වනාන්තරයේ වෘක්ෂයන් සිඳින අවස්ථාවේ දී ඔබට ලැජ්ජා බිය නො දනෙන්නෙහි ද? මේ පුකාශයෙන් අදහස් කරනු ලබන්නේ ස්වභාවික වනාන්තරය ම කාන්තාවකට උපමා කර ඇති බව ය. ඇයගේ ඇඳුම් පැළඳුම් වෘක්ෂලතාවෝ ය. ඒ වෘක්ෂලතාවන් විනාශ කිරීමේ දී ඒ බව ඇය (ගමෙන්) නො විමසන්නේ කවර හෙයින් ද? ඒ වස්තු (වෘක්ෂලතාවෝ) ඉවත් කර දමන විට ඇයට ලැජ්ජා බිය නො දනෙන බව ගමෙන් (ජනතාවගෙන්) නො විමසන්නේ ඇයි? යනුවෙන් වෛදික චින්තකයා වනාන්තරය නැමැති කාන්තාවගෙන් පුශ්න කරනු ලබයි. එසේ ම සාංඛා, වෛන දර්ශන සම්පුදායයන් වෘක්ෂලතාදිය සෙසු ජීවීන් මෙන් සමාන අයුරින් සැලකීමට පෙළඹෙන්නට ඇත්තේ සෘග් වේදයේ මෙ බඳු මූලික ආභාසයන් නිසා විය හැකි ය. පරිසරයේ තවත් පුධාන අංග ලක්ෂණයක් වූ ගංගා දේවත්වයෙන් පිදීම පිළිබඳව ද සෘග්වේදයෙහි සාකච්ඡාවට බඳුන් වී ඇත.

කායික සමතුලිතතාව සහ මානසික සංවරය කෙරෙහි පරිසරය බලපවත්වනු ලබන බව බෞද්ධ දර්ශනයට අයත් පුායෝගික ඉගැන්වීම් බොහෝ පුමාණයකින් පුකට වෙයි. සත්ත්වයා සසර බැඳ තබන තණ්හාව පදනම් කොට ගත් ක්ලේශකාරක ධර්මයන් පුහාණය පිණිස සුදුසු කර්මස්ථාන භාවනාවක් ඉගෙන ගන්නා භික්ෂුව බුදුරජාණන් වහන්සේ හෝ තමන්ගේ ආචාර්යයන් වහන්සේ නැමඳ බවුන් වැඩීමට පිටව ගියේ එක්කෝ ආරණායකට නැතහොත් වෘක්ෂලතා මූලයකට ය. එසේත් නොවේ නම් හිස් අවකාශයක් ඇති පරිසරයකට ය.<sup>10</sup> භික්ෂුව මෙවැනි කිුියාකාරීත්වයකට පෙළඹී ඇත්තේ අනෙකක් නිසා නොව පිරිසිදු වාතාශුය සහ නිහඬ බව ස්වකීය අභිමතාර්ථය මුදුන් පත් කර ගැනීම සඳහා අතාාවශා අංගයක් හැටියට සලකන ලද හෙයිනැ යි සඳහන් කළ හැකි ය. පරිසරයෙන් ලැබෙන පිරිසිදු වාතය භාවනානුයෝගී භික්ෂුවගේ කායික සමතුලිතතාව රැක දෙන අතර ම නිහඬ බව මානසික සංවර්ධනයට සහ විවේකයට බෙහෙවින් බලපවත්වනු ලැබීම මෙහි ලා අගය කළ හැකි ය. බුදුරජාණන් වහන්සේට වරෙක භික්ෂු මහ සංඝයා අතර පැන නැගුණු ඉතා සුළු කරුණක් අරභයා විවාදාත්මක ගැටලුවකට මුහුණ පෑමට සිදු විය. අවශා උපදෙස් ලබා දීමෙන් ඉක්බිතිව ද පෘථග්ජන භික්ෂූන් වහන්සේ අතර තවදුරටත් වර්ධනය වෙමින් පැවැති විවාදය සමහන් කිරීමේ කාර්යය කාලයට පැවරු උන්වහන්සේ විවේකය සොයා ස්වභාවික පරිසරයට සමීප වූ සේක. තමන් වහන්සේගේ දසවෙනි වස් විසීම පාරිලෙයා ගමට නුදුරුව පිහිටා ඇති රක්ඛිත නම් වනයෙහි" සිදු වූයේ පුායෝගික වශයෙන් පරිසරය අගය කිරීමේ බෞද්ධ දර්ශන මාර්ගය පුකට කරවන්නක් බව මෙයින් පැහැදිලි වෙයි.

ස්වභාවික පරිසරය මිනිස් මනස නිසල කරවීමටත් සසල කරවීමටත් සමත් වන බව පටාචාරාවන්ගේ කථා පුවතින් වැඩි දුරටත් පැහැදිලි වෙයි. තමනට අභිමත වූ පරිදි නිවසේ දාසයෙකු සමඟ විවාපත් පටාචාරා පුතාන්ත පුදේශයක වෙසෙන අටියෙන් පලා ගියා ය. පළමු දරු ගැබ හට ගත් අවස්ථාවේ ඇය තුළ ස්වකීය මාපියන් දක ගැනීමේ ආශාව පහළ විය. එහෙත් පුසූතියට දින ගණන් සම්පූර්ණ වූ හෙයින් අතර මඟ පුසුත කළ ඕ උපන් බිළින්දා ද රැගෙන ආපසු තම සැමියාගේ වාසස්ථානයට ම ගියා ය. දෙවනුව ද ගැබ්ගත් පටාචාරා මාපියන් දකින්නට යන අදහසින් අද්ධාන මග්ග පටිපන්න වූවා ය. එවර ද අතර මඟ දරුවා ඉපදීම හේතුවෙන් ආපසු හැරී යාමක් නො කළ පටාචාරා කෙසේ හෝ මව්පියන් දකින්නට යන්නෙමි යි අදිටනින් යුක්තව ම කිුිිිියා කළා ය. මෙහි දී ස්වභාවික පරිසරය ඇය කොතෙක් දුරට පීඩාවට පත් කළා ද යන්න එම සිදුවීම විදහා දක්වීමෙන් පැහැදිලි කර ගත හැකි ය. අහස ගුගුර මහ වැසි ඇදහැලෙන්නට විය. එවේලේ උපන් ලේ කැටි බිළිඳෙකු නොතෙමී සිටීමට ඇවුරුමක් අවශා විය. ඊට අවශා කොළ අතු ආදිය කපාගෙන ඒම සඳහා සැමියා වන ලැහැබකට පිවිසියේ සර්පයෙකු විසින් දෂ්ට කරනු ලදුව මරණයට පත් විය. ධාරානිපාත වැසි පතිත වෙද්දී ම දිගු පුළුලින් මහත් වූ අචිරවතී ගංගාව දෙගොඩ තලා ගලන්නට විය. මා පියන්ගේ නිවෙසට යාමට නම් පටාචාරාවන් විසින් ගඟ තරණය කළ යුතු විය. දරු පුසුතියෙන් ලද වෙහෙස, කායික වේදනාව අතරට ආදරණීය සැමියාගේ වියෝව එක්ව තිබිය දී ස්වභාවික පරිසරයට පවා තමනට එරෙහිව නැගී සිටි අවස්ථාවේ දී ම ඕ වඩ වඩාත් දිරිමත් වූවා ය. එළෙඹි අභියෝග ජය ගන්නට ඇය උත්සහ කළා ය. එවේලේ උපන් දරුවා කොළ අතු වලින් වසා ආවරණය කොට තැබූ පටාචාරා වැඩිමහල් දරුවා කිහිලි ගන්වා ගෙන ගඟ තරණය කළා ය. ගඟෙහි එගොඩ ඉවුරට ළං වූ ඕ තොමෝ අත දරුවා ගඟින් එගොඩ කිරීමේ පුීතියෙන් උද්දාමව ගඟ මැදට පැමිණියේ එදින ම උපන් එගොඩ තබන ලද (පාරගංඞගායං ඨපිතං) දරුවා කෙරෙහි විපරමින් යුක්තව ය. එහෙත් ස්වභාවික පරිසරය ඇයට එරෙහි ව නැගී සිටියේ ඛේදජනක අන්දමිනි. ගොදුරු සොයා පියාසර කරන රාජාලියෙකුගේ ඇසට මස් කැටියක් සේ පෙනී ගිය බිළිදා ගොදුරු විය. බිළිදා ඩැහැගෙන පියාසර කරන රාජාලියා දූටු පටාචාරා ගඟ මැද සිටිමින් ම ඌ වලක්වාලන අදහසින් අත්පොළොසන් දෙමින් කෑ ගැසුවා ය. එය ඇසුණු වැඩිමහල් දරුවා ගඟ දියට බැස්සේ තමාට මව අමතනවා යයි සිතමිනි. පටාචාරාවනට ස්වභාවික පරිසරය සතුරු බලවේග යක් වූවක් මෙනි. ඇයට තම සැමියා හා දරු දෙදෙනා ද අහිමි විය. $^{12}$  මෙය උදා කරන ලද්දේ පරිසරය ආශුයෙනි. ඕ පිස්සියක මෙන් හඬමින් වැළපෙමින් තිර්වස්තු ව මහ මඟ දුවත්තට වූවා ය. කෙසේ හෝ බුදුරදුන් හමුවට පැමිණි පටාචාරාවනට විමුක්තිය සැලසුණි. මෙවැනි නිදසුන් මගින් පරිසරය මිනිසාට හිතකර වන්නාක් මෙන් ම අහිතකර ද විය හැකි ව මොනවට පැහැදිලි වෙයි.

භාරතීය ජන සමාජය කෘෂිකර්මාන්තයෙන් පෝෂණය වූවකි. එම සමාජයේ විවිධ තරාතිරම් වලට අයත් ජනතාව කෘෂිකාර්මික කටයුතු වල නිරත වූ බව සාහිතාාමය මූලාශුයන්ගෙන් පැහැදිලි වෙයි. පැවති සම්මුතියට අනුව වර්ණ භේදයකින් තොරව මෙකී ජීවන රටාව පවත්වා ගෙන ගොස් ඇති බව ද පුකට වන තවත් සතෳකි. ක්ෂතිුයයන් වූ නමුදු ශාකෳ කෝලිය වංශිකයන් රෝහිණිී නදියෙහි දෙපස වූ නිම්න භූමීන්හි ගොවිතැන් කටයුතු කළ බවත් එම අවශාතාව සපුරා ගනු වස් ගංගා ජලය පරිහරණය කිරීමේ දී යම් යම් මත භේද හට ගැණුනු බවත් බෞද්ධ සාහිතාගයන් පුකට වෙයි. මෙයින් පැහැදිලි වන්නේ කුල ගෝතු පිළිබඳ විශේෂත්වයක් නො මැති ව පරිසරය පුයෝජනයට ගැනීම භාරතයෙහි සමාජ චාරිතුයක් බවට පත් ව තිබුණු බවයි. එපමණක් නො ව ආගමික මෙහෙයන් සඳහා වෙන් ව සිටි බුාහ්මණයින් වෙතින් ද කෘෂිකාර්මික කටයුතු සිදු වී ඇති බැව් කසීභාරද්වාජ බමුණා පිළිබඳ කථා පුවෘත්තියෙන් පුකට වෙයි. උපනිශුය සම්පත්තියෙන් අනූන වූ කසීභාරද්වාජ බුාහ්මණයා සී සෑමෙහි තිරත ව සිටි ස්ථානයට පිඬු සිඟා වඩින බුදුරජාණන් වහන්සේට උද්වේග කර වූ වාග් මාලාවකින් අමතමින් "හිස මුඩු කළ ශුමණය, ඔහිම නවතිනු. තා වසලයෙකි. මම සී සා වපුරා මගේ ආහාරය සපුරා ගනිමි. තොප ද එසේ සී සෑමෙන් වැපරීමෙන් ආහාරය සපයා ගනුවයි" පුකාශ කර සිටියි. මීට පිළිවදන් ලබා දෙන බුදුරජාණන් වහන්සේ බුාහ්මණය, මම ද සී සා වපුරා මාගේ ආහාරය සපයා ගනිමි යයි තර්කයක් ඉදිරිපත් කරයි.<sup>13</sup> එම තර්කයට අනුව උපමා රූපක වශයෙන් බුදුරදුන් විසින් තෝරා ගනු ලැබ ඇත්තේ කෘෂිකාර්මික ජන ජීවිතය හා සම්බන්ධ සජිව වූත් අජිව වූත් ස්වභාවික වස්තූන් ය.

මෙම අවස්ථාවේ දී කෘෂිකාර්මික පරිසරය සම්බන්ධ කොට ගෙන බුදුරදුන් විසින් ඉදිරිපත් කරනු ලබන සදාචාරාත්මක ඉගැන්වීම කසීහාරද්වාජයනට නිවරදි මඟ පෙන්වීමක් විය. එයින් තුටු පහටු වූ බමුණා බුදුරදුනට කිරිබතක් පූජා කොට උපාසකත්වය ඉල්ලා සිටියි. එහෙත් බමුණා විසින් පිරිනැමුණු ක්ෂීර පායාසය වැළඳීම පුතික්ෂේප කරන උන්වහන්සේ බමුණාට ම ඒ බත ගෙන ගොස් පුාණීන් නො මැති පස් ගොඩක් මත හෝ ජලයෙහි හෝ දමන ලෙස නියෝග කරයි. එහි දී බුදුරදුන්ගේ අධිෂ්ඨාන බලයෙන් එම කිරිබත රත් වූ තෙල් බඳුනකට යමක් දමූ කලෙක මෙන් දුම් දමා හඬ නැංචී ඇත. එය ම බමුණාගේ පුසාදයට මෙන් ම ගෞරවයට ද හේතු වී ඇති බව ද පැහැදිලි වෙයි. මෙම කථා පුවෘත්තියෙන් පුකට වන වැදගත් කාරණය වන්නේ බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉතා සූක්ෂම ආකාරයකින් අදාළ පරිසරය පුයෝජනයට ගනිමින් දම් දෙසුම් පවත්වා ඇති බවයි.

යම් කිසි තැනක දිය බී එහි අපදුවා හෙලන්නේ නම් එය සිවලුන්ගේ දහමක් බව ඇතැම් ජාතක කථාවන්හි සඳහන් වෙයි. 15 නිල් තණ හෝ පරිභෝග ජලයෙහි හෝ මල මූතා කිරීම හෝ කෙළ ගැසීම හෝ වෙනත් අපදුවා හෙළීම ඇවැත් වලට පැමිණීමට හේතුවන බව පරිවාර පාළියේ සඳහන් වෙයි. ඒ අනුව පරිසරයෙන් එල නෙළා ගෙන එය අපවිතු කිරීම ති්රශ්චීන කි්යාවකි. සරල ජීවන මගකට පුරුදු වූ සමාජයකට පරිසරය විනාශ කිරීමේ අවශාතාවයක් පැන නො නඟියි. ඊට හේතුව එවැනි සමාජයක ජනතාව නිවරදි සිහියෙන් යුතුව පුමාණය දන කටයුතු කරන හෙයිනි. නමුත් තෘෂ්ණාව හා අතෘප්තිමත් බව නිසා මිනිසාගේ ආශාවෙහි සීමාවක් නැත. එමගින් සිදුවන අවැඩ වචනයෙන් පුකාශ කළ නො හැකි ය.

මිනිසා වෙතින් සිදුවන නුසුදුසු ම මෙන් ම පහත් ලාබාල කාර්යයක් නම් පරිසරය දූෂණය කිරීමයි. විෂ සහිත වායු වර්ගයන් සහ කම්හල් මගින් ඉවත ලන දෑ නිසා වාතය සහ ජලය දූෂිත වෙයි. කෘමිතාශක වැනි රසායනික දූවා නිසා අම්ලකර වාතය 75% ක් පමණ අහිමි වෙයි. ඒ මාර්ගයෙන් නිෂ්පාදනය කරන, ඩයටම් පැලෑටි වර්ග මෙන් ම ඉතිරි අම්ලකර වායු පුමාණය ලබා ගැනීමට අවශා වන්නා වූ වෙනත් පැලෑටි වැර්ග ද විනාශ වී යයි. එසේ සිදුවන විට මිනිසා පරිසරයෙන් ඈත් වෙයි. එසේ ම මිනිසා පරිසරයෙන් ද වෙනස් වෙයි. එය මිනිසාගේ එදිනෙදා දිවි පැවැත්මට කිසිසේත් සුදුසු කියාවලියක් නොවේ.

ගෝඩන් රාතු ටේලර් (Gordon Rattray Taylor) මෙසේ පුකාශ කරයි. "වාතය, ජලය පවිතු කිරීමට උපකාරී වෙයි. ජලය ගස්වැල් වල වර්ධනයට හේතු වෙයි. වෘක්ෂලතාවන්හි උපකාරයෙන් වාතය නැවුම් බවට පත් වෙයි. ජලය සහ අම්ලකර වායුව සඳහා අවශා වන වනාන්තර එළි පෙහෙළි කරයි" ආශාවන් තෘප්තිමත් කිරීම සඳහා සමස්ත ජීවී අජීවී පරිසරය විනාශ කිරීම මහත් අභාග හයකි. එසේ හෙයින් අප විසින් කිුයා කළ යුත්තේ එම ආශාවන් හි සැලකිය යුතු පුමාණයක හෝ සීමා කරණයක් ඇති කර ගැනීම ය.

ඒ අනුව මිනිස් ජීවිතය කෙරෙහි පරිසරයෙහි බලපෑම කායික මානසික යන උභය පක්ෂයෙන් ම ඇති වන බව බෞද්ධ දර්ශනයෙන් පුකට වෙයි. මෙම කාරණය සනාථ කිරීම සඳහා පුමාණවත් සාධක තිුපිටකයෙහි කොතෙකුත් දක්නට ලැබේ. දුකා සතා පිළිබඳ විවරණය බුදුරජාණන් වහන්සේ පුථම ධර්ම දේශනාවට අයත් ඉතා ගැඹුරු ඉගැන්වීමකි. එහි දී දුකා සංඛාාත ශරීරයට පැමිණෙනෙන්නා වූ ආබාධ ගෙන හැර දක්වා ඇත. එයින් පරිසරයේ බලපැවැත්ම හේතු කොට ගෙන ඇති විය හැකි ''උතුපරිණාමජා ආබාධා'' යන ඉගැන්වීමෙන් දක්වෙන සෘතු විපර්යාසයන් පදනම් කොට ගත් ශාරීරික ආබාධ පරිසරය විසින් ම ජනනට කරනු ලබන බව ඉතා පුකට ය.¹6 මෙම කාරණය තහවුරු කිරීම සඳහා භෞතික නිදර්ශන ගෙන හැර දක්වීම අනවශාය යි හඟිමු. මේ හැරුණු කොට ඇතැම් සුනු දේශනාවන්හි නිදානයන් සහ අටුවා විමසීමට ලක් කිරීමේ දී පරිසරයේ විෂමතාවන් කරණ කොට ගෙන බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශරීරයෙහිත් මහරහතන් වහන්සේලාගේ සිරුරුවලත් ඇති වූ විවිධ ආබාධ පිළිබඳ කරුණු මෙන් ම ඒවා සමනය කිරීම සඳහා උන්වහන්සේ විසින් අනුගත කිුයාමාර්ගය ද පැහැදිලි වෙයි. නිතර භාවිතයෙහි පවත්නා පිරුවනා පොත් වහන්සේ තුළ අවස්ථා කිහිපයක දී බොජ්ඣඞග සූතු දේශනා<sup>17</sup> වලින් සිදු කෙරෙන්නේ බුද්ධ කාරක ධර්ම නම් වූ පාරමී ධර්මයන් සිහිපත් කිරීම ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ ගිජුකුළු පව්වෙහි වැඩ වාසය කළ සමයෙක, එම පර්වත පුාත්තයෙහි එක්තරා විෂ සහිත වෘක්ෂයෙක මල් පිපී තිබුණි. එම මල් රේණු සිප ගනිමින් හමා එන වාතය ආශ්වාස කිරීම කරණ කොට ගෙන බුද්ධ ශරී්රයෙහි බෙලහීන බවක් මෙන් ම ගිලන් බවක් ඇති වූ බවත් එම තත්ත්වය මඟහරවා ගැනීම් වස් චුන්ද මහරහතන් වහන්සේ ලවා මහාචුන්ද බොජ්ඣඞ්ග සූතුය දේශනා කරවා ඇති බව පුකට කරුණකි. එසේම මහා කාශාප මහ රහතන් වහන්සේට ද බුදුරජාණන් වහන්සේට මෙන් ම ඉහත සඳහන් කළ මල් සුවඳ ආසුාණය කිරීම හේතු කොට ගෙන බලවත් වූ ගිලන් බවක් ඇති විය. එයට ද පුතිකර්මය වූයේ බොජ්ඣඞ්ග සූතු දේශනාවයි. මෙම පුරා වෘත්තය මත පදනම් වූ පරිසරය හා සම්බන්ධ විශේෂත්වයන් රැසෙකි.

තුරුලතා පරිසරය ශෝභමාන කරන්නාක් මෙන් ම දූෂණය කිරීමක් ද කරනු ලබනු බව ඉහත සඳහන් විෂ මල් සහිත වෘක්ෂය පිළිබඳ පුරාවෘත්තයෙන් පුකට වෙයි. බොහෝ පැළෑටි ඖෂධීය ගුණයෙන් යුක්ත වන හෙයින් මිනිස් ජීවිතයට හිතකර වෙයි. හිමවතේ සෑම සතුනට අවශා ඖෂධ ඇති බව ද (ඔසධො සබ්බ පාණිනං) සැරියුත් මා හිමියෝ පැවසූහ. ඒ අතර තුර මිනිස් ජීවිතයට වෘක්ෂලතාදිය ද නැතිවා නොවේ. විශේෂයෙන් දිවා කාලයෙහි මිනිසා ස්වකීය ජීවනය සඳහා කියාකාරී වන අවස්ථාවේ මිනිසාට අවශා අම්ලකර වායුව නිකුත් කරන තුරුලතා රාතී කාලයෙහි අංගාරිකාම්ල නිකුත් කරන බව තෘණ විදාහඥයෝ පෙන්වා දෙති. මෙබඳු ජීව ගුණයක් ඇති වෘක්ෂයට මිනිසා කෙරෙහි බලපෑම් ඇති කිරීමට හැකියාවක් මෙන් ම මිනිසුන්ට ද වෘක්ෂලතාදියට යම් යම් බලපෑම් ඇති කර විය හැකි බව පැහැදිලි ය.

මිනිස් සන්තානයේ හට ගන්නා වූ විවිධ ක්ලේෂ ධර්මයන් හේතු කොට ගෙන මිනිසා අවට පරිසරය විපරිණාමයට පත් වන බව බෞද්ධ දර්ශනයෙන් පැහැදිලි වෙයි. යම් දේශයක නගරයක උප නගරයක හෝ ගුාමයක වැසියෝ අධර්මරාගීහු වෙත් නම් විෂමලෝභීහු වෙත් නම් මිතාහ ධර්මයෙන් යුක්ත වූවාහු නම් එයින් පරිසරයෙහි ඇති විය හැකි දුර්විපාක ඉමහත් ය. නිසි කලට වැසි තො ලැබීම, දුර්භික්ෂ හට ගැනීම, ධන ධානා නො මැති වීම වැනි දුර්විපාකයන් පරිසරය තුළින් මතු විය හැකි ය. එපමණක් නොව ඉහත සඳහන් කරන ලද අධර්ම රාගා දී සාවදා පැවැතුම් නිසා ම තියුණු ආයුධ ගෙන සටන්වදින ජනයා උනුන් නසා ගැනීමෙන් විනාශයට පත් වෙති. එමතු ද නොව මෙවන් පරිසරයක් තුළට සැඩ පරුෂ වූ අමුනුෂායන්ගේ පැමිණීම ද සිදු විය හැකි ය. මෙම කරුණු බුදුරදුන් විසින් එක්තරා මහසල් කුල බුාහ්මණයෙකු විසින් නගන ලද පුශ්න වලට පිළිතුරු වශයෙන් දේශිත ය. මුල් බුදු සමයට අයත් සූතු පිටකයෙහි අංගුත්තර නිකායෙහි පරලෝක සූතුයෙහි ද මෙම කරුණු සඳහන් වී ඇත. 18 අධාාත්මයෙහි අසංවරභාවය පරිසරය දූෂණය වීමට බල පවත්වනවා මෙන් ම සන්තානගත මෛතී සහගත චේතනා පරිසරය හිතකර බවට පත්කර ගැනීම සඳහා හේතු වන බව සුපුකට රතන සූතුය, කරණීය මෙත්ත සූතුය, මෙත්තානිසංස වැනි සූතු දේශනාවල නිදාන කථා සහ අන්තර්ගතයන් අධායනය කිරීමේ දී මොනවට පැහැදිලි වෙයි.

පුාග් ඓතිහාසික ඉන්දියානු ජන සමාජයේ අධාාපන කුමය සකස් වී ඇත්තේ අමුතුම ආකාරයකට බව එම සහිතෳ කථා වලින් පුකට වෙයි. එක් එක් දිශාවෙන් දිශාවකට පුමුබ වූ ආචාර්යවරයෙක් සිට ඇත. මෙම ඇදුරන්ගේ කාර්යය වූයේ පැවති සමාජ කුමය තව දුරටත් පවත්වා ගෙන යාම සඳහා ඒ ඒ කුල වලට අයත් දරුවනට අදාළ වූ සිප් සතර ඉගැන්වීමයි. මෙම කාර්යය සඳහා සෑම දිසාපාමොක් ඇදුරෙක් විසින් ම පරිසරයට පුයෝජනයට ගෙන ඇති බව පැහැදිලි වෙයි. තත් කාලීන සමාජයට අවශා වූ කෘෂීකර්මාන්තය වැනි ජීවන කුමයක් නිරායාසයෙන් ම ඔවුනට පුරුදු පුහුණු විය. එහෙත් රාජා පරිපාලන කටයුතු ජෙහාතිෂය හා ආයුර්වේද අධාාපනය එසේ පරම්පරානුයාත ව ගුරු උපදේශයකින් තොර ව උගත හැකි වූයේ නැත. මේ සඳහා දිසාපාමොක් ඇදූරන්ගේ සහය අවශාම විය. මේ ඇදුරු පරපුර අධායනය අධාාපන කාර්යය සඳහා සුදුසු වූ පරිසරය තෝරා ගැනීමට අතිශයින් ම දක්ෂ වූවන් බව මොනවට පැහැදිලි වෙයි. ක්ෂතීය කුමාරවරුවට අවශා වූ පරිපාලන නීති රීති පිළිබඳ නාහායාත්මක දැනුම මෙන් ම බඩ්ග, ධනු ආදී තාක්ෂණික ශිල්ප ඉගැන්වීමක් සඳහා පරිසරයෙහි අවශාතාව සලකා බලා ඇති බව දිසාපාමොක් ඇදුරන් පිළිබඳ දේශිය වූත් වීදේශීය වූත් සාහිතා මූලාශුයන් හෙළිදරව් කරයි. නිරතුරුව ම රාජායේ පුධාන නගරයෙන් පරිබාහිර විවේකී වූ ආරණාහාශිත පරිසරයෙක දිසාපාමොක් ඇදුරන්ගේ සිප්සල පිහිටුවා තිබුණු බවට සෑම කථා පුවතක් ම සාක්ෂි දරයි. රජ කුමරුවනට අවශා වූ සටන් පුහුණුව මෙන් ම ස්වභාවික බලවේගයනට මුහුණ දීමේ හැකියාව දියුණු කර ගැනීමට අවශා පරිසරය දිසාපාමොක් ඇදුරෙකුගේ සිප්සලක් අවට පැවති බව මැනවින් පුකට වෙයි. ස්වභාවික පරිසරයට ඇලුම් කරන්නා තුළ ඥානය විකසිත කරවන සුලු වූ ආත්ම ශික්ෂණයක් ඇති වන බව භාරතීයත් විසින් පුාග් ඓතිහාසික යුගයේ සිට ම පිළිගැනුණු බවට විවිධ සාහිතා කෘතීන්ගෙන් මෙන් ම ජනපුවාදයන් ගෙන් හෙළිදරව් වෙයි. මෙම ආභාසය ලද මහා මහින්ද ආදී ධර්මදූත රහතන් වහන්සේලා විසින් ආරම්භක අවස්ථාවේදී

ම ස්වකීය වාසස්ථාන වශයෙන් තෝරා ගනු ලැබ ඇත්තේ ස්වභාව ධර්මයේ අසිරිමත් නිර්මාණයක් වූ මිස්සකපච්ච පුදේශය හා අනුරාධපුර මහාමේඝ වනය යි. එසේ ම වන හා උයන් වතු වගා කිරීම කෙතරම් ශ්‍රේෂ්ඨ කරුණක් ද යන්න සලකතොත් එසේ කරන්නන් ස්වර්ගගාමී වන බව ඇතැම් සූතුයන්හි පෙන්වා දී ඇත.<sup>20</sup> මේ ආදී නොයෙක් සාධක වලින් පුකට වන්නේ මිනිසගේ අධාාත්ම සංවරභාවය මෙන් ම බාහිර සංවර්ධනය ද පරිසරයේ පුතිෂ්ඨාව මත පිහිටා ඇති ආකාරයකි.

බෞද්ධ දර්ශනයට සාහිතෳයට මෙන් ම ඉතිහාසයට අයත් භාරතීය විවිධ සාධක විමසා බැලීමේ දී බෞද්ධ දර්ශනය පමණක් නොව ශාසනික පුතිපදාවෙහි ද ස්වභාවික පරිසරය සමඟ ඇති බැඳියාව මැනවින් පැහැදිලි විය. ශීූ ලාංකික බෞද්ධයන් වශයෙන් මෙම කාරණය විමසා බැලීමේ ඓතිහාසික මෙන් ම පුරාවිදාහත්මක සාධක වලින් පුකට වන බෞද්ධ චින්තනය පරිසරය සමඟ කොතෙක් දුරට සම්මිශුණය වී ඇත් දැයි සිතා ගත හැකි ය. ඍද්ධි පුාතිහාර්ය බලයෙන් අනූන වූ අනුබුදු මිහිඳු මහරහතන් වහන්සේ බුදුදහම රැගෙන ශීූ ලංකාද්වීපයට වැඩම කිරීමේ පුවත<sup>21</sup> ඉතා සැකෙවින් ඉහත විස්තර විය. එම පුවෘත්තියම තව දුරටත් විමසා බැලීමේ දී බෞද්ධ ආචාර මාර්ගය විසින් හික්මවන ලද භික්ෂූන් වහන්සේ කොතෙක් දුරට ශුී ලංකාද්වීපය තුළ දී ස්වභාවික පරිසරයට අගය කොට ඇත්ද යි අවබෝධ කර ගත හැකි ය. තමන් වහන්සේගේ ලංකා ගමන සඳහා මිහිඳු මාහිමියන් විසින් තෝරා ගනු ලැබ ඇත්තේ ස්වභාවික සෞන්දර්ය උච්චස්ථානයකට පත් වූ දිනයෙකි. එම දිනයේ අහසේ පූර්ණ චන්දුයා බැබලීමත් රාතුිය දිවා කල මෙන් පුභාමත් වීමත් තුරු ලතාදිය මල් ඵලාදියෙන් බර ව පැවතීමත් මිනිස් සිත් සතන් පුබුදුවන සුළු ය. මේ පුබෝධමත් දිනයෙහි අනුරාධපුර පියසේ අතිශයින් ම රමණීය වූ භුමි භාගයෙක පිහිටි මිස්සකපව්වට වැඩම කළ උන්වහන්සේ එවකට පිහිටි පුධානව පිහිටි දෙවන පෑ තිස් නරපතීන්ගේ බුද්ධිය පුබෝධමත් කරවූයේ ද ස්වභාවික ඇසුරු කර ගත් පුශ්න මාලාවකිනි. ද්වන්දාත්මක වූ ඒ ඓතිහාසික අඹ පැනය පුායෝගික නයින් රජුගේ නැණැස විවර කරන්නට සමත් විය. මිනිස් ඇසට පෙනෙන ස්වභාවික පරිසරය තුළින් මතු කරන ලද එම ගැටලු විසඳීමේ දී රජු තුළ ඇති වූ පුබෝධය මේ සා විශාල ඉතිහාසයක් ගොඩ නගන්නට පදනම් වූයේ යයි සඳහන් කළ හැකි ය. අනුබුදු මිහිඳු මාහිමියන් ද දෙවන පෑ තිස් රජුගෙන් ඉල්ලා සිටි පුධාන කරුණක් වූයේ මිනිසුන්, සතුන් මෙන් ම ගස් වැල් ද සුරැකිය යුතු බවයි. එසේ ම ඔබ වැනි නරපතීහු මෙහි ආරක්ෂකයා භාරකරුවා විතා උරුමකරුවන් තො වන බව උන්වහන්සේ පුකාශ කළහ. අනුබුදු මිහිඳු මා හිමි උන්වහන්සේ පුමුඛ ධර්ම දූතයන් වහන්සේලා ඒ රාතිුය ගත කිරීම සඳහා ආගන්තුක වූ දේශයක දී වූව ද නිර්භයව තෝරා ලැබුයේ රමණීය වූ මිස්සක

ශීු ලංකාවේ භික්ෂුණී ශාසනයක් පිහිටුවීමේ අදිටනින් මෙහි වැඩම කළ සංඝමිත්තා රහත් තෙරණිය එවකට බුද්ධගයාවෙහි පුද සත්කාරයට ලක්වුණු බෝධිදෘම රාජයාණන්ගේ දක්ෂිණ ශාඛාව ලක්දිවට වැඩමවාගෙන පැමිණි සේක. බුදුරදුන් නියෝජනය කෙරෙමින් ශීු ලංකා ද්වීපයට වැඩමවන ලද එම බෝධි වෘක්ෂය වසර දෙදහස් ගණනක් ගෙවී ගිය ද අද දක්වා මහමෙව්නාවෙහි තිරුපදුිතව වැඩ වෙසෙයි. එයින් හට ගැණුනු ඵල රුහ බෝධීන් වහන්සේලා සිරිලක දස දෙස විසිරීමෙන් වර්තමානයේ පවා බොදුනුවගේ සිත් සතන් සනහාලමින් පරිසරය ශෝභාමත් කරවීම අප රටට ආශිර්වාදයකි. ශීු මහා බෝධියෙන් පැණ නැගුණු අංකුරයන්ගෙන් එකක් යාපනයට යවා එහි රෝපණය කරවන ලදී.<sup>23</sup> චූල්ලපුරම් නැමැති ස්ථානයේ පවතින පැරණි බෝධිය දෙවන පෑ තිස් රජු යැවූ බෝධි අංකුරය විය හැකි යැයි ඇතැමෙක් පුකාශ කරති. $^{24}$  මෙවන් ඓතිහාසික සාධක මගින් පුකට වන්නේ ද බොෟද්ධ චින්තන සම්පුදාය ස්වභාව ධර්මයේ මෙන් ම මනා කොට පිහිටියා වූ පරිසරයේ අගය ඉතා උසස් අයුරින් සලකා ඇති බවයි. මෙපමණක් නො ව මේ දක්වා පුරාවිදු අධිකාරීන් විසින් සොයා ගනු ලැබ ඇති පෞරාණික බෞද්ධ සිද්ධස්ථානයන්හි පිහිටීම පිළිබඳ සලකා බැලීමේ දී පරිසරය කොතෙක් දුරට අගය කොට පැවතියේ ද යන්න සිතා ගැනීම දූෂ්කර කාර්යයක් නො වේ.

ජනාවාසයන් කෙරෙන් වඩා දුරස්ථ නො වූ මෙන් ම ඒවාට සමීප ද නො වන පිහිටීමක් ඇති මේ පෞරාණික ආශුමයන් තුළ පැවැති පරිසරය භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ ක්ලේෂ පුහාණය කෙරෙහි මහත් සේ බලපවත්වන්නට ඇතුවාට සැකයක් නො මැත. කෘතිම වූ ලෞකික පරිස්ථීතියට වඩා ස්වභාවික පිහිටීමක් ඇති පරිසරයක් තුළ ලාංකික භික්ෂූන් වහන්සේ සිය දහස් ගණනින් ධර්මාවබෝධය ලබා අරහන්ත තත්ත්වයට පත් ව ඇති බව ඉතිහාසයෙන් පිළිඹිබු වෙයි.

ශාසන ඉතිහාසයේ වැදගත් සන්දිස්ථානයක් වූ තිුපිටකය ගුන්ථාරූඪ කිරීම පිළිබඳ සිද්ධිය විමසා බැලීමේ දී පරිසරය කෙතරම් වැදගත් වූයේ ද යන්න සිතා ගත හැකි ය. මධාම කඳුකරයේ තෙත් කලාපයට අයත් මාතලේ අළු විහාරයෙහි පිහිටි ස්වභාවික ගල්ලෙන් මෙම ඓතිහාසික ශාසනික කිුයාව සඳහා පරිසරය විසින් දායාද කරන බව පෙනී යයි. ශ්‍රී ලංකාවේ ලේඛන කලාව පිළිබඳ ඉතිහාසය බෞද්ධ රාජායක දක්නට නො මැති ආකාරයට ලක්දිව පරිසරය විසින් ලේඛකයාට තල්පත<sup>25</sup> දායාද කරන ලදී. එය පරිසරයේ මහත්වය ස්ඵුට කොට දක්වීම සඳහා මෙන් ම මිනිසාට පෞඪ ඉතිහාසයක් හිමි කර දීම සඳහා පරිසරය විසින් ම නිමවන ලද්දකි.

බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් මගින් පැහැදිලි වන්නේ මිනිසා හා පරිසරය අතර ඉතා සමීප ජෛවික සබඳතාවක් ඇති බව ය. මේ ආදී කරුණු සලකා බැලීමේ දී මිනිසා හා පරිසරය අතර පවත්නා සමීප සබඳතාව බෞද්ධ දර්ශනයෙන් පිබිදුණු භාරතීයයන් සහ ලාංකිකයන් ඉතිහාසයේ ඉතා පැරණි ම යුගයෙක සිට අවබෝධ කොට ගෙන තිබුණු බව පකට වෙයි. කවර ඉතිහාසයක් හෝ දර්ශනයක් මගින් පුකට වන්නේ නමුදු එය බෞද්ධ දෘෂ්ටිකෝණයෙන් සලකා බැලීමේ දී දක්නට ලැබෙන ගාම්භී්රත්වය මෙන් ම විශ්ලේෂණ නාහයයෙන් විමසා බැලීමේ දී එහි ඇති සූක්ෂම භාවය සහ පෞඪත්වය මෙබඳු සාකච්ඡාවන් ආශුයෙන් මැනවින් පැහැදිලි වෙයි.

#### ආන්තික සටහන්

- අං.නි. 2, අධම්මික සුත්තං, බු.ජ.ති්.ගු.මා., පි. 140 රාජානො අධම්මිකා හොන්ති රාජයුත්තාපි තස්මිං සමයෙ අධම්මිකා හොන්ති.... බුාහ්මණ ගහපතිකාපි තස්මිං සමයෙ අධම්මිකා හොන්ති කෙසු බුාහ්මණ අධම්මිසුකෙ..... නෙගමජානපදෙසු පරිවත්තංතෙසු විසමං නක්ඛු තාරකරූපානි පරිවත්තන්ති.
- 2 යථාපි භමරෝ පුප්එං වණ්ණගන්ධං අතෙඨයං පලෙති රසමාදාය එවං ගාමෙ මුනී චරෙ (ධ.ප.49)
- 3 දෙවෝ වස්සතු කාලේන සස්ස සම්පත්ති හෙතුව වීතෝ භවතු ලෝකෝ ච රාජා භවතු ධම්මිකො
- 4 Charles, P.S.H.A., Western Philosophy, 1970. pp. 46, 47
- 5 පාරාජිකා පාලි, 1, 1959, පි, 406
- 6 විනය පිටකය, 434 ''එකිxxිය මනුස්සා ජිව සඤ්ඤිනො රුක්ඛස්මිං''
- 7 පුාතිමොකෂ වර්ණතාව, පී. ජිනරකන ස්ථවිර සහ ආර්. පුඥාශේඛර ස්ථවිර, සංස්කරණය, 1946, පි. 64
  - ''මහල්ලකං පන භික්ඛුනා විහාරං කාරයමානෙන සංස්සාමිතං අත්තුද්දේසං භික්ඛු අභිනෙතබ්බා වතුු දෙසනාය තෙහි භික්ඛුනි වතුු දෙසෙතබ්බං අනාරම්භං සපරික්කමනං සාරම්භා චෙ භික්ඛු වතුුස්මිං අපරික්කමනෙ මහල්ලකං විහාරං කාරෙයාා, භික්ඛු වා අනභිනෙයාා වතුු දෙසනාය සංසාදිසෙසොකි.''

- 8 පුාතිමොකෂ වර්ණනාව, න භික්ඛවෙ දායෝ ආලිම්පෙතබ්බො, යෝ ආලිංපෙයා ආපත්තිං දුක්කටස්ස.
- 9 විනය විනිශ්චය, තලල්ලේ ශීු ධර්මරක්ෂිත ස්ථවිර සංස්කරණය, පි, 246 ''ඉමං රුක්ඛං ඉමං වල්ලං ඉමං ජල්ලං ඉමං ලතං ජිඤහිඤාති වා වත්තුං නියමිත්වා න වට්ටති'' (ගාථා අංක 1031) තව ද බලන්න. විනිය පිටකය, 4, පිටු, 32, 34
- 10 මජ්ඣිම නිකාය, I, සතිපට්ඨාන සුත්තං, බු. ජ. තුි. ගු. මා., පි. 134.'
  "අරඤ්ඤගතො වා, රුක්ඛමූලගතො වා, සුඤඤාගාරගතො වා වා නිසීදති පල්ලඞ්කං ආභුපිත්වා උජුං කායං පණිදාය පරිමුඛං සතිං උපට්ඨ පෙත්වා" තව ද බලන්න. සං. නි. I, ධජග්ග සුත්තං, බු. ජ. තුි. ගු. මා., පි. 392
- 11 උදානට්ඨකථා, හේවාවිතාරණ මුදුණය, පි. 175
- 12 ද්වෙ පුත්තා කාලකතා පතී ච පනෙථ මතො කපණිකාය මාතා පිතා ච භාතා ඩය්හන්ති ච එකචිතකායං (ථෙරගාථා 219)
- 13 ස.නි., I, බුාහ්මණ සංයුක්ත, කසීභාරද්වාජ සුත්තං, බු.ජ.ති්.ගු.මා., පි., 308, අහම්පි බො බුාහ්මණ කසාමි ච චපාමි ච කසීභා ච භුඤ්ජාමීති.
- 14 බලන්න. න, I, ධම්මදායාද සුක්කං, පි. 13 ඉදානි භගවා අප්පහරිතෙවා, ජඩ්ඩෙස්සති, අප්පාණකෙවා උදකෙ පිලා පෙස්සති.
- 15 පන්සිය පනස් ජාතක පොත, ආරාම දූසක ජාතකය, වේරගොඩ අමරමෝලි නාහිමි සංස්කරණය, පිටු, 120, 498
- 16 අංගුත්තර නිකාය, VI, ගිරීමානන්ද සුක්තං, බු.ජ.තු්.ගු.මා., පි 194
- 17 ස.නි., මහාකස්සපතෙර බොප්ඣඔග සුත්තං, පි. 2727, මහාමොග්ගල්ලානතේර බොප්ඣඔග සූත්තං, 2729, අංගුත්තර නිකාය, මහාචුන්ධතෙර බොප්ඣඔග සුත්තං, පි. 2731
- 18 අ.ති., පරලොක සුත්තං, බු.ජ.තිු.ගු.මා., පි 286 288
- 19 මහාවංසො, බුද්ධදක්ත මහා ථෙරෙන සංසොධිතො, පරි. 10, ගාථා අංක 23. ''සිප්පං උග්ගණ්හතාතානි සිප්පග්ගහමාකාරයි, චන්දෙන කස්ස පුතේතන බිප්පං සිප්පං සමාපිතං.''
- 20 ස.නි.I, දෙවතා සංයුක්ත, වනරොප සුත්තං, බු.ජ.තිු.ගු.මා., පි 40 ''ආරාම රොපා වනරොපා තෙජනා සග්ගගාමිතනා.''
- 21 අත්තසාලිනී නාම ධම්මසඞසිණප්පකරණටඨකථා, රතනසාර ස්ථවිර සංස්කරණය, පි. 27 ''තතො මහින්දො ඉට්ඨියො උත්තියො සම්බලො තථා පණ්ඩිතෝ භද්දසාළො ච එතෙ නාගා මහා පඤ්ඤා ජම්බුදීපා ඉධාගතා ති.''
- 22 මහාවංසො, බුද්ධදත්ත හිමි සංස්කරණය, පරි. 15, ගාථා අංක 8, පුරස්ස අච්චාසනතත්තා අසාරුපජන්ති භාසිතෙ මහාමේඝවනුයාානං නාතිදුරාතිසතකෙ.
- 23 මහාවං සො, බුද්ධදත්ත ස්ථවිර සංස්කරණය, පරි. 19 ගාථා 59.
- 24 Rasanayagam, M.C., Ancient Jaffna" Madras, 1926,p. 64
- 25 බෂාම් ඒ. එල්. අසිරරිමක් ඉන්දියාව, පරි ix, පි. 502

# බෝධිසත්ත්ව සංකල්පය පිළිබඳ ථෙරවාද විවරණය

ශාස්තුපති කන්දෙගෙදර සුනීතරතන හිමි

## පුවේශය

කිසියම් මිනිලෙසකු විසින් සාඤාත් කරගත හැකි පරම උත්කෘෂ්ට තත්ත්වය වනාහි සම්මා සම්බුද්ධතවය යි. සම්මා සම්බුද්ධතවයට පත්වීම අති දුෂ්කර කාර්යයක් බව බෞද්ධයෝ පිළිගනිති. එකී උතුම් සම්බුද්ධතවය පතමින් කටයුතු කරන්නා බෝධිසත්ත්වයෙකු ලෙස ථෙරවාද සම්පුදාය තුළ සැලකේ. එහෙයින් ම බෝධිසත්ත්ව සංකල්පය බුදු දහමේ බෙහෙවින් ජනපුිය සංකල්පයකි. මහායාන බුදු සමයෙහි මෙතරම් ජනපිය වෙනත් සංකල්පයක් නො මැති තරම් ය. මෙම සංකල්පය ථෙරවාද බෞද්ධ රටවල්වල වාහප්ත වූයේ මහායාන බුදු සමයේ වහාප්තියට සමගාමීව ය. නමුත් මෙම සංකල්පය නිරූපණය කෙරෙන ථෙරවාද මූලාශුයයන් මහායාන දර්ශනාගත මූලාශුයනට වඩා පැරණි ය. ථෙරවාද බෝධිසත්ත්ව සංකල්පය නිරූපණය කෙරෙන පැරණිතම මූලාශුය වන පාළි සුතු පිටකයේ බොහෝ තන්හි බුදුන් වහන්සේ බුද්ධඣය අවබෝධ කරගැනීමට ලපර බෝධිසත්ත්වයෙකු වශයෙන් කිුිිිියා කළ බව සඳහන් වේ.<sup>1</sup> ''බෝධිසත්ත්ව'' යන වචනය බෞද්ධයන් අතර වෳවහාර වන සුවිශේෂි වචනයක් ලෙස සඳහන් කිරීමෙහි වරදක් නො පෙනේ. බොදු ජනයා අතර වාෘවහාර වූ තරමට ම ''බෝධිසත්ත්ව'' වචනය පිළිබඳ උගතුන්ගේ අවධානය ද යොමු වී ඇත. මේ හේතුව නිසා ම විද්වතුන් ''බෝධිසත්ත්ව'' යන වචනය විවිධ අන්දමින් විශුහයට හා විමර්ශනයට ලක් කොට තිබේ.

## "බෝධිසත්ත්ව" වචනාර්ථ විගුහය

''බෝධි'' යනු "බුධ්" යන ධාතුවෙන් නිපන් වචනයකි. එහි අරුත වන්නේ අවදි වීම නැගිටීම යනු යි. බෝධි යන්නෙන් අවබෝධය ගමා වෙයි. මෙහි අවබෝධය යනු ධර්මය වටහා ගැනීමට ඇති හැකියාව යි. පෙළෙහි ඇතැම් තැනක "බෝධි" යන්න බෝධි වෘකෂය අර්ථවත් කිරීම සඳහා ද යෙදේ.² එසේ ම "බෝධි" යන්නෙන් ආර්ය මාර්ගය ද, නිර්වාණය ද, සබ්බඤ්ඤුත ඥානය ද අර්ථවත් වේ.³ තව ද මෙම වචනය තුළින් ඥානය, බුද්ධි මහිමය, පුඥා සම්පත, බුද්ධත්වය, අධාාත්ම බලය වැනි අර්ථ රාශියක් ගමා වේ.⁴ සත්ත්ව යන්නෙන් කියැවෙන්නේ ඉහත කී අවබෝධය ලැබීමෙහි නියැලුණු පුද්ගලයා හෙවත් බුදුබව පතා ගුණ දහම් පුරන්නා වූ, බෞද්ධයන්ගේ පුධාන ආදර්ශ මූර්තියක් වූ බුද්ධාංකුරයා ය. තිුවිධ බෝධියෙන් කවර බෝධියක් හෝ පතන්නා බෝධිසත්ත්ව යි. ථෙරවාදයට අනුව සම්බෝධිය සඳහා ම පුධන් වීර්යයෙහි යෙදෙන්නා බෝධිසත්ත්ව යි. කථාවඤ්ව ද අර්ථකථා ද මෙම මතය වඩාත් ස්ඵුට කරයි.

එමෙන් ම මෙම බෝධිසත්ත්ව යන වචනය නිරුක්ති සහිත සිංහල ශබ්දකෝෂයේ සර්වඥතා ඥානය ලැබීමට නියත විවරණ ලැබූ උතුමා, බුද්ධාංකුරයා, බුද්ධත්වය පිණිස පාරමී ධර්ම පුරන තැනැත්තා යනුවෙන් දක්වා ඇත. බෞද්ධ ශබ්දකෝෂය ද බොධිසත්ත්ව යන වචනය පිළිබඳ නිරුක්ති සපයයි. එහි බෝධිසත්ත්වයා යන්න විවරණයකොට ඇත්තේ මතු බුද්ධත්වය අපේඤා කරමින් බුදු කෙනකුන්ගේ විවරණ ලබා සසර සැරිසරන උතුම් පුද්ගලයා, අනාගතයේ දී ඒකාන්ත වශයෙන් බුදුබව ලබන සත්ත්වයා, බුද්ධාංකුරයා යන අරුත් දක්වමිනි. ඉායෝගික සිංහල ශබ්දකෝෂයේ බෝධිසත්ත්ව යන්නට අරුත් සපයා ඇත්තේ "බුදුබැව් සඳහා පෙරුම් පුරන්නා" යනුවෙනි.

මේ පිළිබඳ අදහස් දක්වන චාර්ල්ස් එලියට් පෙන්වා දෙනුයේ බුදුබව ලබා ගැනීමේ මගට පිළිපන් එහෙත් තවමත් බුද්ධත්වය ලබාගෙන නැති සත්ත්වයකු බෝධිසත්ත්ව වන බව යි.<sup>7</sup> පුකට පර්යේෂකයෙකු වන හර්දයාල් මහතාට අනුව බෝධිසත්ත්ව යන්නෙහි අර්ථය බෝධිය වෙත නැමුණු ඇලුණු (One who is devoted or attache to bodhi) යන්න යි. සත්ත යන්නෙන් අදහස් වනුයේ සාමානා පුද්ගලයකු නො වන බවත් ශක්තිමත් පුරුෂයකු, වීරයකු, රණ ශුරයකු, ඉන් ගමාවන බවත් ඔහු පෙන්වා දෙයි. තව ද බෝධිසත්ත යන්න විකුමාන්විත සත්ත්වයා (heroic being) අධාාත්මික ජයගාහකයා (spiritual warrior) ලෙස අරුත් ගැන්වෙන බව ඔහුගේ අදහස යි.<sup>8</sup>

බෝධිසත්ව චරිතය නම් ගුන්ථය රචනා කළ වම්බොටුවැවේ ධර්මකීර්ති ශී නිවාස හිමියෝ බොධිසත්ත්ව යනු ලොවුතුරු බුදුබව පතා සමතිස් පෙරුම් දම් පුරත්තා වූ ද සමාක් සම්බෝධියෙහි ඇලුණා වූ ද සත්පුරුෂ තෙම යනුවෙන් දක්වති. ී මේ සියලු විගුහයන්ගෙන් ගමාවනුයේ බෝධිසත්ත්ව යන වචනය බුදුබව සඳහා පෙරුම් දම් පුරන උත්තමයා හැඳින්වීම සඳහා යෙදෙන බව යි.

## බෝධිසත්ත්ව සංකල්පයේ සංවර්ධනය

බෝධිසත්ත්ව සංකල්පයෙහි පුභවය සහ වර්ධනය සම්බන්ධ කරුණු පිළිබඳ උගතුන් අතර ඒකමතිකත්වයක් නො පෙනේ. බෝසතුන් පිළිබඳ අදහස වාදයක ස්වරූපයෙන් කිකලෙක සමාරබ්ධ වී දයි අවිනිශ්චිත වුව ද එහි සමුද්භවයට ථෙරවාද සම්පුදායය ම මුල් වූ බව පෙනේ. බුදුන් වහන්සේගේ හා ආර්ය ශුාවකයන්ගේ අපදානයන්හි බලපෑමෙන් බෝධිසත්ත්ව වාදය පුභවය වූ බව කියනු ලැබේ. The Bodhisattva doctrine in Buddhist Sanskrit literature ගුන්ථයේ දී හර්දයාල් බෝධිසත්ත්ව වාදයෙහි සම්භවයට තුඩු දුන් පුධාන කරුණු හයක් පිළිබඳ අවධානය යොමු කරයි.10

- 01. ස්වභාවික ලෙසම කාලයාගේ ඇවෑමෙන් බුදු සමය තුළ ඇති වූ පුවණතා
- 02. මෙශව ආදී වෙනත් භාරතීය ආගමිකයන්ගේ බලපෑම
- 03. පර්සියානු ආගමික සංස්කෘතික බලපෑම
- 04. ගීක කලාවෙහි බලපෑම
- 05. කිස්තියානි ආගමේ පැතිරීම හා බලපෑම
- 06. වෙනත් විදේශීය ආගම්හි බලපෑම

බෝධිසත්ත ශබ්දයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ සම්බුදුවරුන්ගේ අතීත භවයන් ය.<sup>11</sup> පාළි පිටක සාහිතාsයට අනුව ගෞතම බුදුන් වහන්සේ සුමේධ නම් තවුස් ව දීපංකර මුනිඳුන්ගෙන් විවරණ ලබා සාරාසංඛා කල්ප ලක්ෂයක් මුළුල්ලෙහි පාරමිතා ධර්මයන් සම්පූර්ණ කළහ. තමන් පළමුව බුද්ධඣය ලබා භව කතර තරණය කොට කෙලෙසුන් කෙරෙන් මුක්ත වී අනෳයන් ද එම තත්ත්වයට පත් කරලීමේ කුළුණුබර දඩි අධිෂ්ඨානය බෝධි පුභවයට මුල් වූ බව ථෙරවාදී ගුන්ථයන්හි දැක්වෙන විස්තරයන්ගෙන් අනාවරණය වේ. මේ අනුව මුල් බුදු සමයෙහි ම බෝධිසත්ත්ව වාදයෙහි මෞලික ලඤණ පැවැති බව සඳහන් කළ යුතුය. බුද්ධ පරිනිර්වාණයෙන් සියවස් දෙකක් පමණ ඉකුත් වූ කල බුද්ධවංස, චරියාපිටක, අපදානපාළි, ජාතක යන ගුන්ථ තිුපිටකයට ඇතුලත් ව තිබූ හෙයින් ථෙරවාදයෙහි සාම්පුදායිකව පවතින අභිනීහාර ආදී බෝසත් දහම් මග මහායානික බලපෑමක් ලෙස සැලකීමට ඉඩක් නො මැත. මහායානයෙහි සම්භවයට පූර්වයෙහි ම ඉහත සඳහන් ගුන්ථ සම්පාදිත වූ හෙයින් බෝධිසත්ත්ව ධර්ම මාර්ගය මහායානය නිසා පහළ වූවකැ යි පිළිගත නො හැකි ය. ථෙරවාදීය බෝධිසත්ත්ව චින්තනය විකාශයට පත්වීමෙන් අනතුරුව සම්බුද්ධඣය නිර්වාණාවබෝධයෙහි එක ම මග ලෙස සලකා මහායානය වාාාප්ත වූ බව

සිතිය හැකි ය. රෙරීය ගුන්ථයන්හි පවත්නා බීජ ස්වරූපීය බෝධිසත්ත්ව ධර්මය පෘථුලතවයට පත්වීමෙන් මහායානය නිපන් බව ද නිගමනය කළ හැකි ය.<sup>12</sup>

#### බෝධිසත්ත්ව චර්යාව

සම්මා සම්බුද්ධඣය පුාර්ථිතයෙකුගේ තදීය පුථම අදිටත අභිතීහාර තම් වේ. මූලපණිධාන යනු ද එයට ම අපර නාමයෙකි. අභිතීහාර යනු බුද්ධඣය කෙරෙහි සිත දඩිව නැඹුරු කිරීම ය. ථෙරවාද සම්පුදායට අනුව බෝධිසත්ත්වයෙකු වීම සඳහා කරුණු පහක් සපිරියයුතු ය.

- 01. මනෝ පුණිධානය
- 02. වාග් පුණිධානය
- 03. අෂ්ට ධර්ම සමෝධානය
- 04. අභිතීහාර
- 05. නියත විවරණය<sup>13</sup>

අභිෂ්ටාර්ථ සාධනයෙහි තත්පර බෝධිසත්ත්වයා ස්වකීය අභිලාෂය මනසින් පමණක් සිදුකිරීම මනෝ පුණිධාන නම් වේ. මෙය කල්ප ගණනක් සිදු කරන්නකි. අනතුරුව කල්ප ලකුෂ ගණනක් මනසින් පමණක් සිදු කළ පුාර්ථනය වචනයෙන් පුකාශ කරමින් ඒ සඳහා කියා කළ යුතු ය. එය වාග් පුණිධාන නමින් හැඳින් වේ. ඉන්පසු කිසියම් බුදු කෙනෙකුන් ඉදිරියෙහි සිය ජීවිතය කැප කිරීමෙන් බුදු බව පැතිය යුතු ය. සිත, කය, වචනය යන තිදොරින් ම බුදු බව පුාර්ථනය කරමින් කැප විය යුතු බව ඉන් අදහස් වේ. අභිනිහාර යනු එසේ ජීවිත පූජාවෙන් සම්බෝධිය පුාර්ථනා කිරීමයි. අභිනීහාරය ද තෙ වැදෑරුම් ය. විපස්සනාභිනීහාර, මග්ගාභිනීහාර, සබ්බඤ්ඤු අභිනීහාර යනුවෙනි.

විපස්සතාභිතීහාරය විදසුත් වඩා භව ලක්ෂයකින් මාර්ගඵලාවබෝධයට හේතු වේ. මග්ගාභිතීහාරය කමටහන් වඩා වීර්යය කොට මාර්ගඵලාවබෝධයට පුතාස වේ. අෂ්ට ධර්ම සමවධානයෙන් බුදු බව පතා විවරණ ලබන බෝසතුන්ගේ අභිතීහාරය සබ්බඤ්ඤා අභිතීහාර නම් වන අතර එය සමෘද්ධ වීම සතර, අට, සොළස යන අසංඛය කල්ප ලක්ෂයකින් සිදු වේ.

අෂ්ට ධර්ම සමෝධානය යනු බුදු බව පතන බෝධිසත්ත්වයෙකු තුළ අනිවාර්යයෙන් ම සම්පූර්ණව පැවැතිය යුතු කරුණු අටකි.

- 01. මනුෂායකු වීම
- 02. පුරුෂයකු වීම

- 03. එම භවයේ ම අරහත්වය ලැබීමට හේතු සම්පත් තිබීම
- 04. ශාස්තෘවරයකු දැකීම
- 05. පැවිදිව සිටීම
- 06. ධාාන සමාපත්ති ලබා තිබීම
- 07. බුදුවරයකුට තම ජීවිතය පූජා කිරීමට හැකි වීම
- 08. බෝධිසත්ත්ව මාර්ගය අනුගමනය කිරීමට කැමැත්තක් තිබීම $^{14}$

නියත විවරණ ලැබීම යනු බුදුවරයන් වහන්සේ නමකගෙන් මෙතෙම අසවල් කාලයෙහි අසවල් නමින් ඒකාන්තයෙන් බුදුවන බවට විවරණ ලැබීමයි. නියත විවරණ ලද තැන් සිට බෝධිසත්ත්වයෝ ජාතාන්ධ ව ජාතිබධිර ව නූපදිති. වටුවෙකුට වඩා නො මහතින් ද ඇතෙකුට වඩා මහතින් ද යුක්ත සත්ත්වයන් වී නූපදිති. කාලකඤ්ජකාදී අභවා ස්ථානයන්හි ද නූපදිති. 15 ථෙරවාද සම්පුදාය තුළ බෝධි යන්න කොටස් තුනකට අනුව විගුහ කෙරේ.

- 01. සමාක්සම්බෝධිය.
- 02. පුතෙනක සම්බෝධිය.
- 03. ශුාවක සම්බෝධිය.

නිර්වාණාවබෝධය පිණිස දානා දී පාරමිතා පුරන සත්පුරුෂයෝ බෝධිසත්ත නමින් හැඳින්වෙති. සමාක් සම්බෝධිය හෙවත් ලොවුතුරු බුදුබව පතා සමතිස් පෙරුම් දම් පුරන සත්පුරුෂ තෙමේ මහා බොධිසත්ත නම් වේ. පුතොක බෝධිය හෙවත් පසේ බුදුබව පතා පාරමිතා පුරන සත්පුරුෂ පුද්ගලයා පුතොක බෝධිසත්ති නමින් හැඳින් වේ. ශුාවක බෝධිය හෙවත් රහත් බව පතා පාරමිතා පුරන සත්පුරුෂ පුද්ගලයා ශුාවක බෝධියත්තිව නම් වෙයි.

මෙයින් සර්වඥතාඥානයෙහි ඇලුණා වූ බෝසත් උතුමෝ දෙව්මිනිස් සහිත ලෝකයාට හිත සැප පිණිසත් තමන්ට සර්වඥතාඥානය ලබාගැනීම පිණිසත් විවිධ දාන සීලා දී ගුණදහම් පූරනය කිරීමෙහි නිරත වෙති. සත්ත්වයන් සසර දුකින් මුදා ඔවුන්ට නිවන් සැප සලසා දීම සඳහා සම්බුදු බව දක්වා අත් නො හරින ලද වීර්යයෙන් යුක්ත ව වාසය කරති. මහා කරුණා ගුණයෙන් යුක්ත වූවාහු වෙති. මෙලෙස උදාර ගුණ ඇති මහාබෝධිසත්තියෝ සියලු සත්ත්වයන්ට පිහිටවනු පිණිස බොහෝ කාලයක් පාරමිතා පූරණය කරති. පුතොක බෝධි සත්ත්වයෝ හා ශුාවක බෝධිත්තියෝ එබඳු උදාර ගුණවලින් යුක්ත නො වෙති. එම බෝසත්වරු ආත්ම විමුක්තිය සඳහා ම විශේෂයෙන් ම පෙරුම්දම් පූරති.

බුදුබව පතන බෝධිසත්වයන් විසින් සපිරියයුතු පාරමිතා දහයක් පිළිබඳ ථෙරවාද සම්පුදාය තුළ තොරතුරු දක් වේ. 15 දාන, සීල, නෛෂ්කුමාය, පුඥා, වීර්ය, කෂාත්ති, සතාය, අධිෂ්ඨාන, මෛතී, උපේකෂා යනුවෙනි. සම්හක්සම්බෝධියෙහි උත්සාහවත් වන මහා බෝධිසත්ත්ව තෙමේ පාරමී, උප පාරමී, පරමත්ත පාරමී යනුවෙන් සමතිංශත් පාරමීධර්මයන් සපිරියයුතු ය. පුතොක බෝධිසත්ත්ව තෙමේ පාරමී, උප පාරමී, සපිරියයුතු අතර ශුාවක බෝධිසත්තිව තෙමේ පාරමී සපිරිය යුතු ය.

දාන පාරමිතාව යනු කරුණාවෙන් හා උපාදන්නා නුවණින් වැළඳග න්නා ලද ආත්මෝපකරණ පරිතහාග චේතනාව යි.<sup>16</sup> හාත්පසින් ගන්නා ලද කාය වාග් සුචරිතය, අර්ථ වශයෙන් නො කළ යුත්තෙන් වැළකෙන කළ යුත්ත කරන චේතනාදිය සීල පාරමිතාව යි.<sup>17</sup> ආදීනවය දකීම් පෙරටු කොට ඇත්තා වූ කාමයන් කෙරෙන් හා භවයෙන් නික්මෙන්නා වූ චිත්තෝත්පාදය නෛෂ්කුමාග පාරමිතා නම් චේ.<sup>18</sup> පුඥා පාරමිතා නම් කරුණාවෙන් හා උපාය කෞෂලායෙන් අදහස් කරන ලද ධර්මයන්ගේ සාමානා විශේෂ ලක්ෂණාවබෝධය යි. එහි අදහස් කරන ලද ධර්ම නම් චිත්ත, ස්පර්ශ, වේදනා දී පරමාර්ථ ධර්මයෝ ය. ධර්මයන්ගේ සාමානා ලක්ෂණ නම් අනිතා, දුකු, අනාත්ම යන ලක්ෂණ තුන ය.<sup>19</sup>

කරුණාවෙන් හා උපාය කෞෂලායෙන් පරිගෘහිත පරහිතසාධක වීර්යය වීර්ය පාරමිතාවයි. අන් අයුරකින් දක්වතොත් තුන්තරා බෝධියෙන් එක් බෝධියක් පිණිස පවත්වන දන් දීම්, සිල් රැකීම්, ධූතඞ්ග පිරීම් ආදිය පිළිබඳ වූ ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල වීර්යය, වීර්යය පාරමිතාව යි.<sup>20</sup> ශිතෝෂ්ණ දෙකෙන් වන පීඩා ද සාගින්න පිපාසය ලෙඩ ආදියෙන් වන දුක් ද මනුෂා තිරශ්චීන ආදීන් නිසා වන්නා වූ පීඩා ද ඔවුන් විසින් කරන පීඩා ද ඉවසීම ඤාන්ති නම් චේ. බෝධිතුයෙන් එකකට පැමිණීමේ උපාය වශයෙන් කරන්නා වූ ඉවසීම ඤාන්ති පාරමිතාව යි.<sup>21</sup> සතාය පාරමිතාව යනු බෝධිතුයෙන් එකකට පැමිණෙනු රීසියෙන් පවත්වන සතාවා දී භාවය යි. චරියාපිටක අටුවාවට අනුව කරුණාවෙන් උපාදන්නා නුවණින් වැළඳ ගන්නා ලද විරති චේතනා දී පුභේද ඇති අනුන් නො රැවටීම සතාය පාරමිතා නම් චේ.<sup>22</sup>

සම්බෝධිය පිණිස පුරන පාරමිතාවත්ට අයත් වූ දාන ශීලා දී සත් කිුියාවන්ගෙන් කවරක් හෝ මෙසේ කරමි මෙතෙක් කල් කරමි යැයි සිතින් නියම කොට ගෙන ඒ නියමය අඩු නො කොට, කඩ නො කොට සම්පූර්ණ කිරීම් වශයෙන් එහි පිහිටීම අධිෂ්ඨාන පාරමිතාව යි.<sup>23</sup> මෛතී පාරමිතාව යනු තම සැපයට දියුණුවට ලාභයට කැමතිවන්නාක් මෙන් තමන්ට සතුරු වූ ද මිතුරු වූ ද මධාසේථ වූ ද සියලු දෙනාගේ සැපයට දියුණුවට ලාභයට කැමති වන ස්වභාවය යි. $^{24}$  කරුණාවෙන් හා උපාය කෞෂලාගය ඤාණයෙන් පරිගෘහිත වු ඇලීම් විරුද්ධ වීම් දුරු කරන ඉෂ්ටානිෂ්ට සත්ත්ව සංස්කාරයන්හි සමව පැවැත්ම උපේකෂා පාරමිතාව නම් වේ. $^{25}$ 

බෝධිඥාන සාධනයෙහි ඇල්ම ඇතිව එහි නිරත වන බෝධිසත්ත්වයන් ඒ සඳහා අනන්ත කල්පයන්හි අධිෂ්ඨානය වීර්යය පෙරදරි වූ මහා පරිශුමයකින් කටයුතු කළ යුතු ය. එම පරිශුමය දකිය හැක්කේ බෝසතුන් තුළ පවත්නා අසම සම කරුණා මහිමයෙනි. එමගින් අලෞකික, ලෝකෝත්තර පුඥාවෙන් යථාභූතාවබෝධය ලබන තථාගතයන් වහන්සේලා ලෝවැසි සතුන්ගේ විමුක්තිය සලසති. එකී උතුම් තත්ත්වයට පත්වීමෙහිලා සපිරිය යුතු පාරමිතා පූරණය කරමින් ගතකරන බෝධිසත්ත්ව අවදියට ථේරවාද බෞද්ධ සම්පුදාය තුළ සුවිශේෂී ස්ථානයක් හිමිවන බව පැහැදිලි වේ.

#### සමෝධානය

අතට පත් නිවන අලුයම ලූ කෙළ පිඬක් සේ හැරපියා සසරට වැදී ගුණදම් පිරීමෙන් බුදු බවට පැමිණ ලෝ සතුන් සසර කතරින් එතෙර කිරීමේ අධාශය ඒකාන්තයෙන් ම පරාර්ථ චින්තනයකි. තමනුත් මිදී සෙස්සවුන් ද දුකින් මිදීමේ අදහස බෝධිසත්ත්ව චින්තනය යි. ලෝකෝත්තර පුඥාව ලබාග ැනීමේ ශකාතාව ඇති පුද්ගලයා බෝධිසත්ත්වයා ය. ථෙරවාද සම්පුදාය තුළ ද එයට ම අනනා වූ සුවිශේෂී බෝධිසත්ත්ව සංකල්පයක් සහ චර්යාවක් පිළිබඳ විවරණය වේ. සම්කක්සම්බෝධි, ප්‍රතානක බෝධි, ශුාවක බෝධි යන පරමාර්ථ සාධනයෙහිලා ථෙරවාද සම්පුදායෙහි භාවිත පරමාදර්ශී සංකල්පය බෝධිසත්ත්ව සංකල්පය ද ථෙරවාද බෝධිසත්ත්ව සංකල්පය තුළින් ම පුභවය වුවක් බව නිගමනය කළ හැකි ය. ථෙරවාදයෙහි නිරූපිත බෝධිසත්ත්වමයෝ මානූෂීය චරිත ලක්ෂණයන්ගෙ න් ශෝහිත ස්වාර්ථ පරාර්ථයන්හි නියුක්ත වූ යහගුණ ධර්මයන්හි මූර්තියක් බව තවදුරටත් සඳහන් කරනු වටී.

## ආන්තික සටහන්

- 1 ම.නි. 01, භයභෙරව සුක්ක, බු.ජ.මු 38 පිටුව
- 2 මහාවග්ග පාළි 01, බු:ජ:මු 02 පිටුව
- 3 චරි්යාපිටකට්ඨ කථා, හේවාවිතාරණ සංස්කරණය, 1997, 15 පිටුව.
- 4 සිරි සීවලි හිමි, බඹරැන්දේ බෝධිසත්ත්ව ආදර්ශය, ඩී. පී. දොඩංගොඩ සහ සමාගම, මොරටුව. 1961. 01 පිටුව
- 5 ලියනගේ, සිරි, නිරුක්ති සහිත සිංහල ශබ්ද කෝෂය, කර්තෘ පුකාශන, 2003, 784 පිටුව

- 6 ලියනගේ, සිරි, බෞද්ධ ශබ්ද කෝෂය 02, කර්තෘ පුකාශන, 1124, පිටුව
- 7 එලියට්, චාල්ස්, හින්දු සමය හා බුදු සමය 02, අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව, කොළඹ, 1967, 06 පිටුව
- 8 Dyal, Har The Bodhisattva doctrine in Buddhist Sanskrit literature, Mortilal banarsias, New Delhi, 1978, p 4-6
- 9 ධර්මකීර්ති හිමි, වම්බොටුවැවේ, බෝධිසත්ළු චරිතය, එම්. ඩී ගුණසේන සහ සමාගම, කොළඹ 10, 1964, 1-2 පිටු
- 10 Dyal, Har The Bodhisattva doctrine in Buddhist Sanskrit literature, p 7
- 11 නිවන් මග බුද්ධාභිවාදන අංකය, රජයේ මුදුණාලයීය බෞද්ධ සංගමයේ වාර්ෂික පුකාශනය, 1983, 24 පිටුව
- 12 එම
- 13 එම
- 14 මනුස්සන්තං ලිංගසම්පන්ති හෙතු සත්ථාරදස්සනං පබ්බජ්ජා ගුණසම්පත්ති - අධිකාරෝ ච ඡඥතා අට්ඨධම්මසමෝධානා අභිනීහාරෝ සමිජ්ඣති, බුද්ධවංස පාළි චරියාපිටක පාළි, සුමෙධ කථා, බු.ජ.මු 30 පිටුව
- 15 තිවත් මග බුද්ධාභිවාදත අංකය, රජයේ මුදුණාලයීය බෞද්ධ සංගමයේ වාර්ෂික පුකාශතය, 1983, 24 පිටුව
- 16 චන්දවිමල හිමි, රේරුකානේ, පාරමිතා පුකරණය, ශීූ චන්දවිමල ධර්ම පුස්තක සංරක්ෂණ මණ්ඩලය, ශීූ විනයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට, 2010, 73 පිටුව
- 17 එම, 128 පිටුව
- 18 එම, 159 පිටුව
- 19 එම, 2010, 190 පිටුව
- 20 එම, 204 පිටුව
- 21 එම, 218 පිටුව
- 22 කරුණුපාය කොසල්ලපරිග්ගහිතං විරති චෙතතාදි භෙදං අවිසංවාදනං සච්චපාරමිතා, චරියාපිටකට්ඨ කථා, හේවාවිතාරණ සංස්කරණය, 1997,
- 23 චන්දවිමල හිමි, රේරුකානේ, පාරමිතා පුකරණය, 245 පිටුව
- 24 එම, 257 පිටුව
- 25 එම, 285 පිටුව

# Significance of Techniques Used by Buddha in Motivating Disciples

Yodhakandiye Ariyawansa Thera

#### Prelude

'Motivation' means a reason or reasons for acting or behaving in a particular way. Motivation is extremely essential to the development of any institution.

Motivation is a great concept in the modern management. Henry Fayal who was an economist is considered as the father of the modern 'Management'. Due to his excessive works, we have a subject as Management today. According to the modern scholars' explanations, the origin of the management comes from the beginning of the human life. With the existence of the human beings, the non-formal management system has been originated.<sup>2</sup>

In the 6 century B.C, Buddha has introduced a formal management system. This management process was totally influenced by Buddhism. In this respect, Buddha can be considered as the first formal manager and the founder of the systematic subject as management in all over the world.<sup>3</sup>

Therefore, in this survey, I hope to scrutinize the significance of techniques used by Buddha in motivating disciples.

#### **Buddha as the Greatest Guide**

Buddha was the greatest guide of the world. Buddha him-self had introduced thus;

"Akkhatāro tathāgatthā"

102

In this respect, we can used some other names for the Buddha, Such as;

"Maddaññu, Maggavidu, Maggakovido"5

It means the person who knows the pathway (magga) and the noble path. The magga or the path means the pathway that can overcome the suffering of the world. It is the greatest way to Nibbāna (purification) which is realized through the Buddha's knowledge. The magga means the path to deliverance. It is unique. It is a straight road that leads the individual to Nibbāna. The above magga consists of eight factors. It is also called the Noble eightfold path.<sup>6</sup>

"This is called the noble truth of the cessation of stress. And what, friends, is the noble truth of the path of practice leading to the cessation of stress? Just this very noble eightfold paths: right view, right resolve, right speech, right action, right livelihood, right effort, right mindfulness, and right concentration."

One who practices this path will be a great person. Buddha has showed good and bad, *kusala* and *akusala*, and also the path which should be practiced by the disciples to develop the humanity. He preached two extremes that should be avoided by disciples. Buddha as the beloved father and mother who had well experienced those things has showed the good and correct path for the mundane individuals. It is called His great compassion. In this sense, Buddha can be considered as the greatest guide of the universe.

Buddha really had thought of idea of disciples, *bhikkhu, bhikkhuni, upāsaka, upāsika*. He had to make them realize the reality. That's why He preached the noble path which leads to the final Goal *(Nibbāna)*. Buddha didn't want the people who worshipped Him but expected to practice His path. In *Dhammārāma theravattu* of *Bhikkhuvagga, Dhammapadaaṭṭhakathā, Khuddakanikāya* it mentions thus;

"Na hi mayham mālāgandhādīhi pūjam karontā mama pūjam karonti nāma, dhammānudhammam paṭipajjantāyeva pana mam pūjenti nāmā'ti vatvā imam"<sup>8</sup>

It is clear that, Buddha was the greatest preacher or the guide. He really has expected only disciples or the followers, who would follow the path which leads to *Nibbāna*.

## Why Buddha Used Techniques?

At the very beginning, individuals who entered the Buddhist dispensation (Sāsana) mainly focused their attention on Buddhist practice. Then, they rapidly obtained the final purification. On the other hand, Buddha did not want to motivate them because they really focused on wisdom. But when it was spread all over the world, Buddha had to use some kind of methods or techniques to make them understanding. In this process, motivation can be considered as one of the main techniques that used Buddha.

#### **Buddha's Motivation**

Due to the different stages (especially intelligence and situation) of the individual Buddha used some methods or the techniques to make them understanding clearly the reality. In  $C\bar{u}lasaccaka$  Sutta of Majjhimanikāya says thus;

"Awakened, the Blessed One teaches the *Dhamma* for awakening. Tamed, the Blessed One teaches the *Dhamma* for taming. Tranquil, the Blessed One teaches the *Dhamma* for tranquility. Having crossed over, the Blessed One teaches the *Dhamma* for crossing over. Totally unbound, the Blessed One teaches the *Dhamma* for total Unbinding."

Motivation is the core concept in the field of management. Due to motivation, some would change to good effects to do his/her level best. Some who are very sluggish in work would get a sufficient energy to build up his best with the motivating. Buddha has used this as a technique to encourage the disciples. In the Canonical Literature (*Tripiṭaka*) can be seen that how Buddha has used this theory of motivation as a sufficient method. Buddha has used the same method in different senses, viz;

- I. Verbally appreciating the skills of the disciples.
- II. Stating the voice of 'sadhu' 'sadhu'.
- III. Appointing the disciples to posts.
- IV. Advising others to imitate an excellent disciple.
- V. Addressing disciples (bhikkhus) as 'Brahmins'.
- VI. Using different types of methods of preaching the doctrine.

When Buddha saw the skills of His disciples, He verbally praised them. Then, they were motivated to do their best. There are some incidents regarding this in the Theravada Buddhist Canonical Literature. In *Anupada Sutta* of *Majjhimanikāya* mentions that, how Buddha has verbally praised Sāriputta thera thus;

"The Blessed One said, Monks, Sāriputta is wise, of great discernment, deep discernment, wide... joyous... rapid... quick... penetrating discernment. For half a month, Sāriputta clearly saw insight into mental qualities one after another. This is what occurred to Sāriputta through insight into mental qualities one after another" 10

Various adjectives have been used to praise Sāriputta thera by Buddha, such as: *Paṇḍito*, *mahāpañño* etc.... Buddha praised such *bhikkhus* in front of other followers to them to develop their spiritual practices. In *Mahā Kaccānabhaddekaratta Sutta* says that how Buddha has verbally praised Mahākaccāna thera;

"Bhikkhus, Mahākaccana is wise, if you had asked it from me, I would have explained it in this same manner. This is its meaning, bear it as that."

11

According to above mentioned citation, when someone approached Buddha to discuss some questions with Him; in such occasion, Buddha has given them very short answers and advised them to meet Mahākaccāna thera to have the move and clear details regarding the subject matter. Then they had approached Mahākaccāna thera and had a good sermon. After the

sermon, those followers returned to Buddha and described about the noble sermon which they had with Mahākaccāna thera. In such an event, Buddha has praised the excellent skill of Mahākaccāna thera by using various terms to increase the value of Mahākaccāna thera. In *Mahāparinibbāna Sutta* utters the way how Buddha praised Ānanda thera. In this Sutta Buddha has declared four qualities of Ānanda thera thus;

"In Ananda, *bhikkhus*, are to be found four rare and superlative qualities. What are the four? If, *bhikkhus*, a company of *bhikkhus* should go to see Ananda, they become joyful on seeing him; and if he then speaks to them of the *Dhamma*, they are made joyful by his discourse; and when he becomes silent, they are disappointed. So it is also when *bhikkhunis*, laymen, or laywomen go to see Ananda: they become joyful on seeing him; and if he then speaks to them of the *Dhamma*, they are made joyful by his discourse; and when he becomes silent, they are disappointed." 12

When Buddha perceived the talents of His disciples (*bhikkhus*) He said 'sadhu' 'sadhu'. Such voice of Buddha was a great motivation for the adherents. Following are some examples from the Canonical Literature:

"Good, Anuruddha, do you live diligently for dispelling"

"Good, Anuruddha, having overcome that and above that is there any distinctive knowledge you have to, abide above human."

"Good, Anuruddha, having overcome that and above that is there any distinctive knowledge you have to, attain to abide human?"<sup>13</sup>

In *Cūlagosinga Sutta* of *Majjhimanikāya* mentions that Buddha has stated 'sadhu' 'sadhu' for several times in some occasion.

Anāthapiṇḍikovāda Sutta says that Buddha has preached to Ānanda thera thus: you are excellent in the argument and you have come to the highest place of the logical statements:

"Very good, Ananda. Very good, to the extent that you have deduced what can be arrived at through logic. That was Anathapindika the deva's son, and no one else." <sup>14</sup>

Further, the disciples (bhikkhus) who had special talents were appointed to the special post by Buddha. In other words, Buddha has really praised the talents or the skills of His disciples. Then the person who were appointed to the post took great encouragement or the effect to practice the Buddha's teaching. *Etadaggavagga* of *Anguttaranikāya* mentions the list of manes and the posts thus;

"Bhikkhus, out of my disciples Kondañña who knows realized first.

Sāriputta is foremost for great wisdom.

Mahāmoggallāna for supernormal powers.

Mahākassapa fpr observing austerities.

Anuruddha for the heavenly eye.

Bhaddiyo Kāļigodhāyaputta for birth in high families.

Lakundaka Bhaddiya for lacking in charm.

Pindolabhāradvāja for the lion's roar.

Punna Mantāniputta to give a dhamma talk.

Mahākaccāna to explain in short."15

Buddha has advised to the new comers or else novice monks, other *bhikkhus* and all the disciples who practiced His teachings, to imitate the great monks who have great skills and talents among the *bhikkhus* such as Sāriputta thera and Moggallāna thera. In *Saccavibhanga Sutta* of *Majjhimanikāya* mentions thus:

"Monks, associate with Sariputta & Moggallana. Consort with Sariputta & Moggallana. They are wise monks, sympathetic toward their fellows in the holy life" 16

According to this citation Buddha has preached that Sāriputta thera likes the mother who gives the birth to children and Moggallāna thera likes the father who looks after them. It means they were great monks who lead excellent characters. Buddha has advised others to imitate them to make their lives successful.

When we concern about the 6<sup>th</sup> century B.C. Brahmanās were the people who got the highest place in the society. It means, 'Brahmana' was the title that can be used for highest people of that era. But Buddha

has used this title to introduce His great disciples. In words, 'Brahma' means the person who practices the righteousness or the person who has the greatest qualities. According to this point of view, Buddha used the term 'Brahmana' for the *bhikkhus* who conducted their ordained lives righteousfully or the *bhikkhus* who have already attained the Arahatship or final Sanctification. *Mahā Thera Sutta* or *Brāhmaṇa Sutta* articulates above mentioned fact as follows:

"Monks, those are brahmans who are coming. Monks, those are brahmans who are coming."

"When this was said, a certain monk who was a brahman by birth said to the Blessed One, "To what extent, lord, is one a brahman? And which are the qualities that make one a brahman?"

Then, on realizing the significance of that, the Blessed One on that occasion exclaimed:

Having banished evil qualities, those who go about ever mindful, awakened, their fetters ended: They, in the world, are truly brahmans." <sup>17</sup>

When Sāriputta thera and Mahāmoggallāna thera were reaching Buddha, Buddha has uttered that they were the two Brāhmaṇās. So, this is another technique that Buddha has used to motivate the disciples.

Buddha was the greatest preacher of the world. Focal object of Buddha was preaching the reality of the world. So, make understandings of individuals were not easy task. Therefore, Buddha had used various methods to expound this ultimate doctrine. Buddha based on two ways of preaching, such as:

- 1. Ānupubbi desanā and
- 2. Sāmukkamsika desanā<sup>18</sup>

Buddha also has concerned some facts of the listener:

- Questioner's qualifications
- Situation of the listener
- Intelligence of the listener<sup>19</sup>

Different types of individuals came to listen the Dharma. That's why Buddha has concerned about those facts. In *Uṭṭhānaphala Sutta* of *Aṅguttaranikāya* says thus:

"Bhikkhus, these four persons are evident in the world. What four?

The one exerting not relying on attainments at birth, the one living on the attainments at birth not exerting, the one exerting and relying on attainments at birth and the one neither exerting nor relying on attainments at birth." <sup>20</sup>

Saccavibhanga Sutta of Majjhimanikaya mentions that Buddha has used six ways to explain the Dhamma, viz:

- I. Desanā
- II. Paññapanā
- III. Paţţhapanā
- IV. Vivarana
- V. Vibhajanā
- VI. Uttānikammam <sup>21</sup>

Due to these methods the follower easily should realize the teachings of Buddha. This process should motivate them to practice the supra mundane life.

## **Buddha as the Greatest Preacher**

Buddha was the greatest preacher all over the world. He preached the *Dhamma* for three types of disciples as deities (*vedas*), human beings (*manussa*), and beings of brahma heaven (*brahma*) within 45 years of His life time. When Buddha was preaching; there were hundreds and thousands of individuals and they were silenced and they completely listened to Him. There were very clear and meaningful at the begging, in the middle and the end of the sermon.

"So dhammam deseti, ādi kaļyānam, majjhe kaļyānam, pariyosāna kaļyānam, sāttham, sakhyaňjanam, kevalaparisuddham paripunnam"<sup>22</sup>

After the sermons listeners who understood the preaching, have appreciated the sermon, thus:

"When the Buddha had thus spoken, the Brahman Aggikabharadvaja said to the Blessed One: "Excellent, O Venerable Gotama, excellent! Just as, O Venerable Gotama, a man were to set upright what had been overturned, or were to reveal what had been hidden, or were to point the way to one who had gone astray, or were to hold an oil lamp in the dark so that those with eyes may see things, even so in many ways has the Venerable Gotama expounded the *Dhamma*, the doctrine. I take refuge in the Venerable Gotama, the *Dhamma*, and the Sangha, the Order." <sup>23</sup>

Further, some listeners have fully realized the meanings of the sermons have begged or asked for ordination from Buddha:

"May the Venerable Gotama accept me as a lay follower who has taken refuge from this day onwards while life lasts?" <sup>24</sup>

And also Buddha has concerned the proper time  $(k\bar{a}lav\bar{a}d\bar{i})$  to preach the doctrine. There were no meaningless words. Each and every word was pronounced  $(atthav\bar{a}di)$  to explicate the  $Nibb\bar{a}na$ . And it completely was based on the meaning of discipline  $(vinayayav\bar{a}di)$ . <sup>25</sup>

Buddha was the greatest among the speakers "Buddho pavadatam varo". <sup>26</sup> Vadatampavaro (the greatest speaker) is another name of the Buddha. Buddha is the greatest leader who did excellent exertion with the speech.

### Conclusion

Individuals of the society are dissimilar. They use various ways to comprehend same thing. Therefore, Buddha has used different methods to make them understand. At the very beginning of the Buddhist dispensation (Sāsana) did not want to use the techniques by Buddha, but latter on due

to the dissimilarity and different ways of understanding of the individuals Buddha had to use and concern the above mentioned techniques and methods to make awareness of the ultimate reality of the universe.

*Sāsana* as the institution really needs the better guidance for the productivity (to obtain the final goal) of the disciples. In this respect, Buddha was the greatest teacher, leader, and guide who used different types of methods and techniques to motivate the followers. Due to the way of this motivation of Buddha, disciples truly engage in the *Buddhasāsana* (teaching of the Buddha).

#### **Endnotes**

- 1 Little Oxford Dictionary, George Ostler & Maurice Waite, Oxford University press, 2002, p. 414
- 2 Ven. Vijithananda D. and Ven. Yassasi P, Principle of Buddhist Management (Sinhala), 2011, p.01
- 3 Ibid, p.02
- 4 Ven. Saranankara, Ganegama, Buddha (Buduhamuduruwo), M.D. Gunasena (PVT) Limited, 2005. p.30
- 5 Ihid
- 6 Dr. Wijeratne.B, Ideals & teachings of Goutama Siddhartha, Sanathaeesons, Piliyandala, p. 61
- 7 "Katamañcāvuso, dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyasaccam? Ayameva ariyo aṭṭhaṅgiko maggo, seyyathidam sammādiṭṭhi, sammāsaṅkappo, sammāvācā, sammākammanto, sammāājīvo, sammāvāyāmo, sammāsati, sammāsamādhi."
  MN iii, Saccavibhaṅga Sutta, (PTS), p.248
- 8 KN, Dhammārāmattheravatthu of Bhikkhuvagga, Dhammapada-aṭṭhakathā
- 9 "Buddho so bhagavā bodhāya dhammam deseti, Danto so bhagavā damathāya dhammam deseti, Santo so bhagavā samathāya dhammam deseti, tinno so bhagavā taranāya dhammam deseti, Parinibbuto so bhagavā parinibbānāya dhammam desetī" MN i, Cū□asaccaka Sutta of Mahāyamakavagga, Mūlapannāsapāļi, (PTS), p.237
- 10 "Paṇḍito, bhikkhave, sāriputto; mahāpañño, bhikkhave, sāriputto; puthupañño, bhikkhave, sāriputto; hāsapañño, bhikkhave, sāriputto; javanapañño,bhikkhave, sāriputto; tikkhapañño, bhikkhave, sāriputto; nibbedhikapañño, bhikkhave, sāriputto; sāriputto, bhikkhave, aḍḍhamāsaṃ anupadadhammavipassanaṃ

- vipassati. Tatridam, bhikkhave, sāriputtassa anupadadhammavipassanāya hoti "MN iii, Anupada Sutta of Uparipannāsapāļi, (PTS), p.25
- 11 "Paṇḍito, bhikkhave, mahākaccāno; mahāpañño, bhikkhave mahākaccāno. Maṃ cepi tumhe, bhikkhave, etamatthaṃ paṭipuccheyyātha, ahampi taṃ evamevaṃ byākareyyaṃ yathā taṃ mahākaccānena byākataṃ. Eso, cevetassa attho. Evañca naṃ dhārethā"
  - MN iii, Mahā kaccānabhaddekaratta Sutta of Uparipaṇṇāsapāļi, (PTS)
- "Cattārome, bhikkhave, acchariyā abbhutā dhammā ānande. Katame cattāro? Sace, bhikkhave, bhikkhuparisā ānandam dassanāya upasankamati, dassanena sā attamanā hoti. Tatra ce ānando dhammam bhāsati, bhāsitenapi sā attamanā hoti. Atittāva, bhikkhave, bhikkhuparisā hoti, atha kho ānando tunhī hoti. Sace, bhikkhave, bhikkhunīparisā ānandam dassanāya upasankamati, dassanena sā attamanā hoti. Tatra ce ānando dhammam bhāsati, bhāsitenapi sā attamanā hoti. Atittāva, bhikkhave, bhikkhunīparisā hoti, atha kho ānando tunhī hoti. Sace, bhikkhave, upāsakaparisā ānandam dassanāya upasankamati, dassanena sā attamanā hoti. Tatra ce ānando dhammam bhāsati, bhāsitenapi sā attamanā hoti. Atittāva, bhikkhave, upāsakaparisā hoti, atha kho ānando tunhī hoti. Sace, bhikkhave, upāsikāparisā ānandam dassanāya upasankamati, dassanena sā attamanā hoti. Tatra ce, ānando, dhammam bhāsati, bhāsitenapi sā attamanā hoti. Atittāva, bhikkhave, upāsikāparisā hoti, atha kho ānando tunhī hoti. Ime kho, bhikkhave, cattāro acchariyā abbhutā dhammā ānande.

DN ii, Mahā parinibbāna Sutta of Mahāvaggapāļi, (PTS), p.72

- 13 "Sādhu sādhu, anuruddhā! Kacci pana vo, anuruddhā, appamattā ātāpino pahitattā viharathāti?" "Sādhu sādhu, anuruddhā! Atthi pana vo, anuruddhā pana vo anuruddhā, evam appamattānam ātāpīnam pahitattānam viharatam...." "Sādhu sādhu, anuruddhā! Etassa pana vo, anuruddhā...." MN i, Cūļagosinga Sutta of Mahāyamakavagga, Mūlapaṇṇāsapāļi, (PTS), p.205
- 14 "Sādhu, sādhu, ānanda! Yāvatakaṃ kho, ānanda, takkāya pattabbaṃ, anuppattaṃ taṃ tayā. Anāthapiṇḍiko so, ānanda, devaputto" MN iii, Anāthapiṇḍikovāda Sutta of Saļāyatanavagga, Uparipaṇṇāsapāļi, (PTS), p.258
- 15 "Etadaggam, bhikkhave, mama sāvakānam bhikkhūnam rattaññūnam yadidam aññāsikondañño" "Mahāpaññānam yadidam sāriputto, Iddhimantānam yadidam mahāmoggallāno, Dhutavādānam yadidam mahākassapo, Dibbacakkhukānam yadidam anuruddho, Uccākulikānam yadidam bhaddiyo kāļigodhāyaputto, Mañjussarānam yadidam lakundaka bhaddiyo, Sīhanādikānam yadidam piņdolabhāradvājo, Dhammakathikānam yadidam puņņo mantāniputto, Samkhittena bhāsitassa vitthārena attham vibhajantānam yadidam mahākaccānoti AN, Paṭhamavagga of Etadaggavagga ,Ekakanipātapāļi
- 16 "Sevatha, bhikkhave, sāriputtamoggallāne; bhajatha, bhikkhave, sāriputtamoggallāne. Paṇḍitā bhikkhū anuggāhakā sabrahmacārīnaṃ....."
  MN iii, Saccavibhanga Sutta of Vibhangavagga, Uparipaṇṇāsapāḷi, (PTS), p.248

17 "Addasā kho bhagavā te āyasmante dūratova āgacchante; disvāna bhikkhū āmantesi — "ete, bhikkhave, brāhmaṇā āgacchanti; ete, bhikkhave, brāhmaṇā āgacchantī"ti. Evaṃ vutte, aññataro brāhmaṇajātiko bhikkhu bhagavantaṃ etadavoca — "kittāvatā nu kho, bhante, brāhmaṇo hoti, katame ca pana brāhmaṇakaraṇā dhammā"ti?"

Atha kho bhagavā etamattham viditvā tāyam velāyam imam udānam udānesi; "Bāhitvā pāpake dhamme, ye caranti sadā satā; Khīnasamyojanā buddhā, te ve lokasmi brāhmaṇā"

KN, Brāhmaṇa Sutta of Bodhivagga, Udānapāļi, (PTS), p.3

- 18 Buddha Desanāwe Sanniwedana Piliwetha (Sinhala article), Saman Rajapaksha, Medhānandābhinandana, Abhinandana Shastrīya samgrahaya, 2012, p.59
- 19 Ibid, p.60
- 20 "Cattārome, bhikkhave, puggalā santo saṃvijjamānā lokasmim. Katame cattāro? Ugghaṭitaññū, vipañcitaññū, neyyo, padaparamo"
  - AN ii, Uṭṭhānaphala Sutta of Puggalavagga, Catukkanipātapāḷi, (PTS), p.134
- 21 Saman Rajapaksha, 2012, p.65
- 22 Ven. Saranankara Ganegama, p, 76
- 23 "Abhikkantam bho gotam, a abhikkhantam bho gotama, seyyathāpi bho gotama nikkijjitam va ukkujjeyya, paticchannam va vivareyya, muļhassa va maggam ācikkheyya, andhakāre va telapajjotam dhāreyya cakkhumanto rupāni dakkhintīti, evammevam bho gotamena anekapariyāyena dhammo pakasito, esāham bhagavantan gotamam saranam gacchāmi dhammam ca bhikkhusamghañ ca, upāsakam mam bhavam gotamo dharetu ajhjhatagge pānupetam saranam gatanti" SN, Vasala Sutta, (PTS), p.142
- 24 "Labheyyaham bhoto gotamassa santike pabbajhjham labeyyam upasampadam eti" Ibid
- 25 "samanoca gotamo kālavādī atthavādi vinayayavādi" Kassapasīhsnāda Sutta, (PTS)
- 26 Ven. Saranankara Ganegama, p, 78

# **Buddhist Perspective on Logic and Thought**

Walasmulle Bhaddiya Thera

Buddha is known as the greatest philosopher who was ever sprung up in the world and Buddhism is considered as the greatest philosophy as well the greatest religion that has the freedom to follow in a free mind than the other religions or philosophies. Various thinkers who were in the contemporary period as well in the pre Buddhist era believed that they would be able to gain the real knowledge through the logic. There can be seen some terms like *Takka*, *takkī* and *takkikā* etc. in the early Buddhist texts which explains about the way of gaining knowledge, and the individuals who entered to that path with the intention of gaining knowledge.

Each and every 10 fold paths which were mentioned in Anguttaranikāya as the ways for realizing the Dhamma or knowledge by other various teachers were neglected in the Buddhism. Six out of these are connected with the authority. The other four are connected with a certain logical method or research. The Buddha has thoroughly emphasized that He does not belong to both two categories; takkī or Vīmansī. The teachers who had the opinion, one can build up knowledge through the logic or doubtful method belong to the group of Takkī.¹ Some teachers represent the group who thinks one can attain the knowledge through a thought (vīmansī). They belong to the group of Vīmansī. However Buddha always emphasized that He is not representing any group of those two. The paths for knowledge which were neglected by the Buddha are mentioned below.

- 1. Takka hetu
- 3. Ākāraparivitakkena
- 2. Naya hetu
- 4. Diţţhi Nijjhānakkhantiyā

Like the "Anussava" has taken a main place among the paths for knowledge which relevant to the authority, here "Takka" has taken the leading place. "Takka hetu" is described in the commentary as "takka gāhena" etc. and Takka hetu means to realize through the reasons or to be obliged to the logical methods. But the term "gahena" is not scientifically similar with the meaning "hetu". The most suitable meaning is to depend upon the logical theory. The PTS dictionary defines the term "hetu" as reason, cause, matter or suitability etc. Generally in the context, it is clear that it represents the meaning 'foundation, reason or matter' etc.

In the pre-Buddhist era and Buddhist era, various religious founders based on the *takkī* or *vīmansī* methods. They always tried to emphasize their philosophy by using various logical methods (*takkī*) or thought process (*Vīmansī*) etc. When consider about the term "*takkikā*" or "*takkī*" that it is used merely to mean the idea who made immaterial logical views (*Suddha Takkī*) of the buddhivādins. In this sense, both *takkī* and *vīmansī* go together. The *Brahmajāla Sutta* explains about 04 such types of views. We can make an examination about those four types of views to have some idea, which type of a logic has been made as the foundation of their knowledge.

The first view is explained thus; "a certain monk or a Brahmin who is here might be a logician or a thinker. Through the logic and thought process he would be having a conclusion by himself. The soul and the world is permanent, as well can be self-controlled. It is fixed like a mountain cliff. Hard like pillars and these beings are continuing their lives forever by dying and having the rebirth" etc...

The second view mentioned in the *Brahmajāla Sutta* also has explained in the words which were similar to the explanations of the first view. "The eye, ear, nose, tongue and body of one's own are not fixed or permanent, and they are undergoing the theory of changing. But consciousness (viññāna), mind (mana) or citta are taken as soul and they are not changing and they are permanent"<sup>4</sup>.

The third view is also described in the same manner. "This world is neither ending nor not ending (not the both). If any monk says this world is *Antavat* or similar to a circle etc. that it also becomes a false. As well if any monk says this world is *anantavat* or that it does not have a limitation, that it also a false. Meanwhile if any monk says this world is neither *antavat* nor *anantavat*. That it also a false<sup>5</sup>. It is difficult to understand what sort of a logical method were having by this type of schools.

The last or the fourth view is that there is nothing to be taken as the root or system for the world or soul. (adicca samuppanno att $\bar{a}$  ca loko  $ca)^6$ 

Sandaka Sutta gives a further clarification on this matter. Accordingly, although the logical and thought process would not be a false but it causes the unsatisfactory. "Here... a certain teacher being a logician or a thinker would teach a certain *dhamma* which bloomed up as a result of self-logical and thinking system. But this would be good or bad according to one's own logicism or investigation. As well it would be true or false. However when he consider the above factors, the conclusions which are taken through the "takka" or logicism would be four fold.

- 1. Sutakkitam tathā (correct arguments and correct views)
- 2. Sutakkitam aññatā (correct arguments but wrong views)
- 3. Dutakkitam tathā (wrong arguments but correct views)
- 4. Dutakkitam aññatā (wrong arguments and wrong views)<sup>7</sup>

If these descriptions are true that it clarifies, the correctness or wrongness cannot be decided only through mere arguments as the well-made arguments would be wrong and the badly made arguments would be right. So anything would be right or wrong though it is coming from a good authority or a bad authority.

The next unhappy foundation of accepting something is the "Naya hetu" two epistemological ideas can be seen which used to denote the term "Naya". According to  $\bar{A}j\bar{\imath}\nu ak\bar{a}s$  and  $Jain\bar{a}s$ , the meaning is the 'principle' or the view and the next meaning is "to presumption". The

first idea cannot be found in the *Tipitaka*, but the second idea can be seen in various places in the cannon. The *Vibhaṃga of Saṃyuttanikāya* explains that it is neither an unhappy nor an objection to the theory to decide something as a true according to the past experience. In another word which was considered as a true in the past can be accepted as true.<sup>8</sup> One place of the *Jātaka* text mentions, "*Anayam nayati dummedho*" (the foolish person takes the wrong presumption) etc. to denote about this wrong presumption and "*Nayam nayati medhāvī*" (the wise person takes the right presumption) etc. to denote the correct presumption. So these two terms 'anaya' and 'naya' can be seen in the *Jātaka* text with the above mentioned meanings.

The other foundation which should not be accepted something as a truth is " $\bar{A}k\bar{a}ra$  Parivitakka". That it explains no one should accept anything thinking that it is having sufficient facts to be accepted etc... so it is a wrong thing to accept due to mere reasons of something, thinking that is in a position to accept etc...

By thinking something is very similar and suitable for our views etc. (diṭṭhi Nijjhānakkhanti). One would accept any wrong opinion. It is the final unhappy and unsuitable fact of accepting something. The commentary of Anguttaranikāya explains it thus; Amhākam nijjhāitvā khamitnaa gahita diṭṭhiyā saddhim sameti" the term 'khāmati' is used with the term "diṭṭhi" in the sense of, "to approve or to agree to something". So in this context it is explaining not to agree to any opinion deciding that it matches with our views and opinions etc... The Dīghanakha Sutta explains three types of views which were named as 'diṭṭhi' or views. They are as follows;

- 1. Sabbaṃ me khāmati I agree to all the views.
- 2. Sabbam me na khāmati I don't agree to any view.
- 3. Ekaccam me khāmati, ekaccam me na khāmati I agree to some views and I don't agree to some views

With above mentioned ākāra parivitakka, diṭṭhi nijjhānakkanti, and Saddhā, Anussava etc. there are another 16 concepts in the Pancattaya Sutta.

According to the *Cankī Sutta* if one accepts any view considering the five facts, (saddhā, ruci, anussava, ākāra parivitakka and diṭṭhi nijjhānakkhanti) etc. that there would spring up two results (Diṭṭhe dhamme dvidhā vipākā)<sup>10</sup>. Those two results are;

- 1. The opinion would be right
- 2. The opinion would be wrong.

Although such a view is investigated very earnestly that it would be a wrong view. So the wise person who wish to protect the truth should not take a decision by looking at only one side. So it is not suitable for such type of a person to say only this is the truth and that is wrong etc. such a person should say that it would be a right thing or a wrong thing etc... "viñnunā purisena nālam etthā ekaṃsena nitthaṃ ganthuṃ: idam eva saccam, mosam añnaṃti,..."11

When we consider about the pre Buddhist history as well as the Buddha's period we come across various types of teachers and philosophers who tried to prove their philosophy or the teachings with the help of different logical methods. They are known as *Vitaṇdavādins*, *Saṃshayavādins*, *Aññeyavādins* and *materialists* etc... there is about sixty two types of opinions in the *Brahmajāla Sutta* of *Dīghanikāya*. Among these, only four opinions are representing the logical method (takka pariyāhatam). Likewise according to the *Sutta Nipāta* there are sixty three opinions or views which were related to the debates of the Buddhist monks (yānīca tīni yānīca satthi, samaṇappavādasitāni) there are some views from the sixty two views of the *Brahmajāla Sutta* also within these sixty three opinions or views in the *Sutta Nipāta*.

The Buddha followed four kinds of explanations in His reply to the questions presented by the individuals. It was one of the reasons for making Buddha the greatest and His *dhamma*. When someone questioned the Buddha, He followed four ways to answer for those questions depending upon the nature of the question and the questioner. In the *Anguttaranikāya* these four methods have been explained. Accordingly they are explained as;

"Atthi Bhikkhave pañho Ekamsa byākaraṇīyo, atthi.... Vibhajja byākraṇīyo, atthi..... pañho Paṭipucchāā byākaraṇīyo, atthi... Pañho Ṭhapanīyo, Imāni kho, bhikkhave Cattāri pañhabyākaraṇānītī'ti."

According to the sources those four ways are,

- 1. Ekamsa vyākaraņa = Aquestion which ought to be explained categorically.
- 2. Vibhajja vyākarana = A question which ought to be explained analytically.
- 3. Patipuccha vyākaraṇa = A question which ought to be replied with a counter question.
- 4.  $\Box hapan\bar{i}ya = A$  question which ought to be set aside.

While the other various philosophers tried to give various answers representing the logical and their thought process The Buddha prevented from giving the answers to the questions which were not relevant to the path of purification and which would make the path to be an eternilist or an annihilationist. The ten unanswered questions belong to that category.

However a contemporary monk of the Buddha, badly criticized the Buddha. His name was Sunakkhatta and being disrobing he mentioned thus; "natthi samaṇassa Gotamassa uttariṃ manussadhammā alamariya ñāna dassana viseso, takka pariyāhatam samaṇo Gotamo dhammaṃ deseti vīmansānucariyatam sayaṃ paṭibhānaṃ," la accordingly he says that the Buddha does not have a special philosophy or teaching than the other teachers. He also preaches a dhamma which was realized as a result of a self-logical and thought process. But the Buddha rejected this view.

Although the Buddha did not agree to the logical system he did not completely reject it. According to the *Sandaka Sutta* when categorize the religious view which were sprung up because of the logical process they are not completely neglect as false views. As well once the Buddha has preached Ven. Ānanda thus; "as far as you can understand or know something through the logical system do as far as possible "etc. (yāva

takam ......takkāya<sup>13</sup> pattabbam anupattantayā ......).<sup>14</sup> So it is clear that, the logical process also have a limited value.

When we examine carefully through the factors mentioned in the previous paragraphs that it is clear both takka and  $v\bar{\imath}ma\Box s\bar{\imath}$  have an interrelated combination. In the  $k\bar{a}l\bar{a}ma$   $Sutta^{16}$  the Buddha preached about ten ways how a view or teaching should not be accepted. Six of those ten are dealing with the authority and four are dealing with the logical process. The  $v\bar{\imath}mans\bar{\imath}$  method also has been influenced to some ideas of those factors.

Many teachers like the six teachers in the contemporary period of the Buddha used these two methods to be independent as a religion. Most of their views are depending on *takki* or *vīmansī*. But the Buddhism always has tried to teach and to show the absolute and reality of the things. So it is clear each and every logic in this context includes in the forms of *Nāsti* and *Asti* etc... So as a great teacher and a great philosopher the Buddha has clearly emphasized why the logic and the thought should be neglected. So finally we can jump in to the conclusion the Buddha rejected the logic and thought not to condemn any religion but to assure the importance of realizing the Truth and the Reality

#### **Endnotes**

- 1 DN I, p.16
- 2 AN Attha.: II, p. 305
- 3 DN I, p. 29
- 4 DN I, p. 29
- 5 Ibid.
- 6 Ibid.
- 7 Ide'kacco satthā takkī hoti vīmaṃsī, so takka pariyāhataṃ,vīmaṃsānucariyātaṃ sayaṃ paṭibhānaṃ dhammaṃ deseti. Takkissa kho pana....satthuno vīmaṃsissa sutakkitampi hoti duttakkitampi hoti, tathāpi hoti aññathāpi hoti, MN I, p. 520
- 8 SN II.58, Vibha. 329
- 9 AN Attha. II.p.305

- 10 MN I, p. 170
- 11 MN I, p. 172
- 12 MN I. p. 68
- 13 SN Com. I.p.113 (anumāna Buddhiyā etc.)
- 14 SN I. p.56
- 15 Compare; takkī vīmansī, D.N. I. p.16, 21, 23, 29: M.N. II. P.211
- 16 AN I. p. 189, Kālāma Sutta

#### **Bibliography**

#### **Original Sources**

Abhidhammatthasangaha, Tr. S. Z. Aung and C.A.F Rhys Davids, Compendium of philosophy, London, 1910.

Sutta Pitaka

Visuddhimagga, by Ven. Buddhaghosa, Ed. C.A.F. Rhys Davids, 2 Vol., London, 1920-21

## **Secondary Sources**

Ayer, A., Language, Truth and Logic, 17th Impression, London, 1958. The problem of knowledge, Penguin Books, 1957.

Barura, B.M., A History of Pre-Buddhistic Indian Philosophy, University of Culcutta, Culcutta, 1921

Belvalkar, S.K. and Ranade, R.D. History of Indian Philosophy, Vol.2, Poona, 1927.

Pāli Text Society's Pāli – English Dictionary, Ed. T.W. Rhys Davids and W. Stede, London, 1921.

Jayatilleke, K.N. and Malalasekara, G.P., Buddhism and the Race Quistion, UNESCO, 1958.

Jayatilleke, K.N. Early Buddhist Theory of Knowledge, UNWSCO, 1958.

Murti, T.R.V., Central Philosophy of Buddhism, A study of Mādhyamika System, Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd.New Delhi, 2013.

## තර්කය හා තර්කය පිළිබඳ බෞද්ධ ආකල්පය පිළිබඳ විමසුමක්

රාජකීය පණ්ඩිත බෝදාගම සුමනජෝති හිමි

## පුවේශය

ඥානය වර්ධනය කර ගැනීමෙහි ලා අතිශයෝපකාරී වන තර්කය විද්වතුන්ගේ සම්භාවනාවට පත් විෂය කේෂතුයකි. පෙරදිග හා අපරදිග වශයෙන් තර්කය ද්විවිධ වන අතර ග්‍රීසිය මුල්කර ගනිමින් සොකුටීස්, ප්ලේටෝ හා ඇරිස්ටොටල් යන පඬිවරුන් අතින් බටහිර තර්ක කුමය වැඩි දියුණුවට පත්වන අතර පෙරදිග තර්කය 'නාහය, වෛශේෂික, සාංඛා, යෝග, පූර්ව මීමාංසා හා උත්තර මීමාංසා' යන භාරතීය ෂඩ් දර්ශනයන් හරහා සංවර්ධනයට පත් වී තිබේ. තර්කය ඥාන සාධනයෙහි ලා පුාමාණික කොටගත් පඬිවරුන් තර්කවාදීන් ලෙස පුකට ය. පුාග් බෞද්ධ යුගයෙහි දී බොහෝ ආගමික සම්පුදායයන් තර්කය පුාමාණික කොටගතිමින් සිය ආගමික ඉගැන්වීම් සමාජගත කරන්නට උත්සුක වී ඇති නමුදු බුදුසමය තුළ ඥානෝපාය මාර්ගයක් ලෙසින් තර්කයට වැදගත් තැනක් හිමි වී නො මැත. ඒ අනුව මෙහි දී තර්කය යනු කවරේ ද යන්න පිළිබඳවත්, තර්කය පිළිබඳ බෞද්ධ ආකල්පය කෙබඳු වූවක් ද යන්න පිළිබඳවත් විමසා බැලීමට අපේක්ෂා කරනු ලැබේ.

## 'තර්කය' නැඳින්වීම

තර්කය යනු සියවස් 30 කට අධික කාලයක පටන් සංවර්ධිත අතිශය සංකීර්ණ විෂය කෝතුයකි. පෙර'පර දෙදිග විද්වතුන්ගේ සුවිශේෂි අවධානයට ලක් වු විෂය කෝතුයක් වශයෙන් තර්කය නොහොත් තර්ක ශාස්තුය සඳහන් කළ හැකි ය. මෙකී විෂය කෝතුය පාලි භාෂාවෙහි 'තක්ක' යනුවෙන් ද, සංස්කෘත භාෂාවෙහි 'තර්ක' යනුවෙන් ද, ඉංගුිසි භාෂාවෙහි 'Logic' යනුවෙන් ද වාවෙහාර වේ. ගීක භාෂාවෙහි සිතුවිල්ල (thought) හා වචන (words) යන අර්ථ දෙක ම සූචනය කිරීම සඳහා භාවිත ව ඇත්තේ 'logos' යන වචනය යි. තර්කය යන්නට ඉංගීසි භාෂාවෙහි භාවිත 'logic' යන වචනය එම 'logos' යන වචනයෙන් බිඳී පැමිණියක් බව විද්වතුන්ගේ අදහස යි. ඒ අනුව චින්තනයත්, ඒ ඔස්සේ ලබා ගන්නා ලද දැනුම නිවැරදි කුමයකට අනුගත ව වචනයෙන් පැවසීමත් තර්කයෙහි කාර්යය ලෙසින් හඳුනාගත හැකි ය. 'තක්ක විතක්කනෙ'' යනුවෙන් ධාතු මඤ්ජුසාවෙහි දක්වෙන ආකාරයට තක්ක යනු 'විතර්ක කිරීම, කල්පනා කිරීම' යනාර්ථයෙහි යෙදෙන්නකි. ඒ අනුව කල්පනය, පරිකල්පනය තර්කයේ පදනම වන බව පැහැදිලි ය. ස්වකීය චින්තන මාර්ගය ඔස්සේ මෙන් ම අත්දකීම් තුළින් යමක් පිළිබඳ නිගමනයට පැමිණිම තර්කය තුළින් සිදු වේ. මෙහි දී තර්කය යන්න ශබ්ද කෝෂයන්හි නිර්වචනය වී ඇති අයුරු විමසා බැලීම තර්කය යන්න කුමක්ද යි වටහා ගැනීමෙහි ලා බෙහෙවින් උපකාරී වේ.

- 01. තක්ක සිතිවිල්ල, තර්කය, කිරිමෝරු. $^{02}$
- 02. තක්ක විතර්කය, මෝරු, සොරා.03
- 03. තක්ක (පුනා) තර්කය, තර්ක ශාස්තුය, argument, reasoning, science of logic / තක්ක (නපු/නා) වෙඬරු, butter milk.<sup>04</sup>
- 04. Takka doubt, science of logic. Doubt; a doubtful view (oftenditthi) 05
- 05. තර්ක තර්කය, සිතීම, අනුමානය, සැකය, කල්පනාව, හේතු දැක්වීම, දොස් දැක්වීම, හේතුව, අදහස, ආශාව. $^{06}$
- 06. තර්ක කැමැත්ත, සැකය වළකන කල්පනාව, ආගමයට අවිරුද්ධ වූ නාහායය, ආගමයෙහි අර්ථ පරීක්ෂණය, විමසීම, කල්පනා කිරීම. $^{07}$
- 07. TARKA Supposition, Conjucture, reflexion speculation, speculative doctrine, philosophical system (of which there are six the purva and uttara Mimansa, Nyaya, Vaiseshika, Sankhya, and Yoga) refutation reductio ad'absurdum (in logic)<sup>08</sup>
- 08. තර්ක 1. සැකය වළකත කල්පතාව. 2. තාහය ශාස්තුය 3. ආගමයෙහි අර්ථ පරීකෘණය. 4. කල්පතා කිරීම. 5. විවාදය, තරඟය. 6. විමසීම. $^{09}$
- 09. තර්ක තර්කය පිළිබඳ, තර්ක සහිත, (නා.පු) 1 සැකය දුරුකිරීමට ඉදිරිපත් කරන කරුණ, හේතු යුක්ති දක්වීම, නාහය ශාස්තුය. 2 විචාරවත් කල්පනාව, විමර්ශනය 3 ආගමෙහි අර්ථ පරිකෂණය 4 විචාදය. තරඟය.<sup>10</sup>

- 10. Logic තර්ක ශාස්තුය.<sup>11</sup>
- 11. Logic (reasonable thinking) a particular way of thinking, especially one which is reasonable and based on good judgment.
  - Logic (formal thinking) a formal scientific method of examining or thinking about ideas. 12
- Logic (1) the branch of philosophy that analyses inference.
   (2) Reasoned and reasonable judgment. (3) The principles that guide reasoning within a given field or situation. (4) ( computing ) the system of oparations performed by a computer that underlies the machine's representation of logical operations. (5) Asystem of reasoning.<sup>13</sup>

ඉහත දක්වත ලද සෑම නිර්වචනයක ම පොදු වු අරුත් දක්වීමක් ලෙස විතර්කනය නො හොත් විචාරවත් කල්පනය යන්න හඳුනාගත හැකි ය. එමෙන් ම තර්කය එනම් වු නහාය ශාස්තුය හැඳින්වීමෙහි ලා භාවිත වේ. ඒ අනුව පුද්ගලයෙකු විසින් භෞතික වු හෝ පාර භෞතික වු සංකල්ප, සිදුවීම් ආදිය පිළිබඳ විචාරාත්මක ව ගොඩ නගන අදහස් කලාත්මක ව වචනය ඔස්සේ ඉදිරිපත් කිරීම තර්කය නම් වන බව සඳහන් කළ හැකි ය.

"තර්කය යනු විචාරයේ විදහාව සහ කලාව යි." යනුවෙන් කරනු ලබන නිර්වචනය තර්කය යන්න හඳුනා ගැනීමෙහි ලා මහෝපකාරි වේ. පුද්ගලයෙකු යමක් පිළිබඳ කතා කළ පමණින් ම එය තර්කයක් වන්නේ නැත. පිළිගත් කුමවේදයන් ඔස්සේ අදහස් ගොඩ නැංවීම තුළිනු'යි ඒ තුළ ශාස්තානුකූල බව සුරැකෙනුයේ. "තර්කයේ විදහාව සිද්ධ වෙන්නේ අප විචාරයක යෙදෙන විට හටගන්නා මානසික කියාවලිය විශ්ලේෂණය කිරීමෙනි. තර්කයේ කලාව සිද්ධවෙන්නේ එහි රීති එනම් එම විශ්ලේෂණය පදනම් වී කියාවලිය නිවැරදිව කරගෙන යෑම තුළින් ය." ඉහත පකාශයේ සඳහන් වන ආකාරයට පුද්ගල මනෝභාවයන් මනා විශ්ලේෂණයට ලක් කිරීම තුළින් ද එලෙස ගොඩනගන සංකල්ප රීතානුකූලව නිවැරදිව ඉදිරිපත් කිරීම තුළින් ද තර්කය සිදුවන බව වටහාගත හැකි ය.

දර්ශනයේ පදනම වනුයේ තර්කය යි. සත්ත්වයා සහිත ලෝකයත් එහි පැවැත්මත් පිළිබඳ බුද්ධිමතුන් පෙන් වූ ආකාරය දර්ශනය නම් වේ. එය පෙරදිග දර්ශනය හා අපරදිග දර්ශනය යනුවෙන් කොටස් දෙකකට බෙදේ. තර්කය චින්තනය පදනම් කොට ඇත. උසස් චින්තනයකින් හෙබි මිනිසුන් යම් යම් දේ පිළිබඳ බැස ගන්නා ලද නිගමන තර්කානුකූලව ඉදිරිපත් කිරීම තුළින් තර්ක ශාස්තුයේ කිුියාකාරිත්වය අර්ථවත් වී ඇත. එනිසා තර්කයේ දී භාෂා භාවිතයට හිමිවනුයේ වැදගත් තැනකි. නිවැරදි කුමානුකූල උසස් චින්තනය පිළිබඳ උගන්වන ශාස්තුය තර්ක ශාස්තුය යි. මිනිසාගේ සිතීම ශාස්තුානුකූල ව නිරීක්ෂණයට භාජනය කරන්නේ ද තර්ක ශාස්තුය මගිනි. ඥානය වර්ධනය කිරීමෙහි ලා අතිශයෝපකාරී විෂය කුෂ්තුයක් වන තර්ක ශාස්තුය තර්කානුකූල ව සිතීමටත්, ගැටලු දෙස බලා ඒවා නිවැරදිව විසඳා ගැනීමටත් මග පෙන්වන්නක් ලෙස හඳුනාගත හැකි ය.

තර්කය අපට අවශා වනුයේ යම් මතයක් සාධනය කිරීම සඳහා ය. ''යම් මතයක සතානාව ඔප්පු කිරීම සඳහා ඊට පුතිවිරුද්ධ වු මතයේ සාවදානාව ගෙන හැර දක්වීම තර්ක යන්නේ අර්ථය යි.''<sup>16</sup> කිස්තු පූර්ව යුගයේ සිට ම තර්කය දියුණු ශාස්තුයක් ලෙසින් පුද්ගල මත සාධනයෙහි ලා උපයුක්ත කොට ගෙන තිබේ. බුද්ධ කාලීන යුගය වන විට තර්කය කෙතරම් දියුණු තත්ත්වයේ පැවතියේ ද යන්න පිළිබඳ 'උපාලි, සච්චක, අභයරාජ' වැනි පුද්ගලයන් බුදුන් වහන්සේ හා තර්ක කිරීමට එළඹි ආකාරයෙන් වටහාගත හැකි ය. එසේ ම උභතෝකෝටික, චතුෂ්කෝටික වැනි තර්කයෙහි ලා භාවිත අතිසංකීර්ණ කුමචේදයන් ද කියාපානුයේ තර්කය ශාස්තුයක් වශයෙන්, කලාවක් වශයෙන්, විදාහවක් වශයෙන් කොතරම් දුරට දියුණුව පැවතියේ ද යන්න යි.

තර්ක ශාස්තුයේ ඉතිහාසය පිළිබඳ කරුණු විමසීමේ දී සියවස් 30කට අධික අතීතයට දිවයන, පුද්ගල පාණ්ඩිතා ඉස්මතු කිරීමෙහි ලා අතිශයෝපකාරී වන්නක් ලෙස විද්වත් පැසසුමට භාජනය වූවක් බව වටහාගත හැකි ය. තර්කය පුධාන වශයෙන් රටවල් තුනක් මුල් කොට ගනිමින් වැඩි දියුණුවට පත් ව තිබේ. එනම් ''ඉන්දීයාව, චීනය, ශුිසිය''<sup>17</sup> යන රටවල් තුන යි. ඉන්දියාව පසුබිම් කොට ගන්නා ලද තර්කය පෙරදිග තර්කය ලෙස සම්භාවිත අතර පුධාන වශයෙන් ආගමික පසුබිම ඔස්සේ සංවර්ධනයට පත් වී තිබේ. එහි දී එක් පසෙකින් හින්දු අධිකාරිය දක්නට ලැබෙන අතර අනෙක් පසින් බුදුදහම පදනම් වී තර්කය දියුණුවට පත් ව තිබේ. එහි දී තර්කය ශාස්තුයක් ලෙසින් බුදුදහම තුළ දියුණුවට පත් ව තිබෙන්නේ ථෙරවාදයට වඩා මහායානය තුළ යි. ඒ ''නාගාර්ජුන, දින්නාග, ධර්මකී්ර්ති'' වැනි පඬිවරුන් අතිනි. ඓරවාදය දකුණු බුදුදහම ලෙසින් ද මහායානය උතුරු බුදුදහම ලෙසින් ද<sup>18</sup> වියත් වහරට ලක් ව ඇති අතර උතුරුදිග ඉන්දියාව පසුබිම් ව තර්කය වඩාත් වාාප්ත ව පැවතීම මහායාන බුදුදහම තුළ තර්කය වඩාත් දියුණු වීමට හේතු වු බව වටහා ගත හැකි ය. හින්දු සම්පුදාය තුළ තර්කය ඔවුන්ගේ ෂඩ් දර්ශනයන්හි අංගයක් ලෙසින් ගුරුකුල තුළ සංවර්ධනයට ලක් ව තිබේ. ''නාපාය, වෛශෙෂික, සාංඛා, යෝග, පූර්ව මීමාංසා හා උත්තර මීමාංසා'' යන ෂඩ් දර්ශනයන් අතුරෙහි '' නාහය, වෛශෙෂික" යන අංග දෙක තර්කය පදනම් වේ. ''අඎ පාද, ගෞතම'' ආදි පඬිවරුත් අතින් ''නාහය සූතු'' වැනි ගුන්ථ රචනා වී තිබේ. එමෙන් ම අනෙකුත් අාගමික සමුපුදායයන් තුළ ද තර්කය ඤාණෝපාය මාර්ගයක් වශයෙන් භාවිත ව තිබේ. ඒ අනුව පෙරදිග තර්ක කුමය ආගමික මුහුණුවරක් ඔස්සේ දාර්ශනිකව වැඩි දියුණුයට පත් වී ඇති බව සඳහන් කළ හැකි ය.

චීනයෙහි වැඩිගිය තර්ක ශාස්තුය Confucis – mozi යනා දී ආගමික සන්දර්භයන් ඔස්සේ වැඩි දියුණුවට පත් වී තිබේ. කන්පියුසියස් දහම නො හොත් දර්ශනය චීනය තුළ විශාල වෙනසක්, පරිවර්තනයක් කිරීමට සමත් ව ඇති දර්ශනයකි. එහෙත් චීනයෙහි වැඩිගිය තර්ක කුමය පිළිබඳ විචාරකයන්ගේ බහුල අවධානයට ලක් වී නො මැත.

අපරදිග තර්ක ශාස්තුයේ ජන්ම භුමිය වනුයේ ගුිසිය යි. සොකුටීස් හා ප්ලේටො යන පඬිවරුන් අතින් මූල බීජ තැනෙන තර්ක ශාස්තුය දියුණු තත්ත්වයට පත් කරන ලද්දේ ඇරිස්ටොටල් පඬිවරයා විසිනි. එනිසා බටහිර තර්ක ශාස්තුයේ පියා ලෙසින් සම්භාවිත ව ඇත්තේ ද ඇරිස්ටොටල් පඬිවරයා ය. මෙම බටහිර තර්කය ''ඇරිස්ටපානිස්, පයිතගරස්, අයිසැක් නිවුටන්, කාල් මාක්ස් '' වැනි විද්වතුන් නිසා දියුණුවට පත් ව තිබේ. පෙරදිගට සාපේක්ෂක ව බටහිර උගතුන් තර්කය යන්න නොයෙක් අයුරින් හඳුනාගන්නට උත්සාහ කොට ඇති බවට නිදසුන් ලෙසින් පහත නිර්වචන කිහිපය දැක්විය හැකිය.

- 1. තර්ක ශාස්තුය යනු වාද විවාද කිරීම පිළිබඳ පවත්නා විදාහව යි. (සීනෝ)
- තර්ක ශාස්තුය යනු වාද විවාද කිරීම පිළිබඳ පවත්තා කලාව යි. (සොකුටීස්)
- 3. සපුමාණ චින්තනයේ මූලධර්ම පරීක්ෂා කරන විෂය තර්ක ශාස්තුය යි. (ඇරිස්ටෝටල්)
- 4. සතා ගවේෂණය කරන විදහාව තර්ක ශාස්තුය යි. (ශාන්ත තෝමස් ඇක්වයිනාස්)
- 5. පුස්තුතය අතර ඇති ගණිතමය සම්බන්ධය විමසා බලන විෂය තර්ක ශාස්තුය යි. (බර්ටුන්ඩ් රසල්)
- 6. තර්කය යනු විචාරයේ විදහාව හා කලාව යි. (ජෝන් ස්ටුවර්ඩ්)

මෙලෙස පෙර'පර දෙදිග විද්වතුන් අතින් අභිවෘද්ධියට පත් තර්කය අද දිනයේ ද වැඩි දියුණුවට පත් වන්නකි. එසේ ම ආගමික දාර්ශනික සන්දර්භයන් තුළ භාවිත වු තර්කය අද වන විට වෙනත් විෂය කෙෂ්තුයන්හි ලා ද උපයෝගී කොට ගනී. එනිසා තර්කය යන්න එක එල්ලේ අරුත් නිරූපණය කිරීම අතිශය සංකීර්ණ වූවක් බව වත්මන් විද්වතුන්ගේ මතය වී තිබේ. "The term logic came from the Greek word logos which is sometimes translated as sentense, discourse, reason, rule and ratio of course there translations are not enough to help us understand the more specialized meaning of logic as it is used today." <sup>19</sup>

ඒ බව ඉහත දක්වන ලද පුකාශයෙන් පැහැදිලි වේ. මේ ආකාරයට කරුණු විමසා බැලීම තුළින් තර්කය යනු විචාරවත් කල්පනය වන බවත් තර්කයේ කාර්ය තර්කාණුකූලව තර්ක කිරීම බවත් සඳහන් කළ හැකි ය. ශතවර්ෂ තිහකට අධික දීර්ඝ ඉතිහාසයකට උරුමකම් කියන ශාස්තුයක් වශයෙන් අතිශය සංවර්ධනයට පත් එමෙන් ම අතිශය සංකීර්ණ වු කියාවලියක් වන තර්කය පෙර පර දෙදිග දාර්ශනිකයන්ගේ සුවිශේෂි අවධානයට ලක් වු අතර ම භෞතික, පාර භෞතික සංකල්ප ස්වීය වු මනෝභාවයන් ඔස්සේ තහවුරු කර ගැනීමට වහල්කොට ගන්නා ලද්දක් ලෙසින් ද ඤාණෝපාය මාර්ගයක් ලෙස අතිශය සම්භාවනාවට පාතු වූවක් ලෙසින් ද හඳුන්වා දිය හැකි ය.

## තර්කය පිළිබඳ බෞද්ධ ආකල්පය

බුදුන් වහත්සේ උතුම් වු චතුරාර්ය සතාය ලෝකයාට දේශනා කරන ලද්දේ මුළු මහත් භාරතය ම දෘෂ්ටි ජාලයක පැටලි සිටිය දී ය. ලෝකය ශාශ්වතය අශාශ්වතය යන දෘෂ්ටි ගත්තවුන් ස්වකීය දෘෂ්ටීන් සාධනය කිරීමෙහි ලා තර්කය පුමාණ කරමින් කටයුතු කරන ලද ආකාරය පෙළ දහම තුළ දක්නට ලැබේ. ඇතැම් ශුමණ බුාහ්මණයින් විසින් තර්කය ම ඤාණෝපාය මාර්ගය වශයෙන් සලකන ලදි. ''ස්වකීය දෘෂ්ටීන්ට හෙවත් වාද උපාදානාදියට එළඹ ගැන්ම පිණිස ඇතැමුන් විසින් භාවිත කරන ලද්දේ තර්ක මාර්ගය යි.''<sup>20</sup> බුහ්මජාල සූතුයට අනුව ශාශ්වත දෘෂ්ටීය ද ඒකතා ශාශ්වත දෘෂ්ටීය ද අන්තානන්තික වාදය ද අධිච්චසමුප්පන්න වාදය ද පරම සතා සේ වෙන් වෙන් ව හිඳ හුවා දක් වූ මහණ බමුණන් එම දෘෂ්ටි සතායන්ට එළඹ ගෙන සිටියේ තර්ක කිරීමෙහි. ඔවුහු ඉදිරියටත් ''මෙය ම සතාය, අන් සියල්ල අසතා යැයි'' (ඉදමෙව සච්චාමොසමඤ්ඤා) හඬ නැගුවෝ තර්කය ම පුමාණ කොට එය ම අවිය කොට ස්වමත සාධනය කළහ. මෙම ස්වභාවය පිළිබඳ විවරණය කරන බුදුන් වහන්සේ දේශනා කරන්නට යෙදුණේ

"ඉධ භික්ඛවෙ එකච්චෝ සමණො වා බුාහ්මණො වා තක්කී හොති වීමංසි. සො තක්කපරියාහතං වීමංසානුචරිතං සයං පටිභානං එවමාහ. සස්සතො අත්තා ච ලොකො ච......."<sup>21</sup>

''මහණෙනි මෙහි එක්තරා මහණෙක් හෝ බමුණෙක් තර්ක කරන්නේ වෙයි. විමසන්නේ වෙයි. හෙතෙම ඒ ඒ කරුණින් තර්ක කොට විමසුම් නුවණ පමණින් ම මැන බලා ආත්මයත් ලෝකයත් සදාකාලික ය.......මෙය ම සතෳය. අන් සියල්ල අසතා යැයි කියයි......"

යතා දි ලෙසිනි. මෙම දේශතාව තුළින් පුකට වන්නේ තත්කාලීන ශුමණ සම්පුදායයන් කොතෙක් දුරට තර්කය ම පුමාණ කර ගත්තේ ද යන්න පිළිබඳ ව යි. මෙසේ ස්වකීය පරිකල්පනයන් තුළින් ගොඩ නගන ලද සංකල්පයන් තර්ක මාර්ගය ඔස්සේ සමාජ ගත කිරිම තුළින් ජනයා කොතෙක් දුරට අවුලෙන් අවුලට පත්වූයේ ද යන්න සඳහා හොඳ ම නිදසුන 'කාලාම සූතුය''යි. බුදුන් වහන්සේ කාලාම වැසියන්ට අවධාරණය කරනුයේ

''එථ තුම්හෙ කාලාමා ......මා තක්ක හේතු මා නය හේතු මා ආකාර පරිවිතක්කේන......''22

''කාලාමයෙනි......තර්කය ම පුමාණ කොටගෙන හෝ නාහායානුකූල බව ම පුමාණ කොටගෙන හෝ මතුපිට කරුණු පුතාවේ ඎණය ම පුමාණ කොටගෙන හෝ......නො පිළිගනිව්.'' යනා දී ලෙසින් තර්කය ම නාහය ම සිතුවිලිවලට ගැලපෙන බව ම පුාමාණික කොට නො සලකන ලෙස යි. මේ තුළින් පැහැදිලි වනුයේ බුදුසමය යථාර්ථාවබෝධයෙහි ලා තර්කයෙහි ඇති උපයෝගිතාවය සියයට සියයක් අගය තො කරන බව යි. එලෙස තර්කය සපුරා ඤාණෝපාය මාර්ගයක් වශයෙන් නො සැලකීම සඳහා හේතුන් බුදුන් වහන්සේ සුත්ත නිපාතයේ අට්ඨක පාරායණ වග්ගයන්හී දි පෙන්වා දි තිබේ.

යමාහු සච්චං තථියන්ති එකෙ - තමාහු අඤ්ඤෙ තුච්ඡං මුසාති එවංහි විග්ගය්හ විවාදයන්ති - තස්මා න එකං සමණා වදන්ති. $^{23}$ 

''ඇතැම් මහණ බමුණෝ යම් දෘෂ්ටියක් දැඩි ව ගෙන එය ම පරම සතාා යැයි කියත් නම් අනාෳ මහණ බමුණෝ එම දෘෂ්ටිය පරම අසතාෳ යැයි විවාද නැගුහ.'' යනාදී නොයෙක් අයුරින් තර්කය තුළ පවත්නා ආදීනව හා දූර්වලතා පෙන්වා දි තිබේ. එමෙන් ම බුදුන් වහන්සේ දේශනා කරන ලද්දේ තමන් වහන්සේ විසින් අවබෝධ කරගන්නා ලද ධර්මය ගැඹුරු බවත් දකිමට අපහසු බවත් අවබෝධයට අපහසු බවත් ශාන්ත වු පුණීත වු අතක්කාවචර වු නිපුණ වු පණ්ඩිතයන් විසින් දකයුතු දහමක් බව යි.

''අධිගතො බො මහායං ධම්මො ගම්භීරො දුද්දසො දුරනුබොධො සන්තො පණීතො අතක්කාවචරො නිපුණො පණ්ඩිතවෙදනීයො.<sup>24</sup>

ධර්මය වනාහි හුදු තර්කයට විෂය වන්නක් නොව සියුම් වූවක් බව පෙන්වා දෙන බුදුන් වහන්සේ ධර්මාවබෝධයෙහි ලා තර්කය පුාමාණික කොට නො සලකන සේක. එමෙන් ම දීඝ නිකායේ බුහ්මජාල සූතුය, මජ්ඣිම නිකායේ සත්දක සූතුය, චංකි සූතුය, අංගුත්තර නිකායේ කාලාම සූතුය, සුත්ත නිපාතයේ අට්ඨක පාරායණ වග්ග යතාදි සූතුයන්හි දී තර්කය සර්වාංග සම්පූර්ණ ඤාණමාර්ග යක් නොවන බව පෙන්වා දෙමින් තර්කය නිරවදා ඤාණමාර්ගයක් ලෙස නො සැලකිමට තර්කය තුළ පවත්නා ඌණතා පෙන්වා දී තිබේ.

## තර්කයේ සප්තාකාර ඌණතා

01 තර්කය තාර්කිකයාගේ පුද්ගලික හැකියාව හෝ තො හැකියාව මත රඳා පවති.

තර්කය බොහෝ විට තාර්කිකයාගේ පෞද්ගලිකත්වය සමග අතාන්තයෙන් ම බැඳි පවති. 25 ඔහුගේ බුද්ධිමත් බව, කීර්තිය, පුසිද්ධිය, ජනප්රියත්වය, කථිකත්වය, බාහිර පෙනුම යනාදී කරුණු අතුරෙන් එකක් හෝ කිහිපයක් ජයගුහණය පිණිස ඉවහල් විය හැකි ය. සච්චක, උපාලි ගෘහපති වැනි බුදුන් වහන්සේ සමග වාදයට පැමිණි පුද්ගයන් සමාජයේ ඉහළ කිර්තියක් ලැබු පිරිසක් බව පෙළ දහමේ එන තොරතුරුවලින් හෙළි වේ. ෂට් ශාස්තෘවරුන් පිළිබඳ පෙළ දහමේ දැක්වෙනුයේ

''සඞ්සී වෙව ගණී ච ගණාචරියො ච ඤාතො යසස්සී තිත්ථංකරො සාධුසම්මතො බහුජනස්ස රත්තඤ්ඤු චිරපබ්බජිතො අද්ධගතො වයො අනුප්පත්තො.''<sup>26</sup>

යනුවෙන් 'පැවිදි සමූහයා ඇති, පැවිදි ගණයා ඇති, ගණාචාර්ය, පුකට, කීර්තිමත්, බොහෝ දෙනා විසින් සත් පුරුෂ යැයි සම්මත තීර්ථංකර වන, චිරරාතුඥ, පැවිදි වී බොහෝ කල් ගත වී ඇති, මහලු වියට පැමිණ සිටින පිරිසක් බව යි. මේ ආකාරයට සමාජය තුළ ගොඩගනා ගෙන ඇති පුතිරූපය යම් පුකාශයක් පිළිගැනීමට හෝ නො පිළිගැනීමට පදනම් වන නිසා තර්කය ම පුාමාණික කොට ගැනීමට අපහසු කරුණක් වෙයි.

## 02 තර්කය මගින් සතා බහුත්වයක් නිර්මාණය කරයි.

සතා බහුත්වයක් ඇති වීම ද තර්කණයේ තවත් පුතිඵලයකි. බුහ්මජාල සූතුයෙන් හෙළි වෙන ආකාරයට තත් කාලීන භාරතීය සමාජය තුළ දෙසැටක් පමණ වු මිතාහ දෘෂ්ටින් ඇති වීමට පදනම සැලසෙන්නේ ද තර්කය හේතුවෙනි. ඇතැමෙක් ලෝකය ශාශ්වතය යන දෘෂ්ටිය ගෙන තර්ක කළ අතර ඇතමෙක් උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ගෙන තර්ක කළහ. මේ හේතුව නිසා සතා කුමක්ද යි තේරුම් ගැනීමට අපහසු විය. පළමු වැන්න නිවැරදි නම් දෙවැන්න නිවැරදි විය නො හැකිය. මෙබඳු ගැටලුවක් ඇති වන්නට මග පාදනුයේ තර්කය තුළින් සතා බාහුලායක් නිර්මාණය කිරිම යි. ඒ සඳහා ඇති හොඳ ම නිදසුන කාලාම වැසියන් මුහුණ දුන් අර්බුදය යි. ලෝකයේ පැවතිය හැක්කේ එක් සතායක් පමණි. දෙවැන්නක් නො මැත. එහෙත් ඒ සතා තේරුම් ගැනීමට අපහසු වනුයේ තර්කය තුළින් සතා වාහුලායක් නිර්මාණය වීම යි. මෙය ද තර්කයෙහි පවත්නා ඌණතාවයකි.

03 තර්කය අන්තවාදි දෘෂ්ටිගතයන්ට එළඹීමට මග පාදා තිබීම.

යමෙකු යම් මතයන්හි දඩි ලෙස එල්බ ගෙන ඒවා ආධානගුාහි ලෙස පිළිගෙන ඒවා පමණක් සතාාය අන් ඒවා අසතා යැයි සලකමින් තමන්ගේ අනෙක් පුතිවාදි දෙපාර්ශ්වය සමග විවාදයට එළඹෙන්නේ ද එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් එම තැනැත්තන් ආරවූලටත් පීඩාවට හා කණස්සල්ලටත් පැමිණේ. $^{27}$ මෙබඳු තත්ත්වයනට මග පාදනුයේ පුද්ගයන් විසින් තර්කය ඔස්සේ විවිධ දෘෂ්ටි වාද ඇති කර ගැනීම යි. දිනක් බුදුන් වහන්සේ සමීපයට පැමිණෙන දීඝනඛ නම් පරිබාජකයා තමන් තුළ පැවති දෘෂ්ටි තුනක් ඉදිරිපත් කොට තිබේ. එනම්

- 01. සබ්බං මෙ බමති. සෑම දෘෂ්ටියකට ම මම එකඟ වෙමි.
- 02. සබ්බං මෙ න බමති කිසිදු දෘෂ්ටියකට මම එකඟ නො වෙමි.
- 03. එකච්චං මෙ බමති එකච්චං මෙ න බමති සමහර දෘෂ්ටීන්ට මම කැමති වන අතර සමහර දෘෂ්ටින්ට නො කැමති වෙමි.<sup>28</sup>

මෙලෙස තර්කය තුළින් රුචි අරුචිකම් මත දෘෂ්ටින්ට කැමති නො කැමති වීම හරහා අන්තවාදී දෘෂ්ටින්ට එළඹීමට මග පාදන හෙයින් එය ද තර්කයෙහි පවත්තා ඌණතාවයක් වේ.

04 තර්කය නිසා ද්වේෂය වෛරය හා කලකෝලහල හට ගැනීමට ඉඩකඩ පැවතීම.

තර්කය වනාහි පුද්ගල ගැටුම් නිර්මාණය කිරීමෙහි ලා අතිශයින් ඉවහල් වන්නකි. එනිසා තර්කය ම පුමාණ වශයෙන් ගැනීම අන්තරායකර වේ. පුද්ගලයන් <del>මෝද භින්න වීමට, සමාජ සංස්ථා තුළ ගැටලු නිර්මාණය වීම සඳහා හුදු තර්කය</del> ම පුාමාණික කොට සැලකීම කොතෙක් දුරට ඉවහල් වන්නේ ද යන්න සඳහා හොඳ නිදසුනකි නිගණ්ඨනාථපුතුයන්ගේ අභාවයෙන් පසු බිඳි ගිය නිගණ්ඨ ශාසනය.

''තස්ස කාලකිරියා භින්නා නිගණ්ඨා ද්වෙධිකජාතා භණ්ඩනජාතා කලහජාතා විවාදාපන්නා අඤ්ඤමඤ්ඤං මුඛත්තීහි විතුදන්තා විහරති. න ත්වං ඉමං ධම්ම විනුයං ආජානාසි. අහං ඉමං ධම්ම විනයං ආජානාමි. කිං ත්වං

ඉමං ධම්ම විතයං ආජාතිස්සසි? මිච්ඡාපටිපත්තො ත්වමසි. අහමස්මි සම්මා පටිපත්තො සංහිතම්මෙ අසංහිතත්තෙ. පුරෙ වචතීයං පච්ඡා අවච. පච්ඡා වචතීයං පුරෙ අවච. ආචිණ්ණත්තෙ විපරාවත්තං. ආරොපිතො තෙ වාදො, නිග්ගහිතො ත්වමසි. වර වාදප්පමොක්ඛාය නිබ්බෙයේහි ච සවෙ පහොසීති."29

''ඔහුගේ කාලකියාවෙන් පසු, ඔබ මේ ධර්ම විනය නො දන්නෙහි. මම මේ ධර්ම විනය දන්නෙමි. කිම නුඹ මේ ධර්ම විනය දන්නෙහි ද? නුඹ නොමනා සේ පිළිපන්නෙහි ය. මම මනා සේ පිළිපන්නේ වෙමි. මා බස සිලිටිය. තාගේ බස නො සිලිටිය. මුලින් කිව යුත්ත පසුව කීවෙහි ය. පසුව කිව යුත්ත මුලින් කීවෙහි ය. නුඹ විසින් බොහෝ කලක් පුරුදු කරන ලද්ද පෙරළී ගියේ ය. නුඹට වාදාරෝපනය කරන ලදි. නුඹ නිගුහ කරන ලද්දෙක් වෙහි. හැකි නම් වාදයෙන් මිදෙව. ඉදින් හැක්කේ නම් මේ බැඳුම් ලිහව යැයි නිගණ්ඨයෝ දෙකඩ වූවාහු හටගත් ඩබර ඇත්තාහු හටගත් කලහ ඇත්තාහු විවාදයට පිළිපන්නාහු ඔවුනොවුන් මුවසැතින් විදින්නාහු වාසය කරති.''

දෘෂ්ටි ගතිකත්වයෙන් යුක්ත ව ගන්නා ලද තර්කයේ සැබෑ ස්වරූපය මෙය යි. මෙලෙසින් තර්කය ගුහණය කිරීම තුළින් යථාර්ථය මුවහ කරනවා සේ ම කෝලාහලයන්ට වෛරයට ද්වේෂයට වාග් සංගුාමයන්ට මාවත විවර කොට දෙයි. මේ අයුරින් දෘෂ්ටි ගතිකත්වයට, නොයෙක් ගැටුම් වලට තර්කයෙන් මග විවර වීම තර්කය තුළ පවත්නා ඌණතාවයකි. එනිසා ආර්යයෝ යථාර්ථාවබෝධයෙහි ලා තර්කය පුමාණ කොට නො සලකති.

05 තර්කයෙහි පවත්නා අවිනිශ්චිත ස්වභාවය.

බෞද්ධ ඉගැන්වීම් අනුව තර්කය දෙපැත්ත කැපෙන කඩුවක් වැනි ය.<sup>30</sup> එයින් අදහස් කරන්නේ තර්කය තුළින් පැමිණෙන නිගමනය දෙයාකාර විය හැකි බව යි. එනම් හරි හෝ වැරදි විය හැකි ය. එනිසා එය අවිනිශ්චිත ඥාන මාර්ගයකි. බුදුන් වහන්සේ මැදුම් සඟියේ සන්දක සූතුයේ දි තර්කය පිළිබඳ කරුණු හතරක් පෙන්වා දි තිබේ.

''තක්කිස්ස බො පන සන්දක, සත්ථුනො වීමංසිස්ස සුතක්කිතම්පි හොති, දුත්තක්කිතම්පි හොති, තථාපි හොති, අඤ්ඤථාපි හොති.''<sup>31</sup>

- 01. හරියට තර්ක කොට හරි නිගමනවලට එළඹිය හැකි ය.
- 02. වැරදියට තර්ක කොට වැරදි නිගමනවලට එළඹිය හැකි ය.
- 03. තර්ක කොට ලබාගත් ඥානය සතා වීමට ද පිළිවන.
- 04. තර්ක කොට ලබාගත් ඥානය අසතා වීමට ද පිළිවන.

තර්කය පිළිබඳ බුදුසමය දක්වන ආකල්පය කෙබඳු වූවක්ද යි වටහා ගැනිමෙහි ලා ඉහත දේශනය ඉතා වැදගත් වේ. එයින් පුකට වන්නේ පුද්ගලයා කරනු ලබන තර්කය හරි හෝ වැරදි විය හැකි බව යි. එසේ ම එහි ස්වරූපය අනුව නිගමනයෙහි සතාාසතාකාව සිදුවිය හැකි බව පෙන්වා දෙයි. එපමණක් නො ව එලෙස තර්ක කොට ලබාගන්නා ඥානය ද සතා හෝ අසතා විය හැකි ය. මෙලෙස තර්කය තුළ පවත්නා අවිනිශ්චිත ස්වභාවය ද තර්කයෙහි පවත්නා ඌණතාවයක් ලෙස බුදුසමය අවධාරණය කරයි. එමෙන් ම

- තර්කය සිය කල්පතාවට අනුව නිවැරදි වුව ද එය බොරුවකි. 1.
- කල්පනාවට අනුකූල නො වන සේ තර්කය ඉදිරිපත් වී ඇතත් එළඹ 2. ඇති නිගමනය සතායකි.
- තමා පිළිගත් දෘෂ්ටියට මතය ගැලපෙන්නකි. එහෙත් එය බොරුවකි.
- තමා පිළිගත් දෘෂ්ටියට අනුකූල නො වන්නේ වුව ද එය සතෳයකි.

යනාදී කරුණු ද තර්කය අවිනිශ්චිත ස්වරූපයෙහි ලා සැලකීමට හේතු වී තිබේ.

06 සතා ඉස්මතු කරලිමේ අවහාජ අරමුණින් තොර ව පටු අරමුණු ඇති ව තර්ක කරන්නවුන් වීම.

ඇතැම් පුද්ගයන් තර්ක කරනුයේ සතා ඉස්මතු කිරීමට නොව සිය බුද්ධිය පුකට කිරීම, කීර්ති පුශංසා ලැබීම, තමා උසස් කොට හුවා දක්වීම (අත්තුක්කංසනය) අනෙකා හෙලා දක්වීම (පරචම්භනය) ආදි පටු අරමුණුවලින් යුක්තව ය. ආත්මාර්ථය පදනම් වූ තර්කයකින් යථාර්ථය අපේඤා කළ නො හැකි ය. මෙය ද තර්කය ඥාන මාර්ගයෙහි ලා පුමාණ වශයෙන් නො සැලකීමට හේතු වී ඇති කරුණකි. සුත්ත නිපාතයේ දී බුදුන් වහන්සේ මෙවන් අරමුණින් යුක්තව තර්ක කළ වුන් නිසා ඇති වු ගැටලුකාරී ස්වරූපයන් පෙන්වා දි තිබේ.

07 තර්කයේ මාධා වු භාෂාව හුදෙක් චිත්ත නිර්මිත අවිදාා ජනිත සම්මුතියක් වීම.

තර්කයේ මාධා වනුයේ භාෂාව යි. භාෂාව යනු සම්මුතියක් විනා පරමාර්ථ සතායයක් තො වේ. භාෂාව වනාහි සමාජ ජිවිතයේ පහසුව සඳහා තතාගත් උපකරණයකි. වාචිකව හෝ ලිඛිතව තම අදහස් අනෙකාට හඟවනුයේ ද අනෙකාගේ අදහස් දනගනුයේ ද භාෂාවේ උපකාරයෙනි. භාෂාවේ පදනම අකුරෙ යි. අකුරු යනු සංකේත, සලකුණු සමුහයකි. එය භාෂාවෙන් භාෂාවට බොහෝ සෙයින් වෙනස් වන්නකි. එනිසා සම්මුතියක් වන චිත්ත නිර්මිතයක් වන භාෂාව වහල් කොට ගනිමින් පරම සතාය, යථාර්ථය ඒ හැටියෙන් ලොවට පුකාශ කිරීම දුෂ්කර ය. ඒ බව ලෝකයාට පෙන්වා දුන් පැරණි ම දාර්ශනිකයා වනුයේ බුදුන් වහන්සේ ය. පරමාර්ථමය වශයෙන් ලෝකය තුළ පවතිනුයේ ස්ඛන්ධ, ධාතු, ආයතනාදියෙන් හටගත් වස්තු පුද්ගල සමූහයකි. එහෙත් බුදුන් වහන්සේ සම්මුති සතාය තුළ පිහිටා භාෂා වාවහාරය සිදු කොට තිබේ.

''යථාහි අංග සම්භාරා - හොති සද්දො රථො ඉති එවං බන්ධෙසු සන්නෙසු - හොති සත්තොති සම්මුති.''32

''යම් සේ ( බොස් ගෙඩිය, කඩ ඇණය, රෝද, ගරාදි ආදි ) විවිධ අංග එකතු වීමෙන් රථය යැයි කියනු ලැබේ ද එමෙන් ස්බන්ධ ධර්මයන්ගේ සම්භාරයට සත්ත්වයා යැයි කියනු ලැබේ.''

නාගසේන හිමියන් ලඟට පැමිණි මිලිඳු රජු ''ඔබ වහන්සේගේ කෙස් වලට ද, ඇස් වලට ද නාගසේන යැයි කියනු ලැබෙනුයේ ''යනාදි ලෙසින් විමසූ කල්හි උන්වහන්සේගේ පිළිතුර වූයේ ඒ කිසිවකට හෝ නාගසේන යැයි නො කියන බවත් එහෙත් සම්මුතියෙහි පිහිටා සමස්තයේ එකතුව ගෙන නාගසේන යනුවෙන් වාවහාර කරන බව යි.<sup>33</sup> එයින් පුකට වනුයේ සම්මුතියක් වන භාෂාව පදනම් කොටගෙන පරමාර්ථ සතාය පුකට කිරිමේ අපහසුව යි. ඒ අනුව තර්කයේ මාධාය වන භාෂාව ද චිත්ත නිර්මිත අවිදාහ ජනිත සම්මුතියක් විම ද තර්කය යථාර්ථාවබෝධයෙහි ලා පුාමාණික වශයෙන් නො සැලකීමට හේතු වී තිබේ.

පරමාර්ථ සතා සාධනයෙහි ලා තර්කයෙහි සපුයෝජනතාව ඉතාමත් අල්ප බව බෞද්ධ ආකල්පය වුව ද යම් කරුණක් අරහයා සහේතුකව සකාරණව වීමර්ශනය කිරීමේ දී පුකාශනයෙහි එක්තරා තාර්කික ස්වරූපයක් නිතැතින් ම ඇති වන්නේ ය.<sup>34</sup> පැහැදිලිව විධිමත්ව කරනු ලබන භාෂණය තර්කාණුකූල වියයුතු බව බුදුසමය පිළිගනී. අහේතුක කිසිවක් නො පිළිගන්නා බුදුදහම කුමානුකූලව යමක් දක්වීමේ දී නිරතුරුව උපමා උදාහරණ හේතු යුක්තීන් දක්වීමින් තර්කාණුකූලව භාෂා මාධා යොදා ගනි.

''යං කිඤ්චි සමුදය ධම්මං සබ්බං තං නිරෝධ ධම්මන්ති ''.<sup>35</sup> ''පුත්තා ම'ත්ථී ධනම්ම'ත්ථී - ඉති බාලො විහඤ්ඤති අත්තා හි අත්තනො නත්ථී - කුතො පුතතා කුතො ධනං?''<sup>36</sup>

ඉහත සඳහන් නිදසුන්හි එකී තාර්කික බව දක ගත හැකි ය. එසේ ම ඇතැම් කරුණු සනාථ කිරිමෙහි ලා බුදුන් වහන්සේ තාර්කික ස්වරූපය අනුගමනය කොට තිබේ. ''රූපං නිච්චං වා අනිච්චං වා ? අනිච්චං භන්තෙ. යං පනානිච්චං දුක්ඛං වා සුඛං වා ? දුක්ඛං භන්තෙ. යං දුක්ඛං තදනත්තං වා අනත්තං වා ? අනත්තං භන්තෙ.''<sup>37</sup>

''රූපය නිතා ද? අනිතා ද? අනිතායයි. අනිතා වු යමක් වේ නම් එය දුක ද ? සැප ද ? දුකයි. දුක් සහිත ධර්මයෝ ආත්මීය වේ ද ? අනාත්ම ද ? අනාත්මයි.''

විශේෂයෙන් ම අනා සාමයික දෘෂ්ටීන් පිළිබඳ ව විචාරාත්මකව කරුණු දක්වීමේ දි මෙකී තාර්කික ස්වරූපය නිරතුරු ව දක්නා ලැබේ. ඉහත දැක් වූ තර්කයෙහි පවත්නා ඌණතා හේතුවෙන් තර්කය සතායේ එක ම පදනම ලෙසින් බුදුසමය නො පිළිගනියි. එතෙකුදු වුවත් පාථමික හෙවත් මූලික පියවරක් වශයෙන් හොඳ නරක විනිශ්චය සඳහා මග නො මග දක්වනු සඳහා තර්කය උපයෝගී කොටගෙන ඇති බව බෞද්ධ සූතුයන්ගෙන් පුකට වේ. තාර්කිකව ධර්මය සන්නිවේදනය කරන බුදුදහම සපුමාණ ඥාන මාර්ගයක් වශයෙන් තර්කයේ ඇති උපයෝගිතාව සීමිත බව පිළිගෙන තිබේ.

#### අන්තික සටහන්

- 1. කච්චායන ධාතුමඤ්ජූසා විවරණය (2008) තිලකසිරි, සිරි, 73 පිටුව.
- 2. පාලි සිංහල අකාරාදිය, බුද්ධදත්ත නාහිමි, පොල්වත්තේ, 215 පිටුව.
- 3. පාලි සිංහල ශබ්දකෝෂය (2011), සිරි සුමංගල හිමි, මඩිතියවෙල, 285 පිටුව.
- 4. දෙමටපිටිය පාළි-සිංහල-ඉංගී්සි පුාමාණික ශබ්දකෝෂය (2014), දෙමටපිටිය, සෝමපාල, 198 පිටුව.
- 5. PALI ENGLISH DICTIONARY (2004)–T.M RHYS DAVIDS / WILLIAM STEDE, page 292.
- 6. සංස්කෘත සිංහල ශබ්ද කෝෂය (2004), අලගියවන්න, පුවසති, 348 පිටුව.
- 7. සංස්කෘත ශබ්දාර්ණවය (2009), සෝරත නාහිමි, වැලිවිටියේ, 339 පිටුව.
- 8. SANSKRIT ENGLISH DICTIONARY (2004), ARTHUR A. MACDONELL, page 107.
- 9. ශීී සුමඞ්ගල ශබ්දකෝෂය (1999), සෝරත නාහිමි, වැලිවිටියේ, 395 පිටුව.
- 10. මහා සිංහල ශබ්ද කෝෂය (2012), විජේතුංග, හරිශ්චන්දු, 803 පිටුව.
- 11. ඉංගිුසි සිංහල ශබ්ද කෝෂය (2007), මලලසේකර, පී.පී, 842 පිටුව.
- 12. Cambridge Advanced Learner's Dictionary
- 13. Wordweb

- 14. A system of logic (1982), Stuard, Jorn.
- 15. <a href="http://www.arunishapiro.wordpress.com">http://www.arunishapiro.wordpress.com</a>
- 16. බුදුසරණ 2010-04-28 බදාදා දින කලාපය, ශාස්තුපති ආර්.ඩී ශුියානි හේමලතා.
- 17. http://www.wikipidea.com
- 18. රෙරවාද නාහය (1992), ඛේමානන්ද නාහිමි. හෑගොඩ, 14 පිටුව.
- 19. <a href="http://www.philosophy.hku.hk/think/logic/what">http://www.philosophy.hku.hk/think/logic/what</a> is logic.php
- 20. සාරදා, මහාචාර්ය එන්. ඒ ජයවිකුම උපහාර අංකය, 2004, 17 පිටුව.
- 21. දිඝ නිකාය I, බුහ්මජාල සූතුය, 26 පිටුව.
- 22. අංගුත්තර නිකාය I, කාලාම සූතුය, 339 පිටුව.
- 23. සුත්ත නිපාතය, චූලවියුහ සුතුය, 278 පිටුව, 887 ගාථාව.
- 24. මජ්ඣිම නිකාය I, ඔපම්ම වග්ගය, අරියපරියෙසන සුකුය, 408 පිටුව.
- 25. සාරදා, මහාචාර්ය එන්. ඒ ජයවිකුම උපහාර අංකය, 2004, 24 පිටුව.
- 26. දිඝ නිකාය I, සාමඤ්ඤඵල සූතුය, 82 පිටුව.
- 27. මුල් බුදුසමයේ ඥාන විභාගය (2003), ජයතිලක, කේ.එන්, 318 පිටුව.
- 28. මජ්ඣිම නිකාය II, දීඝනඛ සූතුය, 280 පිටුව.
- 29. දීඝනිකාය III, පාටික වග්ගය, සංගීති සූතුය, 356 පිටුව.
- 30. සාරදා, මහාචාර්ය එන්. ඒ ජයවිකුම උපහාර අංකය, 2004, 23 පිටුව.
- 31. මජ්ඣිම නිකාය II, සන්දක සූතුය, 322 පිටුව.
- 32. සංයුත්ත නිකාය I, වජ්රා සුතුය. 246 පිටුව.
- 33. මිලින්දපඤ්තො (2013), ආනන්දමෛත්ුය මහනාහිමි, බලංගොඩ, 20 පිටුව.
- 34. සාරදා, මහාචාර්ය එන්. ඒ ජයවිකුම උපහාර අංකය, 2004, 31 පිටුව.
- 35. සංයුත්ත නිකාය VI, සච්ච සංයුත්තය, ධම්මචක්කප්පවත්තන සූතුය, 274 පිටුව.
- 36. ධම්මපදය, ඤාණරතන නාහිමි, වැලිගම, 1995, 37 පිටුව, 62 ගාථාව.
- 37. මජ්ඣිම නිකාය I, අලගද්දූපම සුතුය. 344 පිටුව.

## විධිමත් අධහාපන කුියාවලියක් සඳහා එහි අරමුණු හා පරමාර්ථ හඳුනා ගැනීමේ වැදගත්කම පිළිබඳ ව අධෘයනයක්

ගෞරව ශාස්තුවේදී අඟුණුකොළවැව පදුම හිමි

## නූතන අධනපනික පරමාර්ථ හා අරමුණු

''පරමාර්ථ'' යනුවෙන් අදහස් කරනුයේ කිසියම් කියාවලියකින් අත්පත් කර ගනු ලබනු ලැබූ නිෂ්ඨාවයි. ඉන් පුළුල් අර්ථයක් නිරූපණය වෙයි. ලෝකයේ වාසය කරන සෑම සත්ත්ව කොටස්වලින් මිනිසා වෙන්කොට දක්වා ලීමට හැකි වන්නේ මිනිසා චින්තන ශක්තයෙන් ඉහළින් සිටින නිසාම නොව ඔහු කිසියම් වූ නිශ්චිත පරමාර්ථයක් ඇතිව ජීවිතය මෙහෙයවන හෙයිනි. පරමාර්ථ යන පදය තුළින් පුළුල් අර්ථයක් නිරූපණය වෙයි. සදාචාර සම්පන්න පුද්ගලයෙකු බිහි කිරීම, යහපත් පූරවැසයෙකු බිහි කිරීම වැනි ඉලක්ක කරා ගමන් කරවීම පරමාර්ථ වශයෙන් ගැනිය හැකි වේ. අධාාපන කිුයාවලියක මූලික පරමාර්ථය සම්පූර්ණ ජීවිතයක් ගත කිරීම සඳහා වෙසසින් උපකාරී වන පුායෝගික දනීම් සම්භාරයක් උචිත කුම මගින් ළමයාට ලබා ගැනීමට අවස්ථාව සලසා දීම<sup>1</sup> බව පිළිගත් මතය වෙයි. එසේ නමුත් මෙහි දී මතුවන පුධාන ගැටලුව වනුයේ පුයෝජනවත් දය යන්නෙන් ඉඳුරාම අදහස් කරන්නේ කුමක් ද යන්නයි. මෙකී අධාාපන පර්මාර්ථ පුද්ගල විවිධත්වය හේතුවෙයි. විවිධාසම්මපන්න විය හැකි ය. මේ පිළිබඳ ව එක් එක් පුද්ගලයා තුළ එක් එක් අදහස් හා මත තිබිය හැකි ය. ඒ සෑම අර්ථකථනයක් ම අපේක්ෂිත අර්ථයට සමීප විය හැකි ය. මේ අනුව පැහැදිලි වනුයේ පරමාර්ථයක් යනු පුළුල් අර්ථයක් ගනු ලබන කිසියම් කිුයාවලියක ඉලක්කයකි.

අරමුණු යනු ඊට වඩා පටු අර්ථයක් ගෙන දෙන්නක් වෙයි. ඕනෑම කිුියාවලියක් තුළින් ළඟා කර ගැනීමට බලාපොරොත්තු වන පරමාර්ථ ඉටු කර ගැනීම සදහා ඊට පෙර ඉටු කරගත යුතු කුඩා ඉලක්කය අරමුණු ලෙස දක්විය හැකි ය. මෙකී අරමුණු තීරණය වනුයේ පරමාර්ථය කවරේදැයි තේරුම් ගත් කල්හි ය. අධාාපනයේ පරමාර්ථය යහපත් පුරවැසියෙකු තුළ තිබිය යුතු ගුණාංග වනුයේ අකුරු ලිවීමේ කියවීමේ හැකියාව, ඉවසිම අදහස් පුකාශ කිරීමේ හැකියාව, ජාතික පුශ්න කවරේදයි හඳුනා ගැනීමේ හැකියාව නිදහස්ව ඡන්දය පුකාශ කිරීමේ හැකියාව ආදී ලෙසින් පුරවැසියෙකු ළඟ තිබිය යුතු අපේක්ෂා කරන ගුණාංග කොටස් රාශියකට වර්ග කළ හැකි ය. මේ අනු කොටස් අරමුණු ලෙසින් හැඳින්විය හැකි ය.

වසරක් තුළ දී ශිෂායෙකු ලබන අධාාපනය තුළ දී ඔහු විසින් වසර අවසානයෙහි යම් යම් අරමුණු සාකෂාත් කර ගත යුතු ය. ඒ අනුව නිශ්චිත වූ පාඩම් අවසානයේ පුළුල් වූ විෂය අවබෝධය ගැනීම සඳහා බාහිර කියාකාරකම් යොමු වීමේ හැකියාව, ඒ තුළින් පායෝගික කියාකාරකම්වලට යොමු වීම ආදිය පෙන්වා දිය හැකි ය. මේ අනුව අධාාපන කියාවලියෙහි නියුක්ත සෑම අයෙකු ට ම අධාාපන පරමාර්ථ පිළිබඳ ව පැහැදිලි වැටහීමක් තිබිය යුතු ය. එම පරමාර්ථ ඉටු කරගත හැකි පරිදි අරමුණු කොටස් කර ගත හැකි වන්නේ එවිට ය. ඒ සෑම අරමුණක් ම පුළුල් පරමාර්ථය කරා ළඟා වීමට ඉවහල් වේ. අධාාපන කියාවලියට සම්බන්ධ සෑම අයකුම පරමාර්ථ පිළිබඳ ව වැටහීමකින් යුතු නොවේ නම් ඒ වටහා ගෙන කටයුතු නො කරන්නේ නම් එය ඉබාගාතේ යන ගමනකට හා සමාන වන්නකි.

අධාාපන පරමාර්ථ කුමක් වන්නේ දයි විමර්ශනය කිරීම තුළ දී පෙර අපර දෙදිග පඬුවන් විසින් විස්තර කර තිබෙන අධාාපන පරමාර්ථ රාශියක් දක්නට ලැබේ. මේවා සමහරක් පැරණි ඒවා වන අතර සමහරක් අලුත් ය. මේවා අතරෙන් පැරණි සංකල්පයන් දෙස මූලික වශයෙන් අවධානය යොමු කර බැලිය යුතු වේ. භාරතයෙහි පැරණි පඬිවරු ''අසතායෙන් සතා වෙන් කර දැක්වීමත්, අඳුරෙන් එළියට ගැනීමත්, මරණයෙන් අමරණීයත්වයට පත් කිරීමත්'' ඉගෙනීමේ පරමාර්ථ කොට තැකුහ. මෙම පරමාර්ථ අතුරෙන් යමක් පිළිබඳ ව පවත්නා තත්ත්වය සතාය නමින් අර්ථවත් කරයි. යමක යථා ස්වභාවය යථාර්ථය, යනාදී වශයෙන් විස්තර වන්නේත් මෙයයි. මෙය තෝරා බේරා ගැනීම අධාාපන පර්මාර්ථ ලෙසින් සලකා තිබේ. මෙයට අමතරව අධාාපන පර්මාර්ථ හා සමගාමීව එමඟින් ළඟා වන්නා වූ ආනිශංසයන් ද දක්වා තිබේ.

''තිබූ තැතක සොර සතුරත් ගත නොහෙතා උගත මනා ශිල්පයමයි මතු රැකෙනා''

ආදී වශයෙන් වදන් කවි පොතෙහි පෙන්වා දෙනු ලබන්නේ අධාාපනය ලැබූ පුද්ගලයා තුළින් ඔහු ලැබූ අධාාපනය කිසිදු විටෙක සොර සතුරෙකුට හෝ රජයට හෝ පැහැර ගැනීමට නො හැකි බව සේම එය කිසිදු උපදුවයක් තුළ දී විනාශ නො වන බවයි. එමෙන් ම පැරණි භාරතීය පඬුවන් පෙන්වා දෙනුයේ ි'යමෙකුට උගත් කමක් ශාස්තු ඥානයක් නැති නම් ඔහු අන්ධයෙකු හා සමාන බවයි. ''සවීසස ලොචනං ශාසතුං යසා නාසතාහන එවසෑ'' (හිතෝපදේශය)

අධානපන පරමාර්ථයන් යනු කුමක්දැයි විමර්ශනය කිරීමේ දී භාරතීය පඬුවන්ගේ අදහස අනුව අධාාපනය යනු හුදෙක් යම් බඳු වූ විෂය කෞ්තුයක් පිළිබඳව පුළුල් වූ දනුම සම්භාරය පමණක් ම නො වෙති. එම විෂය කෞතුය තුළින් තම පරමාර්ථය කරා ළඟා වෙනවා සේම එයට මත්තෙන් සම්පූර්ණ කළ යුතු අරමුණු රාශියක් ද ඔවුන් පෙන්වා දී තිබේ. ඒ අනුව,

> ''විදාහ දදාති විනයං විනයාද් යාති පාතුතාම්'' (හිතෝපදේශ)

මූලික වශයෙන් පුද්ගලයාගේ කායික මානසික සංවරය හෙවත් පුද්ගල කිුයා පටිපාටිය සුචරිතවත් වීම වැදගත් වෙයි. ලබන්නා වූ අධාාපනයෙන් පරම තිෂ්ඨාව කරා ගමන් කරන තැනැත්තා තුළින් විනය ඇති කර ගැනීම පුමුබ කාර්යයක් ලෙස සලකා ඇති බව මෙමඟින් ගමා වෙයි.

අධාාපතික අරමුණු හා පරමාර්ථ ගොඩනඟා ගැනීමේ දී සාධක රාශියක් පිළිබඳ සැළකිල්ල යොමු කරනු ලබයි. ඒවා අතර පුධාන වශයෙන් සාධක දෙකක් අධාාපන වේදීන් විසින් පෙන්වා දී තිබේ.

- 01. දාර්ශනික මතය
- 02. ජාතික අවශාතා

යන්න පුධාන තැනක් ගනු ලබයි.

## දාර්ශනික මත

අධාාපන පරමාර්ථ තීරණය කිරීමෙහි ලා පුධාන වශයෙන් දාර්ශනික මතයන් වැදගත් තැනක් ගනු ලබයි. ඔවුන්ගේ මඟ පෙන්වීම පරමාර්ථ ගොඩ නැංවීමෙහි ලා පුයෝජනවත් වී ඇත. මිනිසා යනු කවරෙක් ද? ඔහුගේ හැකියා කවරේ ද? ඔහු තුළ ඇති අපේඤා කවරේ ද? සදාචාරය යනු කුමක් ද? ආදී ලෙසින් දාර්ශනිකයන් විසින් ගොඩනඟන සංකල්ප හා විසඳුම් අනුව අධාාපනයට මඟ පෙන්වන පරමාර්ථ සකස් කර ගත හැකි ය. මෙම දාර්ශනික මතවාදයන් විශ්ව සාධාරණ සර්ව භෞමික ස්වරූපයක් දරනු ලබයි. බුදුන් වහන්සේ, කිුස්තුස් වහන්සේ, නබි නායකතුමා, වැනි ආගමික චින්තකයින් ද, ප්ලේටෝ, ඇරිස්ටෝටල් රූසෝ, ලෝක්, ඩුවි, කාල්මාක්ස්, රසල්, තාගෝර්, කිුෂ්ණ මූර්ති,

වැනි පෙරාපර දෙදිග දාර්ශනිකයන් ද අධාාපන පරමාර්ථ පිළිබඳ ව නානාවිධ මත ඉදිරි පත් කර ඇත. මේ සෑම මතයකම කිසියම් හරවත් බවක් ඇත. මෙම දාර්ශනික මත සෑම රටකම පාහේ අධාාපන පරමාර්ථ ගොඩනඟා ගැනීමේ දී මහත් වූ රුකුලකි.

### ජාතික අවශාතා

අධාාපත පරමාර්ථ ගොඩනඟා ගැනීමෙහිලා පුධාන සාධකයක් ලෙසින් ජාතික අවශාතා අනුව කටයුතු කිරීම අතාවශා වූවකි. අධාාපනයට විශ්ව සාධාරණ වූ පරමාර්ථ ගොඩනැංවීම අපහසු ය. එයට හේතුව වශයෙන් එම රටවල ජීවන දර්ශනය හා ජාතික අනනාතාව කෙරෙහි බලපාන බැවිනි. ඒ අනුව එරට දේශපාලන, සමාජික, ආර්ථික, ආගමික සංස්කෘතිකමය සාධක පදනම් කර ගනිමින් අධාාපන පරමාර්ථ විනිවිද භාවයට පත්වෙනු ලබයි. දේශීය සම්පත්, දේශීය ඓතිහාසික පරිණාමය හා ජනතා අපේක ද ආදී සියල්ල සළකා බලා ඒ ඒ රටවල් තම පරමාර්ථ සකස් කරගනු ලැබේ. ජාතික අවශාතා පදනම් කර ගනිමින් ගොඩනඟනු ලබන පරමාර්ථ විෂයෙහිලා මූලික වශයෙන් පොදු පරමාර්ථයන් පුමුඛ කොට ගත්තක් බවට පත් වේ.

මෙම සාධක දෙක නිසා ඒ ඒ රටවල අධාාපන පරමාර්ථවල යම් යම් සමානකම් මෙන් ම වෙනස්කම් ද තිබිය හැකි ය. මෙය සාමානා වේ. එම නිසා රටවල් විසින් දාර්ශනික මඟ පෙන්වීම ඔස්සේ යෝගා පරමාර්ථ සකස් කරගත යුතු ය. ඒ ඒ රටවලට පැහැදිලි අධාාපන පරමාර්ථ තිබීම අධාාපන කුයාවලියක් සැලසුම් කිරීමේ දී බෙහෙවින් උපකාරී වේ.

අධාාපන පරමාර්ථ ගොඩනැඟීමේ දී එය විවිධ පදනම් යටතේ වර්ගීකරණයට ලක් කළ හැකි ය. ඒ අනුව එය පුධාන කොටස් තුනක් වශයෙන් දක්විය හැකි ය.

- 01. පුද්ගල පරමාර්ථ
- 02. සමාජ (පොදු) පරමාර්ථ
- 03. පුද්ගල හා සමාජ පරමාර්ථ වශයෙනි.

## පුද්ගල පරමාර්ථ

අධාාපත කිුිිියාවලියෙහි දී පුද්ගල සංවර්ධනය හෙවත් අභිවෘද්ධිය මූලික කර ගනිමින් පරමාර්ථ ගොඩ නැංවීම මෙහි දී පුධාන වශයෙන් සිදු කෙරේ. පුද්ගලයා ගේ ශක්තීන් විභවතාවන් උපරිම අන්දමට දියුණු කරලීම අධාාපනයෙන් අපේක්ෂිත පරමාර්ථ ලෙස මෙහි දී සළකනු ලබයි. චරිත සංවර්ධනය, පෞරුෂය වර්ධනය කිරීම ආදී පුළුල් සංකල්පවලට අවධානය යොමු කරලීම මෙහි දී පුධාන වෙයි. රූසෝ ගේ අදහස වූයේ පෞද්ගලිකත්වය කුළු ගැන්වෙන අධාාපනයක් ලබා දිය යුතු බව යි. අධාාපනය ලබා දිය යුත්තේ ළමයා ගේ අවශාතා පදනම් කරගෙන බවත් අධාාපනයෙන් ළමයකු ගේ නිදහස් නිවහල් භාවය ආරක්ෂා කළ යුතු බවත් ඔහු අවධාරණය කරයි.

මේ අයුරින් පුද්ගල පරමාර්ථයන් ඉස්මතු කොට තම අදහස් දක්වන දාර්ශනිකයින් පවසනුයේ අධාාපනයේ පූර්ණ පරමාර්ථය වන්නේ ''සකිුිය පුඥාව බිහි කිරීම බවයි'' මේ අයුරින් පුද්ගල පරමාර්ථ මුල් කරමින් ඒ තුළින් අධාාපන පරමාර්ථ පසක් විය යුතු ය යන අදහසට පුමුඛත්වය දෙන දාර්ශනිකයින්ගේ තර්කය වන්නේ පුද්ගලයාගේ පූර්ණ වර්ධනය, රාජාා උදෙසා කැප කෙරේ නම් ඉන් පිළිබිඹු වන අධාාපන පරමාර්ථවල උචිතතාවක් ඇති බවයි.

#### සමාජ පරමාර්ථ

පුද්ගල පරමාර්ථයන් මුදුන්පත් කර ගැනීමට වඩා සමාජ පරමාර්ථයන් උදෙසා සංවිධිතව කටයුතු කිරීම අධාාපනයෙහි මූලික ම දෙය ලෙසින් ඇතැම් දාර්ශනිකයින් කල්පනා කර ඇත. ප්ලේටෝ, ඇරිස්ටෝටල් ආදී දාර්ශනිකයෝ පෞද්ලික පරමාර්ථවලට වඩා පොදු යහපත උදෙසා පරමාර්ථවලට පුමුඛතාවය දිය යුතු යැයි පැවසුහ. පරමාදර්ශී සමාජයක් පිළිබඳ ව විශ්වාසය තැබූ ප්ලේටෝ එවැනි රාජායකට උචිත පුරවැසියෙකු බිහි කිරීම අධාාපනයේ පරමාර්ථ විය යුතු බව Politics නම් ගුනථයේදී අවධාරණය කර තිබේ.

පුද්ගලයාගේ දියුණුව හෝ පරිහානිය රඳා පවතිනුයේ සමාජය මතය යන අදහස මූලික කර ගනිමින් පොදු පරමාර්ථවලට මුල් කැන ලබා දීම මෙහි දී සිදු කරනු ලබයි. සමාජය නිසි පරිදි හැඩගසා ගත හැකි බවයි. පොදු සමාජ දියුණුව නො මැති වූ කල්හි පුද්ගල දියුණුව මිත ාවක් යැයි දාර්ශනිකයන්ගේ අදහස වෙයි.

## පුද්ගල හා (පොදු) සමාජ පරමාර්ථ

ඉහත දී දක්වන්නට යෙදුණු පුද්ගල හා සමාජ යන පරමාර්ථ විභේදනීය කර දක්වීම තුළ පරමාර්ථවල ඵල බෙලහීනතාවයක් දක්නට හැකි වෙයි. මෙහි දී මූලික වශයෙන් ඇතිවන ගැටලුව වනුයේ පුද්ගලයාගෙන් සමාජයක් සමාජයෙන් පුද්ගලයාත් වෙන් කර දැක්වීමට නො හැකි වීම ය. පුද්ගල පරිහානිය සමාජ පරිහානිය වනවා සේම සමාජ පරිහානිය පුද්ගල පරිහානිය කරා සෘජුව බලපෑම් කරනු ලබයි. ඒ අනුව මෙම දෙකෙහි සංකලනය තුළින් ගොඩ නැගෙන්නා වු පොදු පරමාර්ථ අධාාපනය තුළින් ඉස්මතු විය යුතු බව ය. අධාාපනයේ පරමාර්ථ විය යුත්තේ මානව හා භෞතික සම්පත් උපරිම ලෙස වර්ධනය කොට එහි ඵල පුයෝජන පොදුවේ සාධාරණව බෙදා හැරීම යයි දක්වති. අධාාපන කුමයෙන් රටට අවශා දනුම ආකල්ප හා කුසලතා ලබා දී ඒ මගින් වැඩට හා වැඩ කරන ජනතාවට ඇලුම් කරන නව මිනිසකු බිහි කර ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු බව සමාජවාදී චිනත්නයෙන් යුත් දාර්ශනිකයින්ගේ අදහස බව තහවුරු වේ.

### අධනපන පරමාර්ථ හා ජාතික සංවර්ධනය

ජාතික සංවර්ධනය පදනම් කර ගනිමින් ලෝකයේ ඒ ඒ රටවල් විසින් භුගෝලීය දේශපාලනික, සමාජීය, සංස්කෘතික සාධක පදනම් කොට ගෙන දේශීය සිරිත් විරිත්, සාරධර්ම හා මතවාද ගරු කරමින් උචිත අධාාපන පරමාර්ථ ගොඩනංවා ගෙන ඇත. ඒ ඒ රටවලට අනනා වූ ලකුණෙවලින් එය පෝෂිත වූවකි. රටවල් කිහිපයක අධාාපන පරමාර්ථ විමසීමට ලක් කර බැලීම තුළින් මේ බව පැහැදිලි කරගත හැකි වේ. මෙයට අමතරව ''යුනෙස්කෝ'' වැනි ජාතාන්තර සංවිධාන මගින් ද අධාාපන පරමාර්ථ ඉදිරිපත් කොට ඇති අතර එවැනි පුඥප්ති ජාතික මට්ටමේ අධාාපන පරමාර්ථ ඉදිරිපත් කොට ඇති අතර එවැනි පුඥප්ති ජාතික මට්ටමේ අධාාපන පරමාර්ථ ගොඩනැංවීමේ දී බොහෝ රටවල් උපයුක්ත කරගෙන තිබේ. යුනෙස්කෝ සංවිධානයේ වර්ෂ 1970 දශකයේ අධාාකෂ ජනරාල්වරයා වශයෙන් කටයුතු කළ 'රිනේ මේයු' අධාාපනය පිළිබඳ කර ඇති පුකාශය උපුටා දක්වීම මෙහි දී වැදගත් වේ. ඒ අනුව ''ලෝක සාමය ඇති කිරීම සඳහා මුලින් ම අධාාපනයට ද, දෙවනුව විදාාව වෙත ද, තුන්වෙනුව සංස්කෘතිය වෙත ද ගමන් කළ යුතු ය.''2 යනුවෙනි. යුනෙස්කෝව ආරම්භ කිරීම පිළිබඳ අදහස එහි පෙරවදනෙහි දක්වා ඇති ඡේදයෙන් පෙනේ.

''යුද්ධය ආරම්භ වන්නේ මිනිසාගේ මනසේ ය. එහෙයින් යුද්ධ ආරම්භ වීම වැළැක්විය යුත්තේ මනසිනි''³

මේ අනුව පැහැදිලි වනුයේ යුනෙස්කෝ සංවිධානයෙහි පරමාර්ථය වනුයේ අධාාපනය තුළින් ලෝක සාමයත් ජාතාන්තර අවබෝධය පැතිර වීමත් බව පැහැදිලි වෙයි. ලෝකයෙන් නූගත්කම තුරන් කිරීමට විදහා හා කාර්මික දනුම පතුරුවා හැරීමටත් යුනෙස්කෝව කටයුතු කරයි. අධාාපනය මානව සංවර්ධනයට අතිශයින් අවශා අංශයක් ලෙස පිළිගන්නා අතර සාමය රඳා පැවැත්මට ඉවහල් වන බව යුනෙස්කෝව පෙන්වා දී තිබේ. එක්සත් ජාතීන්ගේ සංවිධානය මඟින් ලෝක පුඥප්තීන් ලෙසින් දක්වා ඇති මානව අයිතිවාසිකම් පිළිබඳ පුකාශනය තුළ දී අධාාපනය පිළිබඳවත් අධාාපන පරමාර්ථ පිළිබඳවත් දක්වා තිබේ. එහි වගන්ති මාලාවෙහි 26 වන වගන්තියෙහි 1 කොටසින් සෑම පුද්ගලයෙකුටම ලැබිය හැකි අධාාපන අයිතිය පිළිබඳවත් දක්වා තිබේ.

''මිනිස් පෞරුෂත්වය පරිපූර්ණ සංවර්ධයට පත්කරන අතටත්, මානව අයිතිවාසිකම් හා මූලික ස්වාධීනතාවයන් පිළිබඳ ගරුත්වය පුබලවන අතටත් අධාාපනය යොමුකර විය යුතු ය. මිනිස් පුජාව ගේ සියලු රාජායන් ජාතීන් හා අාගමික කණ්ඩායම් අතර අනෙහා්නා අවබෝධයත් උපේඤාව සහ මිතුත්වය වර්ධනය වන අන්දමින් ඒ අධාාපනය ට සකස් විය යුතු ය. සාමය උදෙසා එක්සත් ජාතීන් ගෙනයන කිුිිිියා මාර්ගයට ද එය අනුබලයක් විය යුතු ය.''⁴ (06 වගන්තිය II කොටස)

එක්සත් ජාතීන්ගේ මානව හිමිකම් පුඥප්තීන්වලට අනුකූලව අධාාපනය තුළින් අපේක්ෂිත පරමාර්ථය වශයෙන් ලෝක සාමය පවත්වාගෙන යාම මූලික වී ඇත. නූතන ලෝකය විශ්ව ගුාමයක් වී ඇත. ඒ නිසාවෙන් ජාතික අධාාපන පුතිපත්ති සකස් කිරීමෙහි දී පැහැදිලි අධාාපන පරමාර්ථ සකස් කිරීම අතාවශා වේ.

එහි දී රටෙහි අනනා වූ අංශයන් තුළින් ජාතාාන්තරය ට පිය නැඟීමට අවශා මංපෙත් විවර විය යුතු ය. නූතන අධාාපන පරමාර්ථ විමර්ශනය තුළ දී රටවල් විසින් අනුගමන කරන අධාාපන පුතිපත්ති කවරාකාර වන්නේ දයි රටවල් කිහිපයක අධාාපන පරමාර්ථ විමසීම තුළින් අනාවරණය කර ගත හැකි ය.

## සෝවියට් දේශය

මෙම රාජා තුළ මනාව සැලසුම් කරන ලද අධාාපන කුමයක් කිුයාත්මක වන අතර අධාාපන පරමාර්ථ වශයෙන් දැනුම, කුසලතා හා සමාජවාදී ආකල්ප වලින් පුමුදිත වූ කොමියුනිස්ට් සමාජයක් බිහිකර ගැනීමයි. මිනිසාගේ පෞරුෂය සෑම ආකාරයෙන්ම වර්ධනය කරන ඉලක්කය සෝවියට් දේශයේ පුධාන අධාාපන පරමාර්ථය වේ. මෙහි අධාාපන පරමාර්ථය පූද්ගල සංවර්ධනයත්, ජාතික සංවර්ධනයත් යන අංශ දෙකම මනාව සංකලනය කරමින් ගොඩනංවාගෙන යයි. එම අධාාපන කුමය මඟින් ශුමාභිමානයක් එහි අගයක් අවධාරණය කෙරේ. හැමදෙනාම උගතුන් වූත් හැමදෙනාම වැඩකරන්නා වූත් සමාජයක් බිහිකිරීම එම අධාාපනයේ පරමාර්ථය වේ.

### මහජන චීනය

මාවෝ සේතුං ගේ චින්තනය සහ මාක්ස්වාදී දර්ශනයෙන් පෝෂිත චීන අධාාපන පුතිපත්ති තුළින් සදාචාරය බුද්ධිමය සහ ශාරීරික වර්ධනයටත්, වැඩකරන්නෙකු බිහිකිරීමටත් මූලික තැන ලබා දී තිබේ. චීනයේ අධාාපන පරමාර්ථ වනුයේ දේශපාලන මෙන්ම සංස්කෘතිය ද වටහා ගත් මානසික ශුමය හා කායික ශුමය අගය කරන පුද්ගලයන් බිහි කිරීමයි.

#### **ජපානය**

ලෝකයේ කිසිදු රටකට නො දෙවෙනි රටක් ජාතියක් වශයෙන් ජපනුන් ආර්ථිකය තුළින් දිනෙන් දින ශීසු දියුණුවක් කරා වේගයෙන් පියනගනු ලබයි. ඔවුන් තම අධාාපන කිුිිියාවලිය සඳහා නිශ්චිත පරමාර්ථ සකසාගෙන ඇති අයුරු එමඟින් පැහැදිලි වේ. සමාජවාදී රටවල මෙන් ජපානය ද නිශ්චිත පරමාර්ථ ඔස්සේ අධාාපනය මෙහෙයවනු ලැබේ. වර්ෂ 1947 මාර්තු 31 පුකාශයට පත් කෙරුණ අංක 25 දරන අධාාපන නීතියේ අංක 01 දරන වගන්තියෙන් අධාාපන පරමාර්ථ මෙසේ පුකාශයට පත් කොට ඇත.

''සාමකාමී රාජා හා සමාජය ගොඩනගන්නන් වශයෙන් ස්වාධීන ජීවයකින් යුක්ත වූ සතා හා සාධාරණත්වය ඇලුම් කරන පෞද්ගලිකත්වයේ අගය ඉතා වැදගත් සේ සලකන ශුමාභිමානයෙන් යුතු වගකීම පිළිබඳ ගැඹුරු හැඟුමක් ඇති කායික මානසික නිරෝගීතාවෙන් යුත් ජනතාවක් බිහි කිරීමත් පෞරුෂයේ පූර්ණ සංවර්ධනයක් ඇති කිරීමත් අධාාපනයේ පරමාර්ථ විය යුතු ය.'' මෙම නිශ්චිත පරමාර්ථ ජපාන අධාාපනයට මඟ පෙන්වනවා ඇත. මේ තුළින් ජපනුන් ලෝකයම ජය ගැනීමට නූතනයේ සමත් වී ඇත.

## ඇමෙරිකා එක්සත් ජනපදය

චීනය, රුසියාව, ජපානය වැනි රටවල් තුළින් අධාාපන පරමාර්ථ විමසා බැලීම තුළින් දකගත හැකි වූයේ සමාජවාදී චින්තනය පදනම් කරගත් පොදු පරමාර්ථ මූලික කරගත් අධාාපන කුමවේදයකි. ඇමරිකා එක්සත් ජනපදයේ අධාාපන පරමාර්ථවල පුද්ගල පරමාර්ථවලට වැඩි නැඹුරුවීමක් දකිය හැකි ය. එහි දී අධාාපන පුතිපත්ති කොමිෂන් සභාව මගින් පුළුල් පරමාර්ථ හා අනුපරමාර්ථ හතරක් දක්වා ඇත. පුළුල් පරමාර්ථ වශයෙන් දනුම ආරක්ෂා කිරීම, වැඩිදුර පුළුල් කිරීම සහ පැතිර වීමත්, සෑම පුද්ගලයාගේම ඒකාබද්ධතාවය (Intergrit) පිළිගනිමින් ආරක්ෂා කරමින් හැම දෙනාගේ ම සුභ සිද්ධිය සලස්වන හා වර්ධනය කිරීමෙහි උපයෝගී වන ආකල්ප කුසලතා ශිල්ප කුම වර්ධනය කිරීමත් ය.

### අනු පරමාර්ථ වශයෙන් දක්වනුයේ

- I. අාත්ම සාකෂාත්කරණය පිළිබඳ අරමුණු :-විචාර බුද්ධිය, කථාව, කියවීම, ලිවීම, සෞඛා පුරුදු සෞන්දර්යාත්මක අාශාවන් හා චරිතය ආදී අංග දියුණු කිරීම.
- II. මානුෂික සබඳතා පිළිබඳ අරමුණු:-මිනිස් සංහතියට ගරු කිරීම, කලාහණ මිතුත්වය, සහයෝගී බව හා ආචාර්ශීලී බව යනාදිය
- III. ආර්ථික කාර්යක්ෂමතාවය පිළිබඳ අරමුණු:-වැඩ හා වෘත්තීය තොරතුරු වෘත්තීය තෝරා ගැනීම වෘත්තීය කාර්යක්ෂමතාව.
- IV. පුජා වගකීම පිළිබඳ අරමුණු:-සමාජ සාධාරණත්වය, සමාජ අවබෝධය විචාරාත්මක නිගමනවලට එළඹීම, ඉවසීම නීති ගරුකත්වය.

අාදී ලෙස ය. මේ ආකාරයට ඇමරිකා එක්සත් ජනපදයෙහි අධාාපන පරමාර්ථ දක්වා තිබේ.

මේ අයුරින් ලෝකයේ සෑම රටකම පාහේ ජාතික අධාාපන පුතිපත්ති මාලාවන් තුළ අධාාපනික පරමාර්ථ පෙරදරි කර ගනිමින් වාවස්ථාපිතව ස්ථාපිත කර තිබේ. සමාජවාදී, ධනවාදී හෝ පුජාතන්තුවාදී දේශපාලනික නාායන් කියාත්මක වන රටවල් තුළින් ඒ ඒ නාායන් ට අනුකූල වන අයුරින් අධාාපන පරමාර්ථ පුද්ගල, සමාජ දෙවාර්ගික ලෙසින් අඩු වැඩි වශයෙන් සකස් කර ඇති අයුරු දකගත හැකි ය.

මෙසේ විවිධ රටවල අධාාපනික පරමාර්ථ විමර්ශනය කරලීම තුළින් නූතන අධාාපනයෙහි අපේක්ෂිත අරමුණු යම්තාක් දුරට උපකල්පනය කරලීමට හැකියාව ලැබේ. එසේ වුව ද මේවා සියලු පරමාර්ථයන් කාලානුරූපව විවිධ සාධක පදනම් කර ගනිමින් වෙනස් වන අයුරු ද තේරුම් ගත යුතු වේ. අධාාපන පරමාර්ථ හා අරමුණු නූතන ශී ලංකාව තුළ කි්යාත්මක වන අයුරු විමසීම ද වැදගත් වේ. ඒ අනුව ශී ලංකාවෙහි අධාාපන පරමාර්ථ කවරේද යි නිශ්චිතව දක්වත ලද වාර්තාවක් දක්නට නො මැත. වර්ෂ 1944 කන්නන්ගර වාර්තාව ඉදිරිපත් කළ කමිටුව තම පර්මාර්ථ මෙසේ දක්වා ඇත. ''පුජාතන්තුවාදී ජීවිතයට යෝගා වූ අධාාපනයේ දියුණුව අපි කවර ලෙසකින්වත් සීමා නො කරමු. එමෙන් ම පුධාන පරමාර්ථ දෙකක් වූ චරිත පුහුණුවත්, පුරවැසියෙකු මෙන් යහපත් පැවැත්මත් ඉගැන්වීම අපි තරයේ මතක් කර සිටිමු'' යනුවෙනි.

මෙයට අමතරව 1964 ජාතික අධාාපනයක් සඳහා යෝජනා ඉදිරිපත් කළ අධාාපන ධවල පතිකාව ද 1966 සාමානා හා කාර්මික අධාාපන පුතිසංස්කරණ යෝජනා ඉදිරිපත් කරන ලද කමිටු වාර්තාව ද වෙන වෙනම අධාාපන පරමාර්ථ දක්වා ඇත. 1979 බෝගොඩ පේමරත්න මහතාගේ සහභාගීත්වයෙන් සකස් වූ ''අධාාපනයේ අදාළ බව කර….'' යන වාර්තාවේ අධාාපනයේ අහිමතාර්ථ පද්ධතියක් නම් කර ඇත. ඒවා මෙසේ ය.

- 1. සම්පත් සීමිත ලෝකයක, ජීවිත අවශානාවලට අදාළ දැනුම, ආකල්ප, හා කුසලතා සමග පරිසරයන් පිළිබඳ ව අවබෝධ වර්ධනය.
- 2. සෞඛා සම්පන්න පරිපූර්ණ ජීවිතයකට අවශා පුරුදු වර්ධනය.
- 3. සමාජයීය, ජීවිතය හා අවබෝධය සඳහා අවශා භාෂාමය හැකියාව හා පුකාශන කුශලතා වර්ධනය.
- 4. ශීූ ලංකා වාසීන්ගේ ආගමික හා සංස්කෘතික උරුම පිළිබඳ ව අවබෝධය හා අගය කිරීම.
- 5. යහපත්, නිර්මාණශීලී, සාමකාමී, විනයගරුක හා කියාකාරී පුරවැසි ගුණාංග වර්ධනය.
- 6. කලාව, විදාහව, සාහිතාය හා තාඤණය යතා දී අංශ සඳහා ඉගෙනීමේ යෙදී සිටින්නේ අභියෝගානාවට අනුකූල එළඹුම්වල වර්ධනය.
- 7. අනාහන්ගේ දේපොළ, අදහස් හා ජීවන රටාව කෙරෙහි ගෞරවයක් දක්වීම.
- 8. මිනිස් සමාජය මුහුණපාන පොදු පුශ්න හා ඒවා මෙරට ජීවන කුමය කෙරෙහි බලපාන ආකාරය පිළිබඳ අවබෝධය.

යනුවෙන් අභිමතාර්ථ ලෙසින් දක්වා ඇත. මෙය අධාාපන පුතිපත්ති මාලාවක් තුළින් ළඟා කර ගැනීමට බලාපොරොත්තු වන පරමාර්ථ හා අරමුණු වශයෙන් හඳුන්වා දිය හැකි ය. එමෙන් ම 1982 ඉදිරිපත් වූ අධාාපන පුතිසංස්කරණ යෝජනා නම් වූ අධාාපන ධවල පතිකාවේ අධාාපන පරමාර්ථ දක්වා අත්තේ මෙසේ ය.

''ළමයාගේ සංවර්ධනය සුසංගත ලෙස සිදුවීමට ඉඩ සලසා එමගින් ළමයා සමාජයට මෙන් ම සමාජයේ වැඩකට සුදුස්සෙකු කිරීමයි.''

කෙසේ වුව ද ශී ලංකාව තුළ මෙන් ම ලෝකයේ බොහෝ රටවල නිශ්චිත අධාාපන පරමාර්ථයක් දක ගත නො හැකි වෙයි. එනිසා හුදෙක් දනුම පදනම් කරගත් රාමුවක් යටතේ අධාාපන පුතිපත්ති කිුිිියාත්මක වන අයුරු ලෝකයේ දිනෙන් දින සිදුවන විෂමතාවයන් තුළින් මනාව ධ්වනිත වේ. මේ නිසා අධාාපන පරමාර්ථ ගොඩනැංවීමෙහිලා ජාතික මට්ටමෙන් හා ජාතාන්තර මට්ටමෙන් පොදු එකඟතාවයක් තුළින් කිුිිියාත්මක විය යුතු බව පෙන්වා දිය යුතු ය.

## බෞද්ධ අධනපනයේ පරමාර්ථ

පරමාර්ථ යනු කුමක් දයි විගුහ කර බැලීමේ දී එමගින් ගමා වන්නේ පුධාන අර්ථය යන්නයි. කෙටියෙන් පැවසූ විට උත්තම අර්ථය නම් තේරුමක් එහි වේ. මෙලොව ජීවිතය පුභාමත් කර ගැනීමට අදාළ කුමවත් මාර්ගයක් බෞද්ධ දර්ශනයෙන් උගන්වනු ලබයි. එබැවින් මිනිසාගේ පරම විමුක්තිය පුතාෳක කරගනු ලබන පරමාර්ථ ධර්ම සමූහයක් බුදු දහමින් හඳුන්වා දී ඇත. එමගින් ජීවිතය නිවැරදි මාර්ගය ඔස්සේ ඉදිරියට ගෙන යාමට අවශා උපදෙස් ලබා දෙයි. මිනිස් ජීවිතය එකතැන නැවතී සිටින්නක් නොවේ. එමෙන් ම බුදු දහම කිසි විටක අසුභවාදී ව සිතීමට පුද්ගලයාට අනුබල නො දේ. මෙහි ඇති සුවිශේෂත්වය වැටි වැටි නැගිටීමට උත්සාහ දරන දරුවෙකුට ඇවිදීමට වාරු දෙන්නාක් සේ පුද්ගලයා ඉදිරියට ගෙන යාමයි. බිළිඳාට නොවැටි ඇවිදිය නො හැකි ය. ඇවිදීමේ පුහුණුව ඒකාන්තයෙන් ලබාගත යුතු ය. බෞද්ධ දර්ශනයට අනුව පුද්ගල මනසට පුධාන තැන ලබා දෙයි. මනසේ ඇති විශ්ව ශක්තිය පුහුදුන් පුද්ගලයාට නො තේරේ. මෙය උදාහරණයකින් පෙන්වන්නේ නම් සූර්යයාගෙන් මුලු ලෝකයට ම අසීමිත සේවයක් සිදුවන අතර එය මෙතකැයි පෙන්විය නො හැකි ය. එම පුබල වස්තුව වුව ද විටක ඝණ වැහි වලාකුළකට වැසී ගිය විට ශක්තිය අඩු වේ. ඒ හා සමානව කෙලෙස් හරිත සත්ත්වයාගේ ශක්තිය ද අඩු වේ. එමෙන් ම සිත පිරිසිදු කර ගැනීමේ හැකියාව ද ඇත්තේ පුද්ගලයාට ම වන අතර පිරිසිදු කර ගැනීමට උපදෙස් බුදු දහම ලබා දෙයි. කෙටියෙන් පැවසීමේ දී බෞද්ධ අධාාපනයේ මූලික පරමාර්ථය ද එය වේ.

බුදු දහම තුළ විශේෂයෙන් සාකච්ඡා කරනු ලබන්නේ මනස පිළිබඳ ව ය. මනස පිළිබඳ ව විශේෂ අවධානයක් යොමු කොට ඇත්තේ නිරතුරුව ම කර්ම රැ ස් කරන බැවිණි. ''චෙතනාහං භිකුඛවෙ කුමාං වදාමි. චෙතයිනා කුමාං කුරොති කායෙන වාචාය මනසා'' ලෝකය දුක මත පිහිටා තිබේ යැයි වරක් බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇත. ''දුකෙබා ලොකෙ පතිටඨීතො'' මෙහි දී පසක් කරගත යුත්තේ ලෝකය දුක මත පිහිටා තිබේ නම් පුද්ගලයා ලෝකයේ ජීවත් වේ නම් පුද්ගලයාගේ පුධාන පුශ්නය ද දුක විය යුතු බව ය. එබැවින් ලෝකයේ පවත්තා සජිවී අජිවි සෑම වස්තුවක් ම සෑම නිමේශයක් පාසාම වෙනස් වේ. මෙය නුවණින් අවබෝධ කර ගැනීමට හැඩ ගැස්වීම බෞද්ධ පරමාර්ථය වේ. එක උතුම් සතාෳ අවබෝධ කර ගැනීම එතරම් ලෙහෙසි පහසු කාර්යයක් නො වේ. බුදු රජාණන් වහන්සේට ද මේ සඳහා විශාල කාලයක් ගත කිරීමට සිදුවිය.

සෑම පුද්ගලයෙක් ම මෙය අවබෝධ කර ගන්නා තුරා දීර්ඝ සංසාරයේ ගමන් කරීමට සිදු වේ. එබැවින් මෙකී උතුම් තත්ත්වයට පියවරෙන් පියවර ළඟා විය යුතු ය. මේ සඳහා අනුගමනය කළ යුතු උතුම් අංග අටක් බුදු දහම පෙන්වා දී තිබේ. එය මධාම පුතිපදාව හෙවත් ආර්ය අෂ්ටාංගික මාර්ගය ලෙස විස්තර වේ. ''අයමෙව අරියෝ අටඨංගිකො මගෙනා සෙයාපීදං: සමමා දිටයී…''

ලොව ජීවත් වන සෑම පුද්ගලයෙක් ම අධාාත්මික හා බාහිර වශයෙන් විවිධ බැඳීම්වලින් යුක්තව සිරවී සිටී. එබැවින් ගැටීම් සහිත සංකීර්ණ සමාජයේ ජීවත්වන පුද්ගලයාට සැම විටම ගැටීම්වලට මුහුණ පෑමට සිදුවේ. එබැවින් අවුලෙන් අවුලට නිරන්තරයෙන් පත්වේ. ''අනෙතා ජටා බහි ජටා ජටාහි ජටිතා පජා....'' බුද්ධ දේශනාවට අනුව පුද්ගලයා ශීලයේ පිහිටා සමාධිය හා පුඥාව දියුණු කිරීමෙන් එකී අවුලෙන් මිදිය හැකි බව උගන්වනු ලබයි. ශීලය තුළින් එකී පුඥාව කරා ළඟා විය හැකි ය. ශීලය හා පුඥාව අතර අභේදනීය සබඳතාවක් පවතී. බුදු රජාණන් වහන්සේ සෑම විට ම උත්සාහ දරා ඇත්තේ පුද්ගලයා හා සමාජය අතර ඇති සබඳතාවය පුතිමූර්තිමත් කිරීමට ය. කෑම බීම, ඇඳුම්, පැළඳුම්, ගමන් බිමන්, යාම පවා ශීලාචාර විය යුතු බව පෙන්වා දී තිබේ.

බෞද්ධ සංස්කෘතිය තුළින් ද පුද්ගලයා යන මගට ගැනීමට පුබල උත්සාහයක් දරයි. සංස්කෘතිය මගින් සමාජ පාලනයක් ඇති කිරීම සඳහා කිසියම් විනය මාර්ගයක් හඳුන්වා දෙයි. මිනිසාට ඇති විශේෂ හැකියාව නම් තමා උගත් සංස්කෘතික වටිනාකම ඊළඟ පරපුරට පවරා දීමේ හැකියාව යි. බෞද්ධ පරමාර්ථය ද පුද්ගලයා සුචරිතයට පුවේශ කරවීම ය. විශේෂයෙන් ම පවුල් සංස්ථාවෙහි එනම් පවුල, ආගම, අධාාපනය ආදී පුධාන අංශයන්ට ආවේණික සුවිශේෂ ලකුණ රැසක් බුදු දහමේ උගන්වනු ලබයි. සමාජ සත්ත්වයා අනාහ පුද්ගලයන් සමග ගැටුම්කාරී බවින් තොරව සුවසේ ජීවත්වීමට අවශා පරිසරය මනාව පැහැදිලි කර දෙනු ලබයි. එහි සාමකාමී වාතාවරණයක් ඇති අතර මානසිකත්වය ද නිරෝගීතාවක් දකිය හැකි ය. එබැවින් සමස්ත පුජාවගේ ම හිත සුව පිණිස බුදු දහම හා බෞද්ධ සංස්කෘතිය වනාප්ත කිරීමට සුදුසු පරපුරක් බිහි කිරීම සුවිශේෂී වූ පරමාර්ථයකි.

බෞද්ධ ඉගැන්වීම් අනුව නිදහස් ව තමන් විසින් ම දක දන පසක් කර නො ගත් අදහස හුදු දෘෂ්ටි මාතුයක් පමණක් බව දක් වේ. නිදහස් චින්තනයට මඟ පෙන්වීම බුදුදහමේ පුමුඛ ලඤණයක් වී ඇත්තේ මේ නිසා ම ය. ඒ බව මජ්ඣිම නිකායේ වීමංසක සූතුයේ විස්තර කරමින් වීමංසනයේ වැදගත්කම තහවුරු කොට ඇත. බෞද්ධ අධාාපනයේ පරමාර්ථය ද එයම වේ. බුදුදහමේ උගන්වන පරිදි ලෝකය හා සත්ත්වයා අරබයා සතා වශයෙන් හෝ ඒකාන්ත සතා වශයෙන් එක එල්ලේ පිළිගැනීම නිවැරදි අවබෝධයකට පැමිණීම නො වන බව ඉගැන්වේ. බුදුදහමින් උගන්වනු ලබන්නේ පුද්ගලයාට ස්වාධීනව නිවහල්ව, මැදිහත්ව කල්පනා කොට තී්රණයක එළඹීය යුතු බවයි. යම් හෙයකින් එසේ නො වන්නේ නම් පුද්ගලයා දඬිව ගන්නා තී්රණය මත සිට කිුියා කිරීමේ දී සතා යට වී අන් අදහසක් ඉස්මතු විය හැකි ය. එය නිවැරදි ඉගැන්වීමක් නො වේ. එමගින් සිදු වනුයේ තම අදහස නිවැරදි බව තහවුරු කිරීමත් අන් මතය අසතා බව තහවුරු කිරීම සඳහා කරුණු තර්ක සෙවීමෙන් වෙහෙසීමට පත්වීම පමණි.

බෞද්ධ ඉගැන්වීමේ මූලික පරමාර්ථය නම් පුද්ගලයාට නිවහල්ව නිදහස් ව තමා විසින් ම දක දන යමක් තේරුම් ගැනීමට අවස්ථාව සැලසීම ය. නිදහස් චින්තනයට බුදුදහමින් මෙතරම් වටිනාකමක් ලබා දී ඇත්තේ ඉහත හේතුවෙනි. ස්වාධීන ව නිවහල් ව සිකීමට කිුිියා කිරීමට පුරුදු කරන ඉගැන්වීමක් ලෙස බෞද්ධ අධානපනය හැඳින්වේ. බුදු දහමේ මූලික අපේඎව දෑස් නො පෙනෙන පුද්ගලයාට එසේත් නො මැතිනම් අඳුරේ සිටින පුද්ගලයාට ආලෝකය ලබා දීම ය. එනම් සතා සතා ආකාරයෙන් අවබෝධ කරවමට මඟ පෑදීම ය. එබැවින් ඇත්ත ඇති සැටියෙන් පුද්ගලයාට දක ගැනීමට අවශා හැකියාවන් පුද්ගලයා උදා කරගත යුතු අතර බුදුදහම එවැනි පුද්ගලයාට ආලෝකයක් සපයයි. පුද්ගලයාට සාර්ථකව යමක් තේරුම් ගැනීමට කායික මානසික නිරෝගීතාවය තිබිය යුතු ය. එමෙන් ම උත්සාහය කැපවීම ද තිබිය යුතු ය. මෙකී ලඤණයන්ගෙන් හෙබි පුද්ගලයා කිසියම් තීරණයකට එළඹීමේ දී නැවත නැවතත් සිතා විමසා නිවැරදි තීරණයට එළඹේ. මෙයට කදිම නිදසුනක් ලෙස මජ්ඣිම නිකායේ උපාලි සූතුය පෙන්වා දිය හැකි ය. එම සූතුයේ දී බුදුරජාණන් වහන්සේ උපාලී ගෘහපති පුතුයට පුකාශ කොට සිටින්නේ ඔබ වැනි පුසිද්ධ පුද්ගලයෙක් මෙවැනි ඉක්මත් තීරණ ගැනීම නුසුදුසු බවයි. එබැවිත් තව දුරටත් සිතා මතා තීරණයකට එළඹෙන ලෙස බුදුරඳුන් ඔහුට පවසයි. ''අනුවීචචකාරං බො ගහපති කරොහි....'' මෙ මගින් ද පැහැදිලි වන්නේ බෞද්ධ අධාාපනයේ පරමාර්ථය පුද්ගලයා සතා කරාම රැගෙන යාමට පොළඹවන බවයි.

බුදුදහමේ උගන්වනු ලබන සතා එකක් මිස දෙකක් නො වේ. එය නව නිර්මාණයක් ද නො වේ. ඒ වනාහි බුදු කෙනෙකුන් ලොව පහළ වුව ද පහළ නො වූව ද ලොව සදාතනික පවතින ධර්මතාවයකි. බුදුවරුන් විසින් සිදු කරනු ලබන්නේ කලින් කලට යටපත් වන මෙකී සතා පුඥාවෙන් අවබෝධ කොට ගෙන ලෝකයාට හෙළි කර දීම ය. සතා නිසි ලෙස අවබෝධ කර නො ගන්නා පුද්ගලයා අන්ධ පුද්ගලයෙකුට උපමා කොට ඇත. මේ පිළිබඳ ව බුදු රජාණත් වහන්සේ දීඝ නිකායේ තේවිජ්ජ සූතුයේ දී නිවැරදි සතා නො දකින පුද්ගලයා හා ඔහු අනුගමනය කරන්නන් සතාායෙන් දුරස්වන බව තේවිජ්ජ බමුණාට අන්ධ වෙනුපමාවෙන් දක්වා ඇත. ''සෙයාාථා'පි වාසෙධා අනුවෙණීපරංපරංසංසනතා පුරිමො'පි න පසසති මජකධිමො'පි න පසසති පචිඡිමො'පි න පසසති...''10 එබැවින් බෞද්ධ අධාාපනයේ පරමාර්ථය පුද්ගලයා ව දුකින් මුදවීමට උපකාරී

වන මාර්ගය පෙන්වා දීම ය. එම උතුම් මාර්ගය ආර්ය අෂ්ටාංගික මාර්ගය නම් වේ. මෙම උතුම් ආර්ය මාර්ග අට නැවත සීල සමාධි පුඥා යනුවෙන් කොටස් තුනකට බෙදා දක්වයි. එහි මුලින් ම දක්වා ඇත්තේ සීලය යි. එනම් වාචසික හා කායික ව හික්මීම සීලයේ මූලික පරමාර්ථය ය. පුද්ගලයාගේ චරිත සංවර්ධනය උදෙසා සීලය මහෝපකාරී වන බව බුදු දහමේ ඉගැන්වේ. වරදින් වළකා ගැනීම එහි මුඛා අරමුණ වේ. තමා සතු නො වන ගුණාංග ඇතැයි අන් අය මුලා කිරීම වරදකි. තමාට අයත් නො වූ දැ ගැනීම, නො කළ යුතු දේ නො කිරීම, කළ යුතු දේ කිරීම, සීලයට ම අයත් ය. සීලයෙන් හෙබි පුද්ගලයා වහා සතාෳ අවබෝධ කර ගැනීමට පෙළඹේ. ''සබබදා සීල සමපනෙනා පඤඤවා සුසමාහතෝ ආරුධවිරියෝ පහිතතෙනා ඔසං තරති දුක්තරං'' යනුවෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ සංයුත්ත නිකායේ දේවතා සංයුත්තයේ දී පේනවා දී ඇත. සීලයේ පිහිටි පුද්ගලයාගේ දෙවෙනි පියවර සමාධිය ලෙස හැඳින්වේ. එනම් සිත වැඩි දියුණු කර ගැන්ම යි. පුද්ගලයා සතු අකුසල සිතුවිලි විනාශ කර දමීම එහි මුලික පරමාර්ථය යි. ''සමාධිං භිකඛවෙ භාවෙථ අපාමාණං..'' එමගින් සිතේ පිරිසිදු බවත් සිතේ සමාධියත් ඇති වෙයි. එහි තුන්වන පියවර ලෙස සලකනු ලබන්නේ පුඥාවයි. එනම් බෞද්ධ අධාාපනයේ මුඛා පරමාර්ථය පුද්ගලයාව පුඥාව කරා රැගෙන යාම යි. එය බුදුදහමේ ''යථාභූතං ඥානදසසනං සුවිසුදුධං අහොසි....''¹² ලෙස හැඳින්වේ. යථා භූතඥාන දස්සනය යනු ඇත්ත ඇති සැටියෙන් දකීම ය. එමගින් සන්තානයන් සියලු අකුසලයන් පුහීන කළ හැකි ය. එනම් නැවත නො වැඩෙන ආකාරයට ගසක් මුලින් උදුරා දමන්නාක් ලෙස ය. මේ මගින් තීරණය කළ යුත්තේ බෞද්ධ අධාාපනයේ පරමාර්ථය මිනිසා අර්ථ සම්පන්න ඵලදායක දර්ශනයක් වෙත යොමු කරවන බව යි.

### ආන්තික සටහන්

- 1 Peters, R.S., Ethics& Education, 25p.
- 2 සෙතෙවිරත්න, චාමින්ද, ලෝක සංවිධාන 1, 84 පිටුව
- 3 **එම**, 82 පිටුව
- 4 එම, 163පිටුව
- 5 අ.නි. (4) නිබ්බේදික සූතුත, 200 පිටුව
- 6 සං.නි. (1) පිහිත සූතුය)
- 7 සං.නි. (5-2) ධම්මචක්කපවත්තන සූතුය, 270 පිටුව
- 8 සං.නි (1-26) ජටා සූතුය, 26 පිටුව
- 9 ම.නි (2) උපාලී සූතුය, 60 පිටුව
- 10 දී.නි. තේවිජ්ජ සූතුය, 600 පිටුව
- 11 අං.නි. (2) සමාධි සූතුය, 174 පිටුව
- 12 සං.නි. (5-2) ධම්සක් පැවතුම් සූතුය, 270 පිටුව

## 'දෙවියන් වහන්සේගේ පැවැත්ම' දර්ශන ඉතිහාසය තුළ මත භේදයට තුඩු දුන් පාරභෞතික ගැටලුවකි

සහකාර කථිකාචාර්ය හරිනි නවෝදා ද සොයිසා

#### සංක්ෂේපය

දෙවියන් පිළිබඳ සංකල්පය වර්තමානයේ පවා මත භේදයට තුඩු දුන් කාරණයකි. නැතිනම් දාර්ශනික ගැටලුවකි. මේ පිළිබඳව පෙර අපර දෙදිගම දාර්ශනික අවධානය යොමු විය. සතා වශයෙන් දෙවියන් ලෝකය තුළ සිටී ද, නැතිනම් එය හුදෙක් මිනිසුන් අදහන මායාවක් පමණක් ද යන්න පිළිබඳව නිශ්චිත වූ, නිවැරදි නිගමනයක් ලබා දීමට නවීන විදහාව පවා අපොහොසත් වී ඇත. එසේම දර්ශනය තුළින් ද ඒ පිළිබඳව නිගමනයක් ලබා දිය නො හැක. මේ නිසාම දාර්ශනික ගැටලුවක් ලෙස දෙවියන් වහන්සේගේ පැවැත්ම පිළිබඳ සංකල්පය හැඳින්විය හැක.

## නැඳින්වීම

දාර්ශනික විමර්ශනයන් භෞතික ලෝකය ආශුිත ගැටලු විගුහ කිරීමට පමණක් සීමා නො වේ. එහි වැදගත් අංශයක් ලෙස භෞතිකත්වය ඉක්මවා ගිය පාරභෞතික ගැටලු පෙන්වා දිය හැකි ය. භෞතිකත්වය තුළින් පිළිතුරු සොයා ගත නො හැකි ඇතැම් තත්ත්වයන් ඉන් ඔබ්බට ගොස්, තාර්කිකව සහ බුද්ධිමය වශයෙන් විගුහ කිරීමට දාර්ශනිකයා උනන්දු වේ. මෑත යුගවල දී විදාහත්මක මූලධර්ම පදනම් කර ගෙන දර්ශනයට නැඹුරු වුවත්, දර්ශන ඉතිහාසයේ ආරම්භයේ පටන්ම ලෝකය පිළිබඳ භෞතික විගුහයන්ගෙන් සෑහීමකට පත් නො වී පාරභෞතික විශ්ලේෂණ කිරීමට දාර්ශනිකයා උත්සාහ දරා ඇත.

අනුභූතිමය ඥානයේ පවතින සීමිත බව නිසා පාරභෞතික විශ්ලේෂණයට දාර්ශනිකයා පෙළඹෙන අතර දර්ශන ඉතිහාසයේ වැදගත් පාරභෞතික ගැටලුවක් ලෙස දෙවියන් වහන්සේ පිළිබඳ සංකල්පය පෙන්වා දිය හැකි ය. මෙබඳු සංකල්පයන් මිනිසා විසින් ගොඩ නඟා ගන්නේ භෞතික හේතු සාධක මඟින් පිළිතුරු දිය නො හැකි අවස්ථා පැහැදිලි කිරීමට බව විද්වතුන්ගේ අදහසයි. මෙහි පදනම කුමක් වුව ද දෙවියන් වහන්සේ වැනි පාරභෞතික ගැටලු ඉවතලීම ලොවම ජය ගත් නූතන යුගයේදීවත් නො හැකිවී ඇත.

මෙම දෙවියන් පිළිබඳ සංකල්පය දාර්ශනික ඉතිහාසය පුරා මත භේදයන්ට ලක් වුවද මිනිස් සිත් සතත් තුළින් ගිලිහී ගොස් නැත. ඊට හේතුව කෙතරම් පාරභෞතික වුව ද එය විශ්වාස නො කිරීමට මිනිසාගේ ඇති අකැමැත්තයි.

# දේව සංකල්පයේ විකාශනය

## පෙරදිග දර්ශනය

මෛදික දර්ශනයෙන් ආරම්භ වන පෙරදිග දර්ශනය තුළ දේව සංකල්පය ඒක දේව වාදයන්, බහු දේව වාදයන් සහ සර්වේශ්වර වාදයන් වැනි දේව සංකල්පයන් අර්ථවත් විය. වෛදික චින්තාවන් පැහැදිලි ආගමික මුහුණුවරක් ගත් අතර, ස්වභාවධර්මයේ ඇතැම් වස්තූන් දේවත්වයෙන් පිිදීමේ ස්වභාවයක් දැකිය හැකි ය.

'වෛදික යුගයේ දී මිනිසා ස්වභාවික පරිසරයේ පුපංච, සංසිද්ධීන්, කිුයාකාරකම් ගැන දැඩි කුතුහලයකින් හා බියකින් පසුවිය. ඔවුනට එම පරිසර කිුයාවලි තේරුම් ගැනීමට නො හැකි නිසා එම වස්තූන් වලට දේවත්වයක් ආරූඨ කර වන්දනාමාන කිරීමට යොමු විය.'

### (විමලධම්ම, කේ., ඉන්දියානු දර්ශනය)

මෙම වෛදික යුගයේ දී පුධාන වශයෙන් වන්දනාමාන කළ දෙවිවරු ලෙස ඉන්දු, වරුණ, සෝම, යම ආදී දෙවිවරුන් සලකයි. තව ද ගින්නට අධිපති අග්ති දෙවියා පිළිබඳ විශේෂ තොරතුරු සඳහන් වේ. එම දෙවියාට අත් දහසක් ඇති බව ඔවුන් විශ්වාස කළහ. එසේම ගින්නට දමන ආහාරපානාදිය දුම් ඔස්සේ අහසේ සිටින දෙවිවරුන්ට රැගෙන ගිය බව ඔවුන්ගේ විශ්වාසය විය. මෙම දේව සංකල්පය තුළ දෙවියන් පුධාන කොටස් 3 කට බෙදා දක්වනු ලබයි.

- ඇතා සඳ, හිරු, තාරකා
- භූමඪ ගස් වැල්, පර්වත, ඇළදොළ, ගංඟා
- අන්තරීක්ෂ වලාකුළු, විදුලිය, සුළඟ

දෙවියන් දැඩි ලෙස විශ්වාස කළ මෙම වෛදික යුගයේ දී බනු දේව වාදයක් පිළිගෙන තිබුණි.

උපනිෂද් යුගයේ දී ලෝකයේ සෑම දෙයකටම පුධාන වූ අසමසම නිර්මාතෘ දෙවි කෙනෙක් සිටි බව විශ්වාස කරන ලදී. ඔහු 'බුහ්මා' නම් විය. මෙය ඒකදේවවාදී සංකල්පයකි. එසේම විශ්වය සහ පුජාව එකම දෙවියකු විසින් මවන ලද්දක් බව නිර්මාණ වාදය තුළ සඳහන් වේ. එහි ලෝකය මැවීමේ ගෞරවය මහා බුහ්මයාට හිමි වේ. මේ ආකාරයට උපනිෂද් චින්තනය තුළ විශ්වයේ පරමාර්ථ සතා වශයෙන් බුහ්මන් නම් සංකල්පය ඉදිරිපත් විය. ඔහු සතු බලය විවිධාකාරය.

- සර්වඥය සියල්ල දනී.
- සර්ව බලධාරිය සියලු බලයෙන් යුක්තය.
- සර්ව වාාාපීය සියලු තැනම බලය පතුරුවා සිටී.
- සර්ව දර්ශීය සියල්ල දකි්.
- සර්වතෝභද්දාය හැම අතින්ම යහපත්ය.
- සර්වපතාකිරණය වචනයෙන් කිව නො හැකි තරම් ගුණවත්ය.
- සර්වභෞවමය හැම අතින්ම සුන්දරය.

පසුව ඇති වූ විවිධ ඉන්දීය දර්ශන සම්පුදායන් තුළ පැහැදිලි ඒක දේව වාදයක් පිළිගෙන තිබුණි. කිු.පූ. 6 වන සියවස තුළ බිහි වූ බෞද්ධ චින්තනය අදේවවාදී දහමක් වන අතර සර්වබලධාරී දෙවියන් පිළිබඳ අදහසට වෙනස් මතයක් ඉදිරිපත් කරයි. පශ්චාත් බෞද්ධ ආගමික චින්තාවන් තුළ ද දේව සංකල්පය පිළිගෙන ඇත. ඊෂ්වර සංකල්පය එවැන්නකි. එසේම හින්දු ආගමික චින්තාව තුළ ද සර්ව බලධාරී මැවුම්කරුවා ලෙස 'ඊෂ්වර' නම් කර ඇත.

## අපරදිග දර්ශනය

පැරණි ගුීසියේ ප්ලේටෝගේ කාලයේ සිට ද ලොව සියල්ලටම පුධාන එක් දෙවි කෙනෙකුගේ පැවැත්ම ඔප්පු කිරීමට උත්සාහ ගෙන ඇත. ඉපැරණි ගීුක සමාජය තුළ දේව වන්දනය බෙහෙවින් ජනපුිය වූවකි. ස්වභාවධර්මය ආශිුත ඇතැම් ධර්මතාවයන් මෙන්ම යුද්ධය, වීරත්වය, මාතෘත්වය, ආදරය වැනි මානව අවශාතා සම්බන්ධයෙන් සංකල්ප පැවතුණි. එසේම කීඩාවට අධිපති ඇතීනා දෙවඟන ඇතැන්ස් කඳු මුදුනින් බැස එන බව ගුීකයන්ගේ විශ්වාසය විය.

අපරදිග දර්ශනයේ ආරම්භකයා වන තේල්ස්ගෙන් පටන් රෝම සභාගත්වය ආදී දර්ශනයන් තුළ ද දේවවාදී සංකල්පය ඉදිරිපත් වී තිබේ. මේ සම්බන්ධයෙන් අදහස් දක්වන තේල්ස් පවසන්නේ 'සෑම දෙයක්ම දෙවියන්ගෙන් පිරී ඇතිබවයි.'

එසේ ම ප්ලේටෝ සහ ඇරිස්ටෝටල් ද දෙවියන් පිළිබඳ කතා කර ඇත. ලෝකයට මුලින්ම චලනයක් දෙන්නේ දෙවියන් වුවත් එය දෙවියන්ගේ නිර්මාණයක් නො වන බව ඇරිස්ටෝටල්ගේ පිළිගැනීමයි. ප්ලේටෝ ද එය පිළිගෙන තිබුණි. තව ද දෙවි කෙනෙකු සිටින්නේ නම් ඔහු වෙනස් විය නොහැකි බව ඔවුන්ගේ පොදු විශ්වාසය විය.

පුරාණ රෝම අවධිය තුළ සභාගත්වය පදනම් කර ගෙන දෙවියන් මානුෂීය ස්වරූපයකින් අර්ථ දක්වා ඇත. රෝම අධිරාජායා මත දේවත්වයක් ආරෝපණය කරන ලද්දේ මේ පදනම මත සිටයි. බුද්ධිවාදී චින්තකයෙකු වන ස්පිනෝසා දෙවියන් නිර්වචනය කරනු ලැබුවේ 'දෙවියන් යනු ස්වභාව ධර්මය චේ' යනුවෙනි.

ඇතැම් බුද්ධිවාදී චින්තකයන් විශ්වාස කළේ දෙවියන් පිළිබඳ සංකල්පය මිනිස් මනස තුළට ඇතුලත් වන්නේ උපතේ දී බවයි. නීට්මේ දෙවියන් අර්ථවත් කළේ සමාජ සදාචාරාත්මක පසුබිමකිනි. ඔහු පවසන්නේ 'ලෝකයේ පිළිගත් සාරභෞමික ඇගයුම් මිනිසා විසින්ම විනාශ කර ඇති බවත්, එම නිසා මිනිසා විසින් දෙවියන් විනාශ කර ඇති බවත් ය'.

දෙවියන් පිළිබඳ සංකල්පය වඩාත් පැහැදිලි සහ පුබල ආකාරයෙන් ඉදිරිපත් වූයේ මධාකාලීන ආගමික චින්තනය තුළ යි. මෙහි දී දෙවියන් සර්වබලධාරී පුතිජානාත්මක අර්ථයෙන් ඉදිරිපත් කර ඇත. එහෙත් ඇතැම් තැනක අකායික, අනිර්මාණික, අහේතුක වැනි පුතිශේධනාත්මක අර්ථයෙන් ද ඉදිරිපත් කර ඇත. මේ කුමන ආකාරයෙන් ඉදිරිපත් කළ ද දෙවියන් සර්වබලධාරී, සර්වඥ, සර්ව වාාපී, අධිමානුෂික, අධිස්වභාවික තත්ත්වයට පත් කිරීමට මධාකාලීන දේවවාදීන් උත්සාහ ගෙන ඇත. කිස්තියානි දහම තුළ මේ ලක්ෂණ දැක ගත හැකි ය. එහි දෙවියන් තිවිධාකාර ලෙස අධිභක්තියකින් අර්ථ දක්වා ඇත. එනම්,

- පියාණෝ ය
- පුතුයාණෝ ය
- ශුද්ධ ආත්මයාණෝ ය

# දේව සංකල්පයේ දෘෂ්ටි කෝණ

සෑම සමාජයකම මෙම දේව සංකල්පය මිනිසුන් අතර බැඳී පවතී. මෙය මූලික දෘෂ්ටි කෝණ 3 ක් පදනම් කර ගෙන විගුහ කළ හැක.

- ආගමික දෘෂ්ටිය
- මානව විදාහා දෘෂ්ටිය
- දාර්ශනික දෘෂ්ටිය

ආගමික දෘෂ්ටියෙන් බලන විට මිනිසාගේ සදාචාර ජීවිතය පවත්වා ගෙන යාම සඳහා දේව සංකල්පය ගොඩ නඟා ගෙන ඇත. මෙය දේවවාදී ආගම් වල ඉදිරිපත් වන පාරභෞතික සංකල්පයකි. කෙසේ නමුත් දෙවියන් සඳහා බාහිර පැවැත්මක් තිබුණ ද නො තිබුණ ද එය මිනිසාගේ භක්ති මාර්ගය සහ විශ්වාසය මත සකස් වී ඇත.

මානව දෘෂ්ටි කෝණයට අනුව මිනිසාගේ ජන ජීවිතය සම්බන්ධයෙන් දේව සංකල්පය බැඳී පවතී. උදාහරණ ලෙස,

- ගුාමීය ගොවියන් තම අස්වනු නෙළීමෙන් පසු පුථම අස්වැන්න ගම්භාර දෙවියන්ට පූජා කර ආශිර්වාද ගැනීම.
- දේවාල වල කිරි ඉතිර වීම.
- යාගහෝම පැවැත්වීම.

දාර්ශනික දෘෂ්ටි කෝණයට අනුව දෙවියන්ගේ පැවැත්ම පුාදේශීය දෙවිවරුන් හැදෑරීමක් නොව සර්වබලධාරී මහා කාරුණික දෙවියන් පිළිබඳ විමසා බැලීමකි.

# දෙවියන්ගේ පැවැත්ම තහවුරු කිරීම සඳහා ඉදිරිපත් වී ඇති දේවවාදී මත

දෙවියන්ගේ පැවැත්ම පිළිබඳ ගැටලුවේ දී දෙවියන්ගේ පැවැත්ම තහවුරු කරන තර්කයන් කීපයක් දේවවාදීන් විසින් දර්ශන ඉතිහාසය තුළ ඉදිරිපත් කර ඇත.

• සහජ සංකල්පවාදී තර්කය

දෙවියන් පවතින බව තහවුරු කිරීමට උත්සාහ ගන්නා බොහෝ අය දෙවියන් සෑම කෙනෙක් තුළම පවතින බව විශ්වාස කරයි. මෙවන් අදහසක් පුද්ගල මනසට ඇතුල් වන්නේ ජන්මයෙන් බව ඇතැම් දාර්ශනික අදහසයි. මෙසේ දෙවියන් පිළිබඳ අදහසක් මිනිසා තුළ පවතින්නේ දෙවියන් ලොව පවතින නිසා බව දේවවාදී පිළිගැනීමයි.

### • පරිපූර්ණත්වය පිළිබඳ තර්කය

සර්ව සම්පූර්ණ සත්ත්වයකු පිළිබඳ අදහස් ඇසුරෙන් දෙවියන් තහවුරු කළ හැකි බව දේවවාදීන්ගේ විශ්වාසයයි. සතා, හොඳ, ලස්සන, යහපත ඒ තුළ චේ. මෙවැන්නක් හැඟෙන්නේ සර්ව සම්පූර්ණත්වයට සාපේක්ෂව ය. එම සර්ව සම්පූර්ණත්වය නම් දෙවියන් වේ. එබැවින් දෙවියන් ලොව පවතී.

## • සදාචාර තර්කය

සදාචාරමය වශයෙන් දෙවියන් තහවුරු කළ හැකි බව දේවවාදී පිළිග ැනීමයි. ඔවුන් අදහස් කළේ සදාචාර විනිශ්චයකරුවෙකු සිටිය යුතු බවත්, ඒ දෙවියන් බවත් ය. මිනිසුන් විසින් කරන හොඳ, තරක කිුයා විනිශ්චය කරන්නේ දෙවියන් ය. කිුස්තියානි දහමට අනුව ජීවිතයේ අවසන් දින දී දෙවියන් විසින් හැම මිනිසකුම විනිශ්චයට ලක් කරන බවත්, එහි දී පව කළ අය අපායටත්, පිං කළ අය ස්වර්ගයටත් යැවෙන බව පිළිගනී.

### • හේතු තර්කය

මෙයින් පුකාශ වන්නේ ලෝකයේ සෑම දෙයකටම හේතුවක් ඇතිවාක් මෙන්ම විශ්වය නමැති එලය සඳහා ද හේතුවක් තිබිය යුතු බවයි. එම හේතුව දෙවියන් ය. මෙසේ විශ්වයේ හේතුව ලෙස දෙවියන් ඉදිරිපත් කර ඇති අතර, දෙවියන් ඉදිරිපත් කරන්නේ අහේතුක එලයක් ලෙසිනි. එහෙත් ලෝකයේ සෑම දෙයක්ම කිසියම් හේතුවක් නිසා ඇති වන බව පුකාශ කරන්නේ නම් දෙවියන් පමණක් අහේතුක යැයි පුකාශ කිරීම ගැටලු සහගත ය. දේවවාදීන් පුකාශ කරන්නේ දෙවියන් සදාකාලික සහ හේතු රහිත ස්වභාවයක් ගන්නා බවයි.

#### • රටා තර්කය

අවට ලෝකය දෙස බලන විට ඉතා පැහැදිලි රටාවක් දක්නට ලැබෙන බව මේ තර්කයේ මූලික පදනම යි. විවිධ ගුප්ත ඥාන මාර්ග, භක්තිය වැනි දේ මඟින් දෙවියන් පුතාාක්ෂ කළ හැකි බවත් මෙයින් පුකාශ වේ.

## දෙවියන්ගේ පැවැත්ම පුතිකෙෂප කිරීම

දෙවියන් ලොව සිටින බව ඔප්පු කිරීමට දේවවාදීන් බොහෝ උත්සාහ කර තිබේ. නමුත් ඔවුන් දේවවාදයට ගෙන ආ තර්ක රැසක් බිඳ දැමීමට අදේවවාදීන් සමත් වී ඇත. ඒ සඳහා ඔවුන් විවිධ අදහස් ඉදිරිපත් කර ඇත.

### • භෞතිකවාදී අදහස

භෞතිකවාදී අදහස් දරන දාර්ශනිකයන් බොහෝ විට දෙවි කෙනෙකු හෙවත් අදෘෂාාමාන බලවේගයක පැවැත්ම පුබල ලෙස බැහැර කරයි. දෙවියන් භෞතික ලෙස තහවුරු කළ නො හැකි වීම ඊට හේතුවයි.

### • මාක්ස්වාදී අදහස

පැහැදිලි භෞතිකවාදී පදනමක් මත ගොඩනැඟී ඇති මාක්ස්වාදී චිත්තනය දෙවියන් පුතිකෙෂප කරන්නේ එය ආගම් විරෝධී ආකල්ප මත පිහිටා ය. අදෘෂාාමාන බලවේග කෙරෙහි ඇති බලවත් විරෝධය නිසා මාක්ස්වාදීන් කෙසේවත් දේවවාදය නො පිළිගනී.

### • නවීන විදාහාවේ අදහස

නිරීක්ෂණ, සම්පරීක්ෂණ මත ගොඩනැඟෙන විදාහත්මක උපනාහස පිළිගන්නා විදහාව භෞතිකත්වය ඉක්මවා පවතින දෙවියන් යන සංකල්පය සනාථ කළ නොහැකි නිසා බැහැර කරයි. හේතුව දෙවියන් පුතාහක්ෂයට හසුකර ගැනීමේ හැකියාවක් අද ද විදහාව සතුව නො මැති බැවිනි. එබැවින් දෙවියන් පිළිබඳව ඉදිරිපත් කෙරෙන කිසිදු විගුහයක් පිළිබඳව එසේ කරුණුමය සාධකයන් ඉදිරිපත් කිරීම අසීරු වී ඇත. මේ නිසා නවීන විදහාව දෙවියන් පිළිබඳ සංකල්පය නිෂ්පුභා කරයි.

# • මූල හේතුක තර්කයට විරුද්ධව ඉදිරිපත් වී ඇති අදහස

ඇරිස්ටෝටල්ගේ මතයට අනුව චලනය වන ලෝකයේ වෙනස් නො වන එකම දෙය නම් අචල චාලක නම් සර්ව බලධාරී දෙවියන්ගේ පැවැත්මයි. මෙය පුතිඤපෙ කරන අදේවවාදී අදහස වන්නේ දෙවියන් අචල නම් දෙවියන් විසින් මවන ලද සියලු දේ චලිත වන්නේ කෙසේ ද යන්නයි. එබැවින් මූල හේතුක තර්කය ස්වයං විරෝධී තත්ත්වයට පත් වේ.

# • පරිපූර්ණත්වය පිළිබඳ තර්කයට විරුද්ධව ඉදිරිපත් වී ඇති අදහස

අසම්පූර්ණව පවතින මේ ලෝකයේ පරිපූර්ණ එකම දේ දෙවියන් වන බව දේවවාදී පිළිගැනීමයි. එහෙත් අදේවවාදීන් පවසන්නේ ලෝකයේ අසම්පූර්ණත්වයක් පැවතියත්, එමඟින් සර්ව සම්පූර්ණ දෙවි කෙනෙක් සිටින බව ගමා කර ගත නො හැකි බවයි. එබැවින් සර්ව සම්පූර්ණත්වය තුළින් දෙවියන් තහවුරු වන බව පිළිගැනීම දුෂ්කර ය. • සහජ සංකල්පවාදී මතයට විරුද්ධව ඉදිරිපත් වී ඇති අදහස

දේවවාදී මතයට අනුව දෙවියන් පිළිබඳ අදහස පුද්ගල මනසට ඇතුල් වන්නේ ජන්මයේදී ය. එහෙත් අදේවවාදීන් කිසිවිටකත් දෙවියන් නො පිළිගනී. අනුභූතිවාදියෙකු වන ජෝන් ලොක් පවසන්නේ 'පුද්ගල මනස උපතේ දී හිස්ව පවතින බවයි'. එබැවින් ඔවුන් දෙවියන් පිළිබඳ සංකල්පය පුතිකෙෂප කරයි.

#### නිගමනය

මේ අනුව පැහැදිලි වත්තේ දෙවියත්ගේ පැවැත්ම පිළිබඳ පැහැදිලි පුතිවිරෝධතාවයන් අතීතයේ සිටම පැවත ඇති බවයි. එහි දී දෙවියන්ගේ පැවැත්ම තහවුරු කිරීම සඳහා දේවවාදීන් සහ අදේවවාදීන් විසින් ඊට පක්ෂ මෙන්ම විපක්ෂ තර්ක රාශියක් ඉදිරිපත් කර ඇත. එහෙත් මෙම ගැටලුව පිළිබඳව තීරණාත්මක නිගමනයකට එළඹීම සඳහා ඒ සඳහා ඉදිරිපත් වී තිබෙන මෙම තර්ක විතර්ක කෙතරම් දුරට සෑහේද යන්න විනිශ්චය කිරීම දුෂ්කර ය. එබැවින් දෙවියන් වහන්සේගේ පැවැත්ම පිළිබඳ ගැටලුව දර්ශන ඉතිහාසය තුළ මත භේදයට තුඩු දුන් පාරභෞතික ගැටලුවක් ලෙස තවදුරටත් ශේෂ වනු ඇත.

### ආශිුත ගුන්ථ

ජයසේකර, කේ., (1992). බුද්ධ කාලීන ගීක චින්තන, කැලණිය, සම්භාවා පුකාශන.

කුලසේන, වී., (1997). දාර්ශනික ගැටලු, මාකොළ, පුබුදු පිුන්ට්රස්.

පියරතන හිමි, කේ., (1999). බෞද්ධ දර්ශනය සහ මතවාද දර්ශනය, කර්තෘ පුකාශන.

ද සිල්වා, පත්මසිරි., දාර්ශනික ගැටලු, කැලණිය, විදාහලංකාර විශ්වවිදාහලයීය මුදුණාලය.

ධ්රමසිරි, ජී., (2004). දා්රශනික පුශ්න, මහරගම, අධාාපන පුකාශන දෙපා්රතමේන්තුව මඟින් තරංජි පුින්ට්රස්.

එදිරිසිංහ, ඩී., (2002). දාර්ශනික විමර්ශන, දෙහිවල., වත්මා පුකාශන.

වීරසූරිය, ජී., (2009). මිනිසා දෙවියා සහ මනස, ගතේමුල්ල, ආරිය පුකාශකයෝ.

වීමලධම්ම, කේ., ඉන්දියානු දර්ශනය, අධාාපන පුකාශන දෙපා්රතමේන්තුව.

Hoffding, H, A., (1955). History of Modern Philosophy, MacMillan and Co., London.

# බෞද්ධ ආර්ථික දර්ශනය පිළිබඳ සංකෂිප්ත විගුහයක්

වීරවිල නන්ද හිමි

බුදුසමය අනිතා වූත් අසුභවාදී වූත් දහමක් ලෙස ඇතැමෙක් සළකති. අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම යන තිුලඤණය එහි මූලික ඉගැන්වීම වන හෙයින් එලෙස හදුන්වන බව පෙනේ. එහෙත් එය සාවදා තර්කයකි.

බුදුසමය දඹදිව පහළ වුයේ සංකීර්ණ ආගමික රටාවක් පැවති අවදියක ය. එක් පැත්තකින් කාමසුඛල්ලිකානුයෝගය පදනම් කරගත් බුහ්මණ ඉගැන්වීම් විය. බාහ්මණ ඉගැන්වීම අතර ජනතාව මංමුලා බට පත්ව සිටිය හ. මේ අතර තවත් පිරිසක් විවිධ ශුමණ වේශ දරමින් ජීවිතයේ පාරලෞකික විමුක්තියක් අපේඤා කරමින් කටයුතු කළහ. ඒ සඳහා දැඩි වුත සමාදානයෙන් කාලය ගෙවූහ. ආජීවක පරිබාජක නිගණ්ඨ යන අංශ මෙහි පුමුකත්වයක් ගෙන ඇත. මේ අතර පුර්ණ කාශාප ආදී ශාස්තෘවරුන් බුහ්මණ බලවේගයට එරෙහි විවිධ මත පළ කරමින් සිය ආගමික අදහස් පළ කළහ. මවැනි වාතාවරණයක් තුළ පහළ වූ බුදුන් වහන්සේ මිනිසාට ඓහලෞකික මෙන්ම පාරලෞකික විමුක්තිය ලබා ගැනීමට පුඥාව තුළින් අවශා මාර්ගය සාදා ගැනීමට හා අවබෝධ කර ගැනීම අවකාශ සලසා දුන්හ. ඒ සඳහා පුරෝගාමී වූවෝ ගිහි ගෙය සම්බාධක වලට ගොදුරු වූ ස්ථානයක් හැටියට සලකා ගිහි සැප අත්හැර බුද්ධ ශාසනයෙහි පැවදි වී, භාවනා කොට ධාාන උපදවා මාර්ගඵල ලබා ගැනීමෙන් නිවන් පසක් කළහ. එලෙස සසුනට ඇතුලත් වූ පැවිදි පිරිස භිඤු භිඤුණි යනුවෙන් දෙකොටසක් විය.

ගිහි සමාජය උපාසක උපාසිකා වශයෙන් ද කොටස් දෙකකට බෙදුණි. බුදු සමය මේ අංශ දෙකට දෙවැදෑරුම් දර්ශනයක් ඉදිරිපත් කළේ ය. පැවිදි පඎයට යොමු කළේ විමුක්ති මාර්ගයයි. ගිහි පඎයට යොමු කළේ රහෟතික සංවර්ධනය තුළින් ආර්ථිකයේ දියුණුවක් ඇති කර ගෙන යහපත් චර්යාවන් ගෙන් යුතු ධාර්මික ජීවිතයක් ගත කිරීමට අවශා පැහැදිලි ජිවන මාර්ගය යි. මේ නිසා බුදු සමය ගිහියාගේ අර්ථ සංරඎණය සඳහා මාහැඟි උපදෙස් ලබා දුන්නේ ය. බුදුන් වහන්සේ තිලඤණය පදනම් කර ගත් දහමක් සමස්ත මිනිස් වර්ගයාටම අවබෝධ කරවීමට උත්සාහ ගත්තේ නම් උන් වහන්සේ කිසි විටකත් ධනෝපාර්ජන මාර්ගයකට ගිහි සමාජය යොමු කරවන්නේ නැත.

ගිහි සමාජයේ අරමුණ එකකි. පැවිදි සමාජයේ අරමුණ තවත් එකකි. ගිහි සමාජයේ ඇතැම් අය ද කාමභෝගී ජීවිතය අපිය කළ පිරිසක් වශයෙන් ද සිටි බව හා සිටින බව පෙනේ.

"සම්බාධෝයං ඝරාවාසෝ රජස්සායතනං ඉති අබ්භෝකාසෝව පබබඡ්ජා"²

ගිහි ජීවිතය සම්බාධ සහිතය. රාගා දී ක්ලේශ වර්ධනයට ආයතනයක් වන්නේ ය. පැවිද්ද එසේ නොවෙයි. එය නිදහස්ය. අවකාශයෙහි පිහිටියේ ය. එය දුක් කෙළවර කිරීමට හේතු වන්නේයැයි ගිහි ගෙයින් නික්ම පැවිදි වූහ. එසේම වර්තමානයේ දී එසේ සිතා පැවිදි වීමට බුදු සසුනෙහි බාධාවක් නො මැත.

ගිහි සමාජය පිය කළ පිරිස එම සමාජයේ සෞභාගා තත්ත්වයක් ඇති කර ගෙත ආර්ථිකයෙන් පොහොසත්ව ජීවත් වීමට අපේඎ කළහ. වර්තමානයේ දී මෙන්ම අනාගතයේ දී ද ඒ පිරිස ධනෝපාර්ජනයෙන් ස්වකීය ජීවිතය ශක්තිමත් කර ගැනීමට කිුියා කරනු ඇත. මේ පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් වල මෙසේ සඳහාන් වේ.

"අචරිත්වා බුහ්මචරියං - අලද්ධා යොබ්බනේ ධනං සෙන්ති චාපාතිබිණාව - පූඑරාණනි අනුඤ්නං"³

යම් කෙතෙක් තරුණ වයසේ සිට එක්කො බුහ්මචර්යාවේ හෙවත් මහණදම් පිරීමෙහි තිරත විය යුතු ය. එසේ තැතිනම් තරුණ කාලයේ සිටම ධනය ඉපයිමෙහි යෙදිය යුතු ය. එසේ තොවූ පුද්ගලයෙක් වේද ඔහු හරියටම මසුන් තැති වියළී ගිය විලක් අසලට වී සුසුම් හෙළන කොකෙක් හෙවත් කොස්වාලිහිණියෙක් හා සමාන වන්නේ ය. මෙයින් බුදුත් වහත්සේ තම ධර්මය තුළින් අංශ දෙකක් මිනිසා වෙත ඉදිරිප් කළ බව පෙනේ. එයින් එකක් බුහ්මචරියාය මාර්ගයයි. අනික ධනෝපායනයෙහි යෙදෙන ගිහි පුතිපදාවයි.

බුදුන් වහන්සේ වාග්සපඡ්ජ සූතුය දේශනා කිරීමේ දී දීසජානු කෝලිය පුතුයන්ට කියා සිටියේ ගිහි සාමිචි පුතිපාදව මැනවින් පුගුණ කළ යුතු බවයි. උට්ඨාන සමපත්තියෙන් හෙවත් උට්ඨාන විර්යයෙන් ධනය ඉපයීමටත්, එසේ උපයන ධනය විනාශ නොවී ආරක්ෂා කිරීමටත්, ආදායම් අනුව වියදම් කිරීම, සමජීවිකතාවෙන් වෘත්තිය පවත්වා ගෙන යාමටත්, එවා වඩාත් හොදින් තහවුරු කර ගැනිමට කලානණ මිතුයන් ආශුය කළ යුතු බවත් උන්වහන්සේ එහි දී පැහැදිලි කළහ. ධාර්මිකව ධනය උපයා ගැනිමටත්, උපයා ගත් ධනය ආරක්ෂා කර ගැනීමටත් අවශා සදූපදේශයන් මැනවින් පෙන්වා දී ඇති බව තිපිටක ධර්ම අධායනයේ දී මනාව විශද වේ. තම උපයන ධනයෙන් එක් කොටසක් පරිභෝජනයටත්, කොටස් දෙකක් නැවත නැවත ධනෝපායන මාර්ගයන්හි යෙදිය යුතු බවත්, දුකක් කරදරයක් හිරිහැරයක් හෝ අසනිපයක් හැදුන විට පුයෝජනයට ගැනිම සඳහා තවත් එක් කොටස් ආරක්ෂා කර යුතු බව වාග්සපඡ්ජ සූතුයේ මෙසේ දක්වති.

"එකේන හෝගෙ භුඤ්ජෙයා - ද්විහි කම්මං පයෝජයෙ ඡතුත්ථං ච නිධාපෙයා - ආපදාසු බවිස්සති"<sup>4</sup>

මෙයින් පුකාශ වනුයේ උසස් ආර්ථික සංවර්ධනය උපාය මාර්ගයකි. ගෘහ ජීවිතයේ ආර්ථිකය සාර්ථක කර ගන්නා විධිමත් කුමයකි. ධනය උපයන තැනත්තා විසින් ඒ ධනය පරිභෝග කළ යුතු කුමයකි.

එමෙන්ම ධනය විනාශ වීමට හේතු වන සුරාව, සූදූව, නොකල්හි වීදි සංචාරය කිරීම, සල්ලාලකම පාප මිනු ආශුය කිරීම, අලසකම<sup>5</sup> යන කරුණු පෙන්වා දෙන අතර එම අංශයන්ගෙන් වෙන්ව කටයුතු කිරීමෙන් ධනය ආරක්ෂා කර ගත හැකි බව පාරාභව සූතුයේ දී බුදුන් වහන්සේ සේශනා කළහ.

එමෙන්ම බුදුරජාණන් වහන්සේ සැම අවස්ථාවකම දී ම උපදෙස් දුන්නේ කෘෂිකර්මාන්තය, සාම්පුදායික කර්මාන්ත, වෙළඳාම, සත්ත්ව පාලනය, රාජාා සේවය වැනි කෂ්තුවල කටයුතු කිරීමට ය. පොළී කිරීම, වස විෂ වෙළඳාම, ආයුධ වෙළඳාම, මස් පිණිස සතුන් වෙළඳාම, වහල් වෙළඳාම ආදි වෙළඳාම් උන්වහන්සේ අධාර්මික වෙළඳාම් වශයෙන් පුතිකෙෂ්ප කළහ.

බෞද්ධ ආර්ථිකය ගැන සඳහන් කරන බුදුන්වහන්සේ උපයන ධනයෙහි ධාර්මිකත්වය පුකාශ කළේ මෙසේ ය.

"උට්ඨනා විරියාගතේහි බාහාබල පරිචිතේහි සේදාවක්ඛිත්තේහි ධම්මිකේහි ධම්ම ලද්ධෙහි හෝගෙ" යනුවෙනි

උට්ඨාන වීර්හයෙන් ද, බාහු බලයෙන් ද දහදිය වැගුරුණු ශරීයෙන් ද යුක්තව ධාර්මිකව උපයන ලද ධනය දාර්මික ධනය වශයෙන් උන්වහන්සේ හඳුන්වා දුන්හ. මෙයින් ගිහි සමාජයේ වර්ධනය සඳහා ධනය ඉපයිම හා සම්බන්ධ වූ ආර්ථික දර්ශනය කුමක් ද යන්න මැනවින් පැහැදිලි කරගත හැකි ය.

ධාර්මික ධනය උපයා මව්පියන් පෝෂණය කරන්න. එසේම හැම මොහොතකම ධාර්මික වෙළඳාමේ යෙදෙන්න. එලෙස අපුමාදයෙන් යුක්තව මෙම ගිහි පිළිවෙත අනුගමනය කිරිමෙන් ස්වයං පුභා දෙවියන් අතර උපදින්නේ ය. ධම්මික සූතුයේ ඒ බව මෙසේ සඳහන් වේ.

"ධම්මේන මාතා පිතරෝ භරෙයා එයෝජයේ ධම්මිකං යෝ වණිඡ්ජං ඒතං ගිහිවත්තයං අප්පමත්තෝ සයං පහෝ නාම උපේති දේවං"

ආර්ථිකය පසුබිම් කරගෙන සැප හතරක් පුද්ගලයා හා සම්බන්ධ වන බව බුදු දහමෙන් ඉදිරිපත් කරයි. පුද්ගලයා ධාර්මිකව තමන්ට ඇති පමණ ධනය උපයා ගත්විට මට දැන් උපයා ගත් ධනය ඇත යන සැපය හෙවත් අත්ථී සුඛය ද, තමන්ට භුක්ති වීදිමට සෑහෙන තරම් භෝග ඇති විට ලැබෙන සැපය හෝග සුඛය ද, ඔහු කිසිවෙකුට ණයක් නොමැති ව සිටින විට ලැබෙන සැපය භෝග සුඛය ද, ඔහු නිවැරදි ජීවිතයක් ගත කරන නිසා ලැබෙන සැපය අනවඡ්ජ සුඛය ද යන සිව් වැදෑරුම් සැපය ලැබෙන බව පෙන්වා දෙයි. මේ අනුව බුදු දහම පුද්ගලයාගේ ආර්ථික ජීවිතය පිළිබඳ යොමු කර ඇති චින්තනය ආර්ථික කෙෂ්තුයේ සුවිශාල පරාසයක පිහිටා ඇති බව සඳහන් කළ හැකි ය. එයින් පැහැදිලි වන්නේ බුදුරදුන් ගිහියාගේ ආර්ථික සංවර්ධන කිුයාවලිය කෙරෙහි දැඩි අවධානයක් කොට ඇති බව ය.

නූතන ආර්ථික විදාහඥයින් භාවිතා කරන නිෂ්පාදනය, බෙදා හැරීම හා පරිභෝජනය යන වචන ඒ අයුරින්ම බුදුරජාණන් වහන්සේ භාවිත කොට නැත. ඒ වචනවලට වෙනත් ධර්මාණුකූල වචන භාවිත කොට ඇත. එනම් :

නිෂ්පාදනය සඳහා - උට්ඨාන සම්පදා හෙවත් ධම්ම ලද්දේහි භෝගේහි යනුවෙනි.

> පරිභෝජනය සඳහා - භුංජෙයා යනුවෙනි බෙදා හැරීම සඳහා - දානය යනුවෙනි. ආයෝජනය සඳහා - කම්මං පයෝජයේ යනුවෙනි බැංකු ගත කිරිම සඳහා - නිධාපෙයාා ් ආදි වශයෙනි

මේ අනුව ගිහි සමාජය හා සම්බන්ධ මනා වූ කළමණාකාරණයකින් යුත් ආර්ථික දර්ශනයක් හදුන්වා දුන් ශේෂ්ඨ ආර්ථික විදෳාඥයෙක් ලෙස ද බුදුන්වහන්සේ හැඳින්විය හැකි ය.

බුදුදහම ඉගැන් වූ ආර්ථික දර්ශනය ධාර්මිකත්වය පදනම් කරගත් දර්ශනයකි. නූතන ආර්ථික විදාහඥයාට ධනෝපායනයේ දී අකුසලයෙන් මිදීම වැදගත් නො වේ. ඔවුන්ට අවශා වන්නේ සතුන් මැරීමෙන් වස විෂ ආයුධ වෙළඳාමෙන් හෝ ධනය උපයා තම ආර්ථිකය ඉහළට ගැනීමට ය. එහෙත් බෞද්ධ ආර්ථික චින්තනය අනුව තමන් හේතු කොට ගෙන හෝ අනුන් හේතු කොට ගෙන හෝ අධර්මයෙන් ධනය ඉපයීම හෝ අධාර්මිකව තමන්ගේ සමෘද්ධිය ඇතිකර ගැනිම අපේඤා නො කරයි. එසේ කටයුතු කරන පුද්ගලයා එම ධාර්මික ආර්ථික දර්ශනය තුළින් පුඥාවන්තයෙකු මෙන්ම ධාර්මිකයෙකු ද වන බව බුද්දක නිකායේ ධම්ම පද නම් කෘතියෙහි මෙසේ සඳහන් වේ.

> "න අත්තහේතු න පරස්ස භේතු න පුත්ත මිච්ඡේ න ධනං න රට්ඨං නි ඉච්ඡෙයා අධම්මේන සම්මිද්ධි මත්තනෝ ස සීලවා පඤ්ඤවා ධම්මිකො සියා"

බෞද්ධ ආර්ථික දර්ශනය තුළ ශුමයට ඇත්තේ වැදගත් ස්ථානයකි. ශුමයට මුල් තැනක් දී ධනෝපාර්ජනයෙහි යෙදෙන විට එසේ උපයන් ධනය ධාර්මික වෙයි. ධාර්මික ව ධනෝපාර්ජනයේ දී සිදු විය හැකි අකාරුණිකත්වය ද අධාර්මිකත්වය ද දුරු කරන්නේ ය.

බෞද්ධ ආර්ථික චින්තනය අනුව මිනිසා විසින් ධනය උපයනු ලබන්නේ තමන් සඳහා පමණක් නො වන බව ද අවධාරණය කර ඇත. පුද්ගලයා උපයන ධනයෙන් දෙමාපියන් පෝෂණය කළ යුතු ය. අඹුදරුවන්ට සංගුහ කළ යුතු ය. ඥාති මිතුාදීන්ට එම ධනයෙන් සැළකිය යුතු ය. ශුමණ බුාහ්මණයින්ට දන් දිය යුතු ය. මිය ගිය ඥාතීන්ට ධනය වියදම් කිරීමෙන් පින් අනුමෝදන් කළ යුතු ය. එපමණක් නොව රජයට ආදායම් බදු ගෙවිය යුතුය.

ධනය උපයාගත් පමණින් ඒවා අනවශා පරිදි වියදම් තො කර අවශාතා සීමා කරගෙන එම අවශාතාවය අනුව ධනය වියදම් කළ යුතු ය. ධනෝපාර්ජණයෙහි යෙදෙන විට ලෝකයේ ආර්ථික සම්පත් සීමා වන බව කල්පතා කළ යුතු ය. ශුමය යෙදවීමෙන් ම ධනය උපයා ගත යුතු බව කල්පතා කළ යුතු ය. (දෙආකාරයකින් යොදා ගැනීමට හැකි වේ. එයින් එකක් කායික ශුමය යේදීමය. දෙවැන්න මානසික ශුමය යෙදවීමය. මෙහි දී ශුමයේ තුන්වන අවස්ථාව වශයෙන් කායික මානසික යන ශුම දෙක ද එකම තැනැත්තා විසින් දරන බව ද දත යුතු ය) ධනය රැස් කිරීමේ දී ධාර්මික මාර්ගවලින්ම ධනය රැස් කළ යුතු ය. ධනය උපයන්නේ රැස්කර තබා ගැනීමට නොව බෙදා හදාගෙන යුතුකම් ඉටුකරමින් පරිභෝජනය කර ගැනීමට බව ද කල්පනා කළ යුතු ය. මේ අන්දමින් බෞද්ධ ආර්ථික චින්තනය තුළ සීමා කිරීම් රාශියක් තිබෙන බව ද කල්පනා කළ යුතු ය. මෙම පාලනීය තත්ත්වය ඇති කර නො ගතහොත් ඊළඟට සිදුවන්නේ මිනිසා විසින් මිනිසා සූරාකෑම වර්ධනය වීමේ පුවනතාවය වැඩිවීම ය. එසේ වූ වීට සමාජ සාරධර්ම පරිහානිය ද ඇති වෙයි. විෂම ලෝහය වැඩි දියුණු වෙයි. අතෘප්තිකර ආශාව වර්ධනය වෙයි. එමගින් මානව සම්බන්ධතා බිඳ වැටී යයි. එපමණක් නොව ඒ තුළින් තවත් විවිධ ආකාරයේ ආර්ථික දුෂ්කරතා උද්ගත වීමට අවකාශ ලැබේ.

ආර්ථික ශක්තිය මිනිසාට අවශා දෙයක් බවත්, දුප්පත්කම පෞද්ගලික මෙන්ම සමාජමය දුකට පත් කරන්නක් බවත් බුදුසමය පිළිගනී. කරුණු එසේ වුවත් කෙසේ හෝ කුමයකින් ධනය ඉපයීම බුදුසමය නො පිළිගන්නා අතර ඒ සඳහා කුමවත් වූ ධාර්මික පිළිවෙතක් අනුගමනය කළ යුතු ආකාරය මෙයින් පැහැදිලි වේ.

#### ආන්තික සටහන්

- 1 ධම්මජෝති හිමි, බෙල්ගල්ලේ, බෞද්ධ ආර්ථාක දර්ශනය, 04පිට
- 2 අ.නි., රට්ඨපාල සුතුය
- 3 බූ.නි., ජරා වග්ගය, ධම්ම පදය, 156, 157 ගාථා
- 4 අ.නි., වාගේඝපඡ්ජ සුතුය
- 5 "ඉත්ථිධුත්තො සුරාධුත්තො අක්ඛධුත්තෝව යො නරො ලද්ධං ලද්ධං විනාසේති - තං පරාභවතො මුබං" සුත්ත නිපාතය, පරාභව සූතුය
- 6 අ.නි., වාගේඝපඡ්ජ සූතුය
- 7 අ.නි., ධම්මික සූතුයේ
- 8 හෙට්ටිආරච්චි ධර්මසේන, බෞද්ධ ආර්ථික දර්ශනය, 77 පිට
- 9 බූ.නි., ධමම පදය, අත්ත වග්ගය

### ආශිුත ගුන්ථ

ධම්මජෝති හිමි බෙලිගල්ලේ, (1993), බෞද්ධ ආර්ථික දර්ශනය, ශීුදේවි පුකාශනයකි.

විමලරකන හිමි බෙල්ලන්විල, (1984), බෞද්ධ සම්පුදාය හා සංස්කෘතිය, ශුීදේවි පුකාශනයකි.

සෝමිස්සර හිමි මාපලගම, (1990), බෞද්ධ ධර්ම සංගුහය, සමයවර්ධන පුකාශක.

ගුණසේන දේශපිුය, (2011), ශුමණ සම්පුදායේ ඓතිහාසික පසුබිම හා බුදුසමයේ අනතාතා, සරස්වතී පුකාශන, දිවුලපිටිය.

පේමරත්න හිමි රෝටුඹ (1993), බුද්ධකාලීන භාරතීය ආගම් පුථම මුදුණය.

මේධානන්ද හිමි දේවාලේගම, (1994), මුල් බුදුසමය සාමයික පසුබිම, අභයම මුදුණ ශිල්පියෝ. ශේඛර හිමි කළල්ඇල්ලේ, (1989), බෞද්ධ සංස්කෘතියේ සම්භවය, ඇස්. ගොඩගේ පුකාශන, මරදාන. මේධානන්ද හිමි දේවාලේගම, (2007), බෞද්ධ අධායන පුවේශය, සරස්වතී පුකාශන, දිවූලපිටිය.

ශීු කුසලධම්ම උපහාර අංකය සංගුහය, (1995), විදහලඬකාර පිරිවෙන් පුකාශනයක්. පඤ්ඤලෝක හිමි වැහිහේතේ, (1991), වෛදික යුගයෙන් බෞද්ධ යුගයට.

රාහුල හිමි රත්නපුරේ, (1989), බුදුසමයේ උදාව.

මේධානන්ද හිමි දේවාලේගම, (1994), මුල් බුදුසමය සාමයික පසුබිම, අභය මුදුණ ශිල්පියෝ. මංගල හිමි ගොඩගම, (2000), නූතන සමාජය සඳහා බෞද්ධ ජීවන දර්ශනය, ශීු ලංකා සමූපකාර විදහාලීය මුදුණාලය, පොල්ගොල්ල.

## The Astral Body

### Kamburawala Sri Rewata Nāyaka Thera

The human mind is always very curious about the things we cannot see. We have much evidence from very early Asian Literature such as Vedic and Upanishad Literature regarding the subjects of Astral body, near death experiences and about out of body experiences called "Astral projection" in the west.

Even today in this 21st century, people are still very interested to know about these topics.

Some people, who come for the mindfulness meditation, after my ten minute sermon, will ask various different questions. Some ask, "What is the Buddhist concept on near death experiences and in Buddhism do you believe in the Astral body and Astral projection?" Many people have asked me about the Buddhist philosophy on out of body experiences and they are always topics of great discussion.

I was so lucky to be able to answer their questions because when I was studying at university my own curiosity meant I had done quite a lot of research on the subject.

One day, a very close devotee of mine who is a journalist handed over a folder with several stories and asked me what I thought about them.

He had written a couple of questions after each story which he then asked me to answer for him. So after reading each story, I wrote answers

for these questions backing them up with modern scientific research. I gave him both the Buddhist philosophy according to the teaching of Buddha as well as a modern viewpoint on the subject.

I used my own research experience to answer these questions and the final result came out as one of the best-selling books in Sri Lanka entitled "Astral Body, Interim existence and mysterious attraction."

We published the book in 1998 and here now in 2009 it is in its' 5<sup>th</sup> edition due to its popularity. (The book is published in Sinhala Language)

Because of my knowledge on these topics I was able to answer all the questions easily with examples for my western devotees and friends. Sometimes this discussion would go on until nine thirty in the evening and it showed just how much they were interested in these topics.

At the end of the discussion I had to remind them that they were there to practice mindfulness meditation! I think they thought they would develop more mindful skills if they knew more about these subjects.

In this article I would like to share some of the unpublished true life experiences my devotees and friends have experienced.

After describing about near death experiences some people told me about their own experiences and how they themselves had experienced the phenomenon.

Now you may think, what is the connection between mindfulness practice and these types of mysterious stories, but I'm not giving you the answer right now. When you read this book then hopefully you may come to understand it by yourself.

Two of the most common questions were "What is the Astral Body?" and "Does it exist?"

There are so many books published on the subject in western countries focusing on the Astral body as well as on Astral travel and projection.

In Asian countries it is a very common belief called "Manokāya" or "Manomayakāya" which literally means "The body created by the mind".

Earlier in western countries they used the term Astral body, however now they use the term Bioplasmic Energy Body.

During one of the discussions, Dr. Wilson, one of my devotees raised his viewpoint on the Astral body. He was the Scottish National tutor for the National Federation of Spiritual Healers on the subject of healing for many years and he taught that the Astral body was the second body or energy field. This meant that sleep allowed the emotional body to travel from the physical body in dream like states and that this body travelled on a non physical plane known as the Astral plane.

Many people think they have a kind of energy body within their physical body which they believe travels out and they remember these travelling experience as dreams. These people also said that they believed when a person had an accident or when they were having an operation or had previously experienced a head trauma then the Astral body would come out and travel alone before returning to the physical body.

There are thousands of published stories on this topic.

As I mentioned earlier, people who lived in the Vedic era (B.C. 2500 - 3000) had a similar concept.

In Rigveda the 3rd chapter, 38.6 Sukta tells us about a Saint who travelled by his Astral body.

When he was travelling he had seen Gandarva who had very long hair.

In the same chapter 177 Sukta it is mentioned about a Deity who travelled in the air by his Astral body. It further says that this Being communicated with others through telepathy and never used actual speech.

The Upanishad (very secret teaching) philosophy is a very rich literature in Asia. It is very rich in teaching about the soul or Atman.

They say we have five kinds of Atman or souls and that *Manomaya* Atman is the third one. It means that even saints who lived in the Upanishad period believed in the Astral body.

In the Thraithreeya Upanishad it mentions a story about a dead person. It said that from the funeral pyre, the Astral body of the dead persons' body travels into the air. They also have teachings about four kinds of Atmans.

The first one is the physical soul and the second one is the dream soul. The third one is the deep dream soul and finally the fourth one is the Karma soul, which includes the energy force.

So they believe that the dream soul can travel and come back to the human body.

When we study very early Indian philosophy (*Vedic and Vadanta*) we can find out more facts which prove these earlier people had a concept on the Astral body and Astral travel.

Even the *Tipitaka (Tripitaka)* has the concept of *Manokāya*.

According to the teaching of Buddha the *Manokāya* concept can be divided up into three parts. Firstly, the Astral body created by the mind which is a developed power through the practice of meditation.

The second part is the *Viññāna* or *Gandhabba* which is the energy force which will make re-birth possible (creates pregnancy).

The third one is about the kind of supernatural beings who are living in the Brahma realms.

In this survey I am going to describe the first one in a few sentences.

In the *Tipitaka* there are so many discourses on this topic.

The Samannaphala Sutta discusses the psychic powers which a meditator who develops longer concentration (Samadhi) can cleanse his mind from defilements such as craving, hatred and delusions. After cleansing the mind from strong defilements it becomes very soft.

When the mind becomes soft and pure, the meditator can create an Astral body which has all of the characteristics and features of the physical body. Then he can send it anywhere he wants to. There is a very beautiful story in the commentary book for *Dhammapada* about a novice monk who created several different Astral bodies.

In Samyuktanikāya, Yogula Sutta Buddha mentioned how he visited the other realms by Astral travel.

In the same Sutta he mentioned how he travelled these realms using his physical body as well.

All the monks who are practicing meditation, in the forests and far from where Buddha lived, knew that Buddha could visit them anytime if they needed help.

When a meditative monk was having difficulty Buddha visited them by using his Astral body.

The Venerable Anuruddha mentioned that when he needed some help or advice from Buddha he would appear in front of him in a split second.

These stories tell us about the Astral body which is created by the mind so any meditator who has developed longer Samadhi can travel the Astral plane using his Astral body.

When you practice mindfulness of breathing you will be able to develop more Samadhi and then you can cleanse your mind of evil thoughts such as anger, hatred and delusions. Then you will be able to open up so many powers within yourself.

Remember we do not practice mindfulness of breathings to achieve these psychic powers and to travel the Astral plane using your Astral body.

The supreme goal of practicing mindfulness meditation is developing the awareness of the present moment and to facilitate living in the present moment.

If you practice mindfulness as a Buddhist practitioner your supreme goal is to overcome the mental and physical sufferings and achieving your eternal happiness (Nibbāna).

I hope that you have found the answer to your question which you had in your mind when you first started reading this article.

# සිත පිළිබඳ සූතු පිටකාගත විවරණයක්

ගෞරව ශාස්තුවේදී අලුත්ගම පකද්කදාසාර හිමි

සත්ත්වයා වූ කලි පඤව උපාදානස්කණියෙහි එකතුවකි. එද, වෙනත් අයුරකින් කිවහොත් නාම - රූප දෙකෙහි සංකලනයකි. පඤව උපාදානස්කණියෙන් ද රූපස්කණිය සෘජුවම රූප කොටසට අයත්වන අතරම, ඉතිරි වේදනා, සඤඤා, සංඛාර, විඤඤාණ යන ස්කණියන් සතරම නාම කොටසට ගැනේ. සත්ත්වයාගේ සැකැස්ම සම්බණියෙන් සාකචණ කිරීමේ දී නාම හෙවත් 'සිත' යන්නට යොමු කර ඇති අවධානය ඉන් පෙනේ.

බුදු දහමෙහි පරම නිෂ්ඨාව නිර්වාණාවබෝධයයි. සියලු පුහුදුන් සත්ත්වයෝ උමතු බවකින් පෙළෙන්නෝ ය. එකී පදනම මත පිහිටා බලන කල තිර්වාණාවබෝධය තො කළෝ මොත යම් හෝ මාතසික වහාධියකින් අඩු වැඩි වශයෙන් පෙළෙන්නෝ ය. එහෙයින් නිර්වාණාවබෝධය යනු මානසික නිරෝගී බවෙහි උපරිම තත්ත්වය යැයි හැඳින්වීම ද වටී. බුදු දහමට අනුව නිර්වාණය වනාහි ලෝකෝත්තර සුවයකි. ලෝකෝත්තර යනු ලෝකයෙන් එතෙර යන්නයි. බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙකී ''ලෝක'' යන වාවහාරය යොදා ගනුයේ පුහුදුන් පුද්ගලයෙකු එය භාවිතා කරන අයුරින් නො වේ. පුහුදුන් සත්ත්වයෙකු ''ලෝක'' යන වචනය ඇසූ සැතින් හඳුනා ගනුයේ පෘථිවි ගෝලයයි. එහෙත් බුදුරජාණන් වහන්සේ දක්වන පරිදි ''මේ බඹයක් පමණ වූ ශරීරයෙහි ලෝකය ද, ලෝකයෙහි හටගැන්ම ද, ලෝකයේ නිරුද්ධවීම ද, ලෝකය නිරුද්ධවීමේ මාගීය ද තිබේ. $^1$  ඒ අනුව ලෝකය යනු අන් කිසිවක් නොව පකුළුස්කනධය යි. ලෝකයෙන් එතෙර වීම යනු පඤචස්කන්ධයෙන් නිදහස් වීමයි. නැවත ඉපදීම තුළින් ගුහණය කරගනු ලබන්නා වූ පඤචස්කන්ධය උපතේ පටන් පරිහරණය කිරීමෙහි නඩත්තු කිරීමෙහි ඇති ආදීනව බොහෝ ය. වෙහෙසකාරී බව අපමණ ය. ඉපදීම දුකකි. එතැන් පටන් ලෙඩ රෝග, දිරාපත් වීම, මරණයත් උපතෙහි පටන් මරණය තෙක් ඇලීම් ගැටීම් වශයෙන් ඇතිවන්නා වූ දුකඛ සමූහයත් කිසි ලෙසකින්වත් සුළුපටු

නොවේ. සමස්තවිධ වූ දුක් රැස ස්පර්ශ කරන්නා වූ පඤච උපාදානස්කන්ධයම දූක් ගොඩකි. $^2$ 

චතුරායා සිතාගෙහි ''දුක'' යන්න එලයක් ලෙස ගත් විට එකී එලය නැසීමට කළයුත්තේ බීජය හෙවත් හේතුව නැසීමයි. බුදු දහමේ කුමවේදය වූ කලි සිංහයෙකුගේ කුමවේදයයි. සුනබයෙකුගේ කුමවේදය නො වේ. සුනබයෙකු දෙසට යමෙක් මුගුරකින් දමා ගැසූ විට සුනබයෙකු කඩා පනිනුයේ එම මුගුරට ය. එහෙත් සිංහයෙකු එසේ නොවේ. සිංහයා වනාහි විමසනුයේ එම මුගුර එල්ල වූ දිශාව දෙස ය. පඤචඋපාදානස්කනධයාගේ නැවත නැවත හට ගැනීම දුකවන විට එයට හේතුව ඇත්තේ සිත තුළ ය. ''නන්දිරාගයෙන්, යුතුව ඒ ඒ තැන ඇලෙන්නා වූ පුනර්භවික යම් තෘෂ්ණාවක් කාම තණ්හා, භව තණ්හා, විභව තණ්හා වශයෙන් ඇත් ද, එකී තෘෂ්ණාව දුකට හේතුවයි.''³ එහෙයින් ලොව ඇසුරු කරන්නා වූ පමණ කළ නො හැකි දුඣ සමූහයාගේ හේතුව මනෝ මූලික වූවකි.

<u>පෙළ දහම තුළ ''කය'' ගැන දේශනා ඇතුලත්ව නැතිවා නො වේ.</u> එහෙත් කිසි තැනකවත් කය වඩන පිළිවෙතක් බුදු දහම නො දක්වයි. මනෝ මූලික හේතුවක එලයක් වූ කය පිළිබඳව පෙළ දහම කරුණු දක්වනුයේ ම එහි ඇති ආදීනව දක්වමින් එහි නිස්සාර බව පුකට කරනු පිණිසම ය. එහෙත් සිත පිළිබඳව පෙළ දහම දක්වනුයේ එහි ද අනිතානාව දකිමින් එය සකස් කළ යුතු අයුරු දක්වනු පිණිසම ය.

මේ අනුව පෙනී යන්නේ කය සකස් කිරීම තුළ විමුක්තියක් නො මැති බවත්, ඒ සඳහා සිතම සකස් කළ යුත්ත බවත් ය. එහෙයින් සියල්ලෙහිම හේතුව ඇත්තේ බාහිර නොව අභාාන්තරයෙහි ය.

සත්ත්වයෙකුගේ පැවැත්ම කෙරෙහි ඉවහල්වන මූලික අවශාතා අතරින් පුමුඛතම අවශාතාවයක් නම් ''ආහාර'' යි. ඒ සඳහා ඉවහල්වන ආහාර වර්ග හතරක් පෙළ දහම තුළ විගුහ වේ. ඒවා නම්,

- 1. කබලිංකාර ආහාර
- 2. එස්සාහාර
- 3. මනෝ සකෙඳචතනාහාර
- 4. විකඳකඳාණාහාර ⁴

යනුවෙනි. මෙකී චතුර්විධ වූ ආහාරයන්ගෙන් සාමානා වශයෙන් මිනිසුන් එදිනෙදා පරිහරණය කරන්නා වූ කැබලිමය වූ ආහාර කබලිංකාර ආහාර ලෙසින් දැක්වෙන අතර අනාෳ ආහාර තිුත්වයම මානසික ය. සත්ත්වයෙකුගේ පුතිසන්ධිය

කෙරෙහි මෙන්ම ලත් පඤච උපාදානස්කණිය පවත්වා ගැනීම කෙරෙහි සිතෙහි බලපෑම මින් පුකට වේ.

සෑම සත්ත්වයෙකුගේ ම සිත මුලින් පුභාෂ්වර ය. ඉන් අදහස් වන්නේ දරුවකුගේ උපත සිදුවන විට එම දරුවාගේ චිත්තය පුභාෂ්වරය යන්න නො චේ. උපදින විට දරුවෙකුගේ චිත්තය පුභාෂ්වර වන්නේ නම් එසේ උපතක් ලැබීම සිදු නො වන්නකි. පුතිසන්ධියක් ලබනුයේම සිත කිලිටිව ඇති බැවිනි. කුඩා කාලයේ දී ඒ බව පුකට නො වන බව සැබෑවකි. මෙහිලා අදහස් කරනුයේ පුකෘතිමත් සිත පුභාෂ්වරය යන්නය. එය ආගන්තුක ක්ලේශයන්ගෙන් කිලිටි වන බව තථාගත දහමයි.

ලොව සියල්ල අනිතාගයි. නිතා වන කිසිවකුත් නැත. සිත ද අනිතාගය ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ යම් යම් ධම් කාරණාවත් ශුාවකයන් හට දේශනා කිරීමේ දී නිශ්චිතව ගණන් වශයෙන් හෝ ස්වභාව වශයෙන් කිව නො හැකි දේ වටහා දීමට ගත් පියවර නම් උපමා රූපක වශයෙක් දැක්වීම ය. කල්පය යනු කොතෙක් දැයි භිඤුවක් නැගූ පුශ්නයට පිළිතුරු වශයෙන් නිශ්චිත කාලයක් දැක්වීය නො හැකි බවත්, එහි දීර්ඝතර බව වටහා දීමට ''අබ'' උපමා කොට වදාළ දේශනාව නිදසුන් වශයෙන් දැක්වීය හැකි ය. එහෙත් වෙනස් වන පෙරළෙන ලෝකයේ සිත තරම් වේගයෙන් වෙනස් වන පෙරළෙන එකඳු ධම්යක් හෝ නො දකින බවත්, සිතෙහි එකී ස්වභාවයෙහි වේගය කොපමණද යත් එය දැක්වීමට උපමාවක් හෝ දැක්වීම පවා අසීරු වූවක් බවක් පෙළ දහම දක්වයි. වී සිතෙහි වහා පෙරළෙන සුළු ස්වභාවය ඉන් පෙනෙයි.

සිතක පැවැත්ම ඉතා කෙටි කාලයක් බව බුදු දහම දක්වයි. එමෙන්ම සියල්ලෙහි නො ඇලීම පනවන මිදීම පනවන බුදු දහම කයෙහි නො ඇලීමට තූගත් පුහුදුන් පුද්ගලයා සමත් වුව ද, කලකිරීමට සමත් වුව ද, මිදීමට කැමති වුව ද, යමක් සිත යයි මනස යැයි විඤ්ඤාණය යැයි කියන්නේ නම් එහි කලකිරීමට හා ඉන් මිදීමට නූගත් පුහුදුන් පුද්ගලයා සමත් නො වන බව දක්වයි. ඒ නූගත් පුහුදුන් පුද්ගලයා විසින් ඉතා දීර්ඝතර කාලයක් මුළුල්ලෙහි සිත මම ය මගේ ය මගේ ආත්මය යැයි තෘෂ්ණා වශයෙන් බැස ගන්නා ලද බැවිනි. පුහුදුන් සිත දිගු කලක් පුරා තණ්හා, මාන, දිට්ඨි වශයෙන් පෝෂණය වී තිබේ. යමෙක් සතර මහා භූතයන්ගෙන් හට ගත් මේ ශරීරය එසේ ගුහණය කරන්නේ නම්, එය සිත එලෙසින් ගුහණය කරනට වඩා උතුම් බව ද බුදු දහම තවදුරටත් දක්වයි. සිත එලෙස හෝ ගැනීම නො වටින්නේ ය. මක් නිසා ද යත් කය වසරක් හෝ දෙවසරක් හෝ සියවසක් හෝ පැවතීමක් පෙනෙන්නට තිබේ. එහෙත් සිත වනාහි එසේ නො වේ. රෑ දහවල් දෙකෙහි නිරතුරු අනිකක්ම උපදී. අනිකක්ම නිරුද්ධ වේ.

යම් සේ මහා වනයෙහි හැසිරෙන වඳුරෙක් ගසක අත්තක් එල්බ ගනී ද, එය මුදා අනිකක් එල්බ ගනී ද එද මුදා අනිකක් එල්බ ගනී ද එපරිද්දෙන් සිත යයි, මනස යයි, විඤ්ඤාණ යැයි හඳුනා ගන්නේ ද ඒ සිත නිරතුරු අනිකක්ම උපදී. අනෙකක්ම නිරුද්ධම බව දක්වයි.

සිතෙහි ස්වභාවය හඳුනා ගැනීමට යරෝක්ත සූතාගත ඉගැන්වීමම පවා පමණ වේ. යමක් ලොව අනිතා නම් එය නිතා වශයෙන් ගුහණය කිරීම වනාහි විපල්ලාසයකි. විකෘතියකි. වහා ඇතිව නැතිවන එහි වේගයට උපමාවක් හෝ පෙන්විය නො හැකි සිත එසේ ගුහණය කරන්නේ නම් එය අතිශයින්ම විපල්ලාසයකි.

සිතක ඉපදීම හා පැවැත්ම වනාහි පඤ්ච ඉඤියන් පාදක කොට ගත්තකි. ගින්දරට දර සෙයින් සිතකට පඤ්ච ආරම්මණයන් පුතා වේ. චඤු ආදී ඉඤියන්ට ගෝචරවන්නා වූ අරමුණු හේතුවෙන් ඒ ඒ අවස්ථාවන්හි දී පුබලවන්නා වූ චඤු ආදී ඉඤියයන්ට වහල්ව සිත එදෙසට ගෝචර වස්තුව, පසුපස ලුහුබඳින විට අවශේෂ ඉඤියයන් පහෙන්ම සිත දුරස් චේ.<sup>10</sup> මෙසේ පුතා ලබන සිත නිරතුරු වික්ෂිප්ත ය.

චිත්ත, මනෝ, විඤ්ඤාණ යන පදතුය සම සමව පෙළ දහමෙහි සාකචණ කෙරේ. මනෝ යන්න ද ඉණියයක් ලෙස දක්වයි. ඒ අනුව චඤු, සෝත, සාණ, ජීව්හා, කාය යන ඉණිය පඤචකයට අමතරව මන යන්න ද ගත් විට ෂඩේණිය බවට පත් වේ. මනස හැර අන් ඉණියයන් නිදිගත් අවස්ථාවෙහි දී පවා ''මන'' ඉණිය නො නිදයි. රූපා දී ආරම්මණයන් ආහාර කොට ගෙන පතා කොටගෙන ජීවත්වන්නා වූ සිත ඒ ආරම්මණයන් නො ලැබෙන විට එතෙක් ලැබූ ආරම්මණයන් නැවත ස්මරණය කරමින් පතා ලබයි. එයින් පෝෂණය වෙයි. මෙසේ උපදින්නා වූ අපමණ සිත් සමුහය හෙයින් ම විඤ්ඤාණස්කණයක් වෙයි.

අතීත, අනාගත, වර්තමාන වූ අධාාත්මයෙහි වේවා බාහිර වේවා, ඖදාරිත හෝ සූඤ්ම වේවා හීත හෝ පුණීත වේවා, යම් කිසි විඥාතයක් ඇත් ද, දුර හෝ සමීපයෙහි හෝ යම් විඥාතයෙක් ඇද්ද මේ විඤ්ඤාණස්කන්ධයයි.<sup>11</sup> යනුවෙන් පෙළ දහම විවරණය කරයි. එකී විඤ්ඤාණස්කන්ධය වතාහි මායාවක් බදු උපමා ඇත්තේ ය.<sup>12</sup> යමක් ඇත්තේ යැයි පෙනුන ද සැබැවින්ම බලන කළ මායාවක් තුළ යමක් නැත. අතිශය වේගවත්ව සිදුවන්නා වූ කි්යාවලියක් තුළින් එහි යමක් ඇති සැටියෙන් පෙනේ. එය විදුලි පංකාවක් මෙනි. වේගවත්ව කරකැවෙන විට එය තනි රවුමක් සෙයින් පෙනුන ද නැවතුණ කළ එහි දක්නට ඇත්තේ තල තුනක් පමණි. මෙහි ඇති මායාකාරී හෙවත් මුලාකාරී ස්වභාවය හඳුනා ගැනීම, නුවණින් දැකීම එහි නො ඇල්ම පිණිස වෙයි.

ස්කන්ධයන්ගේ එකතුවෙන් සැදි සත්ත්වයාගේ එකී එක් එක් ස්කන්ධයන් වෙන් වෙන් කොට දක්වමින් ඒවායෙහි හර වශයෙන් ගත හැකි කිසිවකුත් නො මැති බව විෂද කරනට ස්කන්ධ විභාගය සිදු කරනු ලබයි. ස්කන්ධයන්හි එකඳු ස්කන්ධයක හෝ මම වෙමියි මාන වශයෙන් හෝ, මගේ යැයි තෘෂ්ණා වශයෙන් හෝ මගේ ආත්මය යැයි දෘෂ්ඨී වශයෙන් හෝ ගත හැකි කිසිවකුත් නො මැති බව දක්වන බුදු සමය විඤ්ඤාණය ද නුඹලාගේ නො වේ. එය දුරු කිරීම යහපත පිණිස සැපය පිණිස හේතු වන බව ද දක්වයි.<sup>13</sup>

සූතු පිටකය පුරාම විමසා බලන කළ පෙනී යන කරුණක් නම් ''චිත්ත'' හෙවත් සිත යන්න නිරතුරුවම ක්ලිෂ්ට වන්නක් බවත්, එහෙයින්ම රැකවල් දැමිය යුතු වූ ද නිරතුරු පිරිසිදු කළ යුතු වූ ද දෙයක් බව ය. එහි දී සතර මහා භූතයන්ගෙන් හටගත් භෞතික කය මැටි කලයක් සෙයින් දකින්නට උගන්වයි. කුඹල්කරුවෙකු තැනූ සියලු මැටි බඳුන් බිඳීම කෙළවර කොට ඇති සෙයින්ම උපන් සත්ත්වයාගේ ශරීරය ද මොහොතක් පාසා බිඳීමට ලක් වන බවත්, මරණය කෙළවර කොට ඇති බවත් දැකීම¹⁴ ඉන් අපේක්ෂිත ය. කය ගැන එලෙසින් දකින අතරම, සිත නගරයක් සේ සලකා රැකිය යුතු බව ද දක්වයි. නගරයකට ආරක්ෂක පවුරු බැඳ ඇති අතර නගරද්වාරයන්හි ද්වාර පාලකයන් හෙවත් මුරකරුවන් රඳවා තිබේ. ඔවුනගේ කායාභීභාරය වනාහි නො වටිනා, හානිකර වූ දේ නගරය තුළට ඇතුල්වීමත් වටිනා දේ නගරයෙන් බැහැර වීමත් වැළැක්වීම වන්නේ ය. එලෙසින්ම පුද්ගලයා ද සිත පිළිබඳව ද විමසීමෙන්ම සිටිය යුතු ය. නිවනට අනුලෝම වූ ධම්යෝ සිත නම් නගරයට පුවේශ නො වීමටත් පුද්ගලයා වගබලා ගත යුතු ය. මෙලෙස සලකා පුඥායුධයෙන් ක්ලේශ මාරයාට පහරදිය යුතු ය. 15

මෙලෙසින් සිත සකස් කළ යුතු අතර, එසේ සකස් නො කළහොත් මහත් අනර්ථය පිණිස පවතින ඒ සිත තරම් වෙනත් කිසිවක් නො මැති බව ද, මැනවින් සකස් කළහොත් මහත් අර්ථය පිණිස පවතින ඒ සිත තරම් කිසිවක් ද නො දකින බව බුදු දහම පෙන්වා දෙයි. එහෙයින්ම මනස මනාව රැක, මනස සංවර කොට ගෙන මනො දුශ්චරිත හැර, මනසින් සුසිරිතෙහි හැසිරීම 17 පෙළ දහම තුළ නිර්දේශිතය. සිත මැනවින් භාවිත කිරීම වනාහි දුකින් නිදහස් වීමේ ආයාී මාර්ගයයි. එහෙත් එකී භාවිතය මැනවින් හඳුනාගත යුතුය. එහිලා අටලෝ දහමින් කම්පිත නො වන ඒක සන ගෛල පර්වතයක් සෙයින් දැඩිව පිහිටුවා ගත යුතුය. එමෙන්ම රාගෝත්පත්තියට කාරණා වූ තෙතුභුමක ධම්යන්හි නො අලවා ගත යුතු ය. කෝප ඉපිද වීමට හේතු වූ අසාත වස්තු විෂයෙහි නො කිරී සිටී ද මෙලෙස භාවිතා කරන ලද සිතක් ඇති යමෙක් වේ නම් දුක ඔහු කරා කොයිබකින් එන්නේ දැයි18 පෙළ දහම තුළ විමසයි. එයින් පෙනෙන කරුණ නම් පුද්ගලයාට එළඹෙන දුක් සමස්තය සිත මැනවින් භාවිතා නො කිරීම, සිත මනා කොට නො පිහිටීම හේතුවෙන් උරුම වූ දේ බව ය. කෙලෙස් සහිත වූ

අවිදාහනධකාරයෙන් වැසී ගත් පුහුදුන් සත්ත්වයෝ වනාහි සිත කිලිටි කළ ද, එම ක්ලේශයන්ට වසඟව එතුළ පැන නගින අල්පාශ්වාද විඳිමින් ජීවත් වුව ද රහතුන් උදාන ගී ගයනුයේ ම සිත කිලිටි කරන්නා වූ සියලු ආශුව නුවණින් දැන සිත තත් ආශුවයන්ගෙන් මනාව මුදාගෙන වාසය කිරීම තුළ ම ය.<sup>19</sup>

විකුද්කුදාණයක ස්ථාවර වීම වනාහි නිරතුරු සංයෝජනීය ධම්යන්ගේ අාශ්වාදය නැවත නැවත සෙවීමේ එලයකි. එවන් පුතිපදාවෙහි නිරත ළාමක පුද්ගලයාට විකැද්කඳාණයාගේ බැස ගැනීම වෙයි.<sup>20</sup> තව ද විකැද්කඳාණය හෙවත් සිත සිටිනා තැන් සතරක් ද සූතු පිටකය තුළ දක්වයි. එනම්,

- I. පකුළුවෝකාර භවයෙහි රූපස්කන්ධය ඇසුරු කොට, රූපස්කන්ධය ගොදුරු කොට, රූපස්කන්ධය පුතිෂ්ඨා කොට, තෘෂ්ණාවෙන් තෙමී අභිසංස්කාර විඥානය එළඹ සිටී. වැඩීමට මහත් බවට පැමිණේ.
- II. වේදනාස්කඣය ගොදුරු කොට, පුතිෂ්ඨා කොට, ඇසුරු කොට, තණ්හාමවත් තෙමී අභිසංස්කාර විඥාතය එළඹ සිටී. වැඩීමට මහත් බවට පැමිණේ.
- III. සංඥාස්කන්ධය ඇසුරු කොට, ගොදුරු කොට, පුතිෂ්ඨා කොට, තණ්හාවෙන් තෙමී අභිසංස්කාර විඥානය එළඹ සිටී. වැඩීමට මහත් බවට පැමිණේ.
- IV. සංස්කාර ස්කණ්ධය ඇසුරු කොට, ගොදුරු කොට, පුතිෂ්ඨා කොට තණ්හාවෙන් තෙමී අභිසංස්කාර විඥානය එළඹ සිටී. වැඩීමට මහත් බවට පැමිණේ.<sup>21</sup>

යලරාක්ත දේශනයට අනුව පැහැදිලි වන්නේ පඤචඋපාදානස්කණියන්ගෙ ත්ම එකක් වූ විඥානස්කන්ධය වනාහි අවශේෂ ස්කන්ධ හතර ඇසුරු කොට ගෙනම, ගොදුරු කොට ගෙනම පිහිට කොට ගෙනම එළඹ සිටින බව ය. එපමණක් නොව තව තවත් වැඩීමට විපුලඣයට පත්වන බව ය. එහෙයින් විඥානස්කනුධය ඉතිරි ස්කන්ධයන්ගෙන් වෙන් කොට ගත හැක්කක් නො වන බව පැහැදිලි ය.

බුදු දහම පුකට කරනුයේ පුනරුත්පත්ති සංකල්පය නො වේ. පුනර්භවය සංකල්පය යි. එනම් භවයෙන් භවයට ගමන් කරන ආත්මයක් නොව විඥානයක පැවැත්ම යි. එහිදී ද එම විකැද්කඳාණය සංස්කරණය වන්නක් බව පැහැදිලිව ම පෙන්ව යි. කය වෙනස් වූවද භවයෙන් භවයට වාහකයෙකු පරිදි කිුිිිියා කරන්නා වූ එකී විඥානය පිළිබඳ ව ද හේතුවාදී පදනමක් මත නො පිහිටා ගැනීම හේතුවෙන් තත් විඥානය අවිනිශ්වර වූවක් සෙයින් දෘෂ්ඨීගුහණය කරයි. එවන් දෘෂ්ඨියක පිහිටා ධමීය දේශනා කළා වූ ''සාතී'' නම් භික්ෂුවකට එහි වරද දක්වා අවවාද කල අවස්ථාවක් ද පෙළ දහම තුළ සඳහන් වේ. විඥානය පිළිබඳව ද එලෙසින් වැරදි සංකල්ප ඇති කරගනුයේ විඥානය ආත්ම වශයෙන් හඳුනා ගතී. විඥානවත් ආත්මයක් හෝ, ආත්මයෙහි විඥානය හෝ, විඥානයෙහි ආත්මය හෝ දකී. මෙසේ විඥානය ගැන ද වැරදි දෘෂ්ඨීගුහණයක් කරනුයේ නූගත් පෘථග්ජනයෙකි. ආයාශීයන් නො දක්නා වූ ආයාශී ධමීයෙහි අදක්ෂ වූ, ආයාශී ධමීයෙහි අවිනීත වූ, සත්පුරුෂයන් නො දක්නා සුළු වූ, සත්පුරුෂ ධමීයෙහි අදක්ෂ වූ, සත්පුරුෂ ධමීයෙහි අදක්ෂ වූ, සත්පුරුෂ ධමීයෙහි අවිනීත වූ ලාමක පුථග්ජනයා මෙලෙස සාවදා වැටහීම් ඇති කරගනී.<sup>22</sup>

විටෙක බුදුරජාණන් වහන්සේ රාහුල තෙරුන්ගෙන් විමසන්යේ චක්ඛ විකද්කදාණය, සාණ විකද්කදාණය, ජිව්හා විකද්කදාණය, කාය විකද්කදාණය, මනෝ විකද්කදාණය නිතා ද අනිතා ද යනුවෙනි. අනිතා වන්නේ යැයි රාහුල තෙරුන් පිළිවදන් දුන් අතර, මෙසේ දක්නා සුළු වූ ශුැතවත් ආයා ශාලා ශාලා කයා එකී චක්ඛ විකද්කදාණයෙහි ද, සොණ විකද්කදාණයෙහි ද, ජිව්හා විකද්කදාණයෙහි ද, කාය විකද්කදාණයෙහි ද, සාණ විකද්කදාණයෙහි ද කලකිරෙන බව බුදුරදුන් පෙන්වා දුන්හ. කලකිරීම හේතුවෙන් නො ඇලීම වෙයි. නො ඇලෙන්නේ මිදෙයි. මිදුණු කල්හි මිදුනේ යැයි දැනීම වෙයි. ජාතිය කළය වූවා ය. බඹසර වැස නිමවන ලදි. මේ බැව් පිණිස කළයුතු අනිකක් නැතැයි දැන ගනියි. වියකි අාදී ඉන්දියයන් හා රූපා දී ආරම්මණයන් පුතා වීමෙන් ඒ ඒ විකද්කදාණයන් උපදී. එහෙත් එහි අනිතා බව වටහා නො ගැන්ම හේතුවෙන් සංකල්ප උපදවා ගනී. තණ්හා, මාන, දිටඨ වශයෙන් බැසගත් සත්ත්වයා පුනර්භවික විකද්කදාණය එලෙස සකසයි.

සත්ත්වයාගේ චිත්ත පාරිශුද්ධියම බුදු දහමෙහි පරම නිෂ්ඨාව කොට ඇත්තේ ය. මේ සිත දිගුකලක් මුළුල්ලෙහි රාගයෙන් ද්වේශයෙන් මෝහයෙන් කිලිටි වූයේ යැයි තම සිත පිළිබඳව නිරතුරු මෙනෙහි කළ යුතු බව පුතාවේකා කළ යුතු බව බුදුන් වහන්සේ දේශනා කළහ.<sup>25</sup> එසේ සිය සිත පිළිබඳ විමසීමෙන් රාගා දී කෙලෙසුන්ගෙන් සිත මුදාගත හැකි වේ. සත්ත්වයා කෙලෙසෙනුයේ කෙලෙස් සහිත වීමෙනි. සිත පිරිසිදු වීමෙන් ම සත්ත්වයෝ පිරිසිදු වෙති. කිලිටි වූ මළ ගත් වස්තුයක් ගෙන යම් රජකයෙක් නිල් පැහැය පිණිස හෝ රන්වන් පැහැය පිණිස හෝ ලේ වන් පැහැය පිණිස හෝ මදටිය පැහැය පිණිස හෝ යම් වර්ණ බඳුනක බහාලන්නේ නම් එහි නියම වර්ණය නො ගැල්වෙයි. දුර්වර්ණම ඇති වෙයි. වස්තුය අපිරිසිදු බවම එයට හේතුවයි. එමෙන්ම සිත නම් වස්තුය කිලිටි වූ කල්හි ද එම සිතෙහි කුසල් නො රැඳෙයි. සිත කිලිටි වූ කල්හි දුගතියම බලාපොරොත්තු විය යුතු ය. එමෙන්ම පිරිසිදු පුභාෂ්වර යම් වස්තුයක් එලෙසින්ම වර්ණ භාජනයක බහාලන්නේ නම් එහි නියම වූ වර්ණය ගැල්වෙන්නේ ය. වස්තුය පිරිසිදු බව එයට හේතුවයි. එමෙන්ම සිත නො කිලිටි වන්නේනම් එම සිතෙහි කුසල් උපදී. උපන් කුසල් ද වැඩෙයි. සිත නො කිලිටි කල්හි සුගතියම බලාපොරොත්තු විය යුතුය. '' යම් අරමුණක් සෘජුව ගැනීමට නම් සිත නිරවුල් සමාහිත සිතක් වීමේ වැදගත්කම මින් පෙනේ. විසිරුණු සිතකින් දහම නො දත හැකි වන්නේ ද සිත දමනය '' කිරීම සියලු බුදුවරයන් වහන්සේලාගේ අනුසස්න වන්නේ ද එහෙයිනි. එහෙයින් සිත දමනය කිරීමට උතුම් වේ. දමනය කළ සිත රකින ලද සිත සැප ගෙන දේ.'<sup>38</sup>

යම් නිවසක් මනා කොට සෙවිලි නො කරන ලද්දේ නම් ඒ නිවස තුළ වැසි ජලය පතිත වේ. එමෙන් ම යමෙකු තම සිත මැනවින් භාවිතා නො කරන ලද ද රාගය නම් වැස්ස ඒ සිත විනිවිද යයි. රාග ජලයෙන් ඒ සිත තෙමේ.<sup>29</sup> එමෙන් ම යම් නිවසක් මනා කොට සෙවිලි කරන ලද්දේ ද ජලය එය විනිවිද නො යයි. එලෙසින්ම යම් සිතක් මනාව භාවිතා කරන ලද ද රාගය ඒ සිත විනිවිද නො යයි. ඒ සිත රාග වැස්සෙන් නො තෙමේ.<sup>30</sup>

පුද්ගලයාගේ කුසල වූ ද, අකුසල වූ ද සියලු කිුයාවත්ට මනස පෙරටු වන්නේ ය. මූලිකව මනස තුළින් පැන නඟින සිතිවිල්ලම කයින් හෝ වචනයෙන් සමාජගත වන්නේ ය. මේ නයින් බලන කල සත්ත්වයාගේ සුගතිගාමීත්වයට හෝ දුගතිගාමීත්වයට මූල බීජය ඇත්තේ සිත තුළ ය. එක් සමයෙක පුද්ගලයෙකු කාලකියා කළ අතර, මරණින් මතු වක්කල අතක් දිගහැරියාක් මෙන් හෙතෙම නිරයෙහි උපන්නේ ය. එයට හේතුව කුමක් ද? පවිටු වූ සිතම ය. මරණින් මතු දුගතිගාමී වූ විනිපාත නිරයෙහි උපත ලැබීමට දෝස සහිත වූ සිතම හේතුව බව සිතින් සිත පිරිසිඳ දනම බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාළහ.<sup>31</sup>

ලෝකය විචිතුවත් ය. හැඩතල, වර්ණ, ශබ්දාදියෙන් ඇති වේමත්තාව විශාල ය. එම හැඩතලයන්හි වෙනස, වර්ණයන්හි වෙනස, ශබ්දයන්හි වෙනස, ශත්ධයන්හි වෙනස, ස්පර්ෂයන්හි වෙනස හඳුනන්නේ කුමකින් ද? එසේ ඒ සියල්ල වෙන් වෙශයෙන් හඳුනා ගනුයේ චිත්තය යි. නො හොත් සිත යි. ඒ අනුව ලොව තුළ ඇති විචිතුත්වයට අධිකතර වූ විචිතුත්වයක් ඇත්තේ පුද්ගල සන්තානය තුළ ය. යමෙකු අඳින ලද්දා වූ අතිශය විචිතු වූ අලංකෘත චිතුයක් වේ නම් එකී චිතුය විසිතුරු කරන ලද්දේ සිතින්ම ය. වර්ණයන්ගේ මනා සංකලනය තුළ යම් විචිතුත්වයක් මතු කරන ලද්දේ නම් එකී වෛවර්ණ සොඳුරු බව පළමුව තිබුණේ සිත්තරාගේ චිත්තයෙහි ය. එහෙයින් විචිතු චිතුයක ඇති යම් විචිතුත්වයක් වේ නම් ඊට ද වැඩිතර වූ විචිතුත්වයක් ඇත්තේ සිත තුළ ය යන්න පෙළ දහම දක්ව යි. 32 තිරිසන්ගත පුංණිහු යම් ලෙස වෙත් ද එවන් අයුරින් විචිතුවත් වූ අන් එකඳු සමූහයක්වත් නො දකින බවත්, එම සත්ත්වයෝ ද

සිතින්ම විසිතුරු වූ බව ද තථාගතයන් වහන්සේ දක්වති. එම තිරිසන් සතුනගේ විසිතුරු බවට ද වඩා සිතම ඉතා විසිතුරු බව ද පුකට කළහ. $^{33}$ 

තනි පැහැයකින් යුක්ත වූ යම් ති්රයකින් බාහිර විචිතු ලෝකය දෙස බලන විට පරිසරය තුළ ඇති සියලු වර්ණයෝ පැනෙන්නේ ති්රයේ වර්ණයෙනි. කුමක් නිසා ද යත් පරිසරය විචිතු වූව ද එකී ති්රය එම විසිතුරු බව ගුහණය නො කරන බැවිනි. ලොව බාහිර පරිසරයේ යම්තාක් විසිතුරු බවක් වෙත්නම් එම විචිතුත්වය හඳුනනුයේ සිතෙහි ඊට ඔබ්බෙන් ගිය විචිතුත්වයක් ඇති බැවින්ම ය. එහෙයින් සිත තරම් විසිතුරු වූවක් තවත් ලොව නැත. එහෙත් එකී විචිතුත්වට හමුවෙහි මැනවින් සකස් නො කළ සිත වඩාත් සංකීර්ණත්වයට පත්වෙයි. එවන් සිතක භාවිතයෙහි හා අභාවිතයෙහි ඇති එලය පෙළ දහම පුරාම විසිරී පැතිර ඇත්තේ ය.

මෙසේ දාන්ත නො වූ, නො වැසූ, නො රකින ලද, සංවර නො වූ සිත තරම් මහත් අනර්ථය පිණිස පවතින වෙනත් එකඳු ධම්යක් හෝ නො දකින බවත්, දාන්ත වූ, වැසූ, මනාව රකින ලද, සංවර වූ සිත තරම් මහත් අර්ථය පිණිස පවතින වෙනත් එකඳු ධම්යක් හෝ නො දකින බවත් බුදුරජාණන් වහත්සේගේ දේශනය යි. $^{34}$  එනිසාවෙන් ගත නොව සිතම සකස් කරන්නට, වඩන්නට පෙළ දහම තුළ පුද්ගලයා හික්මව යි. එහෙත් ඉන් අදහස් වන්නේ කය සිතට බලපෑම් නො කරන බවම නො වේ. කය සහ සිත එකිනෙකට පුතා වනුයේ එකිනෙකට ආධාරකව හේත්තු කොට තැබු බට මිටි දෙකක් පරිද්දෙනි. කය ද සිතට බලපෑම් කරයි. පුතා නො ලැබීමෙන් ඇති වන්නා වූ කුසගින්න ආදී කායික වේදනාවන්, පීඩාවන් විඳිමින් භාවනානුයෝගීව සිත සමාධිගත කරන්නට නොහැකි බව දක්වනුයේ ම එබැවිනි. එමෙන්ම පමණ කල නො හැකි ලෙස පුතා ලැබීම ද සිත සමාධිගත කිරීමට බාධාවක් ම බව සූතු පිටකය තුළම පෙන්වා දේ. එහෙත් කයට සිත කෙරෙහි කළ හැකි බලපෑම සීමිත වේ. එහෙත් සිතක් කය කෙරෙහි කරනු ලබන බලපෑම වඩා පුබල ය. කයෙහි සංවේදනයන් පවා පුබල හෝ දුබල කිරීමේ ශකාෘතාවය සිත කෙරෙහි ඇත. එමෙන්ම කයෙහි නිරෝගී බව ඇත්තේ යැයි දිනක් හෝ වසරක් හෝ වසර දහයක් හෝ අවැසි නම් වසර සියයක් හෝ සිටිය හැක. එසේ වුව ද සිතෙහි රෝගී බවක් නැත්තේ යැයි එක් මොහොතකුදු සිටිය හැකි නො වේ. සිත වනාහි කුෂණයක් පාසා රෝගී වන්නකි.

විටෙක බුදුරදුන් හමුවට එළැඹි නකුලපිතු ගෘහපතිතුමන් තම කයෙහි ජරා ජීර්ණත්වය පිළිබඳ පවසමින්, නි්රතුරු පෙර සේ භිඤුන් දකින්නටත් දන් ශරීර ශක්තිය නො මැති හෙයින් බොහෝ කාලයක් තමාට හිතසුව පිණිස අවවාදයක් කරන සේක්වා යනුවෙන් ඉල්ලා සිටි සේක. එහි දී බුදුරදුන් මේ කයෙහි පවතින්නා වූ නිස්සාරත්වය දක්වමින් එවත් නිස්සාර වූ ද, ජරා ජීර්ණ වන්නා වූ ද ශරීරයෙහි නිරෝගී බවක් මොහොතක් හෝ පිළින කරන්නේ නම් එය ඔහුගේ බාල බව ම මිස අන් කිසිවක් නො වන බව දේශනා කලහ. එහෙත් සෑගීමකට කරුණෙක් ඇත. ''ගිලන් වූ කය ඇති මාගේ සිත ගිලන් නො වෙති යි'' යනුවෙන් සිහි කිරීමට බුදුරදුන් අවවාද කළහ.<sup>35</sup> මුලා නොවී මරණයට පත් වීමට එය හේතු වෙයි. මෙහිලා කයෙහි රෝගී බව මෙළොවට පමණී. එහෙත් මෙහි සිත ගිලන් වීම යනු සාංසාරික රෝගාබාධයන්ට විවර වීමකි. සුරැකිය යුත්තේ එතැනිනි.

මේ අනුව සූතු පිටකය දක්වන පරිදි සිත රැකිය යුත්තකි. මැනවින් සකස් කළ යුත්තකි. සිත මොහොතක් පාසාම රෝගී වන්නකි. නිරෝගී සිතක් පවත්වා ගැනීම එතරම් සුකර නොවේ. එහෙත් මානසික නිරෝගී බවෙහි උපරිම තලය වනාහි සියලු කෙලෙසුන් නසාලීමයි. එනම් චිත්ත විමුක්තියයි.

#### ආන්තික සටහන්

- 1 ''ඉමසමිඤච පත ඛාහමමතෙත කලෙබරෙ ලොකඤච, ලලා්ක සමුදයඤ්ච, ලෝක තිරෝධඤච, ලෝක තිරෝධ ගාමිණී පටිපදඤච පඤ්ඣාපේම්'' ස.ති., රෝහිතස්ස සූතුය.
- 2 ''ජාතිපි දුක්කා .......... සංඛිතෙතත පඤචුපාදානඣන්ධා දුක්කා'' ස.නි., සච්ච සංයුක්තය, බු.ජ.මු. 2006, 270 පිට.
- 3 ''යායං තණ්හා පොනොභවිකා නඤිරාග සහගතා ........'' ස.නි., සච්ච සංයුත්තය, බු.ජ.මු. 2006, 270 පිට.
- 4 ''චතතාරෝ ආහාර, කබළීකාරෝ ආහාරෝ ඕළාරිකංවා සුබුමංවා .......'' ස.නි., අභිසමය සංයුක්තය, ආහාර සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 20 පිට.
- 5 ''පහසසරමිදං භිකඛවෙ චිතතං, තඤ්ච බො ආගන්තුකෙහි උපක්කිලෙසෙහි උපකකිලිටඨං'' අ.නි., ඒකක නිපාතය, පණිහිත අච්ඡ වග්ගය.
- 6 ස.නි., අනමතග්ග සංයුත්තය, සාසප සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 282 පිට.
- 7 ''නාහං භිකඛවෙ අක්අක්දං ඒකධම්මමපි සමනුපඤාමි......'' අ.නි., ඒකක නිපාතය, පණිහිත අච්ඡ වග්ගය.
- 8 ස.නි., අභිසමය සංයුක්තය, අස්සුතවස්තු සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 149 පිට.
- 9 ''අතිචෙච භිකාවෙ නිචචනති සඤ්ඤාවිපල්ලාසො චිත්තවිපල්ලාසො, දිටඨිවිපල්ලාසො'' අ.නි., චතුක්ක නිපාතය. විපල්ලාස සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 100 පිට.
- 10 ස.ති., සළායතන සංයුක්තය, ඡප්පාණක සූතුය.
- 11 ''යං කිඤ්චි විඤ්ඤාණං අතීතානාගත පච්චුප්පන්නං .........''ම.ති., මහාපුණ්ණම සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 119 පිට.

- 12 ''මායුපමංච විකැද්කැදාණං ........'' බූ.නි., ධම්මපදපාළි
- 13 ''විඤ්ඤාණං න තුමහාකං, තං පජහථ .......'' ස.නි., බනධ සංයුක්තය, නතුමහාක සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 60 පිට.
- 14 ''යථාපි කුමභකාරසස කතං මතතික භාජනං සමබබ භෙදන පරියනතා - ඒවං මචඡාන ජීවිතං'' ධමමපද පාළි
- 15 ''කුමභූපමං කායමිමං විදිතවා නගරූපමං චිතතමිදං ඨපෙත්වා යෝධෙථ මාරං පඤ්ඤාවුධෙන - ජිතංච රකෙඛ අනිවෙසනො සියා'' බු.නි., පෙටකෝපදෙස පාළි
- 16 ''නාහං භිකඛවෙ අඤ්ඤං ඒකධමමපි සමනුපසසාමි. යං එවං අභාවිතං මහතො අනභ්‍යය සංවතතති. යථයිදං භිකඛවෙ චිතතං'' අ.නි., ඒකක නිපාතය, අකමමනීය වග්ගය.
- 17 ''මනෝපකොපම රකෙඛයා මනසා සංවුතො සියා මනො දුචචරිකං හිණා - මනසා සුචරිකං චරෙ'' බු.නි., ධමමපද පාළි, කොධ වගගය, 13 ගාථාව.
- 18 ''යසස සෙලූපමං චිතතං ඨිතං නානුකමපති .......'' බූ.නි., පෙටකෝපදේස, බූ.ජ.මු. 2006, 34 පිට
- 19 ''චිතතඤච සුවිමුතතං මෙ සදධා මයහං පතිටඨිතා සබබාසව පරිඤ්ඤාය - විහරාමි අනාසවා'' බු.නි., අපදාන පාළි, චුඤ්ඤෝර අපදානය.
- 20 ''සකෙදිකුත්ත්රයසු භිකාවෙ ධමෙමසු අසසාදානුපසසිතො ........ විහරතො වික්කුතුණසස අවකකනති හොති.'' ස.නි., අභිසමය සංයුත්තය, වික්කුතණ සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 142 පිට.
- 21 ''චතමෙසා විඤ්ඤාණටඨිතියො, රූපූපායංවා ආවුසො.....' දී.නි., සංගීති සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 353 පිට.
- 22 ''කථඤ්ච භිකඛවෙ පචචුපපනෙනසු ධම්මෙසු සංහීරති ......'' ම.නි., භදෙදකරතන සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 398 පිට.
- 23 ''එවං පසස රාහුල සුතවා අරියසාවකො චක්ඛු විඤ්ඤාණසම්මපි නිබබිඥති ......'' ස.නි., රාහුල සංයුක්තය, විඤ්ඤාණ සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 375 පිට.
- 24 ''චක්කුංච පටිච්ච රූපෙච උපපජජති චක්කු විඤ්ඤාණං'' ම.නි., මධුපිණ්ඩික සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 280 පිට.
- 25 ''තසමාතිහ තෙ භිකිබව අභිකිඛණං සකං චිතතං පචචවෙකිිතබබං ......'' ස.නි., බණ සංයුක්තය, දුතීය ගද්දුලබද්ධ සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 260 පිට.
- 26 ''ලසයාපථාපි භික්ඛවෙ වූ වූ පාට් සංක්ලිටඨං මලගගහිතං .......... එවමෙව බො භික්ඛවෙ සංක්ලිටෙඨ දුගගති පාට්කංඛා''ම.නි., වුන්පු සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 82 පිට.
- 27 ''සචිතතපරියොදපණං එතං බුද්ධානසාසනං'' බූ.නි., ධම්මපද පාළි, බුද්ධ වගගය.

- ''චිතතසය දමථො සාධු චිතතං ගුතතං සුඛාවහං'' බූ.නි., ධමමපද පාළි, චිතත වගගය.
- ි'යථා අගාරං දූචඡනනං වූටඨි සමතිවිජ්ජති එවං අභාවිතං චිත්තං - රාගෝ සමති විජජති'' බු.නි., ධමමපද පාළි, වමක වගගය
- ''යථා අගාරං සුචඡනනං වුටඨි න සමතිවිජජති එවං සුභාවිතං චිත්තං - රාගොන සමති විජජකි" බු.නි., ධමමපද පාළි, වමක වගගය
- ''ඉධාහං භිඣවෙ එකචචං පුගගලං පදුටඨචිතතං ........'' අ.නි., ඒකක නිපාතය, පණිහිත අචඡ වගගය.
- 32 ස.නි., බනා සංයුක්තය, දුතිය ගද්දුලබද්ධ සූතුය, බූ.ජ.මු. 2006, 260 පිට.
- 33 ''තිචඡානගතෙහි පාණෙහි චිතතකෙකුව චිතතතරං'' ස.නි., බනා සංයුක්තය, දුතිය ගද්දුලබද්ධ සූතුය, බු.ජ.මු. 2006, 260 පිට.
- 34 ''නාහං භිකඛවෙ අඤඤං එකධමමමපි සමනුපසසාමි යං එවං අදනතං, අගුතතං, අරඣිතං ......'' අ.ති., ඒකක නිපාතය, අදන්ත වගගය.
- ''එවමෙතං ගහපති, එවමෙතං ගහපති, ආතුරොහායං ගහපති කායෝ .......'' ස.නි., බනා සංයුක්තය, නකුලපිතු සූතුය, බූ.ජ.මු. 2006, 3 පිට.

# බෞද්ධ ජන්ම මනෝ විදනව පිළිබඳ අධනයනයක්

දර්ශනපති කුඹුකන්දන රේවත හිමි ජෙෂ්ෂඨ කථිකාචාර්ය ගයාන් කරුණාරත්න

"ජන්ම මනෝවිදාහව" (Birth of Psychology) යන්නෙන් අදහස් වන්නේ, මිනිසාගේ උපත හා ඒ හා සම්බන්ධ අත්දකීම් ය. පිළිසිඳ ගැනීමේ සිට වසර කිහිපයක් මීට අයත් වේ. ළමා මනෝවිදාහඬේ ආරම්භය වශයෙන් සැළකිය හැකි මෙම කාල පරිච්ඡේදය මනෝවිදාහඬයන්ගේ අවධානය දිනාගත් වැදගත් විෂය කෂ්තුයකි. බටහිර මනෝවිදාහවේ මෙම විෂය කෂ්තුයට සමාන බොහෝ ඉගැන්වීම් බෞද්ධ සාහිතා තුළ නො මඳව ඇතුලත් වේ. එම දනුම උපත පිළිබඳ බෞද්ධ මනෝවිදාහව වශයෙන් නම් කිරීමට පිළිවන. ඒ අනුව මේ ලිපියේ අරමුණ වන්නේ, මෙම නව විෂය කෂ්තුය පිළිබඳ බෞද්ධ ඉගැන්වීම් හෝ උපත පිළිබඳ බෞද්ධ මනෝවිදාහව හඳුන්වාදීම ය. ඒ අනුව තත් විෂය කෂ්තුය ආවරණය කරමින් පහත මාතෘකා ඔස්සේ මෙම ලිපිය කරුණු සාකච්ඡා කරයි.

- 01. උපත හා උත්පත්ති වර්ග
- 02. ගබ්සා හා මදසරු බව
- 03. දරුවන් මිය යෑම
- 04. පුතිකාර
- 05. වාාසනකාරි උත්පත්ති අනුභූතී

# උපත හා උත්පත්ති වර්ග (Birth and Types of Births)

උපතෙහි හෙවත් ජිවියාගේ හටගැන්මෙහි මූලික අවස්ථාව පිළිසිඳ ගැනීම හෙවත් ගැබ් ගැනීම ය. එය "ගබ්භාවක්කන්ති" ලෙස මහාතණ්හා සංඛය සූතුයෙහි දක්වේ. ගැබ් ගැනීම කෙරෙහි බලපාන සාධක 03 ක් එම සූතුය සඳහන් කරයි¹. මින් එක් සාධකයක් හෝ දෙකක් පමණක් පැවතීම ගැබ් ගැනීම සඳහා පුමාණවත් නො වන අතර සාධක තුන ම පැවතීම අනිවාර්ය වේ. සූතුයෙහි දක්වෙන ආකාරයට එම සාධක පහත පරිදි වේ.

- 1. මවගේ හා පියාගේ එක්වීම (මාතා පිතරෝ සන්නිපතිතා හොන්ති)
- 2. මවගේ ඔසප් සිදුවීම (මාතා ච උතුනී හෝති)
- 3. ගන්ධබ්බයාගේ පැමිණීම (ගන්ධබ්බෝ ච පච්චූපට්ඨිතෝ)

මහාතණ්හා සංඛය සූතුයෙහි පිළිසිඳ ගැනීම කෙරෙහි මෙම සාධක බලපාන ආකාරය දක්වෙන්නේ, පහත පරිදි ය.

- 1. මව හා පියාගේ එක්වීම, මවගේ ඔසප් සිදුනොවීම, ගන්ධබ්බයාගේ නො පැමිණීම - පිළිසිඳ ගැනීම සිදු නො වේ.
- 2. මව හා පියාගේ එක්වීම, මවගේ ඔසප් සිදුවීම, ගන්ධබ්බයාගේ නො පැමිණීම - පිළිසිඳ ගැනීම සිදු නො වේ.
- 3. මව හා පියාගේ එක්වීම, මවගේ ඔසප් සිදුවීම, ගන්ධබ්බයාගේ පැමිණීම $^2$ - පිළිසිඳ ගැනීම සිදු වේ.

ඉහත සාධකවලින් මව හා පියාගේ එක්වීම හා මවගේ ඔසප් සිදුවීම යන සාධක දෙකෙන් පිළිසිඳ ගැනීම සඳහා අවශා කැරෙන ජිවවිදාාත්මක හා භෞතික සාධක කිය වේ. දෙදෙනාගේ ලිංගික එක්වීමෙන් පිළිසිඳ ගැනීමකට අවශා "ශුකුාණු" ද මවගේ සෘතු මාරුවීම යන්නෙන් "ඩිම්බ" ද අදහස් වේ. ජීවියකුගේ හටගැනීමට නම් සංසේචනය සඳහා ශුකාණු හා ඩිම්භ සංයෝග වීම අවශා ම වේ. ගර්භාෂයක හෝ නළයක හෝ කොතැනක වුව සංසේචනය සඳහා මෙම සාධක දෙක අවශා ය. මෛදාවමය අවධානය ද සාමානාමයන් හෝ පොදුවේ යොමුවන්නේ, මේ සාධක දෙකට යි. ජානමය බලපෑම, ජානමය සම්බන්ධතාව හෝ මදසරු බව සම්බන්ධ ගැටලු මෙම සාධක දෙකෙහි පුමාණය හා ගුණාත්මක බව මත තී්රණය වේ. තෙවැනි සාධකය මනස හා සම්බන්ධ වූවකි. එය අදෘශාමාන ය. එබැවින් සමහරු මෙය පුතිකෙෂ්ප කරති.

මව් කුසක මුල සිට කය වැඩෙන ආකාරය ස.නි. ඉන්දක සූතුයෙහි දක්වේ. ඊට අනුව කියවෙන්නේ ඉන්දක යකුසයා සත්ත්වයා සිරුර ලබන්නේ කෙසේ ද, ඇට හා අක්මාව එන්නේ කොයින් දැයි බුදුන් වහන්සේගෙන් පුශ්න කළේ ය. ඊට පිළිතුරු වශයෙන් බුදුන් වහන්සේ පළමු ව කලල රූපය ද කලලයෙන් අබ්බුදය ද අබ්බුදයෙන් ජේසිය ද ජේසියෙන් ඝන නමැති මස් පිඬක් ද ඉන් පිලක පසක් ද හටගනී, ඉන්පසු කයෙහි කෙස්, ලොම් හා නිය හටගනී යැයි වදාළහ. තව ද බුදුත් වහන්සේ දරුවා මව ලබා ගන්නා ආහාර-පානාදියෙන් යැපෙන බව වදාළහ³.

ගැබ් ගැනීම් වර්ග 04 ක් දී.නි. සංගීති සූතුයෙහි දක් වේ. එම වර්ගීකරණය සඳහා පදනම වී ඇත්තේ, "දනුවත් බව ඇති හෝ නැති බව" යි. එමෙන් ම මෙම "දනුවත් බව ඇති හෝ නැති බව" මව් කුසට බැසීම, කුසෙහි විසීම හා කුසින් බිහි වීම යන අවස්ථා 03 සම්බන්ධයෙන් පවතී. සූතුයෙහි දක්වෙන ආකාරයට එම ගර්භවකාන්ති සතර පහතින් දක්වේ.

- 1. ඇතැම් පුද්ගලයෙක් දැනුම් නැත්තේ මව් කුසට බසී, දැනුම් නැත්තේ මව් කුස වෙසෙයි, දැනුම් නැත්තේ මව් කුසින් බිහි වෙයි. (පළමු ගර්භවකාන්තිය)
- 2. එක්තරා පුද්ගලයෙක් දැනුම් ඇත්තේ මව් කුසට බසී, දැනුම් නැත්තේ මව් කුස වෙසෙයි, දැනුම් නැත්තේ මව් කුසින් බිහි වෙයි. (දෙවන ගර්භවකාන්තිය)
- 3. එක්තරා පුද්ගලයෙක් දැනුම් ඇත්තේ මව් කුසට බසී, දැනුම් ඇත්තේ මව් කුස වෙසෙයි, දැනුම් නැත්තේ මව් කුසින් බිහි වෙයි. (තෙවන ගර්භවකාන්තිය)
- 4. එක්තරා පුද්ගලයෙක් දැනුම් ඇත්තේ මව් කුසට බසී, දැනුම් ඇත්තේ මව් කුස වෙසෙයි, දැනුම් ඇත්තේ මව් කුසින් බිහි වෙයි<sup>4</sup>. (සතර වන ගර්භවකුාන්තිය)

බෞද්ධ සාහිතා තුළ විවිධ උත්පත්ති වර්ග සඳහන් වේ. එම වර්ගීකරණ විවිධ පදනම් මත පිහිටා කර ඇත. "තමා විසින් කරන ලද චේතනාව හෝ අනායන් විසින් කරන ලද චේතනාව, හීන කුලවල හෝ උසස් කුලවල ඉපදී කුසල් හෝ අකුසල් කිරීම" එවැනි පදනම් වේ.

තමා විසින් කරන ලද චේතනාව හෝ අනාෳයන් විසින් කරන ලද චේතනාව මත සිදු කර ඇති උත්පත්ති වර්ග

- දී. නි. සංගීති සූතුය උත්පත්ති වර්ග 04ක් දක්වයි. එය දක්වෙන්නේ, "අත්බැව් ලැබීම්" (අත්තභාව පටිලාභ) වශයෙනි. එනම් පහත පරිදි ය.
  - 1. ආත්ම සංචේතනාව පවතී ද පර සංචේතනාව නො පවතී ද එබඳු අත්බැව් ලැබීමක් ඇත.
  - 2. පර සංචේතතාවම පවතී ද ආත්ම සංචේතතාව නො පවතී ද එබඳු අත්බැව් ලැබීමක් ඇත.
  - 3. ආත්ම සංචේතනාවක් පවතී ද පර සංචේතනාවක් පවතී ද එසේ වූ අත්බැව් ලැබීමක් ඇත.

4. අාත්ම සංචේතනාවක් නො පවතී ද පර සංචේතනාවක් නොම පවතී ද එසේ වූ ආත්ම පටිලාභයක් ඇත්.

මෙහි ආත්ම සංචේතනාව යනු තමා විසින් කරන ලද චේතනාව යි. එමෙන්ම පර සංචේතනාව යනු අනායන් විසින් කරන ලද චේතනාව යි.

හීන කුලවල හෝ උසස් කුලවල ඉපදී කුසල් හෝ අකුසල් කිරීම මත සිදුකර ඇති උත්පත්ති වර්ග

ඉහත සූතුයෙහි ම තවත් ඉපදීම් වර්ග 06 ක් සඳහන් වේ. මෙහිදී "අභිජාති" යන්න ඉපදීම් වෙනුවෙන් යෙදේ. එම අභිජාති සය පහත පරිදි වේ.

- 1. කළු උපත ඇත්තේ කළු දහම් උපදවයි.
- 2. කළු උපත් ඇත්තේ ම සුදු දහම් උපදවයි.
- 3. කළු උපත් ඇත්තේ ම කළු ද නො වූ සුදු ද නො වූ නිවන් දහම් උපදවයි.
- 4. සුදු උපත් ඇත්තේ සුදු දහම් උපදවයි.
- 5. සුදු උපත් ඇත්තේ ම කළු දහම් උපදවයි.
- 6. සුදු උපත් ඇත්තේ ම නො කළු නො සුදු නිවන උපදවයි.

කළු උපත නම් හීන කුලවල ඉපදීම යි. කළු දහම් යනු දස අකුසල් ය. සුදු උපත් යනු උසස් කුලවල ඉපදීම යි. සුදු දහම් යනු දස කුසල් ය. හීන කුලවල ඉපදී දස අකුසල් හෝ දස කුසල් කිරීම හා උසස් කුලවල ඉපදී දස අකුසල් හෝ දස කුසල් කිරීම මත මෙම වර්ග කිරීම කර ඇත.

මෙම වර්ගීකරණය ම (අභිජාති සය ම) අ. නි. ඡළාභිජාති සූතුයෙහි ද සඳහන් වේ. මෙහි දී බුදුන් වහන්සේ ජාති විශේෂ 06 ක් පනවයි. මෙම සූතුයෙහි සඳහන් වන ආකාරයට එම ජාති වර්ග සය පහත පරිදි වේ.

- 1. ඇතැම් පුරුෂයෙක් කෘෂ්ණාභිජාති ඇතියේ ම කෘෂ්ණස්වභාව ඇතිව ම උපදනේ ය.
- 2. ඇතැම් පුරුෂයෙක් කෘෂ්ණාභිජාති ඇතිව ම ශුක්ල ස්වභාව ඇතිව ම උපදනේ ය.
- 3. ඇතැමෙක් කෘෂ්ණාභිජාති ඇතියේ ම අකෘෂ්ණ වූ අශුක්ල වූ නිර්වාණයට පැමිණේ.

- 4. ඇතැමෙක් ශුක්ලාභිජාති ඇතියේ ම කෘෂ්ණස්වභාව ඇතිව උපදතේ ය.
- 5. ඇතැමෙක් ශුක්ලාභිජාති ඇතියේ ම ශුක්ල ස්වභාව ඇතිව උපදනේ ය.
- 6. ඇතැමෙක් ශුක්ලාභිජාති ඇතියේ ම අකෘෂ්ණ වූ අශුක්ල වූ නිර්වාණයට පැමිණේ $^{7}$ .

මෙම වර්ගීකරණය ද "කුලය හා සිදු කරනු ලබන කර්ම" මත පදනම් වේ. කෘෂ්ණාභිජාති (කණ්හාභිජාතියෝ) යනු සැඩොල්, වැදි ආදි කුලවල ඉපදීම යි. කෘෂ්ණ ස්වභාව (කණ්හා ධම්මා) යනු කයින්, වදනින් හා මනසින් දුසිරිත් පුරන බවයි. ශුක්ලාභිජාති (සුක්කාභිජාතියෝ) නම් ඍතුිය, බාහ්මණ ආදි උසස් කුලවල ඉපදීම යි. ශුක්ල ස්වභාව යනු තිදොරින් සුසිරිත් පිරීම වේ. හීන හෝ උසස් කුලවල ඉප දී කුසල් හෝ අකුසල් කරන මිනිසුන්ගේ උත්පත්ති මෙයින් කිය වේ. සූතු දෙකෙහි ම හීන කුලවල උපන් හා උසස් කුලවල උපන් සමහරුන් නිවනට පැමිණීම දක්වේ. ඒ බව බුදුන් වහන්සේ ධරමාන කාලයේ විවිධ කුලවල මිනිසුන් පැවිදි ව රහත් බව ලැබීමෙන් කියවේ.

## ගබ්සා සහ මදසරු බව (Abortions and Infertility)

"උපත" සම්බන්ධ අනුභූතීන් කිහිපයක් වශයෙන් ගබ්සා, මදසරු බව ආදිය සැළකේ. අතීතයේ සිට ම මදසරු බව දරුවන් අපේඤා කරන දෙමාපියනට බොහෝ පීඩා ඇති කර ඇත. ගබ්සා යනු බිහිවීමට බලාසිටින දරුවන් දෙමාපියන් හා වැඩිහිටියන් විසින් පුතිකේප කරනු ලැබීම යි. එක් අතකින් මද සරු බවෙන් "දරුවන් අවශා බව" ද තව අතකින් ගබ්සා යන්නෙන් "දරුවන් පුතිකේප කිරීම" ද කියවේ. මද සරු බව බොහෝ සමාජීය බලපෑම් ඇති කරයි. අපහසුතාවට ලක්කරවයි. මෙම අත්දකීම් සම්බන්ධ තොරතුරු පේත වස්තුවෙහි සඳහන් වේ.

මද සරු බව නිසා ඇතිවන අවමානය හා අපහසුතාව මෙන්ම ගබ්සා කිරීමේ සිද්ධීන් පිළිබඳ පඤ්ච පුතු ඛාදක වස්තුවෙහි දක්වේ. ඊට අනුව සැමියා තම බිරිඳ දරුවන් නො ලබන නිසා දෙවන බිරිඳක ගෙනාවේ ය. ඔහුගේ නෑයන් පළමු බිරිඳට දරුවන් නො ලැබීම පිළිබඳ දොස් කීවේ ය. මින් කියවෙන්නේ, මද සරු බව නිසා කාන්තාවකට මුහුණ දීමට සිදුවන අපහසුතාවයි. මෙයින් ඇතිවන තරහව හා ඊර්ෂාාව වැනි චිත්තවේග නිසා පළමු බිරිඳ දෙවන බිරිඳ ගැබ් ගත් විට ගැබ වැටීමට පරිබාජිකාවක ලවා බෙහෙත් දුන්නා ය්.

තව ද සත්තපුත්ත බාදක වස්තුව ද ගබ්සා කිරීමක් පිළිබඳ සඳහන් කරයි. ඊට අනුව සැවැත් නුවර උපාසක තුමෙකුගේ බිරිඳ තම රූපවත් හා සිල්වත් දරුවන් දෙදෙනා පිළිබඳ අහංකාර වී ස්වාමියාට අවමන් කළා ය. ඉන් කිපුණු ඔහු නැවත බිරිඳක් ගෙනාවේ ය. ඇයගේ තෙමස් ගැබ වෙදකු ලවා පළමු බිරිඳ විසින් හෙළනු ලැබී ය°.

කාලි යක්බිණී වස්තුවෙහි ද මද සරු බව හා ගබ්සාමය අත්දකීම් ඇතුලත් වේ. එම කතාවට අනුව මවගේ පෙරත්ත මත සැවැත් නුවර එක් තරුණයෙක් විවාහ විය. එහෙත් එම බිරිඳට දරුවන් නො ලැබීමෙන් මවගේ ඉල්ලීම පිට ම දෙවන වරටත් විවාහ විය. එම දෙවන බිරිඳ ගැබ් ගත් විට පළමු බිරිඳට දන්වන්නැ යි පළමු බිරිඳ ඉල්ලීය. එලෙස දැන්වීමෙන් දෙවරක් ම ඇයට ආහාර ලබාදීම මගින් ගැබ දෙවරක් ම හෙළීය. තෙවන වර ගැබ් ගත් විට නො දන්වා ම සිටිය දී කාලයත් සමග ලකුණ දූන ආහාර සමග මේරු දරු ගැබ නැසෙන්නට බෙහෙත් දීම නිසා දරුවා මිය ගියේ ය<sup>10</sup>.

මත්තා ලේත වස්තුවෙහි ද මද සරු බව පිළිබඳ දක්වේ. සැවැත් නුවර එක් පුද්ගලයෙකුගේ බිරිඳක් අශුද්ධ ය, කුෝධ බහුල ය. ඇය දරුවන් නො ලැබුවා ය. එබැවිත් ඔහු දෙවන බිරිඳක ගෙනාවේ ය. ඇය පුසන්න ය. ශුද්ධාවන්ත ය. එමෙන්ම ටික කලකින් දරුවකු බිහි කළා ය<sup>11</sup>.

# දරුවන් මිය යෑම (Deaths of Children)

උපත පිළිබඳ මනෝවිදාහාව තුළ විශේෂ අවධානයට යොමුවන කරුණකි, දරුවන් මිය යෑම. මෙය දෙමාපියනට දරාගැනීමට නො හැකි තරමට අසීරු අත්දකීමකි. බෞද්ධ සාහිතා තුළ මෙවැනි අත්දකීම් කිහිපයක් දක්නට ලැබේ.

ඛූ. නි. ඒකපුත්ත සූතුයෙහි දක්වෙන අන්දමට පිුය රූපැති මිය ගිය එක් පුතෙකුගේ පියෙක් බුදුන් වහන්සේ දකීමට ජේතවනාරාමයට පැමිණියේ ය. එවිට බුදුත් වහන්සේ "මධාාහ්න වේලාවෙහි තෙත් වූ වස්තු ඇති ව තෙත් වූ කෙස් ඇති ව මෙහි පැමිණියේ ඇයිදැ''යි ඇසූ සේක. එවිට උපාසකතුමාගේ පිළිතුර වූයේ, "මට පිුය මනාප වූ එක ම පුතෙක් විය. ඒ පුතුයා මිය ගියේ ය. ඒ හේතුවෙන් තෙත් වස්තු, තෙත් කෙස් ඇතිව මධාාහ්නයේ මෙහි ආවෙමි $^{12}$ ." යන්න ය. මෙම සූතුයට අනුව දරුවකු මිය යෑම පියෙකුට ඇති කළ චිත්ත පීඩාව "තෙත් වූ වස්තු හා තෙත් වූ කෙස්" ආදියෙන් කියැවේ. පියවි සිහියෙන් තොර ව හැසිරේ. කරන හා කියන කිසිවක් කෙරෙහි අවධානය නැත. සිත එපමණට විපිළිසර ය.

ජරා සූතු නිද්දේශය ජීවියාගේ කලල අවස්ථාවේ සිට ඉදිරියට ඕනෑම විටෙක මිය යා හැකි බව කියයි. එහි දක්වෙන ආකාරයට "කලල කාලයේ, අර්බුද කාලයේ, පේශි කාලයේ, ඝන කාලයේ, පුශාඛ කාලයේ, උපත් කෙණෙහි, තිඹිරි ගෙහි, අඩ මැසි වූයේ, එක් මැසි වූයේ......අසූ හැවිරිදි, අනූ හැවිරිදි වූයේ ද චුත වෙයි, මැරෙයි, අතුරුදන් වෙයි, වැනසේ".<sup>13</sup> පිළිසිඳගත් මොහොතේ සිට උපත දක්වා ද ඉන්පසු වසර කිහිපයක් ද ඇතුලත දරුවන්ගේ මිය යෑම මේ විෂය යටතට ගැනේ. නො එසේ නම් මරණය ඕනෑම මොහොතක සිදු විය හැක්කකි. කෙසේ වුව ද මීට අනුව අප කොපමණ බලාපොරොත්තු නො වූව ද දරුවන්ගේ මරණ ඕනෑම විටෙක සිදු විය හැකි බව පිළිගත යුතු වේ.

දරුවකුගේ මිය යෑම නිසා ඇති වූ අධික පීඩාව පේත වස්තුවෙහි කණ්හ ජේත වස්තුවෙහි ද ඇතුලත් වේ. සිය පුතුයා මිය යෑම නිසා පියා අධික ව ශෝකයට පත් ව ස්නානය නො කළේය. ආහාර නො ගත්තේය. රැකියාවෙහි නොයෙදුණේය. බුදුන් වහන්සේ දෑකීමට හා උපස්ථානයට ද නො ගියේය. ඔහු "දරුව! පිය පුතුය මා හැර කොහි ගියේ ද"14 යැයි කියමින් වැලපුණේ ය. දරුවකු මිය යෑම දෙමාපියනට ඇති කරන පීඩාව මෙයින් කිය වේ. ශෝකය, හඬා වැලපීම් හැර කිසිවක් නො කරයි. සියල්ල අත්හරී. බුදුන් වහන්සේ මොහුගේ නිවසට වැඩම කළහ. උන්වහන්සේ පෙර නුවණැතියන් පණ්ඩිතයන්ගේ කථා අසා මළ දරුවා නිසා ඇති වූ ශෝකය දුරු කරගත් බව වදාළහ. ඔහුගේ ඉල්ලීම පිට බුදුන් වහන්සේ එහි පූර්ව කථාව දේශනා කළහ. ඒ කථාවෙහි ද දරුවා මිය යෑම නිසා ඇති වූ චිත්ත පීඩාව, ශෝකය පිළිබඳ සඳහන් කෙරේ. ද්වාරතී නගරයේ වාසුදේව මහ රජුගේ පුතා මිය ගියේ ය. රජතුමා ශෝකයෙන් ගිලී සියලු කාර්යයන් හැර ඇලඳහි ඇඟිලි බැඳගෙන විලාප නගමින් සිටියේ ය.

සැවැත් නුවර එක් උපාසකතුමෙකුගේ පුතෙකු මිය යෑමේ සිද්ධියක් උරග ජාතක වස්තුවෙහි සඳහන් වේ. උපාසකතුමා ශෝකයට පත් ව හැඬුවේ ය. වැලපුණේ ය. පිටතට ගොස් කිසිදු වැඩක් නො කළේ ය<sup>15</sup>. මෙහි දී බුදුන් වහන්සේ උපාසකතුමාගේ ශෝකය දුරුවීමට උරග ජාතකය දේශනා කළහ. එහි ද පුතෙකුගේ මරණය පිළිබඳ සඳහන් වුව ද එය පවුලේ කිසිවෙකුට පීඩාවක් ඇති නො කළේය.

පටාචාර කථා වස්තුවෙහි එක් දවසක විනාඩි කිහිපයක් තුළ දරුවන් දෙදෙනකුගේ මිය යෑම් දක්වේ. අනෙකුත් මරණයන්ගෙන් ද පීඩාවට පත් වූ ඇය ඇඳිවත ගැල වී නිරුවත් ව ඇවිද යෑම ද නො දන්නා තරමට ශෝකී බවට පත්වූවා ය. ඇය "පුත්තු දෙදෙන මළහ. සැමියා මග දී මිය ගියේ ය. මව, පියා සහ සොහොයුරා එක ම දර සෑයෙක දවෙති" යැයි කියමින් වැලපෙමින් එහෙ මෙහෙ ඇවිද්දා ය. "පටාචාරා" යන්නෙන් කියවෙන්නේ ද "වැනසුණු ආචාර ධර්ම ඇති බවයි" ඇගේ ශෝකය ඇඳි වත ද ගැල වී ඒ පිළිබඳ සිහියක් නැති තරමට විපිළිසර බවට පත්කළේ ය.

කිසාගෝතමී වසර කිහිපයක් දරුවන් නො මැති ව මදසරු බවෙන් පීඩා වින්දා ය. පසුව ඇයට බිහි වූ දරුවා ළදරු වියෙහි දී ම මිය ගියේ ය. ඉන් ඇය ලද චිත්ත පීඩාව වීථියක් පාසා මළ දරුවා ඔසවාගෙන ඇවිද යෑමට තරම් හේතු වූ බව "ශෝකයෙන් කලකිරී, බැගෑපත් මුහුණක් ඇති ව, කඳුළු වැකකි දෙනෙතින් හා හැඬූ කඳුලින් මළ මිණිය තුරුලු කරගෙන වැළපෙමින් ඇවිද්දෙමි" යන පුකාශයෙන් කිය වේ.

මීට අමතර ව මද සරු බව හා ගබ්සා පිළිබඳ කරුණු ඇතුලත් පේත වස්තු කථාවන්හි හා ධම්මපදට්ඨ කථාවන්හි ඉපදෙන්නට පෙර දරුවන්ගේ මිය යෑමේ සිදුවීම් අන්තර්ගත ය. එහි දී පියා, මව හා අනෙකුත් නෑයෝ හඬා වැළපුණාහ. ශෝක වූහ. දරුවා/දරුවන් පිළිබඳ බලාපොරොත්තු සුන් වී යෑම සෑම දෙමාපියනට ම මහත් දුකක් ම වන්නේ ය.

# පුතිකාර (Therapies)

ඕනෑම වයසක මරණය දුක් සහගත ය. යම් තරමක වයසක කෙනෙකු මිය යෑමට වඩා ජීවිතය ආරම්භයේ දී ම සිදුවන මරණය ඊටත් වඩා දුක් බර ය. දරුවන්ගේ මිය යෑම් නිසා ශෝකයට පත් බොහෝ දෙනා වෙනුවෙන් ශෝකය දුරු කර ගැනීම සඳහා බුදුන් වහන්සේ ධර්මය දේශනා කළහ. එම දේශනාවන්හි බොහෝ මනෝවිදාහත්මක පුතිකාර අන්තර්ගත ය. මෙහි දී එවැනි ඉගැන්වීම් ඇතුලත් කෙරේ.

බූ. නි. ඒකපුත්ත සූතුයෙහි සඳහන් වන ආකාරයට තම එකම පුතු මිය ගිය පියෙක් බුදුන් දකීමට පැමිණියේ තෙත් වස්තු, හා තෙත් කෙස් ඇති ව මධාාහ්තයේ ය. එහි දී බුදුන් වහන්සේ "පුිය ස්වභාව ඇති රූප ස්කන්ධාදීන්හි වේදනාස්වාදයෙන් බැඳී ගිය සිත් ඇති බොහෝ දෙවි සමූහයෝ මිනිස්සූ (කායික ලෛතසික දුකින්) දුක්ඛිත වූවාහු (රෝගාදිවිපත්තියෙන් හා යෞවනාරෝගහාදි සම්පත්තියෙන් ද) පිරිහුනාහූ මාරයාගේ වසඟයට යති" යැයි දේශනා කළහ. මෙසෙලට ශෝකී වීමට හේතු වශයෙන් බුදුන් වහන්සේ දේශනා කරන්නේ, "පිුය ස්වභාව ඇති රූප ස්කන්ධාදීන්හි වේදනාස්වාදයෙන් බැඳී ගිය සිත් ඇති බව"යි. ඒ අනුව "බැඳී ගිය සිත් ඇති බව" අඩු කරගැනීම හෝ එය අවබෝධ කරගැනීමයි. තව ද මෙහි දී බුදුන් වහන්සේ "යම්කිසි කෙනෙක් දවල්හි ද රාතිුයෙහි ද අපුමත්ත ද ඔවුහු ඒකාත්තයෙන් පිුය රූප දුරු කෙරෙත්" යැයි වදාළහ. "අප්පමත්ත" යන්නෙන් අදහස් වන්නේ, කුසල් කිරීම මගින් දුරු කරගැනීම යි. දෙමාපියනට ඇති වටිනා ම පුිය රූපය වන්නේ, දරුවා හෝ දරුවන් ය. ඔවුන් කෙරෙහි බැඳී ගිය සිත් කුසල කිුයා වෙනුවෙන් යෙදවීමෙන් පිුය රූප නිසා ඇතිවන බැඳීම අඩු කරගැනීමට හේතු වේ. දරුවන් මිය ගිය විටෙක ආගමික කටයුතුවල නිරත වීමෙන් දුක අඩු කරගැනීමට හැකි ය.

දරුවන් මිය යෑම නිසා ඇති වූ වේදනාව අඩු කරගැනීමට මරණය තේරුම් ගැනීම අවශා ම වේ. එම තේරුම් ගැනීම කෙරෙහි යොමු කිරීමට බුදුන් වහත්සේ විසින් කරන ලද උත්සාහයක් පේත වස්තුවෙහි කණ්හ පේත වස්තුව දක්වයි. ඊට අනුව බුදුන් වහන්සේ අදාළ නිවසට වැඩම කොට "උපාසකය, පැරණි නුවණැත්තෝ පණ්ඩිතයන්ගේ කථාව අසා මළ දරුවා ගැන ශෝක නො කළාහු"20 යැයි වදාරා චේදනා විඳි බමුණාගේ ඉල්ලීම පිට අතීත කථාව දේශනා කළහ. ඒ කතාවෙහි මෙවැනි අවස්ථාවන්හි මරණය තේරුම් ගැනීමට ඉවහල් වන ඉගැන්වීම් ඇතුළත් වේ. අතීතයේ ද්වාරතී නුවර වාසුදේව රජුගේ පුතා මිය යෑමෙන් සියල්ල අත්හැර විලාප කියමින් කාලය ගෙවී ය. එවිට ඝත පණ්ඩිත නමැති සොහොයුරා උපායයකින් ඔහුගේ ශෝකය දුරු කිරීමට කටයුතු කළේ ය. ඒ අනුව ඝත පණ්ඩිත තෙමේ උමතු වේශයක් ගෙන සාවෙකු ඉල්ලමින් අහස දෙස බලා මුලු නුවර ම ඇවිද්දේ ය. එවිට මුලු නගරය ම කැළඹුණේය. මෙය දුටු රෝහණයා ඇමතිවරයා වාසුදේව රජ මුණ ගැසී ඝත පණ්ඩිත තෙමේ වාතය බලවත් වී සාවෙකු ඉල්ලමින් විලාප කියවන බව දැන්වූයේ ය. එවිට ඝත පණ්ඩිත සමීපයට ගොස් කෙබඳු සාවෙකු කැමති වන්නේද යි ඇසී ය. රන්, මැණික්, ලෝහ, රිදී, සක්සිළා, පබළු හෝ කැලයේ සාවෙකු දෙන බව කීය. එවිට ඝත පණ්ඩිත තෙමේ සඳ මඬලෙන් සාවෙකු කැමති වන බවත් එම සාවා ගෙනත් දෙන්නැයි ඉල්ලී ය. එවිට රජතුමා සිය සොහොයුරා අනිවාර්යෙන් ම උමතු වී ඇති බව සිතා නො පැතිය යුත්තක් පතන බව හා ඉතා මිහිරි ජීවිතය ඔහු විසින් ම හරින බව කීය. මෙහි දී පණ්ඩිත තෙමේ "ඔබ සඳේ සාවා ඉල්ලා එය නො ලැබුණේ නම් මරණයට පත්වන්නේ යැයි දනී. කුමන හෙයකින් මිය ගිය පුතා වෙනුවෙන් ශෝක කරයි ද මෙහි අර්ථය නො වැටහෙන්නේ ද?"<sup>21</sup> යැයි ඇසුවේය. තව ද "නො ලැබිය හැකි වස්තුවක් නො පැතිය යුතු යැයි දන්නේ නම් තමන් එය නො පිළිපදිමින් අනුන්ට අවවාද දෙන්නෙහි ද? මාස හතරකට පෙර මිය ගිය පුතා සිහිකරමින් කුමකට ශෝක වන්නේ ද? මම ඇසට පෙනෙන ලදයක් පැතුවෙමි. එ<del>සේ</del> තිබිය දී ඔබ නො පෙනෙන දෙයක් පතමින් ශෝක කරයි."22 යැයි කීය. මෙම කථාව දේශනා කරමින් බුදුන් වහන්සේ "ඝත පණ්ඩිත තෙමේ සිය වැඩිමල් සොහොයුරා යහපත් වචනයෙන් ශෝක රහිත කළාක් මෙන් යමෙකුට මෙබඳු වූ ඇමතියෝ සේවකයෝ සිටිත් ද ඔවුන්ට ශෝකයක් නො වේම"යැයි දේශනා කළහ. මෙයින් කියවෙන්නේ, මරණය පිළිබඳ අවබෝධය මෙන් ම සමාජීය හා චිත්තවේගික සහයෝගය ද මෙවැනි අවස්ථා සමග කටයුතු කිරීමට ශක්තියක් වන බවයි.

උරග ජාතක වස්තුව ද දරුවන් මිය යෑම නිසා ඇති වන ශෝකය දුරු කර ගැනීමට උදව් වන ඉගැන්වීම් කිහිපයක් ඇතුලත් කරයි. එහි විශේෂත්වය වන්නේ, පවුලේ සාමාජිකයන් තම තමනට ආවේණික ආකාරයට මරණය සංජානනය

කිරීම ය. මෙම කතාවට අනුව සැවැත් නුවර එක් උපාසකතුමෙකුගේ පුතෙක් මිය ගියේ ය. එයින් අධික ශෝකයට පැමිණ හැඬීම්, වැළපීම් ඇති ව කිසිදු වැඩක් නො කළේය. බුදුන් වහන්සේ එහි වැඩම කොට උපාසකතුමාගේ ශෝකය දුරු කරවීමට උරග ජාතකය දේශනා කළහ. මින් කියවෙන්නේ, කසී රට බරණැස් නුවර ධර්මපාල නමැති බමුණු පවුලක් පිළිබඳ ව ය. ඒ පවුලේ බමුණා, බැමිණිය, පූතා, දියණිය, ලේලිය හා සේවිකාව සිට ඇත. ඔවුහු සියල්ලෝ මරණානුස්සති භාවතාව වැඩූහ. බමුණා පුතුයා සමග කුඹුරට ගොස් වැඩ කරමින් සිටිය දී තාගයකු විසිත් පුතුයාට දෂ්ට කරන ලදුව ඔහු මිය ගියේ ය. බමුණා බැමිණියට පණිවුඩයක් යැවීය. ඒ, "තා පිරිසිදු ඇඳුම් ඇඳ එක් අයකුට බත් හා මල් මාලා සුවඳ ආදිය ගෙන එන්නැ යි"<sup>23</sup> වශයෙනි. සියලු දෙනා එහි පැමිණියහ. පුතුයා ශකුයා ව ඉපදී බමුණකුගේ වේශයක් ගෙන සෑය සමීපයට අවුත් ශෝක නො කිරීමට හේතු ඇසීය. එකිනෙකා ලබාදුන් පිළිතුරු පහතින් දක්වේ.

- "සර්පයා දිරුණා වූ සම සිරුරෙන් හැර දමා යන්නේ ද එපරිද්දෙන් බමුණා ශරීරය නිරර්ථක වූ කල්හි, පහ වූ කල්හි කළුරිය කළ කල්හි දවත්තා වූ මළ සිරුර නෑයින්ගේ හැඬීම නො දනී. එහෙයින් මේ දරුවා නිමිති කොට නො හඬමි."<sup>24</sup>
- බැමිණිය "........නා කැඳවන ලදුව ම ආයේය. මෙලොවින් අනුනොදන්නා ලදුව ම ගියේ ය. යම් ආකාරයකින් කර්මයකින් ආවේ ද? එපරිද්දෙන් ම ගියේ ය. එහි දී හැඬීම් කවර අර්ථයක් ද? දවන්නා වූ ශරීරය නෑයින්ගේ හැඬීම් නො දතී. ඒ නිසා පුතා නිසා නො හඬමි. ඔහු ගමනක් කැමති වී ද ඒ ගමන ගියේ ය."25
- සහෝදරිය "මම හඬන්නේ නම් ශරීරය කෘශ වන්නේ ය. ඒ හැඬීමෙන් මට කවර පුයෝජනයක් ද? නෑ මිතුරු සුහද පුද්ගලයන් කෙරෙහි ඇලීම දුක් වන්නේ ය."26
- "යම් සේ ළදරුවෙක් අහසින් යන්නා වූ සඳ මඬල දක හඬයි ද? බිරිඳ යමෙක් මළ කෙනෙකු වෙනුවෙන් ශෝක කරයි ද මේ දෙක ම එක සමාන ය."<sup>27</sup>
- eස්විකාව <sup>"</sup>යම් සේ දිය කළයක් බිඳුණු විට එය නැවත නොසෑදිය හැකිය. එමෙන්ම යමෙක් කලුරිය කළ කෙනෙකු සඳහා ශෝක කිරීම ද එසේ ම ය."28

මෙම කථා වස්තුවට අනුව කියවෙන්නේ, මරණය සම්බන්ධ ශෝකය අඩු වීමට මරණය සිහිකිරීම උදව් වන බවයි. මිය යෑම හරියට දිරාගිය සම සිරුරෙන් ඉවත් කිරීමට සමාන ය. ශරීරය තවදුරටත් වැඩකට නැති නිසා මනස ශරීරය ඉවත් කර ඇත. ඒ දෙස බලා හැඬීම පුයෝජන රහිත ය. කර්මානුරූපීව විවිධ උපත් ලබමින් ජීවියා සසර ගමන් කරයි. මිනිසුන් කෙරෙහි ඇලීම දුක් ඇති කරවයි. එබැවින් ඇලීම අඩු කරගත යුතු වේ. සඳ කිසිදිනෙක ලැබිය නො හැක. මිය ගිය අයෙක් නැවත කිසිදා පණ නො ලබත්. මෙම කථාවෙන් කියවෙන ඉගැන්වීම එය වේ. පුජානනය ශක්තිමත් කොට අවබෝධය හරහා ශෝකය දුරු කිරීමට මේ කථාව උදව් වේ. බුදුන් වහන්සේ මේ කථාව දේශනා කරන ලද්දේ, උපාසක තුමාගේ දුක තුනී කර ගැනීමට ය. තමන් ලද අත්දකීම් අනායෙන් ද අත්දකින බව තේරුම් ගැනීම ඉන් ලබන ශෝකය අඩු කර ගැනීමට හේතු වේ.

කිසාගෝතමීයට දරුවා මිය යෑමෙන් ඇති වූ වේදනාව නිවීමට බුදුන් වහන්සේ අනුදන වදාළ ඖෂධය සමාජයේ හැමෝ ම දනිති. ඒ කිසිවෙකු නො මළ ගෙයකින් අබ රැගෙන ඒමට නියම කිරීම ය. එමගින් ඇය මරණය හැමට පොදු අද්දකීමක් බව අවබෝධ කළා ය. "සැවත පුරා ඇවිද්ද මට එවැනි ගෙයක් හමු නො වී ය. එහෙයින් අබ ඇට කොයින් ද? ඉන්පසු මට පියෙවි සිහිය ලැබිණ. මම මිණි කුණ ඉවතලා ලෝකනාථයන් වෙත පැමිණියෙමි"<sup>29</sup>. යන්නෙන් කියවෙන්නේ එක් අතකින් මරණය ගැන ම සිතමින් තැවී සිටීමට වඩා ඇය ව චර්යාමය පුතිකාරයකට යොමු කිරීමකි. එමෙන්ම තව අතකින් මරණය තේරුම් ගැනීම හරහා පුජානන පුතිකාරයකට මග පෙන්වීමකි. සිහි එළවාගත් ඇයට බුදුන් වහන්සේ "යමෙක් ඇතිවීම නැතිවීම නො දකිමින් වසර සියයක් ජීවත් වේද, උපත හා විපත දකිමින් එක් දිනක් ජීවත් වන තැනැත්තා උතුම් ය"<sup>30</sup> යනුවෙන් දහම් දෙසා සිත සුවපත් කළහ.

පටාචාරාවගේ දුක ද බුදුන් වහන්සේගෙන් ධර්මය ඇසීම නිසා නැති වී ගියේ ය. ඇය ව අස්වසන්නට බුදුන් වහන්සේ "සිවු මහ සමුදුරුවල ජලය අල්ප ය, ඔබ හෙළු කඳුළු එයට වඩා අධික ය. මිනිසා දුකට පැමිණි කල්හි ඒ ගැන ශෝක කරමින් පුමාද වන්නේ ඇයි?...... පුත්තු හෝ පියා හෝ නෑදෑයෝ හෝ පිහිට වීමට නො හැකි වෙත්. මාරයාට යටත් වී වෙසෙන්නහුට නෑදෑයන්ගෙ න් ආරකෂාවක් නැත. සීල සම්පන්න පඬිවරයෝ අර්ථ වශයෙන් මේ කාරණය දනගෙන වහා ම නිවන් මග සාදාගනිති."<sup>31</sup> යනුවෙන් ධර්මය දේශනා කළහ. සසර පුරාවට මෙලෙස හඬා ඇති බව කීමෙන් මෙවැනි දුක් මේ ජීවිතයේ පමණක් නො වන බව ද පෙර ද අද්දක ඇති බව ද එනිසා ම එය පොදු බව ද මින් කියවේ. යමක් හැමට හා හැම කලට ම පොදු වන විට එමගින් ඇති කෙරෙන පීඩනය අඩු වේ. ඊට කිසිවෙකුටත් උදව් කළ හා වග කිව නො හැකි අතර තමා විසින් ම තේරුම් ගනු ලැබීම වැදගත් වේ.

## වෘසනකාර උත්පත්ති අවස්ථා (Traumatic Birth Experiences)

දරුවකු බිහි කිරීම සම්බන්ධ අත්දකීම් සෑම මවකට ම පොදු වේ. සෑම මවක් ම සමාන අත්දකීම් ලබනවා විය හැකි ය. එහෙත් මෙම අත්දකීම් කලාතුරකින් ඉතා බිහිසුණු විය හැකි ය. දරු පුසූතියට නියමිත දින පුමාණයට වඩා දිගු කාලයක් ගතවීම වාසනමය අත්දකීමක් (Traumatic Experience) වශයෙන් අදහස් කෙරේ. මෙවැනි අත්දකීම් බෞද්ධ සාහිතායෙහි සඳහන් වේ. බු. නි. සුප්පාවාසා සූතුය සුපුවාසා කෝලිය දුව වසර 07 ක් ගර්භනී භාවය දරූ බව හා සත් දවසක් දරුවා බිහි කිරීමට පුසූත වේදනාව විඳි බව කියයි. දරුවා බිහි කර දින කිහිපයකට පසු ව දිනක් පුනුයා සැරියුත් හිමියන් සමග කතා කරමින් සිටිනු දක බුදුන් වහන්සේ සුප්පාවාස කෝලිය දුවගෙන් මෙවැනි තවත් දරුවකු කැමති වන්නේද යි ඇසූහ. එවිට ඇය මෙවැනි පුතුන් සත් දෙනෙකු කැමති වන්නෙම යැයි පිළිතුරු දුන්නා ය. මෙහි දී බුදුන් වහන්සේ "අමධුර දැමධුර ස්වභාවයෙනුත් අපිය දෑ පිය ස්වභාවයෙනුත් දුක සුඛ ස්වභාවයෙනුත් පුමාදී පුද්ගලයා ඉක්ම යන බව වදාළහ"32. දරුවා සතුටින් කතා කරනු දකීම ඇය විඳි පීඩා අස්වසන්නට හේතු වී ඇත.

තව ද දරු පුසූතියට ආසන්න පරිවුාජක කාන්තාවක දරුවා පුසූත කිරීමට නො හැකි ව විඳි චේදනාව බු.නි. ගබ්හිනි සූතුයෙහි දක්වේ. ඇය පුසූතියට උදව් වන තෙලක් ගෙන ඒමට තම සැමියා කොසොල් රජුගේ කෝෂ්ඨාගාරයට යැවීය. තෙල් ගෙන ඒමට නො දෙන බැවින් තෙල් බී පැමිණ වැමැරීමට සිතා හැකි පමණ තෙල් පානය කොට වැමැරීමට නො හැකි ව දුක් වින්දේ ය.<sup>33</sup>

# සමාලෝචනය

උපත හා ඒ සම්බන්ධ අනුභූතීන් ආවරණ කෙරෙන විෂය කෞ්තුය ජන්ම මනෝවිදහාව ලෙස සැළකේ. මේ පිළිබඳ මනෝවිදහා සාහිතාගයහි අන්තර්ගත ඉගැන්වීම්වලට සමාන බෞද්ධ සාහිතහාගත ඉගැන්වීම් මෙහි ඇතුලත් වේ. උපත කෙරෙහි ආධාරක වන සාධක, උපත් වර්ග ද මෙහි දී හඳුනා ගැණිනි. භෞතික සාධකයන් මෙන්ම ගන්ධබ්බ නමැති සාධකය මෙයින් අවධාරණය කෙරෙන එක් කරුණකි. පුද්ගලයා ඉපදෙන කුලය, කරනු ලබන කිුියා හා ඉපදීම කෙරෙහි බලපෑ චේතනාව වැනි කරුණු මත උත්පත්ති වර්ග සිදුකර ඇත. එමෙන්ම ඉහතින් දක්වා ඇති කථා වස්තූන්ට අනුව මඳ සරු බව නිසා අතීතයේ සිට ම කාන්තාවන් බොහෝ පීඩනයන්ට ලක් ව ඇත. පුතිකාරවලට වඩා නැවත බිරිඳක ගෙන ඒම කෙරෙහි ඔවුන් යොමු වී ඇති බව අදාළ කතා වස්තූන්ගෙන් පෙනේ. දරුවන් මිය යෑම නිසා ඇතිවන ශෝකය දුරුකර ගැනීමට සමාජීය සහයෝගය මෙන්ම අවබෝධය වර්ධනය කෙරෙහි යොමු වී ඇති බව පෙනේ. කෙසේ වුව ද බෞද්ධ හා බටහිර ජත්ම මතෝවිදාාාවන්හි සම විෂමතා ඉදිරිපත් කිරීමකට වඩා බුදු දහමේ ජත්ම මතෝවිදාාාව හඳුනාගැනීම මෙහි අරමුණ විය. ඒ අනුව ඉහත සියලු ඉගැන්වීම් "බෞද්ධ ජත්ම මනෝවිදාාව" වශයෙන් නම් කිරීම නිවැරදි බව කිව හැකි ය.

#### ආන්තික සටහන්

- 1. ම.නි. මහා යමක වග්ගය, මහාතණ්හාසඞ්ඛය සුත්ත. 622 පිටුව.
- 2. එම, 622 පිටුව.
- 3. ස.ති. සගාත වග්ගය, යක්ඛ සංයුක්තය, ඉන්දක වග්ගය, ඉන්දක සූතුය, බුද්ධ ජයන්ති තිුපිටක ගුන්ථ මාලා, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය, දෙහිවල, 366 පිට
- 4. දී.නි. පාඨික වග්ගය, සංගීති සූතුය, 390 පිටුව.
- 5. එම, 390 පිටුව.
- 6. එම, 426 පිටුව.
- 7. අ.නි.ඡක්ක නිපාතය, ඡළාභිජාති සූතුය, 166 පිටුව.
- 8. සරත් චන්දු, විජිතනන්ද., පේකවත්ථු අට්ඨකථාව, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාෘස්ථානය, 34 පිටුව.
- 9. එම, 39 පිටුව.
- 10. වනරත්න, රංජිත්., (1989), ධම්මපදට්ඨ කථා, සමයවර්ධන, 140-210 පිටු.
- 11. සරත් චන්දු, විජිතනන්ද., පේතවත්ථු අට්ඨකථාව, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාසේථානය, 87-93 පිටු.
- 12. බු.නි. උදානපාලි, මුචලින්ද වග්ගය, එකපුත්ත සුත්ත, 156 පිටුව.
- 13. බු.ති. මහා නිද්දේස පාලි, ජරා සුත්ත නිද්දේස, 166 පිටුව.
- 14. සරත් චන්දු, විජිතනන්ද., පේතවත්ථු අට්ඨකථාව, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය, 98 පිටුව.
- 15. එම, 65 පිටුව.
- 16. සේනානායක, ජී.එස්.බී. (1999), ජේරි ගාථා අට්ඨකථා (සිංහල පරිවර්තනය), ශ්‍රී ලංකා රාජකීය ආසියාතික සමිතිය, දෙහිවල. 110 පිටුව.
- 17. එම, 110 පිටුව.
- 18. එම, 183 පිටුව.
- 19. බූ.නි. උදානපාලි, මුචලින්ද වග්ගය, එකපුත්ත සුත්ත, 156 පිටුව.
- 20. සරත් චන්දු, විජිතනන්ද., පේකවත්ථු අට්ඨකථාව, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාාස්ථානය, 98 පිටුව.

- 21. එම, 100 පිටුව.
- 22. එම
- 23. එම, 66 පිටුව.
- 24. එම, 67 පිටුව.
- 25. එම, 68 පිටුව.
- 26. එම
- 27. එම, 69 පිටුව.
- 28. එම
- 29. සේතාතායක, ජී.එස්.බී. (1999), ජේරි ගාථා අට්ඨකථා (සිංහල පරිවර්තනය), ශීු ලංකා රාජකීය ආසියාතික සමිතිය, දෙහිවල. 184 පිටුව.
- 30. එම
- 31. එම, 111 පිටුව.
- 32. බු.නි. උදාන පාලි, මුචලින්ද වග්ග, සුප්පාවාස සුත්ත, 158 පිටුව.
- 33. බූ.නි. උදාන පාලි, මුචලින්ද වග්ග, ගබ්භිනි සුත්ත.

# විනීර්ණය කළ නො හැකි රෝග පිළිබඳ අධි මනෝවිදනත්මක විගුහය

කථිකාචාර්ය ඩී.ඩී.ආර් ද සිල්වා

#### සංකේපය

සකල විධ ලෝකයේ ජීවත්වන මිනිසුන් විවිධ රෝගයන්ගෙන් පීඩා විඳී. මෙහි දී යම් යම් රෝගී තත්ත්වයන් නීර්ණය කළ නො හැකි රෝගයන් වේ. එනම් යම් රෝගී තත්ත්වයන් තුළ කිසිදු කායික රෝග ලඤණයන් වාර්තා නො වූව ද පුද්ගලයා යම්කිසි රෝගී තත්ත්වයකින් පීඩා විඳී. මෙවන් අවස්ථාවන්හි දී පුද්ගලයා හට බටහිර වෛදා විදහාව තුළින් හෝ මනෝවිදහාත්මක වශයෙන් එකී රෝගී තත්ත්වයන් සඳහා නිශ්චිත විනිශ්චයක් නො ලැබීම හේතුවෙන් පුද්ගලයා එවැනි රෝගී තත්ත්වයන් විනිශ්චය කිරීමේ දී අධි මනෝවිදහාත්මක සංකල්ප කෙරෙහි නැඹුරු වීමක් දක්නට ලැබීම පුතාඤ කාරණයක් වේ. මන්ද එකී විනීර්ණය නො කළ රෝගී තත්ත්වයන් සඳහා අධි මනෝවිදහාත්මක විෂය ඤේතුය තුළින් පැහැදිලි වූත් තර්කානුකූල වූත් ගමාතාවයන් ලබාදෙන නිසාවෙනි. එනම් මෙවැනි විනීර්ණය නො කළ රෝගී තත්ත්වයන් කර්මයෙන් හෝ සූඤම ශරීරයන් මගින් ඇතිකරවන බවයි. මෙම විනීර්ණය නො කළ රෝගී තත්ත්වයන් පිළිබඳ විනිශ්චයන් ලබාදීමේ දී අධි මනෝවිදහාව තුළින් සිදු කරන විගුහයන්ගේ සංකල්ප පිළිබඳ විවරණය කිරීම මෙම ලිපියේ අරමුණ වේ.

## හැඳින්වීම

#### ජීව්තය මරණයෙන් කෙළවර නොවේ

ලෝකයේ සහ සත්ත්වයාගේ පැවැත්ම සඳහා කිසියම් හේතු සමූහයක සහය ලැබී ඇත. මෙහි දී විශ්වයේ පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ යන සතර මහා භූතයන් හෙවත් පදාර්ථ සතර ඇතුලු බොහෝ දේ හේතු වී තිබේ. මෙම හේතු එල ධර්මය වූ කලී විශ්ව ධර්මතාවය යි. විශ්වයේ ශක්ති විශේෂයක් වන උපාදානස්කන්ධ සංයුතිය එකක් නොව ශක්ති පහක එකතුවකි. මෙම විශ්ව ධර්මතාව මෙම උපාදානස්කන්ධ සංයුතිය අනුව ගමන් ගනී.

ජීවිතය යනු ''කර්මයෙන් ලබාගත් හෝ කර්මයෙන් හටගත් ධර්ම එකට එක්කොට රඳවා තැබීමකි'' යන්න බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට තිබේ. එමෙන්ම මරණය යනු හටගත් පැවැත්ම බිදී යාමයි. මෙහි දී එඩ්ගා කේසි නැමැති අධිමානසික ලාභිනිය පුකාශ කරන්නේ පුද්ගලයන් විසින් සිතා මතා කරනු ලබන සියලු යහපත් හා අයහපත් කිුිිියාවන් තුළින් සැකසෙන කර්මය නිසාවෙන් පුද්ගලයා ඉපදෙමින් මැරෙමින් නැවත ඉපදෙමින් එක්තරා රටාවකට ගමන් කරන බවයි.

මනුෂායෙකු තුළ සිටින නො පෙනෙන මිනිසා වෙන්ව ගිය පසූ (එසේ වෙන්ව යාමෙන් එය භූතාත්මයක් ලෙසින් හැඳින්වේ.) ඉතිරි වූ කොටස එනම් ශරීරය මළ සිරුරක් ලෙස සලකා දවාලමු. නැතිනම් පසට යටකර දමයි. එහෙත් එහි සිටි කිුයාකාරී උපාධානස්කන්ධ සංයුතිය විශ්වය තුළ නිරන්තරයෙන් කිුයාත්මක වෙයි.

අධි මනෝවිදාා කෙන්තුය තුළ මරණය පිළිබඳ අධාායනය තුළ මරණයේ ස්වභාවය, මරණින් මතු පැවැත්ම පිළිබඳ දත්ත රැස් කිරීමේ පුධාන මාර්ග පිළිබඳ යොමු වී තිබේ. එහි දී මරණාසන්න අත්දකීම් NDE (Near Death Experience) ආදී පර්යේෂණයන් තුළින් සහ ශරීරයෙන් පිටත අත්දකීම් (Out of Body Experience- OBE) තුළින් මෙන්ම වෛදා රේමන්ඩ් මූඩ් (Raymond Moody) විසින් පර්යේෂණ සිදු කර තිබේ. එහි දී එම පර්යේෂණ තොරතුරු ඇතුලත් කොට 1975 දී ජීවිතයෙන් පසු ජීවිතය (Life after Life) කෘතියෙන් ද මරණය පිළිබඳ ඓතිහාසික ගුන්ථ ලෙස ප්ලේටෝ විසින් රචිත පීඩෝ (Phaedo) ගෝගියාස් (Gorgias) ජනරජය (Republic) කෘති තුළින් මෙන්ම ආගමික ගුන්ථ තුළින් බයිබලය, අල්කුරානය, භගවත් ගීතාවලිය, බෞද්ධ ගුන්ථ ආදියෙන්ද අදහස් දක්වා තිබේ.

මේ සෑම මූලාශුයකම මරණාසන්න අත්දකීම් හි පොදු ලකුණ අධි මතෝවිදාහත්මක වශයෙන් පහත දක්වෙන පරිදි දක්වා තිබේ.

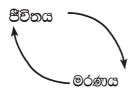
තමත් විසින් කරනු ලබන හොඳ හෝ නරක කර්ම අනුව මරණයේ දී පුද්ගලයාට තමාගේ හිස හෝ උරහිස් ආශිුත පුදේශයෙන් භෞතික සිරුරෙන් ඉවතට ඇදී යනු දුනේ. එසේ භෞතික සිරුරෙන් ඉවත් වීමත් සමඟ සැහැල්ලු බවක් දුනෙන අතර විවිධ ශබ්ද ඇසෙන්නට පටන් ගනී. එමෙන්ම තමා අන්ධකාර උමගක් තුළින් ඇදී යන අතර අවකාශයේ සිට තමාගේ භෞතික ශරීරය සහ පරිසරය නිරීඤණය කරයි. පුද්ගලයාට මෙම තත්තවය හුරුවීමට සහ තමන්ගේ නව පැවැත්ම තේරුම් ගැනීමට ස්වල්ප වේලාවක් ගත වේ. ඔහු තමාගේ නව ශරීරයේ හැඩරුව ස්වභාවයන් හා ශක්තීන් තේරුම් ගනී. එහි දී ඔහුට විවිධ පුද්ගලයන් මුණ ගැසේ ඔවුන් පෙර මරණයට පත්වූ ඥාතීන් හෝ හිතවතුන් විය හැකි ය. එමෙන්ම උණුසුම්, සෞමා, සෙනෙහෙවත් ආලෝක කැටියක් බඳු වූ සත්ත්වයෙක් ඔහු ඉදිරියේ පෙනී සිටියි. මේ ආලෝක සත්ත්වයා සහ ඔහු අතර වාචික නො වන සිතුවිලි පුක්ෂේපණ කුමයකින් (Telepathy) සම්වාදයක් ඇති වේ. එමෙන්ම පුද්ගලයාට තමාගේ ජිවිතය පිළිබඳ ඇගයීමක් කළ හැකි ආකාරය ජිවිතයේ සෑම වැදගත් සිදු වීමක් ද ඤණික ලෙස දර්ශනය වේ. එසේම භෞතික ශරීරය සමඟ සිටි පෙර අවස්ථාවේ දී දිනක කර නො හැකි බොහෝ දේ භෞතික සිරුරෙන් වෙන්ව සිටිය දී කළ හැකි බව තුළින් ආකල්පමය වෙනසක් ඇති කර ගනී.

අපගේ පියවි ඇසට නො පෙනෙන හෝ වෙනත් ඉන්දියකට හසුවන එනම් සන වූ දවායකින් සැදුණු ශරීරයකින් වෙන්ව ගිය පසු එය ''භූතාත්මයක්''ලෙස හඳුන්වයි. නැතිනම් ''දේවාත්මයක්'' ලෙස හඳුන්වයි. මෙය ඉවත්ව යන මනෝමය ශරීරයට (Astral body) අධීෂ්ඨාන කළ සැනින් යම් ස්ථානයකට යා හැකි බව තිරත්තරයෙන් ගමන් කළ හැකි බව ආදී සුවිශේෂී ලඤුණයන් මෙම ශරීරයට පවතී. බුද්ධ දේශනාව තුළ හඳුන්වන අන්තර්භවිකයාගේ ස්වරූපය වූ කලි එය පාවෙන බව පිළිබඳ සංවේදනයක්, බර රහිත තත්ත්වයක් පිළිබඳ දනීමක්, භෞතික වස්තු විනිවිද යාමේ හැකියාව, ඉතා දුර දකීමේ හැකියාව පවතින බවයි. මෙම මනෝමය ශරීරය කිසියම් කාලයක් විශ්වයේ ගත කර එම ශරීරය ද හැර දමා එයින්ද නිකුත් වී කිසියම් තැනක හට ගෙන පවත්නා කලල රූපයකට අරක් ගතී. මෙය ''ගත්ධබ්බයා'' නමින් බෞද්ධ ඉගැන්වීම්වල දී හඳුන්වා ඇත්තේ ඉතා සියුම් පදාර්ථයකින් නිපැයුණ ශරීරයක් සහ එය ඇසුරු කොට ගෙන පවත්නා උපාදානස්කන්ධ සංයුතිය යි. එනම් උපාධානස්කන්ධ සංයුතිය ඒ වන විට දරා සිටින සුදුසු කම් සඳහා ගැලපෙන පරිදි නැවත ජීවිතයක් ගොඩ නගා ගනී.

මෙය කරුණු තුනකින් සිදුවන බව තිපිටකයේ සූතු කිහිපයක දක් වේ. එනම් පහත කරුණු තිුත්වය එක්වීමෙන් ගැබ් හට ගැනීම කර්මානුරූපිව සිදුවන බවයි. එනම්

- 1) මව සුදුසු තත්ත්වයේ සිටීම ද
- 2) මව්පියන් එක් වීමද
- 3) ගන්ධබ්බයෙකුගේ පැමිණීම තුළින් නැවත ජීවිතයක් ගොඩ නැගෙන බව දක්වන්නට විය. මේ ආදී ලෙසින් අධි මනෝවිදාහ දෘෂ්ටියට අනුව ලෝකය

හා සත්ත්වයාගේ පැවැත්ම ඉහත දක්වෙත හේතු සමූහයකින් කර්මානුරූපි වශයෙන් ජීවිතය, වූ කලී මරණයෙන් කෙළවර නො වන කිසියම් චකාකාර ගමන් මාර්ගයක ගමන් ගන්නා බව අධි මනෝවිදාහ ක්ෂේතුයේ මූලික පිළිග ැනීමක් වේ. එනම්,



### කර්මවාදය

පුද්ගලයෙකුගේ වර්තමානයේ පවතින ගති ස්වභාවයන් සකස් වීමේ පුධානතම මූලධර්මය වශයෙන් අධිමානසික ලාභිනී එඩ්ගා කේසි සහ වෛදා ඩග්ලස් බේකර් වැන්නන් සලකනු ලබන්නේ කර්මය යි.

බොහෝ දෙනෙකුට එක්කෝ කිුයාව නැතහොත් පුතිකිුයාව දක ගත්තට තිබේ. එහෙත් මේ දෙකේ සම්බත්ධතාවයක් දිස් නොවේ. මේ දෙකේ සම්බත්ධතාවය කර්මයයි. කර්මය වූ කලි හේතුඵල ධර්මතාවයකි. හේතුඵල ධර්මතාවය වූ කලි විශ්ව ධර්මතාවයයි. එය උපාදාතස්කත්ධ සංයුතිය සමඟ සම්බත්ධ වී තිබේ. මේ අනුව යහපත් වූ අයහපත් කිුයාවත්හි යෙදෙන විට සිතෙහි ඇතිවත චේතතාවත් තරංග ස්තායු පද්ධතිය මාර්ගයෙන් නිකුත් වී අවකාශයට සම්පේෂණය වේ. එක් එක් කිුයාව හේතුවෙත් නිකුත් කළ තරංග එකිනෙකට මිශු නො වී අවකාශය පුරා ගමන් කරයි. උපාදාතස්කත්ධ සංයුතියේ ගැබ්වත විවිධ ලඤණ ද එකිනෙක මුසු නොවී නැවත විකාශනය විය හැකි ලෙසින් පවතී. උපාදාතස්කත්ධ සංයුතියට ඇතුලත් වන ශක්තින් හා අවකාශයට විකිරණ විත ශක්තීන් ද යන දෙකොටසම බුදු දහමේ ඉගැන්වෙන ''කම්ම'' (කර්මය) යන නාමයෙන් හැඳින්වෙයි. මේ ද්විත්ව ශක්තීන් තුළින් ඒවාට සමාන පුතිඵල මතු වූ අවස්ථාවල දී උපදවයි.

විශ්වය පුරා පැතිරී පවතින සූඤම සන්නායක ජාලයේ කිුයාකාරිත්වය ඉතා සියුම් භාවය හා දැඩි භාවය නිසා මෙතෙක් නූතන විදාහ උපකාරයන්ට පවා ගුහණය නො වූ තත්ත්වයක් මේ තුළ අන්තර්ගත වී පවතී. මේ අනුව පුද්ගලයින් විසින් සිදු කරනු ලබන සිතා මතා කරන කිුිිියාවලීන් තුළින් එය අරමුණු කොට ගෙන උපදින සිතුවිලි ධාරාව පිටතට විකිරණය වේ. එය විශ්ව සන්නායක ජාලයකට අන්තර්ගාහී වේ. අවකාශයට විකිරණය වන මෙම ශක්තින්ට කළ හැකි කාර්යයන් අසීමිත ය.

පසුව මෙම කිුිිියාවලිය තුළින් පසු අවස්ථාවක දී එය නිකුත් කරන ලද ඒකකය (එනම් පුද්ගලයා) කරා ආපසු පැමිණේ. එය විකාශනය වීම කර්ම විපාකය ලෙස හඳුන්වා ඇත. කර්මය, මෙවැනි සිියුම් ශක්ති අංශුවලින් නිපද වී තිබේ. එහි දී අවකාශයට සම්පේෂණය වූ එම ශක්ති නිසා විවිධාකාරයෙන් සැප හා දුක ඇති වේ. සිතුවිල්ලේ බලවත් කම වැඩි වූ පමණට ඉක්මනින් විපාක ලැබීමත් බැරූරුම් විපාක ලැබීමත් සිදුවේ. උපාදානස්කන්ධ සංයුතියට මුසු වන්නේ ද අවකාශයට නිකුත් වන්නේ ද මේවායි.

මෙය බුද්ධ දේශනාව තුළ

''චේතනාහං භික්ඛවෙ කම්මං වදාමි චේතෙයිත්වා කම්මං කරෝථී කායේන වාචාය මනසා ''

එනම් කයින් හෝ වචනයෙන් හෝ මනසින් සිතා මතා කරන දෙයින් කර්ම රැස්වන බවයි.

කේසිගේ කියවීම් විශ්ලේෂණය කරන ජිතා සර්මිතාරා කර්මය හා පුතිවිපාක දක්වන්නේ

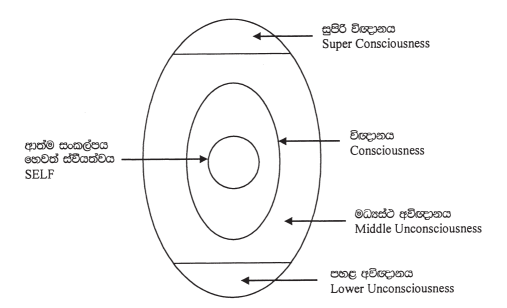
> ''ඔබ දැන් නෙළන්නේ එදා වපුල බීජයෙහි එලයන්ය.'' යනුවෙනි.

එමෙන්ම වෛදා ඩග්ලස් බේකර් තම ''කර්ම නීති'' (Karmic laws) යන කෘතියෙහි දක්වා තිබෙන්නේ සෑම ජීවිතයක්ම එයටම ආවෙිණික වු හේතූන් හා බලපෑම් සමූහයක පුතිඵලයක් බවයි. එක් ආකරයකට රෝගයක් තනි පුද්ගලයන් කීප දෙනෙක් හට සෑදිය හැකි වුවත් එම තනි තනි පුද්ගලයා හට එම රෝගය වැළදෙන්නේ ඔහුටම ආවේණික වූ හේතූන් නිසා ය. සෑම පුද්ගලයෙකුට ම තම ජීවිතය කෙරෙහි වගකිව යුතු බවත් එයට හේතුව ''කර්ම ශක්තිය'' බව බේකර්ගේ අදහස විය.

බුදුන් වහන්සේ මෙම කර්ම වාදය වෙනස් කළ හැකි දෙයක් බව දක්වයි. එය පුද්ගලයා විචාර බුද්ධිය අනුව යහපත් කිුිිියාවන්හි නුවණින් යුතුව කටයුතු කිරිමෙන් අතිතය මෙන්ම අනාගතය ජයගත හැකි ය. ඒ අනුව අතීත කර්මය හා එම කර්මයන්ගේ විපාක වෙනස් කළ හැකි බව බුද්ධිමතුන් විසින් අවබෝධ කොට ගත යුතු බව බුද්ධ දේශනාව ලෙස පවතින බවත් එය ද අධි මනෝවිදාහනුකුල පිළිගැනීම් ද වේ.

## ආත්මවාදය

අධිමානසික ලාභී එඩ්ගා කේසි විසින් දක්වත්තට වූයේ පුද්ගලයෙකු සතු ශරීරය සහ මනස වශයෙන් පුධාන අංගයන් දෙකක් පවතින බවත් එහි තුන්වන අංගයක් වශයෙන් අධාාත්මය ද (Spirit) අධාාත්මය ද එක් කරන්නට විය. සිග්මන් පොයිඩ් නම් මනෝ විදාහඥයා විසින් මෙහි මනස හඳුන්වා ඇත්තේ අවිඥාන (Unconscious) යනුවෙනි. අධි මනෝවිදාහව අනුව මනස හඳුන්වා දී ඇත්තේ පොදු මානසික කරුණු පදනම් කරගෙන ය. මෙලෙස මනස කොටස් දෙකකට බෙදා දක්වන අධි මනෝවිදාහඥයන් එහි ශරීරයට සම්බන්ධ කොටස විඥානය (Conscious) යනුවෙන් ද ශරීරයට සාජු සම්බන්ධයක් නොමැති කොටස උප විඥානය (Sub Conscious) ලෙස ද නම් කරන්නට විය. මෙහි දී මෙම පුද්ගලයාගේ විඥානය හෙවත් සංවේදනයන්. බුද්ධිය, ස්මෘතීන්, කුසලතා ආදිය ආත්ම සංකල්පය වටා කේන්දු ගත වී තිබෙන බව සලකනු ලැබේ. එකි "ආත්මය" පිළිබඳ සංකල්පය අධි මනෝවිදාහව පහත ආකෘතිය තුළින් දක්වා සිටී.

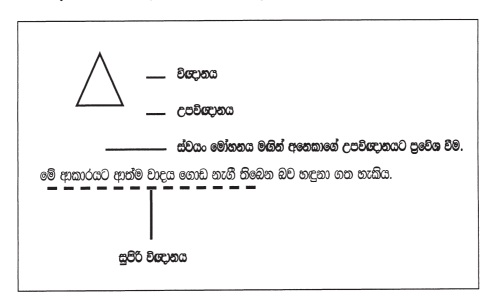


එමෙන්ම, විඥානය යන්න ස්නායු පද්ධතිය සහ අන්තරාසර්ග පද්ධතියට අයත් සියලු ශාරීරික ඉන්දියයන් අයත් වන අතර උප විඥානය ශරීරයට සෘජුවම සම්බන්ධකමක් නො දක්වන අතර එය ශරීරය සමගම සමීපව හැසිරේ. එය මානසික ශරීරය (Mental Body) ලෙස දක්වයි. අධිමනෝවිදාාත්මක දෘෂ්ටිය අනුව මෙම මානසික ශරීරය ''ආත්ම'' යන පදයෙන් හඳුන්වා ඇත.

මරණයේ දී මෙම ආත්මය නැතහොත් මානසික ශරීරය, කායික ශරීරයෙන් ඉවත් වී එය නව ජීවයකටය එනම් (මව්කුස තුළ සිටින කලලයකට) එක්වේ. කේසි පුකාශ කරන ආකාරයට ශරීරය සහ මනස ගොඩ නැගීමට පෙර ජීවය පවතින්නේ ''ආත්මය'' වශයෙනි. නිදර්ශනයක් ලෙස ප්ලේටෝගේ, ජන රජය (Republic) ගුන්ථයේ සඳහන් වන ER නැමැති ගීක සොල්දාදුවාගේ මරණාසන්න අත්දකීමේ දී පුකාශ කරන්නේ,

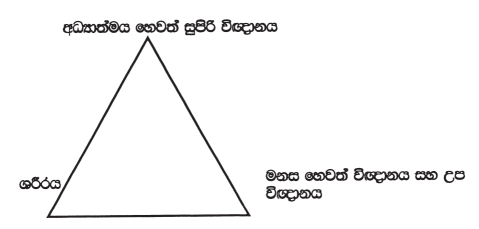
''මරණයෙන් පසුව තමන්ගේ ආත්මය සිරුරෙන් බැහැර වු පසුව වෙනත් ආත්මයන සමූහයක් හමුව ඒ සමඟ ඉදිරියට ඇදෙන විට......'' ආදී වශයෙනි. එමෙන්ම ජන්ම දෙකක් අතර සම්බන්ධීකාරක පුරුක මානසික ශරීරයම (Mental Body) හෙවත් ආත්මය වේ.

නිදර්ශනයක් ලෙස තමන්ගේ ස්වයං මෝහනයෙන් අනනායන්ගේ තොරතුරු පුකාශ කරන්නට වූයේ තමන්ගේ මානසික ශරීරය හෙවත් ආත්මයට සම්බන්ධ කිරීමෙනි. මෙය මානසික ශරීර දෙකක් ( ආත්ම දෙකක් ) එකිනෙකට සම්බන්ධ කිරීමක් නොව තමන්ගේ චින්තන ශක්තිය එනම් (විඥානය) තමන්ගේ උප විඥානය ඔස්සේ අනෙකාගේ උපවිඥානයට සම්බන්ධ කිරීමකි.



#### කර්මජ ආබාධ

අපගේ ශරීරයෙන් සිදු කරනු ලබන සෑම කිුිිියාවක්ම මතකයන් වශයෙන් ද උප විඥානයෙහි තැන්පත් වේ. මෙම මතකයන් අධාහත්මයේ අන්ධකාරය හෝ පුබෝධය පුභවය කිරීමට හේතු පාදක වේ. එහි දී මානසික ශරීරය (Mental Body) හෙවත් උපවිඥානය ඇතුලත් අයහපත් මතකයන් ශාරීරික සහ මානසික රෝගයන්ට හේතු වේ. පහත රූප සටහනෙන් එය හඳුනාගත හැකි ය.



අධාාත්මිකත්වය සහ භෞතිකය එකිනෙකට වෙනස් බව පෙනී ගියද ඒ දෙකෙහි ද සබදතාවයක් තිබේ. එඩ්ගා කේසි වැනි අධි මානසික ලාභීන් එය මෙසේ පුකාශ කරයි. ''අධාාත්මය විටෙක එය මනුෂාා ශරීරයක් වශයෙන් මහ පොළව මත සැරිසරයි. විටෙක එය ආත්මයක් වශයෙන් අජටාකාශයේ සැරිසරයි.''

දුක්විදින ශරීරයේ හේතුව අධාාත්මයේ දිළිඳුකම බව මෙයින් පෙනී යයි.

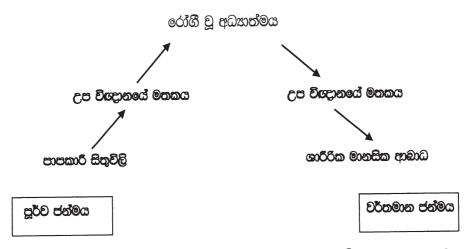
අධානත්මය, විඥානය සහ උප විඥානය එකිනෙකට සම්බන්ධ කරන සාධකයක් වශයෙන් පෙර හැඳින්වූ කර්මය වැදගත් තැනක් ගනී. සිතුවිලි යහපත් නම් අධානත්මය පුබෝධමත් වේ. අයහපත් නම් අධානත්මය පටුය. අන්ධකාරය. මෙකී අයහපත් කර්මයන් අන්ධකාර පටු අධානත්මය අරහයා මුල පාදයි.

''නිරෝගී ආකල්ප පවත්වා ගන්න.'' එය ශරීරයේ විවිධ ඉන්දියන්ට බලපායි. එමගින් අධි වෘක්ක ගුන්ථිය, ප්ලීනාව (Spleen) අග්නාහසය (Panereas) වැනි ශරීරයේ ඉන්දිය රාශියකට හානි සිදු වේ.'' යනුවෙන් කේසි සඳහන් කරයි.

කේසිගේ කියවීම අනුව ශරීරයට බලපාන්නේ පෙර ජනම යන්හි කරන ලද යහපත් අයහපත් සිතුවිලි ය. සිතුවිලි වූ කලි කර්මයයි. එනම් චේකතාවම කර්මය යි.

''සියලු රෝගී තත්ත්වයන් පාපයේ පුතිඵලයන්ය. කවුරුන් පිළිගත්ත ද නො පිළිගත්ත ද සියලුම ශාරීරික සහ මානසික ආබාධයනට හේතුවන්නේ පාපයන්හි පුතිඵලයන් ය.''

පාපී පුද්ගලයන් එනම් අයහපත් කිුයාවන්හි නියුක්ත වූවන්ගේ අධානත්මය රෝගී වීම තුළින් ශාරීරික සහ මානසික ආබාධයනට හේතුවන ආකාරය පහත දක්වෙන රූප සටහන මගින් හඳුනාගත හැකි ය.



පුද්ගලයාගේ පෙර ආත්මයන්හි කරන ලද කිුියාකලාප අනුව ද වත්මන් ආත්මභාවයේ රෝගාබාධ තී්රණය වන බව අධි මනෝවිදාහාවේ පිළිගැනීමයි. එවැනි රෝග කර්මානුරූපි ආබාධ හෙවත් ''කර්මජ ආබාධ'' වශයෙන් හඳුන්වයි.

එමෙන්ම එවැනි කර්මජ ආබාධයන් මුල් වන්නා වූ හේතු සාධක කිසිවක් සොයා ගැනීමට නො ලැබෙන අතර ඒවා කිසිදු වෛදාවරයෙක් හට ද සොයා ගැනීමට (විනිර්ණය නො කළ රෝග) නො හැකි බව අධි මානසික කෙෂ්තුයේ පර්යේෂකයෝ විශ්වාස කරනු ලබයි. එවැනි තත්ත්වයක දී එයට මුල් වන්නා වූ හේතුන් සොයා ගැනීමට හැකි වන්නේ රෝගියාගේ පූර්ව ජන්මයේ හෝ ඉත් පෙර ජන්මයක එම පුද්ගලයා ගත කරන ලද ජීවිත වාර ගණන පිළිබඳ සොයා බැලීමෙන් පමණි. ඒ සඳහා පුද්ගලයා මෝහන නිදාවට ගමන් කරවා වත්මන් ජන්මයන්ගෙන් ඔබ්බට විඥාන ධාරාව රැගෙන ගිය කල්හි වත්මන් රෝග ාබාධයනට මුල් වූ පෙර ජන්මයන්හි සිදුවීම් සහ කර්මානුරූප කිුයාව කුමක්දැයි දන ගැනීමට අධි මනෝවිදාහ පර්යේෂණයන්ට හැකිවී තිබේ. මේ පිළිබඳව සමහර බටහිර විද්වතුන් කර්මය හා පුනරුප්පත්තිය රෝග විනීර්ණ සාධකයක් වශයෙන් භාවිතා කිරීමට ඉදිරිපත් විය.

වෛදා ඩග්ලස් බේකර් (Dr. Douglas Baker) විසින් රචිත කර්ම නීති (Karmic Laws) බටහිර සෞඛා අධිකාරීන් හට හිසරදයන්ව පවතින රෝග හතකට කර්මය සම්බන්ධ වන ආකාරය විස්තර කරයි.

බේකර්ගේ අදහස අනුව ''සොරයිසස් '' (Psoriasis) නම් සමේ රෝගය සඳහා පෙර ජන්මයන්හි චිත්ත වේගික සංවේදී ජිවත රටාව (Emotional Sensitivity) හේතුවන අතර ''ඇනරොක්සියාව'' (Anorexia) නම් මනෝකායික අකුමතාවය සඳහා පෙර ජන්මයන්හි චිත්තවේගික හුදකලා ජීවිතය හේතු වෙයි. කාර්මික රටවල් වල කාන්තාවන් අතර සුලභව පවතින පියයුරු පිළිකාවන් හට (Breast Cancer) හේතුව පෙර ආත්ම භවයේ අවරෝධනය කරන ලද චිත්ත වේග හේතු වෙයි. විශේෂයෙන් මෙහි දී අධික ලිංගික ලැජ්ජාවට හේතු වන්නේ පමුඛත්වයකි. වචනයෙන්, කියාවෙන් සහ සිතුවිල්ලෙන් දරදඩු වන පුද්ගලයන් පසු ආත්ම භාවයේ දී මෙන්ම මේ ආත්ම භාවයේ ''අාතුයිටීස්'' (Arthritis) රෝගයට භාජනය වන බවත් අධික කාමභෝගීන් පසු භවයේ දී ''හින්නෝන්මාද' (Sehizothrenia) නම් උගු මානසික රෝගයට ගොදුරු වන බව දක්වති. බේකර් පැහැදිලි කරන්නේ විවිධ දරුණු අකුසල් (අයහපත් කියාවන්) කර්ම බලවේගයක් වශයෙන් විනිර්ණය කළ නො හැකි මෙන්ම පුතිකාර නො මැති රෝගබාධයනට හේතුවන බවයි.

මේ සම්බන්ධයෙන් මෑතක දී ගුන්ථයක් පළ කළ ආචාර්ය තොන් (Thorn) කර්මය වූ කලී ගුරුවරයෙකු වශයෙන් කිුිිිියා කරන බව පවසයි. එනම් ඉහත දක්වූ දරුණු ආබාධයන්ගෙන් බොහෝ කල් පීඩා විදිමෙන් අනතුරුව කර්මය ගෙවීයාම හෙවත් අකුසල්, අයහපත් ජීවන පුරුද්ද සිදී යයි. කර්මය මේ ආකාරයෙන් ගුරුවරයකු වශයෙන් අකුසලයෙන් මිදීමේ මාර්ගය පුද්ගලයා හට පුරුදු පුහුණු කරන බව තෝන් දක්වා තිබේ.

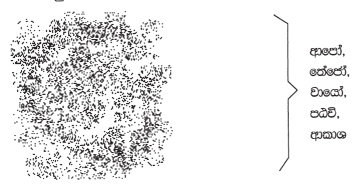
අධි මානසික විදාහඥයන් වශයෙන් ආචාර්ය බුැයන් වෙයිස්, ආචාර්ය එළිසැබත් කුබ්ලර් රෝස් සහ ආචාර්ය නෙදර්ටන් ආදීන්ගේ පර්යේෂණ තුළින් රෝගීන් මෝහන පුතිගමන ශිල්ප කුමය භාවිතයෙන් විනිර්ණය කළ නො හැකි රෝගාබාධයන්ට මුල් වු හේතුන් ලෙස පෙර ජන්ම භාවයන්හි කිුිිිියා කලාපයන්ගේ කර්මානුරූපි විපාක වශයෙන් හඳුන්වන්නට විය. එමෙන්ම මාරි ටි බුවිනි කර්මය, ''කර්ම බැංකුවක්'' ලෙස සඳහන් කරන්නට වූ අතර එ ඒ පුද්ගලයා පිළිබඳ බැංකු ගිණුම පවත්වාගෙන යන විශ්ව කර්ම බලවේගය ඉතා අපක්ෂපාති අවංක ලෙස කි්යාත්මක වන බව ''The Power Of Karmi'' කෘතිය තුළින් පෙන්වා දෙයි. අධි මනෝ විදහා කේණතුය තුළ එහි වාර්තා ආකාශික් වාර්තා ලෙස හඳුන්වනු ලැබේ. මෙහි නිගමනය වූයේ මෙම සියලු රෝගයක්ම පුද්ගලයෙකුට වැළදෙන්නේ තමන්ගේ වරදින් නිසා හෝ තමාගේ කි්යා කලාපයේ අඩුපාඩුවක් නිසා හෝ මිස පිටස්තර කෙනෙකු නිසා නො වේ යන්නයි. කර්මජ ආබාධ පිළිබඳ බුදුන් වහන්සේ දේශනා කරන්නට වූයේ ද මෙයයි.

# තුත ආබාධ (මනෝකාය)

අධි මනෝවිදහාත්මකව මූලික වශයෙන් ''භූතයන්'' යන්නා වූ අදෘශාමාන බලවේග යන්න හඳුනාගැනීම වැදගත් වේ. එහි දී මනෝකාය සහ භූතයින් මගින් රෝගාබාධයන්ට ගොදුරු වීම සිදුවන ආකාරය හඳුනාගත නො හැකි රෝගී තත්ත්වයන් හට ගන්නා ආකාරයත් මෙහි දී සඳහන් කරනු ලැබේ.

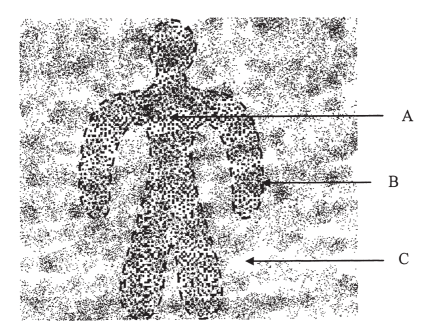
#### මනෝකාය

ලෝකය තුළ පවතින පුධාන මූල ධාතු සතරක් වන ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, පඨවි ලෙස හඳුන්වන අතර මේ සියලු මූල ධාතු ආකාශ ධාතුව තුළ සංතෘප්ත වී තිබේ. මේවා ආකාශ ධාතුව තුළ ලෝක සම්මුතිය අනුව නොයෙක් නොයෙක් නම් වලින් හඳුන්වනු ලැබේ. එමෙන්ම පුද්ගලයන් වශයෙන් පෙනී සිටින මෙම දළ ශරිර තුළ ද පවතින්නේ මෙම මූල ධාතු සතරයි. මේවා පියවි ඇසට නො පෙනෙන ධාතූන් වේ. ''මගේ පුතා, මගේ බිරිඳ, මගේ මව යනුවෙන් රැවලටනුයේ මෙහි පඨවි ධාතුවට ය.



මෙම මූල ධාතු කොටස් ආකාශ ධාතුව තුළ කිව නො හැකි අධික වේගයකින් භුමණය වෙමින් පවතී. එනම් සෑම මොහොතකම ඇතිවෙමින් හා නැතිවෙමින් පවතී. නමුත් බුද්ධ දේශනාවේ පවතින සක්කාය දිට්ඨිය වැනි තත්ත්වයන් මගින් තදින් අල්ලා ගෙන ඇති මෙම මූල ධාතු සතර ආකාශ ධාතුව තුළ පවතින්නේ විසිරුණු ස්වභාවයටය. එනම් පියවි පෘතග්ජන ඇසකට පෙනෙන මායිම තුළ නොව තවත් ඈතට ඈතට වන්නට විසිරුණු ස්වභාවයක් ගතී.

අප සියලු දෙනම ආකාශ ධාතුව තුළ පවතින්නේ පහත දක්වෙන ආකාරයටය.



- A තදින් අල්ලා ගෙන ඇති ආපෝ, තේජෝ වායෝ හා පඨවිය පුධාන ලෙස පඨවිය ලෙසට පියවි ඇසට පෙනෙන දළ ශරීරය ආකාශ ධාතුව තුළ එකිනෙකා අධික වේගයකින් භුමණය වන අතර සෑම මොහොතකම ඇතිවී නැති වේ.
- B කුමයෙන් ආකාශ ධාතුව තුළ ඈතට යන්නා වූ කළ මෙම මූලධාතු කොටස් සතර තව තවත් ඈත්ව භුමණය වෙමින් පවතී. එම නිසා මෙම කොටස පියවි පෘථග්ජන ඇසකට දකිය නො හැක. මනෝකාය, සූක්ෂම ශරීරය, ශක්ති ශරීරය හා මිනිස් රශ්මි ධාරාව ලෙසට විද්වත්හු හඳුන්වන්නේ මෙයයි. ''Human Aura'' ලෙස ද මෙය හඳුන්වයි.
- C මෙය සාමාන‍ය ආකාශ ධාතුවයි. මෙම කොටසේ ද ඇත්තේ විසිරුණු ස්වභාවයක පවතින අධික වේගයෙන් භුමණය වෙමින් ඇති සෑම

මොහොතකම ඇතිවෙමින් හා නැතිවෙමින් පවතින මූල ධාතු කොටස් සතර ය.

මේ අනුව දළ ශරීරය තුළත් සූඤම ශරීරය හෙවත් මනෝකාය තුළත් ආකාශ ධාතුන් තුළත් පවතින්නේ භුමණය වෙමින් හා සෑම මොහොතකම අධික වේගයකින් ඇතිවෙමින් හා නැතිවෙමින් පවතින මූල ධාතු කොටස් ය. ආකාශ ධාතුව ඇතුළු ව මේවා පංච මහා භූත කොටස් ලෙස ද හැඳින්වේ. පොදු වාවහාරයේ දී මෙය ''අනිතා සංඥාව'' ලෙස හැඳින්වුව ද බුදු දහමේ ඉගැන්වෙන ''උදාහාංග ඥානය'' මෙයයි.

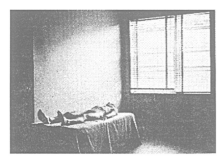
මෙම අනිතා සංඥාව දකින්නේ සටහනෙහි දක්වෙන 'C' කොටසෙහිය. 'B' කොටසෙහි රශ්මි ධාරවක් ලෙසට දළ ශරීරය වටා දකිය හැකි ය. ඊට හේතුව මෙම කොටසෙහි 'C' කොටසට වඩා තරමක ඝනත්වයෙන් යුතුව මූල ධාතු කොටස් සතර භුමණය වීමයි. බටහිර මෙන්ම පෙරදිග විද්වතුන් 'Human Aura' ලෙසට හඳුන්වන මෙම මූල ධාතු කොටස් අවට අකාශයට වැඩි සම්බන්ධයක් තිබේ. පියවි පෘථග්ජන ඇසකට පෙනෙන දළ ශරීරය සෑදී ඇති මූල ධාතු කොටස්වලට වඩා ඝනත්වයෙන් මෙම කොටස අඩු ය. නමුත් සත්කාය දිට්ටිය මගින් මෙම සියලු කොටස් එකතුව දළ ශරීරයෙන් මවාගෙන නැති පුද්ගලයෙකු ඇතැ යි මවාගෙන ඉන්නා පුහුදුන් මනුෂායාට පෙනෙන්නේ මෙම ඝනත්වයෙන් වැඩි වැඩියෙන් පඨවි ධාතුව සහිත මෙම දළ ශරියයි.

## මනෝකාය සහ භූතාත්මය

ලෝකයේ කිසිවිටෙක වෙනස් නො වන ධර්මතාවක් වන සියලු සංස්කාරයෝ අනිතෳයයි. දුකයි. අනාත්මයි යන ති ලක්ෂණයට යටත් බැවින් මෙම සන දළ ශරීරයේ මූල ධාතු කොටස් සෑම මොහොතකම ඇති වී නැති වී කුමකුමයෙන් වෙනස් වන මූලධාතු පරම්පරාවකට අයත්වන බැවිත් ජරා ජිරණ වී යැයි නමුත් මනෝකාය හෙවත් සනත්වයෙන් අඩු කොටසේ මූල ධාතු කොටස් ආකාශ ධාතුවට එකතු වේ. එනම් අවකාශයට එකතු වේ. ඉහත රූප සටහනේ 'B' කොටසින් හැඳින්වෙන්නේ මෙයයි. එනම් මෙම කි්යාවලිය පෘථග්ජන ඇසකට දකිය නො හැකි ය. 'භූතාත්මය' ලෙසින් පොදුවේ වෳවහාර වන්නේ මෙයයි.

මෙම කොටස දළ ශරීරය වටා කහ පාටට හුරු ලා කොළ පැහැති ආලෝකයක් ලෙසට දිස්වේ. විශේෂයෙන්ම කෙනෙකුගේ හිස වටා මෙය දකිය හැකි නමුත් වැදගත්ම දෙය නම් කෙනෙකු ලෞකික වශයෙන් කොතරම් දනුම් සම්භාරයක් ලබා තිබුණත් මෙය දකිය නො හැකි වීමයි. මෙය දකිය හැකි වන්නේ වර්තමානයට සිත යොමු කළ හැකි චතුර්ථ ධාායනයටත් ඉහළින් හිත දියුණු කළ විදර්ශනා වඩන ලද යෝගාචරයෙකු පමණි. එනම් මාර්ග එල ලාභියෙකුට පමණි.

# පුද්ගලයෙකුගේ මරණයෙන් පසුව ඔහුගේ ශරීරයෙන් මනෝකාය නික්මීමේ අවස්ථා



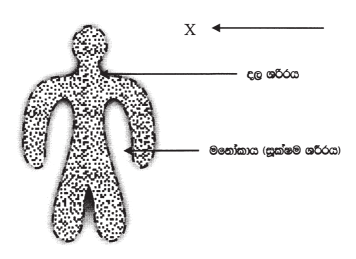






සාමාතාගයන් ලෝකයේ පැවැත්ම අනුව පුහුදුන් මනුෂායා (ලෞකික දෙයට ඇලුණු ගැලුණු) ති ලක්ෂණයට යටත්ව ජරා ජීරණ වූවාට පසු මෙම මනෝකාය හෙවත් සූක්ෂම ශරිරය සෑම මොහොතකම ඇතිවෙමින් නැතිවෙමින් පවතින මූල ධාතු පරම්පරාවක් ලෙසට අවකාශයේ සැරි සරයි. නැවත අවස්ථාවක් ලැබුණු වහාම කර්ම ශක්තිය අනුව කලල අවස්ථාවේ ඇති ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, පඨවි යකට ඇතුළු වී නැවත නව සැකිල්ලක් ගොඩ නගයි. බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇති පරිදි කෙළවරක් නොපෙණෙන සත්ත්වයාගේ සසර ගමන මෙලෙස සිදු වේ.

තවීත විදාහව මගින් 'භූතාත්ම' ඇතැයි යන්න සනාථ කර ඇත්තේ මෙම සූකෘම ශරීර වල පවත්නා ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, පඨවි යන මූලධාතු ඉතා සියුම් ලෙසට පැවැත්ම අවසන් කළ සාමානා පෘථග්ජන දළ ශරීර හැර දමා ආකාශ ධාතුවට එකතු වී ඇති නිසා ය.



මෙම සියුම් පියවි පුහුදුන් ඇසකට හසු නො වන ශරීර වල ඇති මූල ධාතු අධික වේගයකින් භූමණය වෙමින් සෑම මොහොතකම ඇතිවෙමින් හා නැතිවෙමින් පරම්පරාවක් ලෙසට පවතී. මින් නිකුත් කරන ශක්තිය (ආලෝකය හෝ තාපය වශයෙන්) නවීන විදහාව මගින් මිනිසා බිහි කළ ඉතා සංවේදී දළ සේයා පටලවලට සංවේදීතාවක් රසායනික පුතිකියා මගින් ඇති කළ හැක. භූතයින් ඡායාරූප ගත කොට ඇතැ යි අසා හෝ කියවා ඇත්තේ මෙවැනි අවස්ථා ය. නමුදු මේවා අඳුරේ අත පත ගා කෂණිකව ලබාගත් දත්තයන් විනා භූතාත්ම දක ඒවා ඡායාරූප ගත කොට ලබාගත් පුතිඵල නො වේ. ඊට හේතුව මෙම සියුම් ශරීර විදහාඥයන්ට පියවි ඇසකින් දකගත නොහැකි බැවිනි. වර්තමානයට සිත ගෙන ආ හැකි විදර්ශන වඩා අධිගාමී තත්ත්වයන් ලබාගත් ආර්ය යෝග ාචරයන්ට පමණක් මේවා දකගත හැකි ය.

මතෝකාය හෙවත් සූක්ෂම ශරීරවල කිුිිියාකාරිත්වය සිත මගින් කරන්නකි. ආර්ය පුද්ගලයන්ගේ දළ ශරීර පුභාවත් වන්නේ මෙම මූල ධාතු කොටස් අවට අවකාශයට විසිවෙන ස්වභාවයක පවතින නිසා ය. සාමානාය පෘථග්ජන කෙනෙකුගේ දළ ශරීර පුභාවත් නැත්තේ එය තදින් දළ ශරීරයට අල්ලා ගෙන ඇති නිසාවෙනි. මෙම වෙනස්කම් ද පුහුදුන් මනසකින් දකිය නො හැක.

මනුෂාය ලෝකය හැර සත්ත්වයාට උපත ලැබිය හැකි තවත් ස්ථාන පවතින බවත් මේ අතර (The Kundalini Book of Living and dying) යන කෘතියේ සත්ත්වයාගේ පැවැත්ම සඳහා තල හතක් පවතින බව පෙන්වා දෙයි. යම් කෙනෙකු මිය ගිය විට හෝ මරණාසන්න අවස්ථාවට පත් වූ විට අප ඇතුලු වන්නේ ඇස්ටුල් තලයට වේ. (Astral Plane) මෙම ඇස්ටුල් තලය පෘථිවි මට්ටමට අඩි තුනක් පමණ ඉහළින් මෙම පරිසරය තුළ ම වෙනත් පරිමාණයකින් පවතින බව අධි මානසික හැකියාව ලත් අභිඥයන් විසින් හඳුන්වනු ලැබේ. එහිදී සිල්වියා බුවුනි නැමැති සුපුසිද්ධ අධි මානසික හැකියාලත් අභිඥාවරිය (Psychic) විසින් එම ඇස්ටුල් තලය හඳුන්වා ඇත්තේ පහත දක්වෙන අන්දමිනි.

''ඇස්ටුල් ලෝකය යනු මනුෂාය ආත්ම භාවයක් ලැබීමට පෙර අප සිටින හා මරණයට පත්වීමෙන් පසු අප ඇතුලු වන ලෝකය වේ. එය පවතින්නේ අප ජිවත්වන ලෝකය තුළ ම ඊට සමාන්තරව ය. එහෙත් එහි පරිමාණය අපගේ භෞතික ලෝකයට වඩා වෙනස් ය''.

අධික කම්පන වේගවලින් යුත් එම ලොව තුළ සියලු දේ ස්පන්දනය වේ. එහි පොළව මට්ටම පිහිටා ඇත්තේ අපගේ පොළොව මට්ටමට වඩා අඩි තුනක් පමණ ඉහළිනි. එම කම්පන වේගය අපට සාක්ෂාත් නො වන බැවින් එම ලෝකය තුළ වුව ද අපට ඇසිය හැකි වන්නේ දකිය හැකි වන්නේ යම් පරාසයට අඩංගු කම්පන තරංග වලට අයත් රූප හා ශබ්ද පමණි. මේ ආකාරයට අපට හසු නො වන සංඛානත වලින් ඇස්ටුල් ලෝකය නිර්මිත වී ඇත.

එමෙන්ම ඇස්ටුල් තලයට ඉහළින් වූ තවත් ලෝක පහක් පිළිබඳව මහාචාර්ය රවින්දු කුමාර් දක්වයි. එම ලෝකවල ඝනත්වය කුමයෙන් අඩුවන අතර දිවාලෝක හා බුහ්ම ලෝක වශයෙන් ඒවා ඉදිරිපත් කර ඇත. ඒවායේ වාසය කරන දෙවිවැන් බුහ්මයන්ගේ තොරතුරු රාශියක් ඉහත කෘතිය තුළ ම දක්වා තිබේ. කතුවරයා වන මහාචාර්ය රවින්දු කුමාර් මේවා හඳුනා ගෙන ඇත්තේ කුමානුකූලව දීර්ඝ කලක් තිස්සේ යෝග භාවනා පිළිබඳ පුරුදු පුහුණු කිරීමෙනි.

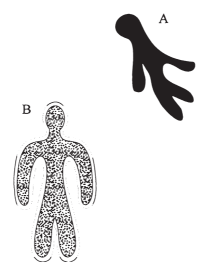
ඉහතින් සඳහන් කළ සිල්වියා බුවුනිගේ ඇස්ටුල් තලය පිළිබඳ විස්තරයට සෑම අතින්ම සමාන අදහස් ද මහාචාර්ය රවීන්දු කුමාර් දක්වයි.

# තුතාත්මය දළ ශරීරයට ඇතුලු වීම

මෙය පොදු වාාවහාරය තුළ සියලු දෙනා හට තම ජීවිතයේ කවර හෝ අවස්ථාවක දී අසන්නට හෝ එසේක් නැතිනම් පුද්ගලික අක්දකීමක් හෝ ලබන්නට ඇත.

පොදු වාවහාරයේ දී ''යෙකෙක් වැහිලා'' එසේත් නැතිනම් ''භූතයෙක්'' හෝ ''මළගිය පරාණකාරයෙක් වැහිලා'' යැයි පුකාශ කරන්නේ මෙම කිුිිිියාවලිය යි. මෙහි දී පුබල මනෝ කායකට දුර්වල මනෝ කායක් අභිබවා යා හැකි බවයි. මෙහි දී පිටතින් පැමිණි සුකුම ශරීරයේ මූලධාතු කොටස් කෙනෙකුගේ දළ ශරීරය වටා ඇති සූකුම ශරීරයේ ඇති මූලධාතු කොටස් තල්ලු කොට දමීමක් හෝ ඒවා සමඟ මිශුවීමක් සිදු වේ.

මේ නිසා පීඩනයක් හෙවත් තෙරපීමක් දළ ශරිරයේ මූල ධාතු කොටස් වලට ඇති කරයි.



- A පුද්ගලයාගේ දළ ශරීරය සමඟ ඇති මනෝකාය හෙවත් සූක්ෂම ශරීරය බාහිර සූක්ෂම ශරීරය සමඟ එකතු වී මුළු මනෝකායේ ඝනත්වය වැඩි කොට කිුයා කිරීමයි. මෙහි දී සාමානා කායික කිුයාවලීන් හි අධි කිුයාකාරිත්වයක් දක්නට ලැබේ. එනම්. ආශ්වාස පුාශ්වාසය වැඩිවීම, පිපාසය වැඩිවීම සිදුවේ.
- B දෙවන කිුිිියාවලිය නම් පුද්ගලයාගේ දළ ශරීරය වටා ඇති සූක්ෂම ශරීරයේ බාහිරයට තල්ලු කොට එම ඉවත් වූ මනෝකායේ අඩංගු මූල ධාතු කොටස් වෙනුවට බාහිර සූක්ෂම ශරීරයේ මූලධාතු කොටස් පැමිණීමයි.

මෙකී දළ ශරීරයත් සූක්ෂම ශරීරයත් ආකාශ ධාතුවත් යන තිුතත්වය අන්තර්ගතව පවතින මූල ධාතු කොටස්වලින් සමන්විත යම් පරාසයක් තුළ පැති පවත්නා යම් තැනකින් පටන් ගෙන යම් තැනකින් කෙළවර වන බව කිව නො හැකි මූල ධාතු සමූහයකි. මෙය ද සෑම මොහොතකම අධික වේගයකින් ඇති වී නැති වී යමින් පරම්පරාවක් ලෙස කිුියාකාරිත්වයක පවතී. මෙහි දී සිදුවන තවත් වැදගත් දෙයක් නම්, මෙම පිටතින් පැවති මනෝකාය හෙවත් සූක්ෂම ශරීරය බොහෝ අවස්ථාවල දී තමා අවශෝෂණය වූ දළ ශරීරයට හා ඊට සම්බන්ධ සූක්ෂම ශරීරයට හානියක් නො වන පරිදි හැසිරීමට වග බලා ගැනීමයි. එනම් මෙම පීඩනය හෙවත් තෙරපීම යම් මට්ටමක පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ කරයි. වෛදා සනත්දේව මුරුතැන්ගේ මහතා මෙහි දී කරන ලද පරීක්ෂණයක් තුළින් පුකාශ කරන්නේ එතුමා සමඟ බාහිර සූක්ෂම ශරීරයත් ගණුදෙනු කළ වරෙක එතුමා හට එකී බාහිර සූක්ෂම ශරීරය පුකාශ කරන්නට වූයේ,

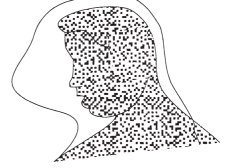
''ගෙදර කොලුවා බලා ගෙන ඉන්නවා'' ඌගේ ශරීර කුඩුවට ඇතුලු වීමට මට ඉක්මනට යන්න ඕනේ.'' මේක ජීවිතයත් මරණයත් අතර දෙයක් යැයි පැවසීමෙන් මෙය මනාව ස්ඵුට ය.

එහි දී එතුමා කළ ගවේෂණ කිහිපයක් තුළින් ම ලබාගත් පුතිඵලයන් ගෙන් ගමාමාන වූ නිගමනය නම් මෙම ආකාශ ධාතුව තුළ සැරිසරන සූක්ම ශරීර පෙර දී දළ ශරීර මවාගෙන ඒ වටා දිෂ්ටියක් ද මවාගෙන ලෞකික මිතාහ ලෝකයේ පුද්ගලයින් වශයෙන් පැවැතුණු කාල පරිච්ඡේදවල තමන් ආශා කළ එහෙත් දළ ශරීරවල සංස්කාරයන්ගේ අනිතා ස්වභාවය නිසා නිමකළ නොහැකි වූ කිසියම් කටයුත්තක් හෝ කටයුතු කිහිපයක් නිම කිරීම පිණිස එසේත් නැත්නම් පෙර කල හිතවත් බැදීම් ඇතිව සිටි දන පුද්ගලභාවයන්ගෙන් සිටින පුද්ගලයින් සමඟ සම්බන්ධවීමට ඇති කැමැත්ත නිසා මෙන්ම පළිගැනීමේ චේතනා වලින් ද මෙසේ පුද්ගලයින්ට අවශෝෂණය වන බවයි.

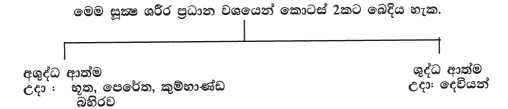
මෙහි වැදගත්කම නම් මෙම සෑම කිුයාදාමයන්ටම සම්බන්ධ වූ දළ ශරිර මනෝකායවල් හා බාහිර සූඤම ශරීර යන සෑම දෙයක්ම මොහොතකම වෙනස් වන පරම්පරාවල් වශයෙන් කිුයාකාරිත්වයක පවතින්නක් මිස ලෝක සම්මුතිය අනුව පුද්ගලයෙකු වශයෙන් නිශ්චිතවම පුකාශ කළ හැකි නො වේ.

බාහිර සූකුමෙ ශරීරයක් අවශෝෂණය වූ අවස්ථාවේ දී මෙම මිනිස්

රශ්මි ධරාව සහ දළ ශරීරය වටා ඒකාකාර සෙට නොව එක් පැත්තකට තුනී ස්ථරයක් ලෙසට නො පෙනෙන පැත්තකට බවේ බොහෝ අවස්ථාවලද මුහුණ ඉදිරියෙන් වැඩියෙන් පළලට පෙනේ.



මේ අනුව මෙම භූතාත්ම හෙවත් සූක්ෂම ශරීර හෙවත් මනෝකාය ඉතා සියුම් මුල ධාතුවලින් සැදුම් ලත් ඒවා ය. එම නිසා අවකාශයේ ඕනෑම තැනක ගමන් කිරීමටත් ජීවත්වන පුද්ගලයන්ගේ දළ ශරීර වටා ඇති සූක්ෂම ශරීර හා සම්බන්ධ වීමටත් ඒවා මගින් එම පුද්ගලයින්ගේ මනසේ කි්යාකාරිත්වය පාලනය කිරීමටත් මේවාට ශකාතාවය තිබෙන බවයි. මෙම ගමන් කිරීම සිදු වන්නේ කිව නොහැකි වේගයකිනි. මෙහි දී වෛදා මුැරුතැන්ගේ මහතා ඒ සඳහා දක්වන්නා වූ නිරූපණය වූ කලි ලංකාව තුළ මෙවැනි දෙවොලකට ගොස් ඇමරිකාව වැනි රටක සිටින ඥාතියෙකු හෝ දරුවෙකු සම්බන්ධ කි්යාකාරකම් පිළිබඳ නිරවදා විස්තරයක් ලබාගත හැකි බවයි.



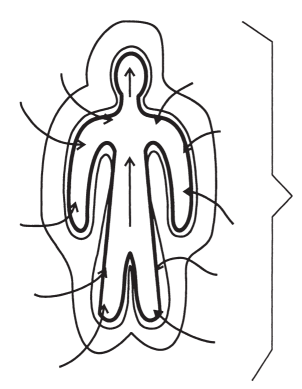
මෙහි දී භූත, පෙරේත, කුම්භාණ්ඩ, බහිරව යන අශුද්ධ ආත්මයන් ලබා ඇති ශක්තීන් හෙවත් බලයන් එකිනෙකාගේ කර්ම ශක්තිය අනුව වෙනස් වේ. බහිරවයන්ගේ බලපෑම් ඉතා අධික වන අතර භූත පේුත කුම්භාණ්ඩ ආදීන්ගේ බලපෑම එක් එක් සූක්ෂම ශරීරය හෙවත් මනෝකාය අනුව වෙනස් වේ.

මේ අනුව මෙම පිරිසට ඕනෑම අවස්ථාවක දී අවශා කරන පුද්ගලයා ඉදිරියේ තමා පෙර ලබා තිබූ දළ ශරීර ස්වභාවයෙන් පෙනී සිටීමටත් එසේත් නො මැති නම් වෙනත් ස්වරූපයකින් හෝ පෙනී සිටීමටත් පුමාණය විශාල හෝ කුඩා කර ගැනීමේ ශකානාවය පවතී.

මේ අනුව මෙවැනි ඇස්ටුල් සිරුරුවල පැවැත්ම සම්බන්ධයෙන් විසි එක්වැනි සියවසේ මුල් භාගයේ දී ලෝකය පුරා විදාහඥයින්ගේ උනන්දුව දඬි වු අතර ආචාර්ය අමීටි ගොස්වාමි DR. Amit Goswnmi නම් වූ ක්වොන්ටම් භෞතික විදාහඥයා වර්ෂ 2001 දී පළ කරනු ලැබූ PHYSICS OF THE SOUL නැමැති කෘතිය තුළින් ඔහු මෙසේ භෞතික සිරුරින් (දළ ශරීරයේ) බැහැර පැවැත්මක් තිබිය හැකි බවත්, මරණින් මතු ජීවිතයක් පවතින බවත් විදාහත්මකව පිළිගත හැකි බැව් ලෝකයාට පෙන්වා දෙන්නට ද විය.

අවශෝෂණය වූ බාහිර සූක්ෂම ශරීරයේ පවතින මුලකේතු කොටස් මගින් සිත නතුකොට පුද්ගලයා හැසිරවීමට පටන්ගනී. මෙහි දී පුද්ගලයාගේ මනෝකාය (සූක්ෂම ශරීරය) සම්පුර්ණයෙන්ම දළ ශරීරය අත් නො හරී මෙහි දී අවස්ථා දෙකක් සිදු විය හැක. එනම්,

- (i) පුද්ගලයාගේ දළ ශරීරය සමඟ පවතින මතෝකාය හෙවත් සූක්ෂම ශරීරය බාහිර සූක්ෂම ශරීරය සමඟ එකතු වී සමස්ත මතෝකායේ ඝනත්වය වැඩි කොට කිුියා කිරීමයි. මෙහි දී සාමානා කායික කිුියාවලියන් වල අධි කිුියාකාරිත්වයක් දක්නට ලැබේ. නිදර්ශන ලෙස ආශ්වාස පුශ්වාස කිරීමේ වැඩිවීම, පිපාසාව වැඩිවීම සිදු වේ.
- (ii) දෙවන කිුිිියාවලිය නම් පුද්ගලයාගේ දළ ශරීරය වටා පවතින සූඤම ශරීරය බාහිරයට තල්ලු කොට එම ඉවත් වු මනෝකායේ අඩංගු මූල ධාතු කොටස් වෙනුවට බාහිර සූඤම ශරීරයේ මූලධාතු කොටස් පැමිණීමයි.



අවශෝෂණය වන්නා වූ බාහිර සුක්ෂම ශරීරය ශරීරය මඟින් දළ වටා ඇති මනෝකාය වටා තෙරපීමක් ඇති කිරීම. මෙය සුෂුම්නාව ඔස්සේ මොළය හෙවත් මස්තිෂ්කය දෙසට සම්පේෂණය වේ. හිස රුදාව, නුරුස්නා ගතිය ඇති වන්නේ මේ නිසා ය.

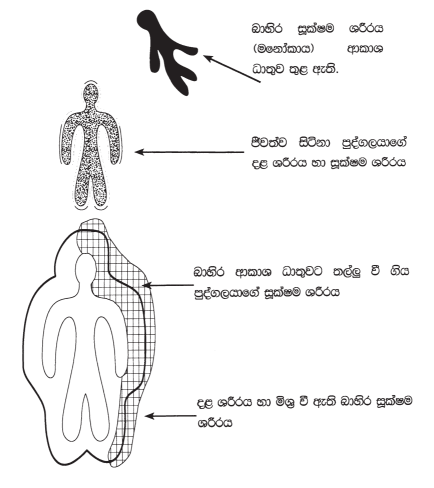
නමුත් මෙහි දී ඇතිවන වැදගත් ලක්ෂණ නම් පළමු සූක්ෂම ශරීරය සම්පූර්ණයෙන්ම දළ ශරීර සම්බන්ධයෙන් ඉවත් නො වීම යි.

මේ අනුව මෙවැනි ඔනෑම සූක්ෂම ශරීරය හට කෙනෙකුන්ගේ විසිත්ත කාමරයේ බිත්තියේ එල්ලා තිබෙන රූප රාමුවක් පිටු පස, යම් කෙනෙකු ඉතා පුවේශමෙන් සුරක්ෂික කර තබා ගන්නා ඇඳුම් අල්මාරියේ තිබෙන ලාච්චුවක් තුළට වී සිටිය හැකි බවත් තමන්ගේ මෝටර් රථයේ ඉන්ධන ටැංකිය තුළත් සිටිය හැකි බවත් වෛදා මුරුතැන්ගේ මහතා පුකාශ කරයි.

# තුතාත්මය ශරීරය රෝගී කරවීම

මෙවැනි (ඉහත සඳහන්කරන ලද) සූක්ෂම ශරීරයෙන් කෙනෙකුන් ගේ නාසු පඩුව තුළ සිර වී සිටීමත්, කන් සිදුරු තුළ සිරවී සිටීමටත්, ගුද මාර්ගය, මහා බඩවැල, කුඩා බඩවැල, මුඛය, මොළය, අක්මාව, පිත්තාශය හෝ දළ ශරීරයේ කිනම් හෝ ස්ථානයක සිරවී එම ස්ථානයේ කිුිිියාකාරීත්වය හෝ වාූහය චෙනස් කිරීමට හෝ නො කිරීමට ශකානාවය තිබේ.

එනම් පුබල මනෝකායක් හට දුර්වල මනෝකායක් (සූක්ෂම ශරීරයක්) අභිබවා ගමන් කළ හැකි ය. මෙහි දී බාහිරින් ආගමනය වන්නා වූ සූක්ෂම ශරීරයේ මූල ධාතු කොටස් කෙනෙකුගේ දළ ශරීරය වටා ඇති සූක්ෂම ශරීරයේ මූලධාතු කොටස් තල්ලු කොට දමීමක් හෝ ඒවා සමඟ මිශු වීමක් සිදු වේ. මේ නිසා පීඩනයක් හෙවත් තෙරපීමක් දළ ශරීරයෙ මූල ධාතු කොටස්වලට ඇති කරයි. එය පහත දක්වෙන පරිදි සිදු වේ.



මෙසේ සිදුවන පීඩනය හෙවත් තෙරපීම දළ ශරීරයේ ඉතා සංවේදී ම කොටස වත්තා වූ ස්තායු පද්ධතියට බලපායි. මෙහි පුතිඵලය වත්තේ සුසුම්තාව ඔස්සේ මොළය හෙවත් මස්තිෂ්කය දෙසට මෙම තෙරපීම සංවේදී වීමයි. එවිට මෙම පුද්ගලයා හට හිසේ වේදතාව සහිතව සමස්ත දළ ශරීරයම අසහතකාරී තුරුස්තා සුළු ස්වභාවයක් ඇති වේ. මෙය කුමයෙන් කිසියම් අවිතිශ්චිත කාල පරාසයක් තුළ සිදුවත්තකි. මෙය මිතිත්තු කිහිපයක සිට පැය කිහිපයක් විය හැකි ය. මෙහි දී මෙම පුද්ගලයාගේ සාමානා කියාකාරකම් කුමයෙන් වෙනස්වීම් වලට භාජනය වී අලුතිත් දළ ශරීරයට බලපෑම් ඇතිකරනු ලබයි. ඒ අනුව වෛදා මුරුතැන්ගේ මහතා පුකාශ කරන්නේ වෛදාවරුන් විසින් තමන් ඉගෙනගත් සම්මත නාමයන් ගෙන් හඳුන්වනු ලබන් බොහෝ රෝගාබාධයන් සඳහා හේතුව මෙම සූක්ෂම ශරිර බවයි. එනම් භූතාත්ම හෙවත් මනෝකාය වලට ශරීරයේ කිසියම් ස්ථානයක අවයවයක, ඉන්දියක පිළිකාවක් එසේත් නො මැතිනම් මොළයේ කියාකාරීත්වය කෙරෙහි බලපා මානසික රෝගයක් සමහර අවස්ථාවල දී ආහාර විෂ වීමකින් අජිර්ණයක් ඇති කළ හැකි බවයි.

සමහර අවස්ථාවන් වල දී මහ මඟ ඔබ මොබ ගමන් ගන්නා සුනබයෙක් හට අවශෝෂණය වී අනතුරක් වුව ද සිදු කළ හැකි බවයි. මේ සම්බන්ධයෙන් පවතින ආකර්ෂණයන් බාහිරව කෙනෙකුගේ අවශාතාවය මත විධානයක් මත නොයෙකුත් වස්තු වලට සිදු කළ හැකි ය. නිදර්ශනයක් ලෙස තඹ තහඩුවකට, මුදුවකට ආකර්ෂණය කළ හැක. මිනී අලු මුහුදු වැලි ආදියට ද ආකර්ෂණය කළ හැක.

මේ ආකාරයට පුද්ගලයෙකුගේ දළ ශරිරය රෝගී කරවීමට බාහිර සුක්ෂම ශරීරයන්ට හැකියාව තිබේ. සුක්ෂම ශරීරයන්ට හෙවත් මනෝකායන් හට පිළිකා වැනි රෝගී තත්ත්වයන් ද ඇති කළ හැක. එනම් ආකාශ ධාතුව තුළ මිතාහවක් ලෙස පවතින පුද්ගල ස්වරූපය දළ ශරීරකින් සහ සූක්ෂම ශරීරයකින් යුක්තව දළ වශයෙන් පුකාශ කළ හැකි කිසියම් පරාසයක් තුළ මූල ධාතු සතරක කිුියාකාරීත්වය නිසා පැවැත්මක් ගෙන යයි. මෙම මූල ධාතු ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, පඨවියට අයත් වේ. ඒවා සෑම මොහොතකම භුමණය වෙමින් ඇති වෙමින් නැති වෙමින් පවතින හෙයින් පුද්ගලයා පවතින්නේ කිසියම් සමතුලිතතාවයක ය. මෙහි දී කිසියම් ශක්තියක් ජනනය වේ. මෙහි දී බාහිර සූක්ෂම ශරීරයක් හෙවත් භූතාත්මයක් යම් කෙනෙකුගේ ශරීරයට අවශෝෂණය වූ කල්හි හෝ යම් කෙනෙකුගේ ශරිරයේ කිසියම් ස්ථානයකට අන්තර්ගුාහි වූ කල්හි එම ස්ථානයේ භූතාත්මයේ මූල ධාතු කොටස්වල කිුයාකාරිත්වය නිසා දළ ශරීරයේ පදාර්ථ පිණ්ඩයන්හි සෛලවල නෂ්ටීන්ගේ වෙනස්කම් ඇති කරයි. මෙතුළින් පුද්ගලයා හට යම් යම් රෝගි තත්ත්වයන් ඇති කරනු ලබයි. එහිදී මෙම කිුිිියාවලිය තුළ අසාමානාෳ විභේදනයක් සිදු වන අතර එහි අවසන් එලය ලෙස ''පිළිකාවක් '' වැළඳීම ලෙස සිදුවේ.

භූතාත්ම හෙවත් සූක්ෂම ශරීරවලින් සහයෝගය ලබා ගන්නා සේවාදායකයන් හට ද සිදුවන්නේ මෙවැනි ම කිුයවලකි. එනම් ඔවුන් තුළ නො කඩවා නිරත්තරයෙන් සිදු වන බලපෑම හේතුවෙන්, පුද්ගලයින්ගේ දළ ශරීරවල පවතින පදාර්ථ පිණ්ඩනයන්ගේ සෛලයන්හි වෙනස්කම් සිදුවේ. මෙය ඉතා සෙමින් සිදු වන කිුයාවලියකි. මෙයින් එම පිරිස් නො දැනුවත්ම පාහේ දරුණු රෝගයන්ට ගොදුරු වේ.

මෙම සූකුම ශරීරයන් හට පෘථග්ජන පුද්ගලයින්ගේ දළ ශරීරවල නො යෙකුත් ලෙඩරෝග උද්ගලිත කරවීමේ ශකාතාවය පවතින අතර එම සුක්ෂම ශරීරයන්හට හෘදය වස්තුව මිරිකීමට ඇති හැකියාවයි මෙම අවස්ථාවේ දී කෙනෙක්හට පපුවේ චේදනාවක් හටගනී බාහිරව ද හෘදරෝග ලක්ෂණ පෙන්වන අතර ඊ.ඊ.ජි (E.E.G) විදාහුත් නිකර්පණ රේඛන පටියක් ගන්නා අවස්ථාවේ දී රෝහල් පරීක්ෂණ මෙහි සුවිශේෂීතාවයක් වෙයි. මෙය වූ කායික රෝග සම්බන්ධ විශේෂඥ වෛදාවරුන් වෙනත් දිශානකට යවන්නා දෙයකි.

එම නිසා විශේෂඥ වෛදාපවරයෙකු විසින් රෝග නිධානය ලෙස ආමාශයේ ආම්ලිකතාවය හෝ පපුවේ මාංශපේශී වල ආසාදන තත්ත්වයන් වශයෙන් නිගමනය කරනු ලබයි.

මේ ආකාරයට මිනිසා හට ඇතිවන යම් යම් කායික රෝගී තත්ත්වයන් විනීර්තය කළ නො හැකි අවස්ථාවන්හි දී බටහිර වෛදා විදාහව හෝ මනෝවිදාහව එකී රෝගී තත්ත්වයන් සඳහා විනිශ්චයන් ඉදිරිපත් කිරීමේ දී පවතින අපහැදිලිතාවයන් අධි මනෝවිදාහත්මක සංකල්ප හරහා එකී විනීර්ණය නො කළ රෝගී තත්ත්වයන් හට පැහැදිලි වූ විචාරාත්මක වූත් ව්ගුහයක් ඉදිරිපත් කර තිබෙන බව මේ අනුව නිගමනය කළ හැකි ය.

### ආශිුත ගුන්ථ

#### සිංහල ගුන්ථ

- 1. අන්දුාදී රංජනකුමාර්, (1993 අධිමානසික ලාභීන් සහ පාර මනෝවිදාහව, කතෘ පුකාශන
- 2. උපාලි හිමි මඩවල, (2002), අධිමානසික විදාහව, රක්න මුදුණ, කොළඹ .
- 3. ඤාණවීමල හිමි බෙල්ලන, (1998), අපට නොපෙනෙන ලෝකය (3 කොටස), සදීප පුකාශන, මරදාන.

#### සිංහල සඟරා

1. රණවක ඩී. එස්, (2003) ජූලි - සැප්තැම්බර්, මනෝවිදහා, ''සිත්සවිය'' මනෝවිදහායතනය, 4 වන කාණ්ඩය, II කලාපය.

- 2. රණවක ඩී. එස්, හපුආරච්චි ගාමිණී, (2002) ඔක්තෝම්බර් දෙසැම්බර්, මතෝවිදාා, ''සිත්සවිය'' මනෝවිදාහයතනය, 3 වන කාණ්ඩය, II කලාපය.
- 3. හපුආරච්චි ගාමිණී, (2003) ජනවාරි මාර්තු, මනෝවිදනා, ''සික්සවිය'' මනෝවිදනායකනය, 3 වන කාණ්ඩය, l කලාපය.

#### ඉංගුීසි ගුන්ථ

- 1. Dr. Baker Douglas, (1977), Karmic Laws, The Thefford Press Ltd.
- 2' Ebon Martin,(1971), Test Your ESP, The New Library, New York.
- 3. Edge H.L, Morris R.L, Parlmer J, Rush J, (1986) Foundation of Parapsychology, Routledge & Kegan Paul-New York.
- 4. Michael A, (1982), A Glossary of Terms Used in Parapsychology, Thalbourne.

#### ඉංගීසි සඟරා

- 1. Parapsychology Review, (1987) Parapsychology Foundation INC New York, Volume 18 No. - 4, 6
- 2. Parapsychology Review, (1988) Parapsychology Foundation INC New York, Volume 18 No. - 5
- 3. Parapsychology Review, (1988) Parapsychology Foundation INC New York, Volume 19 No. - 2,3

#### සිංහල ගුන්ථ

- අත්තනායක බන්දුල, (2005), අමනුස්ස ලෝකයේ වගතුග හා මිනිස් සබඳතා, Software Printing and Packaging, කොළඹ 2. මහාචාර්ය කරුණාරත්ත ඩබ්.ඇස්, (1987),බෞද්ධ දර්ශනය සහ චරණය, සමයවර්ධන මුදුණ, කොළඹ
- 3. කහඳව ආරච්චි චත්දුදාස, (2005), ලක්දිව ජනකථාවලින් හෙළිවන යකුන් පිළිබඳ සමාජ විදුහත්මක විගුහය, සොෆ්ටිවේව් මුදුණ
- 4. කාරියවසම් තිස්ස,(2003), බලියාග පිළිවෙල, පියසිරි පුින්ටින් සිස්ටම්ස්, නුගේගොඩ.
- කාරියවසම් තිස්ස,(1998), ශාන්තිකර්ම සහ සිංහල සමාජය, ඇස්.ගොඩගේ සහෝදරයෝ, කොළඹ
- 6. කොට්ටෙගොඩ ජයසේන, (1995), පහතරට ශාන්තික්ර්ම සාහිතාය, දළුවත්ත පිුන්ටර්ස්, නොළඹ
- 7. ගමගේ එස්.අයි,(2001), ලෝකය සත්ත්වයා සහ නිර්වාණය, ජයන් පුින්ටර්ස්, ගලන්මුල්ල.
- මහාචාර්ය. ගල්මංගොඩ සුමතපාල, (2003), ආයුර්චේද අධාන, ගම්පහ විකුමාරච්චි ආයූර්වේද ආයතනය, යක්කල
- 10. ඤාණවිමල හිමි බෙල්ලන, (1998), මනස සරු කරන දූහැමි සිතුවිලි, එස්.ඇන්ඩ්.එස් පුන්ටර්ස්, කොළඹ
- 11. ඤාණුවීමල හිමි බෙල්ලන, (1998), අපට නොපෙනෙන ලෝකය, සදීප පුකාශන, කොළඹ

- 12. ඤාණවීමල හිමි බෙල්ලන, (1997), ජීවන රටාව සහ සසර පැවැත්ම, සදීප පුකාශන, කොළඹ
- 13. මහාචාර්ය. පතිරත්න අශෝකා, මහාචාර්ය. විජයරත්න ජේ.එස්, (2003), කුියාකාරි සත්ත්වයා 1, ඇස්. ගොඩගේ සහ සහෝදරයෝ, කොළඹ
- 14. වෛදාහචාර්යය පුනාන්දු ඇස්, (1959), ස්වභාෂා සාක්තු සේවිකාවන්ට නියමිත රෝග දර්ශනය, ඇම්.ඩී.ගුණසේන සමාගම
- 15. මෛදා මුරුතැන්ගේ සනත්දේව, (1999), මනෝකාය මරණය හා සසර පුගමනය, සූරිය පුකාශකයෝ, කොළඹ
- 16. වෛදා පියසීලි කේ.ඩී.එස්, (1962), ජොෂ්ඨ කායික විදහාව සහ ස්වස්ථතාව, ලේක් හවුස් මුදුණ, කොළඹ
- 17. මහාචාර්ය රණවක ඩී. එස් සහ හපුආරච්චි ගාමිණී,(1996), අසාමානා මනෝවිදාව, ''සිත්සවිය'' මනෝවිදා අධායන ආයතනය, කොල්ලුපිටිය.
- 18. මහාචාර්ය සරච්චන්දු එදිරිවීර,(1968). සිංහල ගැමි නාටකය, ඇස් ගොඩගේ සහ සහෝදරයෝ, කොළඹ
- 19. සුභසිංහ සෝමපාල,(1991), ශාන්තිකර්ම හා මනෝචිකිත්සනය, ඇස් ගෙඩගේ සහ සහෝදරයෝ, කොළඹ
- 20. පණ්ඩිත සුමංගල හිමි කන්නිමහර, සංසාර මන්දිර, එස්. ස්වර්ණාද සිල්වා, මහරගම

#### සිංහල සඟරා

- 1. ආයුර්වේද සමීක්ෂා, දේශීය වෛදා අමාතාංශයේ පුකාශන, පළමු වෙළුම, පළමු කළඹ.
- 2. ආයුර්වේද සමීක්ෂා, දේශී්ය වෛදා අමාතායශයේ පුකාශන, පළමු වෙළුම, තෙවන කළඹ.
- 3. මහාචාර්ය රණවක ඩී. එස්, (2002) ජනවාරි මාර්තු, මනෝවිදාහ, ''සිත්සවිය'' මනෝවිදාහයතනය, 3 වන කාණ්ඩය, 1 කලාපය.
- 4. මහාචාර්ය රණවක ඩී. එස්, (1994) මාර්තු, මතෝව්දාහ, ''සිත්සවිය'' මතෝව්දාහයතනය, 2 වන කාණ්ඩය, 1 කලාපය.
- 5. හපුආරච්චි ගාමිණී, (2002) ජනවාරි මාර්තු, මනෝවිදනා, ''සිත්සවිය'' මනෝවිදනායතනය, 3 වන කාණ්ඩය, 1 කලාපය.
- 6. මහාචාර්ය රණවක ඩී. එස්, (2003) ජූලි සැප්තැම්බර්, මනෝවිද හා, ''සිත්සවිය'' මනෝවිද හායතනය, 4 වන කාණ්ඩය, 2 කලාපය.
- 7. හපුආරච්චි ගාමිණී, (2003) ජූලි සැප්තැම්බර් මනෝවිදන, ''සිත්සවිය'' මනෝවිදනයතනය, 4 වන කාණ්ඩය, 2 කලාපය.

#### වෙබ් අඩවි ලේඛන

http://www.recombinomics.com/News/06......ous Nepal.html http://www.recombinomics.com/News/09......Flu Nepal.html

# පුද්ගල ශාර්රික පැවැත්ම සඳහා ක්ලමථයේ බලපෑම පිළිබඳ මනෝ විදහත්මක අධ්‍යයනයක්

සහකාර කථිකාචාර්ය ජේ. තේජනී කසුන්කා ජයවර්ධන

#### සංකේෂපය

පුද්ගල ජීවිතයේ කායික මානසික වෙනස්කම්, වැදගත් සිදුවීම් මෙන් ම අවස්ථාවන් සඳහා පුද්ගලයා මුහුණ දෙන්නා වූ ආකාරය අනුව ක්ලමථය හට ගනී. විවිධ හේතු පාදක කොට ගනිමින් විවිධාකාරයෙන් මිනිසා ක්ලමථය යන්නා වූ අත්දකීමට මුහුණ දෙනු ලැබේ. පුද්ගලයා කිසියම් අවස්ථාවක් සෘණාත්මක අයුරින් දකින්නේ නම් ඔහු හෝ ඇය එයින් පීඩා විඳින, පාලනයෙන් තොර තත්ත්වයක් දැකිය හැක. කණගාටුව, පීඩාව, ශෝකය (Distress) යන්න ක්ලමථය (Stress) සඳහා හුරු පුරුදු වදන් වේ. කිසියම් අවස්ථාවක්, සිදුවීමක් ධනාත්මක අයුරින් ක්ලමථ තත්ත්වයක් ඇති කරන්නේ නම් එය 'Good stress' හෝ 'Eustress' ලෙස හඳුන්වා දිය හැකි වේ. ක්ලමථයේ යහපත් ස්වභාවය මත අභියෝග තුළින් ඉදිරියට යාමට මෙන් ම අගතා ශක්තියකින් යුක්තව තම කාර්යයන් සිදු කර ගැනීමට හැකි වේ. නමුත්, එම ශක්තිය පහසුවෙන් පීඩාකාරී ක්ලමථ (Distress) තත්ත්වයට පත් විය හැක. කෙසේ වුවත් එයට හේතු වන්නේ පුද්ගලයා අවස්ථාවත් දකින ආකාරය සහ කළමනාකරණය කළ නො හැකි පාලනයෙන් යුතු වීමයි. මෙලෙසින් ක්ලමථය ඇති වීමේ දී පුද්ගල කයෙහි හා මනසෙහි විවිධ වෙනස්කම් ඇති වන්නා සේ ම පුද්ගලයාගේ සමාජ අන්තර් කිුයාකාරීත්වයෙහි ද විවිධ ගැටලු ඇති කරයි. මෙලෙස පුද්ගල ශාරීරික පැවැත්ම සඳහා ක්ලමථයේ බලපෑම පිළිබඳ මනෝවිදහාත්මක අධායනයක් ඉදිරිපත් කිරීම මෙහි අරමුණ වේ.

# නැඳින්වීම

එදිනෙදා ජීවිතයේ පුද්ගලයා සමඟ බැඳී පවතින්නක් ලෙස ක්ලමථය හඳුනා ගත හැක. වර්තමාන සමාජයේ පවතින්නා වූ සංකීර්ණත්වයන් සමඟින් පුද්ගල ජීවිතය නිතැතින් ම ක්ලමථය වෙත නිරාවරණය වී ඇත. එනිසා පුද්ගලයා හට ක්ලමථය මඟ හැරිය නො හැක්කකි. ක්ලමථය ආශිත සාධක හේතු කොට ගෙන පුද්ගලයා කායිකව මෙන් ම මානසිකව බිඳ වැටීම් වලට ලක් වේ. වර්තමානය වන විට පුද්ගලයා ක්ලමථයට මුහුණ දීම ඉතාමත් සුලභ තත්ත්වයක් සේ හඳුනා ගත හැක. ජීවත් වීමේදී ක්ලමථය ඇතැම් විට ජීවිතයට අවශා සාධකයෙකි. එසේ ම ක්ලමථය දිගු කාලීනව පැවතීමෙන් පුද්ගල ජීවිතයට විශාල බලපෑම් ඇති වන නමුදු එදිනෙදා පවතින ක්ලමථකාරීත්වය පුද්ගල කටයුතු ඇතැම් විට පහසු තත්ත්වයකට පත් කරයි. දවසින් දවස නො කඩවා ගලා එන්නා වූ අභියෝගයන්ට ශක්ති සම්පන්න ලෙස මුහුණ දීමට ක්ලමථකාරී අත්දකීම් හේතු වේ. දවසින් දවස ඇති වන්නා වූ ක්ලමථ ස්වභාවය හේතුවෙන් පසුකාලීනව විශාල ජීවන වෙනස්කම් වලට මුහුණ දීමට සිදු වේ.

# ක්ලමථය ඇති වීමට හේතු සාධක

# I. පාරිසරික ක්ලමථකාරක (Environment Stressors)

දේශගුණයට, කාලගුණයට, ශබ්දයන්ට, මාර්ග තදබද මෙන් ම වායු දූෂණයන්ට ඔරොත්තු නො දී පරිසරයට අනුකූල වීමට නො හැකි වන්නේ නම් පුද්ගලයා ක්ලමථයට ගොදුරු වේ.

## II. සමාජ ක්ලමථකාරක (Social Stressors)

කාලය පිළිබඳ ඇති වටිනාකම සහ අවදානය, සම්මුඛ පරීක්ෂණ, කිසියම් කාර්යයභාරයක් සඳහා අවසාන දිනය, පුද්ගලාන්තර ගැටුම්, මූලාමය ගැටලු, කාර්යය ඉදිරිපත්වීම, ආදර කෙනෙකුගේ වියෝව, දුර්වල විනිශ්චයන් යනාදී හේතුවෙන් පුද්ගලයා ක්ලමථයට ගොදුරු වේ.

# III. කායික ක්ලමථකාරක (Physiological Stressors)

තව යෞවනයාගේ ශීසු කායික වර්ධනය, කාන්තාවන්ගේ ඔසප් චකුයේ වෙනස්කම් ආශිුත ගැටලු, වහායාම අඩු කම, අඩු පෝෂාදායී බව සහ නින්ද පුමාණවත් නො වීම, ශරීරයේ ලෙඩ රෝග ඇති වීම යනාදිය ද ක්ලමථකාරක වේ. පරිසරික සහ සමාජික තර්ජනයන්ට එදිරි කායික වෙනස්කම් ක්ලමථ සාධක විය හැක. එනම් මාංශ පේශී ආතතිය, හිස රුදාව, බඩ ආශිුත කැක්කුම්, කාංසාව මෙන් ම විශාදයයි.

#### IV. පුද්ගල සිතිවිලි (Personal Thoughts)

ශරීරයේ සහ පරිසරයේ පවත්තා සංකීර්ණ වෙනස්කම් පුද්ගල මනස තේරුම් ගෙන ක්ලමථයට පුතිචාර දක්වනු ලැබේ. පුද්ගලයා වර්තමාන අත්දකීම් අර්ථකථනය කරන අයුරු මෙන් ම අතාගතය පිළිබඳ පුද්ගලයා අතාවැකි කියනා ආකාරය පුද්ගලයා ක්ලමථ තත්ත්වයට පත් කිරීමට හෝ සංයමයට පත් කිරීමට හේතු වේ.

## ක්ලමථයේ ලක්ෂණ

ක්ලමථය සෑම පැතිකඩකින් ම ජීවිතයට බලපෑම් කළ හැක. එනම් චිත්තවේගිකව, චර්යාවාදීව, සීතීමේ හැකියාව ආශිතව මෙන් ම කායික සෞඛ්‍ය ආදියෙනි. ශරීරයේ කිසිදු කොටසකට රෝගාදිය නො වැළඳෙන්නේ යැයි කිව නො හැක. එනමුත්, කෙසේ වුව ද මිනිසා ක්ලමථය පාලනය කරන ආකාරය විවිධාකාර ය, ක්ලමථය සඳහා රෝග ලක්ෂණ වෙනස් ස්වරූපයක් ගනී. රෝග ලක්ෂණ අනුමාන කළ හැකිවාක් මෙන් ම ඇතැම් රෝග ලක්ෂණයන් වෛදාෂය තත්ත්වයන් ය. ක්ලමථය හේතුවෙන් පුද්ගලයා තුළ ඇති වන්නා වූ පුජානන, චිත්තවේගික, කායික මෙන් ම චර්යාත්මක ලක්ෂණයන් පහත පරිදි දක්විය හැක. මෙලෙසින් ක්ලමථයේ ක්ලමථ සාධක පුජානන, චිත්තවේගික, කායික, චර්යාත්මක ලෙස පහත පරිදි වෙනි කළ හැක.

| පුජානන ලක්ෂණ         | චිත්තවේගික ලක්ෂණ          |
|----------------------|---------------------------|
| (Cognitive Symptoms) | (Emotional Symptoms)      |
| • මතකය ආශිුත ගැටලු   | • නො සන්සුන් සහගත බව      |
| • අවදානය යොමු කිරීමේ | • කළහකාරී හෝ අධික කෝපය    |
| නො හැකියාව           | • සන්සුන් වීමට ඇති නො     |
| • දුර්වල විනිශ්චයන්  | හැකියාව                   |
| • ඍණාත්මක ස්වභාවය    | • හැගීම් යටකර දමීම        |
| • කාංසා සහගත බව සහ   | • හුදකලා සහගත බව          |
| සිතිවිලි ගලා යාම     | • විශාදය හෝ අසතුටුදායක බව |
|                      | • තරහව                    |
|                      | • අභිපේුරණයක් නොමැති වීම  |

| කායික ලක්ෂණ                                                                                      | චර්යාත්මක ලක්ෂණ                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (Physical Symptoms)                                                                              | (Behavioral Symptoms)                                                                                                    |
| <ul> <li>වේදනාවන් සහ කැක්කුම්</li> <li>පාචනය හෝ මළ බද්ධය</li> <li>ඔක්කාරය, කරකැවිල්ල</li> </ul>  | <ul> <li>ආහාර වැඩියෙන් හෝ අඩුවෙන්<br/>ගැනීම</li> <li>නින්ද අධිකව ලැබීම හෝ පුමාණවත්</li> </ul>                            |
| <ul><li>පපුවේ වේදනාවන්, වේගවත්<br/>හෘද ගැස්ම</li><li>ලිංගික පේරණ නැති වීම</li></ul>              | නො වන නින්ද<br>● අනෙක් පුද්ගලයන්ගෙන් හුදකලා<br>වීම                                                                       |
| <ul> <li>නිතර ඇති වන</li> <li>සෙම්පුතිශාව</li> <li>කෙස් ගැලවී යාම</li> <li>බර අඩු වීම</li> </ul> | <ul> <li>සන්සුන් වීම සඳහා ඇල්කොහොල්,<br/>සිගරට් හෝ මධානසාර භාවිතය</li> <li>උමතු චර්යාවන්</li> <li>තර්කශීලී බව</li> </ul> |
| <ul><li>මාංශ ජේශී ගැස්ම</li></ul>                                                                |                                                                                                                          |

ක්ලමථය දිගු කාලීනව පැවතීමෙන් නිදන්ගත ක්ලමථ තත්ත්වයට පත් වේ. නිදන්ගත ක්ලමථ තත්ත්වය පහත පරිදි දරුණු සෞඛා ගැටලු සඳහා හේතු වේ.

- මානසික සෞඛ්‍ය ගැටලු (Mental health problems), එනම් විශාදය (depression), කාංසාව (anxiety), සහ පෞරුෂත්ව අකුමතා (personality disorders).
- රුධිර නාල ආශිුත රෝග (Cardiovascular disease), එනම් හෘද රෝග (heart disease), අධි රුධිර පීඩනය (high blood pressure), අසාමානය හෘද රිද්ම (abnormal heart rhythms), හෘදයාබාධ (heart attacks), මෙන් ම ආසාතය (stroke).
- තරබාරුකම (Obesity) සහ ආහාර අකුමතා (eating disorders).
- ඔසප් වීම පිළිබඳ ගැටලු (Menstrual problems).
- ලිංගික දුෂ්කෘතිය (Sexual dysfunction), එනම් බෙලහීනතාව (impotence) සහ සහ පිරිමි සහ ගැහැණු දෙපක්ෂය හට ම ලිංගික ආශාව නැති වීම (loss of sexual desire in both men and women).

- සමෙහි සහ කෙස් ආශිුත ගැටලු (Skin and hair problems), එනම් ඇක්නිය (acne), සෝරෙයසිස් නම් චර්ම රෝගය (<u>psoriasis</u>), එක්සිමා (eczema), සහ ස්ථීර ලෙසම හිස කෙස් ගැලවී යාම (permanent hair loss).
- ආහාර ජීර්ණ පද්ධතිය ආශිුත ගැටලු (Gastrointestinal problems) එනම් Gastroesophageal reflux disease - GERD, ගැස්ටුයිටීස් (gastritis), වුණමය පුරිතන්දාහය (ulcerative colitis), සහ මහබඩවැල ආශිුත චේදනාවන් (irritable colon).

#### මාංශපේශී පද්ධතිය (Musculoskeletal system)

ක්ලමථකාරී තත්ත්වය යටතේ දී මාංශපේශීන් ආතතියට පත් වේ. ක්ලමථකාරී තත්ත්වයක දී මාංශ පේශී ආතතිය පුතීකයකි. වේදනාවන්ගෙ න් සහ අනතුරක දී ශරීරය ආරක්ෂා කිරීම මෙහි කාර්යයභාරය වේ. මෙහි දී මාංශ පේශීන් තද වන අතර ක්ලමථකාරී බව පිට කර සන්සුන් වන විට මාංශ පේශීන්ගේ තද ස්වභාවය ඉවතලයි. කිසියම් ක්ලමථකාරී තත්ත්වයක් යටතේ සිටිය දී මාංශ පේශීන්ට ඉහිල් වීමට කිසිදු ඉඩක් නො මැත. මාංශ පේශීන්ගේ තද වීම හේතුවෙන් හිසරදය, ඉරුවාරදය, පසුපස සහ උරහිස් වේදනා වැනි ශරීරයේ විවිධ ස්ථානයන්හි කැක්කුම් ඇති වේ. මාංශ පේශී ආතතිය අඩු කර හොඳ පැවැත්මක් සඳහා සංයම අභාගස වැදගත් වේ.

## ස්වසන පද්ධතිය (Respiratory System)

ස්වසන පද්ධතියේ මූලික කෘතයන් තුනකි. එනම්,

- ශරීරය තුළට ඔක්සිජන් ලබා ගැනීම
- කාබන්ඩයොක්සයිඩ් බැහැර කිරීම
- රුධිරයේ ඇති කාබන්ඩයොක්සයිඩ් හා ඔක්සිජන් සංයුතු බැහැර කිරීම

නාසය (Nose), ගුසනිකාව (Pharynx), ස්වරාලය (Larynx), ස්වසනාලය (Trachea), පෙනහලු (Lungs) ඔස්සේ වාතය වාතය ගමන් කරයි. පෙනහලුවල ඇති ඔක්සිජන්  $(O_2)$  හෘදය උපකාරීව ශරීරය පුරා බෙදා හරින අතර, ශරීරය පුරා ඇති කාබන්ඩයොක්සයිඩ්  $(CO_2)$  රුධිරය හරහා පෙනහළු ඔස්සේ පිටතට ගමන් කරනු ලැබේ. කිසියම් ක්ලමථකාරී පුතිචාරයකදී ස්වසනය වේගවත් වේ. කෙටි හුස්ම ගැනීමක් සිදු වේ. මෙම කිුියාවලිය ආශිුතව ඔක්සිජන් සහ කාබන්ඩයොක්සයිඩ් ආශිුත රෝග, ඇඳුම, හයිපවෙන්ටිලේෂන් වැනි තත්ත්වයන් ඇති විය හැක.

## රුධිර නාල පද්ධතිය (Cardiovascular system)

රුධිර නාල පද්ධතියේ වැදගත් ස්ථානය හිමි වනුයේ හෘදයට ය. මන්ද ශරීරය පුරා රුධිරය පොම්ප කරන නිසාවෙනි. මෙහි දී සංකෝචනයේ දී රුධිරය හෘදයෙන් පිටතට යැවීමත්, ඉහිල් වීමේ දී හෘදයට රුධිරය ලැබීමත් සිදු වේ. මෙය හෘද ස්පන්දනයයි. ක්ලමථකාරී තත්ත්වයක දී හෘද ස්පන්දනය වැඩි වන අතර හෘද මාංශ පේශි දඩි ලෙස සංකෝචනය වේ. හෘද ස්පන්දනය වැඩි වීම, ක්ලමථකාරී හෝර්මෝන එනම් ඇඩ්ඩුනලීන්, නොඇඩ්ඩුනලීන් සහ කෝට්සෝල් උත්සන්න වීම සහ රුධිර පීඩනය වැඩි වීම දිගු කලක් තිස්සේ පැවතීමෙන් අධි රුධිර පීඩනය, හෘදයාබාධ හෝ ආසාතය ඇති වීමට හේතු වේ.

ආමාශයට හා කුඩා බඩවැලවලට රුධිරය ගෙන යන වාහිනී සංකෝචනය වේ. එම පුදේශ වලට රුධිර වහනය සිදු වීම අඩපන වී ආහාර ජීර්ණය අඩාල කරයි. ඒ වෙනුවට ශරීරයේ ආරක්ෂාව සඳහා කි්යාත්මක වීමට අවශා කරන විශාල මාංශ පේශි වලට වැඩියෙන් රුධිරය පුවාහනය කෙරේ.

## අන්තරාසර්ග පද්ධතිය (Endocrine system)

මෙම පද්ධතිය මහින් අන්තරාසර්ග ගුන්ථීන්ගෙන් රුධිරයට විවිධ හෝර්මෝන නිකුත් කරනු ලැබේ. ශරීරය ක්ලමථකාරී තත්ත්වයට පත්ව ඇති විට ඇඩ්ඩුනලීන් බාහිකයෙන් කෝටිසෝල් නිෂ්පාදනයටත්, ඇඩ්ඩුනල් මප්ජාවෙන් එපිනෙපින් (epinephrine) නිෂ්පාදනයටත් මොළයේ හයිපොතැලමස් වලින් පණිවිඩයක් යවනු ලැබේ. ඇතැම් විට මෙය ක්ලමථකාරී හෝර්මෝන ලෙස ද හඳුන්වයි. මෙම කිුියාවලිය කිසියම් අනතුරකින් පලා යාමට ශක්තිය ලබා දේ.

එපිතෙපින් හා කෝටිසෝල් නිකුත් වූ පසු අක්මාව විසින් ග්ලූකෝස් වැඩි පුමාණයක් නිෂ්පාදනය කරනු ලබයි. මෙම රුධිරගත සීනි පුමාණය හදිසියේ ඇති වන්නා වූ සටන් කිරීමේ හෝ පලා යාමේ කිුිියාවලියට ශක්තියක් ගෙන දේ.

අන්තරාසර්ග පද්ධතියෙන් නිකුත් කරන හෝර්මෝන ශාරීරික ආබාධයන් වන දියවැඩියාව, හෘදයාබාධ, අධි රුධිර පීඩනය, රුධිරාශිුත රෝග, ස්වසන ආබාධ මෙන් ම මොළයට පුමාණවත් රුධිරය පුවාහනය නො වීම වැනි රෝග යන්ට බලපෑම් කරයි.

#### ආතාර ජීර්ණ පද්ධතිය (Gastrointestinal system)

කිසියම් ක්ලමථකාරී තත්ත්වයක දී එක්කෝ ආහාර වැඩිපුර ගැනීමට හෝ අඩුවෙන් ගැනීමට හැක. මෙහි දී ආහාර අධිකව ගැනීම, වෙනස් ආහාර ගැනීම හෝ ඇල්කොහොල් භාවිතය වැඩි කිරීමෙන් ආමාශ දවිල්ලක් හට ගනී. ක්ලමථය මෙම ස්වභාවය වැඩි කරයි.

බඩ දගලීම, ඔක්කාරය වැනි රෝග ලක්ෂණයන් ක්ලමථකාරී තත්ත්වයේ දී දකිය හැක. අධික ක්ලමථකාරී තත්ත්වයක දී වමනය වුව ද යා හැක. ක්ලමථය කල් පවතී නම් වණ, පිළිකා, ආමාශය ආශිුත වේදනා ආදිය ඇති විය හැක.

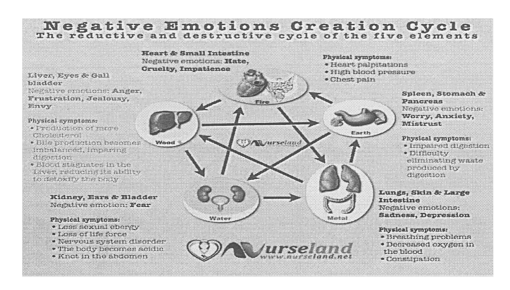
## ස්නායු පද්ධතිය (Nervous system)

මෙහි දී මධා ස්නායු පද්ධතිය සටන් කිරීමේ හෝ පලා යාමේ පුතිචාරයට සූදානම් කරනු ලැබේ. අනුවේගී ස්නායු පද්ධතිය මෙහි දී ඇඩ්ඩුනල් ගුන්ථී වලින් ඇඩ්ඩුනල් හා කෝටිසෝල් පිට කිරීමට සංඥාව ලබා දේ. මෙම හෝර්මෝනයන් හෘද ස්පන්දනය වේගවත් කිරීමට, ආහාර ජීර්ණ කි්යාවලිය වෙනස් කිරීමට, ස්වස්නය වේගවත් කිරීමට සහ රුධිරයේ ගලා යන ග්ලූකෝස් පුමාණය වැඩි කිරීමට හේතු වේ.

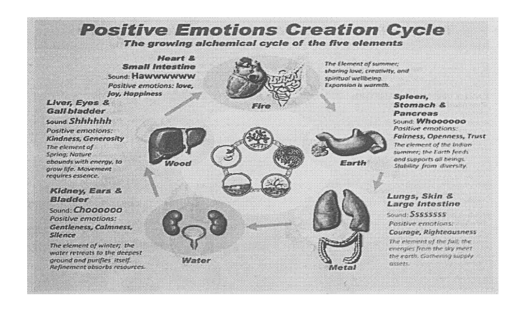
## ස්තූ / පුරුෂ පුජනන පද්ධතිය (Female / Male reproductive system)

නිදන්ගත ක්ලමථයේ දී ලිංගික ආශාව නැති වී යයි. ලිංගික කාර්යය සඳහා අවශානාවයක් නොමැත. ක්ලමථය අතරතුරේදී පිරිමින් ටෙස්ටෙස්ටරෝන් හෝර්මෝනය පිට කළ ද, ලිංගික අවධි බව ඉතාමත් කුඩා කාලයක් පවතී. ලිංගික අපුාණිකත්වය ඇති වේ. කාන්තාවන්ගේ ඔසප් චකුය සඳහා ක්ලමථය බලපෑම් කරයි. ඔසප් චකුය අකුමවත් වේ, ඔසප්වීම සිදු නොවේ හෝ ඉතාමත් වේදනාකාරී සමයක් ගත කිරීමට සිදු වේ.

මෙපරිද්දෙන් පහත දක්වෙන්නේ සෘණාත්මක මෙන් ම ධනාත්මක චිත්තවේගික ඇති වීමේ චකුයන් ය.



http://www.nurseland.net/infographic-negative-emotions-creation-cycle/828



http://www.healthandlovepage.com/negative-emotions-affect-your-health/

#### ආතතිය කළමනාකරණය

#### • සංයම අතනස

පුද්ගල ශරීරය ස්වභාවිකව ම සටන් කිරීමේ සහ පලා යාමේ පුතිචාරයට මුහුණ දෙනු ලැබේ. ක්ලමථකාරී අවස්ථාවකට පුද්ගලයා මුහුණ දීමේ දී මනස බියට පත් වේ. එවිට ඇඩ්ඩුිනලීන් සහ කෝටිසෝල් යන රසායනික දුවා ශරීරය පුරා ගමන් කරනු ලැබේ. මේ හේතු කොට ගෙන හෘද ස්පන්දනය සහ හුස්ම ගැනීමේ චේගය මෙන් ම ආහාර ජීර්ණය අඩු කරනු ලැබේ.

ක්ලමථ කළමනාකරණයේ දී සංයම අභාහස අවශා සාධකයකි. ජීවිතයේ දී සෑම පුද්ගලයෙකුට ම සංයමයට පත් වීමේ දී සහ නැවත කිුිියාකාරී වීමේ දී සංයම අභාහස වැදගත් වේ. සංයම කුම ශිල්ප දන සිටීම සෑම පුද්ගලයෙකුටම පුයෝජනවත් ය. සංයම අභාහස මගින් පුද්ගලයාගේ හුස්ම ගැනීම සැහැල්ලු කිරීමට උදව් වන අතර ම අවධානය රඳවා ගැනීමට උදව් වේ. පොදු සංයම කුම ශිල්ප ලෙස භාවනාව, යෝග, හුස්ම ගැනීමේ වහායාම, පරිකල්පනය හඳුනාගත හැක. නමුත් සංයමයට පත් වීම සඳහා කිුිියාශීලී කුමචේදයන් ලෙස එළිමහනෙහි ඇවිදීම හෝ කිසියම් කිිුිඩාවක් සඳහා සහභාගී වීම යනාදිය මගින් ක්ලමථකාරී තත්ත්වය අඩු කිරීමට හැක.

## • ක්ලමථය ඇති කරන පුේරණ හඳුනා ගැනීම

ක්ලමථය සහ ක්ලමථය ඇති කරන පේරණ පුද්ගලයාගෙන් පුද්ගලයාට වෙනස් වේ. ඇතැම් පුද්ගලයන්, ස්ථාන හෝ අවස්ථාවන් පුද්ගලයාට උගු ක්ලමථ මට්ටමක් ඇති කරයි. පුද්ගලයා හට ක්ලමථය ඇති කරන හේතු සාධක හඳුනාගත යුතු ය. පුසිද්ධ ස්ථානයක කථාවක් පැවැත්වීමට සිදු වීම හෝ ඉදිරිපත් කිරීමක් කිරීමට සිදු වීම වැනි දේ පුද්ගල ක්ලමථයට හේතු විය හැක.

#### • වනායාම

සෑම ආකාරයකම වහායාම ක්ලමථ හෝර්මොනයන් අඩු කරයි, මනෝභාවයන් වර්ධනය කිරීම, ශක්තිය වැඩි වන අතර ම පුද්ගල ගැටලු පිළිබඳ ධනාත්මක පිළිතුරු ලබා ගැනීම, සෑම දිනකම විනාඩි 30 හෝ පුද්ගල රිසි කායික කිුයාකාරකම්හි නියැලීම.

#### කාලය නොඳින් කළමනාකරණය කර ගැනීම

කාලය ඵලදායීව ගත කළ හැකි කුම කිහිපයකි. පුථමයෙන්, නියමිත කාලයේ දී කළ යුතු වැඩය පිළිබඳ අවදානය යොමු කිරීම වැදගත් වේ. කළ යුතු වැඩ කොටස දින දර්ශනයේ කෙටියෙන් සඳහන් කර ගැනීම හෝ කළ යුතු වැඩ කොටස වැඩසටහනක් ලෙස සකස් කොට ගනිමින් කළමනාකරණය කර ගැනීම වැදගත් වේ. එමගින් කාලය සම්බන්ධ පුද්ගල ක්ලමථය අඩු කර ගත හැක.

### • කැෆේන් ආදිය ගැනීම නැවැත්වීම

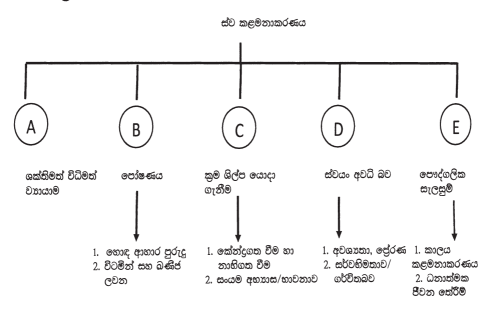
කුඩා කාලයකදී පාඩම් කටයුතු වල නිරත වීමේ දී කැෆේන් භාවිතා කරනු ලැබේ. නමුත් කැෆේන් නින්දට බාධා කරනු ලැබේ. එමෙන් ම පුද්ගලයා කාංසාවට පත් කරයි, ආතතියට පත් කරයි, නො සන්සුන්තාවයට පත් කරයි. මෙය නිසැකවම පුද්ගලයාගේ ක්ලමථ මට්ටම ඉහළ දමනු ලැබේ.

#### නින්ද

යහපත් නින්ද ආශිත පුරුදු ක්ලමථය අඩු කරන අතර ම ක්ලමථයෙන් ශරීරය ආරක්ෂා වීමට නින්ද අවශා සාධකයකි. සෑම පුද්ගලයෙකු හට ම විවිධ පුමාණයෙන් යුතු නින්දක් පවතී. කෙසේ වුවත් රාතියේ දී නින්දේ නිර්දේශිත පැය ගණන වන්නේ පැය 7ත් 8ත් අතර ය. පුද්ගලයා නැවත ශක්තිමත් කිරීමටත්, පුද්ගල මනෝභාවයන් වර්ධනය කිරීමටත් කෙටි කාලීන නින්ද දායක වේ.

## සාර්ථක ක්ලමථ කළමනාකරණයක් සඳහා සැලසුම් කිරීම

#### I. ස්ව කළමනාකරණය



II. සහයෝගී කිුයා පිළිවෙත් නිර්මාණය සහ භාවිතයට ගැනීම

III. ක්ලමථකාරී සංවිධානමය පුතිමාන, පුතිපත්තීන් මෙන් ම කිුයා පටිපාටීන් වෙනස් කිරීම

#### ආශිුත ගුන්ථ නාමාවලිය

ගමාච්චි, එල්. (2000). මනස පුහුණු කිරීම. බොරැල්ල : විජේසූරිය ගුන්ථ කේන්දුය.

ගමාච්චි, එල්. (2007). ආතතිය. බොරැල්ල : විජේසූරිය ගුන්ථ කේන්දුය.

ලපරේරා, ජී. (2005). අධානත්මික සෞඛ්‍ය. කොළඹ 10: සහසු පුකාශකයෝ.

පෙරේරා, ජී., ෆොන්සේකා, එන්. (2004). පුතිකාර මනෝවිද හාව. කොළඹ 10: සහසු පුකාශකයෝ.

ජයරත්න, ආර්. එන්. (2002 ඔක්තෝබර් - දෙසැම්බර්). ක්ලමථය. මනෝවිදාාව, 7-21.

පෙරේරා, ජී. (2005). ආතතිය කළමනාකරණය. කොළඹ 10: සහසු පුකාශකයෝ.

ලසනරත්, එස්. (2003 ජූලි - සැප්තැම්බර්). ක්ලමථය. මනෝවිද**ාාව, 5-**6.

Snyder, C. (2007). Positive Psychology. India: SAGE publication.

Ekman, P. (2004). Emaotions revealed. London: Orion Books Ltd.

George, M. (2005). Learn to Relax. London: Dungan Baird publisheres.

Nanamoli, B. (1998). Mindfulness of Breathing. Colombo 10: Karunarath.

Centre, K.C. (January, 2010). Stress and Stress Management.

#### **HYPERLINK**

"http://www.nurseland.net/infographic-negative-emotions-creation-cycle/828" http://www.nurseland.net/infographic-negative-emotions-creation-cycle/828

#### **HYPERLINK**

"http://www.healthandlovepage.com/negative-emotions-affect-your-health/" http://www.healthandlovepage.com/negative-emotions-affect-your-health/ http://wellness.buffalo.edu/stress

# පූර්ව පුසව අවධියේ සංවර්ධනය හා ඒ සඳහා බලපාන සාධක පිළිබඳව සිදු කෙරෙන කායික මනෝවිදනත්මක කරුණු විමසුමක්

ගෞරව ශාස්තුවේදී කේ. ඩී. නතාලියා පුනාන්දු

## නැඳින්වීම

සංවර්ධන මනෝවිදු හාඥයන් මිනිසාගේ සංවර්ධන කිුයාවලිය අධායනය කිරීමේ දී එය අවධීන් කිහිපයකට බෙදා දක්වයි. ඒ අවධීන් අතුරින් වඩාත් තීරණාත්මක අවධියක් (Critical Period) වන්නේ පූර්ව පුසව අවධියයි. මන්දයත් ජීවියාගේ ශරීරයේ අවයවයන් නිර්මාණය වීම මූලික වශයෙන් මෙම සංවර්ධන අවධියේ සිදුවීම ය. මෙම සමය තුළ සිදුවන සංවර්ධන කිුිිියාවලිය නිසි පරිදි සිඳු නො වන්නේ නම් එය පසු කාලීනව පුද්ගලයාගේ ජීවිතයේ ශාරරීක, මානසික, සමාජයීය පැතිකඩයන්ට විවිධ ආකාරයෙන් ඍණාත්මක බලපෑම් ඇති කරයි. නිදසුනක් වශයෙන් දක්වන්නේ නම් පූර්ව පුසව අවධියේ දී අහිතකර ඖෂධ භාවිතය මගින් ජීවියාගේ අවයවවලට හානි සිදුවුවහොත් පුද්ගලයාගේ පසු කාලීන ජීවිතයේ මානසීක සමාජයීය පැතිකඩයන්ගේ (අධානපනය, විවාහය අාදී) සංවර්ධනට ද එයින් බාධා එල්ල විය හැක. මේ අනුව පැහැදිළි වන්නේ පූර්ව පුසව අවධිය මිනිසාගේ සංවර්ධන කිුිිිියාවලියේ වඩාත් වැදගත් අවධියක් වන බවයි. සමාජය දෙස බැලූ විට පෙතී යන කරුණක් පුසව අවධිය පිළිබඳව සමාජය තුළ පවතින නො දනුවත්කම හා වැරදි මත හේතුවෙන් විවිධාකාර ගැටලු පුද්ගලයාගේ ජීවිතයේ ශාරීරික මානසික සමාජයීය පැතිකඩයන් ඔස්සේ උද්ගතවී ඇති බවයි. මේ හේතුවෙන් මෙම ලිපිය මගින් සාකච්ඡාවට බඳුන්වන පූර්ව පුසව අවධියේ ජීවියාගේ සංවර්ධන කිුිිිිියාවලිය හා එම සංවර්ධනට බාධා පමුණුවන සාධකයන් පිළිබඳව වූ කරුණු වත්මන් සමාජයේ යහ පැවැත්මට වැදගත් මෙහෙවරක් ඉටුකරනු නියත ය.

## පූර්ව පුසව අවධියේ සංවර්ධනය

පූර්ව පුසව අවධියට අයත් වන්නේ ජීවියා මවු කුසයේ වර්ධනය වන කාලයයි. එනම් සංසේචනයේ (Conception) සිට උපත දක්වා කාල පරාසය වේ. මෙම කාලය සාමානෳයෙන් මාස නවයක් පමණ පවතී (සති 38-40, දින 266-280 පමණ) මේ කාලය තුළ ජීවියාගේ සංවර්ධන කිුිිියාවලිය, මෙහි දී සාකච්ඡාවට ලක්වේ.

## සංසේචනය (Conception)

මනුෂා ජීවියාගේ සංවර්ධනයේ ආරම්භක පියවර සංසේචනය යි. සංමස්චනය යනු ඩිම්බයක් (Egg Cell/ ovum) පූරුෂ ශුකුාණුවක් (Sperm) සමග එක්වී තව ජීවියෙකු හට ගැනීමයි. මෙය ගර්භාෂයේ (Uterus) ඉහළ කොටසේ එනම් පැලෝපීය නාලය (Fallopian Tube) තුළ සිදුවේ. සංසේචිත වූ ඩිම්බය යුක්තාණුව (Zygote) ලෙස හඳුන්වයි. එය ඒක ජෛලිකය. එහි නාාෂ්ඨියේ පියාගෙන් පැමිණි වර්ණ දේහ (Cromosomes) විසිතුනක් සහ මවගේ වර්ණ දේහ විසිතුනක් එක්ව වර්ණදේහ හතලිස් හයක් පවතී. ඒවා වර්ණ දේහ යුගල විසිතුනකට බෙදී පවතී. මෙම වර්ණ දේහ තුළ පුද්ගලයාගේ ජාතමය තොරතුරු (Genetic Information) අඩංගුව පවති. (නිදසුන්:- ඇසේ වර්ණය, හිසකෙස්වල ස්වභාවය, උස, ශරීර ලකුණ...ආදිය) මෙම ජාතමය තොරතුරු වර්ණ දේහ තුළ පවතින්නේ DNA ( Deoxyribo Nucleic Acid - ඩියොක්සිරයිබො නිහුක්ලික් ඇසිඩ්) රසායනික අණු වශයෙනි. මෙය ද්විත්ව සර්පිලාකාර හැඩයක් ගනී (Double Helix) මෙම වර්ණ දේහ යුගල් විසිතුන ආකාර දෙකකට පවතී. එයින් වර්ණ දේහ යුගල් 22 ක් පුද්ගලයාගේ ගති ලඤණ පිළිබදව තොරතුරු දක්වන අතර එය අලිංගික වර්ණ දේහ (Autosomes) ලෙස හඳුන්වයි. 23 වන වර්ණ දේහ යුගලය මගින් පුද්ගලයාගේ ලිංගිකත්වය තීරණය කරයි. එනිසා එම යුගලය ලිංගික වර්ණ දේහ (Sex Chromosomes) ලෙස නම් කරයි. මෙම ලිංගික වර්ණදේහයන් ආකාර දෙකකට පවතී. ඒවා X හා Y ලෙස හඳුන්වයි. සාමානෳගෙන් ස්තීුයකගේ 23 වන වර්ණ දේහ යුගලය පවතින්නේ X වර්ණදේහ 2 ක් ලෙස ය. පුරුෂයෙකුගේ එය X හා Y ලෙස පවතී. ඩිම්බය සමග සංමස්චනය වීමට පැමිණෙන ශුකුාණුවේ පවතින්නේ X වර්ණ දේහයක් නම් ගැහැණු ළමයෙකු ද (XX) එම ශුකුාණුවේ අඩංගු වී පවතින්නේ Y වර්ණ දේහයක් නම් පිරිමි ළමයෙකු ද (XY) බිහිවේ. සාමානෳයෙන් X වර්ණ දේහය Yවර්ණ දේහයට වඩා පුමාණයෙන් විශාලය. මේ අනුව පෙනෙන්නේ දරුවෙකුගේ ලිංගය තීරණය කරන්නේ පියාගේ වර්ණ දේහ සංයෝජනය බවය. මෙම ලිංගය තීරණය වීමේ කිුයාවලිය අහම්බෙන් සිදුවන දෙයකි.

අධායනයේ පහසුව සඳහා පූර්ව පුසව අවධියේ ජීවියාගේ වර්ධන රටාව සලකා සංවර්ධනය සිදුවන ආකාරය අවධි 3 කට බෙදා දක්වා තිබේ. එනම්,

- යුක්තාණුක අවධිය (Period of Zygote / Germinal Stage)
- lacktriangle කලල අවධිය (Period of Embryo / Embryonic Stage)
- 🔹 තුදණ අවධිය (Period of Foetus / Fetal Stage)

## යුක්තානුක අවධිය

මෙම අවධිය සංසේචනයේ සිට දින 14 ක් පමණ පවතී. පැලෝපීය නාළය තුළ වු ඩිම්බය සංසේචනය වී මුල් පැය 24 - 36 තුල කාලයේ දී වේගයෙන් සෙල විභාජනය වීම අරඹයි. එකැන් සිට වේගයෙන් සෙල විභාජනය සිදුවේ. දින 2-3 ක් යන විට සෙල සමූහයක් ඇති වේ. එය මොරුලාව (Morula) ලෙස හදුන්වයි. එය ඇල්පෙනෙක්ති තුඩක විශාලත්වයට සමාන වේ. සංසේචනය සිදු වී හතරවන දින පසුවන විට මෙම සෛල ගොනුව මධායේ කුහරයක් සහිත සෛල බෝලයක් බවට පත්වේ. මෙය බිලාස්ටකෝෂ්ඨය (Blastocyst) ලෙස හදුන්වයි. මෙම බිලාස්ටකෝෂ්ඨය (Boet කුහරයක් බත්තියේ ඇලීමකට ලක්වේ. එය අධිරෝපණය (Implantation) ලෙස හදුන්වයි. අධිරෝපණයත් සමගම මෙම යුක්තානුක අවධිය නිම වේ. මෙම අධිරෝපණය සංසේචනයේ සිට දින 7 දී පමණ ආරම්භ වී දින 14 පමණ විට සම්පූර්ණ වේ.

## කලල අවධිය

මෙම අවධිය ආරම්භ වන්නේ අධිරෝපණය නිම වූ පසුව ය. මෙම අවධිය සති 2 සිට සති 8 දක්වා කාලයක් පවතී. මෙම අවධියේ දී කලලය මෙසල ස්ථර 3 කින් යුක්තව වර්ධනය වී පවතී. එනම්,

- බහිශ්චර්මය (Ectoderm)
- මධානචර්මය (Mesoderm)
- අන්තශ්චර්මය (Endoderm) ලෙසය.

කලලයේ සියලුම පටක හා අවයව මෙම කලල මෙසල ස්ථර තුනෙන් වහුත්පන්න වේ. එහි දී, බහිෂ්චර්මය හෙවත් පිටත ඇති මෙසල ස්ථරය මගින් වහුත්පන්න වන අවයව වන්නේ, අපිචර්මය, අපිචර්මීය ගුන්ටී, රෝම, ඇසෙහි අක්ෂි පටලය, කාචය, දෘශ්ඨී විතානය, අභාන්තර කන, මධා ස්නායු පද්ධතිය, අපර පිටියුටරිය, අන්තුයේ පුර්ව හා අපර කොටස ආදිය වේ. මධාශ්චර්මය හෙවත් මැද ස්ථරයෙන් වූහුත්පන්න වන අවයව වන්නේ, පේශි, සම්බන්ධක පටක, හමෙහි චර්මය, අස්ථි කාට්ලේජ, හෘදය, රුධිරනාල, පුජනනේන්දීයන්, වෘක්ක ආදිය වේ. අන්තශ්චර්මය හෙවත් අභාාන්තර ස්ථරයෙන් අන්තුයේ මධා කොටස, මුතුාශය, පෙනහැලි, අක්මාව, අග්නාහසය, තයිරොයිඩය, පැරාතයිරොයිඩ් ගුන්ථි, තයිමස, යන ගුන්රීන් විකසනය වේ.මේ අවධිය අවසානයේ දී කලලයේ පුධාන අවයව සියල්ලෙහි ආකෘති සෑදී ඇති අතර කුඩා ජිවියෙකු ලෙස හදුනාගත හැක. එලෙසම මේ කාලය තුළ ජීවියා ජීවත්වන පරිසරය එනම් මවගේ ශරීරය තුළ සිදුවන කිුයාකාරීත්වය වැදගත් වේ. ගර්භාෂය සමග කලලය සම්බන්ධ වන්නේ කලල බන්ධය හෙවත් වැදෑමහ (Placenta) මගින් ය. කලල බන්ධය හා කලලය අතර සබඳතාවය පෙකෙණිවැල (Umbilical Cord) මගින් ඇති වේ. මේ වන විට ජීවියා ජීවත්වන්නේ කලලාවාරික කෝෂය තුළ ය. මෙය කලලාවරික තරලයෙන් පිරී පවතී. මේවා මගින් ජීවියාගේ පැවැත්ම හා වර්ධනය සඳහා අවශා පසුබිම සකසන අතර ඒවා මගින් අතාවශා කාර්යයන් රැසක් ඉටු කරයි.

## කලල බන්ධය / වැදෑමහ (Placenta)

මෙය ක්ෂීරපායී සතුන්ගේ ස්තුී දේහයේ ගර්භණීය අවධියේ ගර්භාෂය තුළ කලලයේ පටක වලින් හා මවගේ පටකවලින් නිර්මාණය වන මඩලක (රවුම් පැතැලි) ආකාරයේ ඉන්දියයක් වෙයි. මෙය ග්රෑම් 600 ක් පමණ බර වන අතුර විශ්කම්භය මෙසන්ටිමීටර 15 - 20 හා සණකම සෙන්ටිමීටර 3 පමණ වේ. සංසේචනයෙන් සති 12 ක් පමණ වන විට මානව කලල බන්ධනයේ විකසනය සම්පූර්ණ වේ. මෙමගින් පුධාන වශයෙන් පෝෂක දුවා, බහිෂ්ශුාවී ඵල ආදිය හුවමාරුව, හෝමෝන නිපදවීම ඇතුලුව තවත් කෘතීන් රාශියක් ඉටු කරයි. මෙලෙස කලල බන්ධය හරහා ජලය, ඔක්සිජන්, ඖෂධ, පුතිදේහ ඇතැම් විෂ දුවා, ඇතැම් වෛරස් (AIDS වැති), සිගරට් දුමෙහි සංඝටක (නිකොටින්) ආදී දුවාායන් කලලය වෙත ගමන් කරයි.

## පෙකණිවැල (Umbilical Cord)

කලලය හා කලල බන්ධය එකිනෙකට සම්බන්ධ කරන්නේ පෙකණිවැලෙති. මෙය ඇඹරූ කඹයක හැඩයට සමානය. මෙමගින් කලල බන්ධයේ සිට කලලයටත් කලලයේ සිට කලල බන්ධය වෙතත් රුධිරය හුවමාරු කරයි. මෙය සෙන්ටිමීටර 40 ක් පමණ දිගවන අතර මේ තුළ ධමනි දෙකක් හා ශුරාවක් පවතී.ධමනි මගින් කලලයේ සිට කලල බන්ධය වෙත ඔක්සිජන් රහිත රුධිරයත් ශි්රාව මගින් කලල බන්ධයේ සිට කලලයට ඔක්සිජන් සහිත රුධිරයත් පරිවහණය කරයි.

#### කලලාවාරික කෝෂය (Amniotic Cavity)

ගර්භාෂය තුළ කලලය වර්ධනය වන්නේ කලලාවාරික කෝෂය තුළය. මෙය තරලයකින් පිරී පවතී. එම තරලය කලලාවාරික තරලය (Amniotic Fluid) ලෙස හඳුන්වයි. මෙමගින් කලලය දරා සිටීම, කලලයට ආරක්ෂාව හා පහසුවෙන් වර්ධනයට අවකාශය ඇති කිරීම සිඳුවේ. කලලයට අවශා උෂ්ණත්ව මට්ටම පවත්වා ගැනීම, රෝගවලින්, කම්පනවලින් හා අනතුරුවලින් ආරක්ෂාවද පාවී සිටීමට අවකාශය සැලසීම ආදී පුධාන කාර්යයන් රැසක් මෙයින් ඉටු කරයි.

මෙම කලල අවධියට අයත් පුධාන වැදගත් වර්ධනයන් කිහිපයක් පවතී. එනම්,

දළ වශයෙන් සංසේචනයෙන් සති 03 ක් පමණ වන විට කලලයේ පළමුවෙන්ම ඇතිවන ඉන්දීය ලෙසට මොළයේ හා සුෂුම්නාවේ වර්ධනය ආරම්භ වේ. මෙම අවධියේදී කලලය මිලිමීටර් 2 ක් පමණ දිගය.සති 04 ක් පමණ වන විට හෘදය, රුධිරතාළ හා ආහාර මාර්ගයේ වර්ධනය ආරම්භ වේ. කලය මිලිමීටර් 5 ක් පමණ දිගය. මෙය යුක්තානුව මෙන් 10,000 ගුණයක පුමාණයකි. සති 05 පමණ වන විට ගාතා අංකුර වල වර්ධනය ආරම්භ වේ. හෘදය රුධිරය පොම්ප කිරීම අරඹයි. කලලයේ දිග මිලිමීටර් 8 ක් පමණ වේ.සති 06 පමණ වන විට ඇස් හා කන් වර්ධනය ආරම්භ වෙයි. සති 07 වන විට අහනන්තර ඉන්දියන් සියල්ල වර්ධනය වෙයි. මුහුණ සැදෙයි. අත්පා වර්ධනය වේ. කලලය මිලිමීටර් 17 ක් පමණ දිගය. බර අවුන්ස 1/3 කි. මෙම අවධියේදී මව ඉතාමත් පුවේශම්කාරී විය යුතුය. ඊට හේතුව වන්නේ කලලයේ ඉන්දියන් වහුත්පන්න වීම ආරම්භ වීමයි. විෂ දවා, අහිතකර ඖෂධ ආදිය භාවිතයෙන් කලයේ විකෘතිතා ඇතිවීමේ පුවණකාවය මෙම අවධියේ ඉහළ මට්ටමක පවතී. බොහෝ ශාරීරික විකෘතිතා ඇතිවන්නේ මේ අවධියේ ය.

## නුණා අවධිය

මෙම අවධියට අයත්වන්නේ සති 08 සිට උපත දක්වා කාලය වේ. එනම් සති 28 ක් පමණ මෙයට අයත්ය. කලල අවධියේ දී ජිවියාගේ කිුිිියාකාරීත්වයට අවශා මූලික පදනම වැටී ඇත. මේ කාලයේදී සිදුවන්නේ එම පදනම වඩාත් ශක්තිමත් වීම හා නිසි පරිදි නිමකිරීම ය. මේ අවධියේ දී ජිවියාව භුෑණය ලෙස හඳුන්වයි. මෙම අවධියට අයත් සුවිශේෂී සංවර්ධනයන් කිහිපයක් පවතී. එනම්,

භුෑණය සති 9-12 කාලයේදී ඉරීම, ගිලීම, (Sucking and Swalling) ඉක්කා වැටීම ආදී පුතීකයන් (Reflexe) දක්නට ලැබේ. එලෙසම භුදණයේ ඇඟිලි සලකුණු (Finger Prints) වර්ධනය වී පවතී. හුස්මගන්නා රිද්මය කලලාවාරික තරලය තුළින් නිරීඤණය කළ හැක. මේ කාලයේදී විටින් විට ශාරීරික කියාකාරකම් වල යෙදීම හා විවේකීව සිටීම දක්නට ලැබේ. පුජනන ඉන්දීයයන් විකසනය වී ඇත. කලලාවාරික තරලය මුතුා ආදිය ගිලීම සිදු කරයි. පාද, හිස, ආදිය චලනය කරයි. මුඛය ඇරීම වැසීම සිදු කරයි.

භූ-ණයට සති 13-16 වන විට රෝම කූපයන් දක්නට ලැබේ. මවගේ කටහඩට සංවේදි වන අතර විශාල ශබ්ද වලට ද පුතිචාර දක්වයි. මේ කාලයෙ ්දී දරුවා අඟල් 8-10 පමණ දිග වේ. බර අවුන්ස 6 ක් පමණ වේ. හිසෙහි දිග පුමාණය ශරීරයේ දිග පුමාණය මෙන් 1/4 කි.

භුෑණය සති 17-20 කාලයේ දී මවට භුදණයේ චලනයන් දකීම ආරම්භ වේ. එලෙසම වෙද නලාවට දරුවාගේ හෘද ස්පන්දනනය හඳුනාගත හැක. ශරීරය රෝම වලින් ආවර්ණය වී පවතී. ආලෝකයට ඇස සංවේදී වේ. ඇහිබැම, ඇහි පිහාටු, ඇඟිලිවල නියපොතු, වර්ධනය වී පවතී. අඟල් 12 ක් පමණ භුදණය දිගය. බර අවුන්ස 12- රාත්තල් 01 අතර පුමාණයක් වේ. මේ කාලයේ දී නිදාග ැනීම හා අවදිව සිටින ඔහුට ආවේණික කාල රටාවක් තිබේ. එලෙසම ඔහුට පහසු ලෙස ගර්භාෂය තුළ තම ශරීරය හසුරවයි.

හුෑණය සති 21-24 කාලයේදී ඉටි වැනි දුවාකින් (Vernix) ශරීරය ආවර්ණය වී ඇත. (සමට ආරක්ෂාව සැපයීම සඳහා) මේ අවස්ථාවේ ඉපදුනහොත් පැය කිහිපයක් පමණ ජීවත් වේ. අඟල් 14 ක් පමණ දිග වේ. බර රාත්තල් 1 1/4 ක් පමණ වේ. මේ කාලයේ ඇස සම්පූර්ණයෙන් සංවධර්නය වී ඇත. ඇස් ඇරීම වැසීම සඳුකරයි. මේ කාලයේ ඉපදුනහොත් ජීවත් වීමට ඇත්තේ සුළු ඉඩකඩකි.

භුැණයට සති 25-28 වන විට මවගේ කටහඬ හඳුනාගත හැක. අඟල් 14-16 ක් පමණ දිගය. රාත්තල් 3-5 ක් පමණ බරය. මෙකල ඉපදුනහොත් බොහෝ දුරට ජීවිතේ (අවම බර රාත්තල් 3 1/2 පමණ විය යුතුය. වෛදා උපකරණ ආධාර ඇතිව රැකබලා ගැනීම යටතේ උපත සිදුවීම ජීවත් වීමට වැදගත්ය) පුතීකයන් වර්ධනය වී පවති. ගිලීම, ඉරීම, ඇඬීම, සිදුකරයි. ශරීරයේ පවතින රෝමයන් හැලීයාමට පටන් ගනී. හිසෙහි කෙස් වර්ධනය වේ.

භුෑණය සති 29-32 කාලයේදී සමට මේදය තැම්පත්වීම සිදු වේ. ඉක්මන් ශාරීරික වර්ධනයක් සිදු වේ. අඟල් 18-20 පමණ දිග වන අතර රාත්තල් 5-7 ක් පමණ බර වේ. මෙකල උපත සිඳුවුවහොත් ජීවිත් කරවීමේ හැකියාව හොඳ මට්ටමක පවතී.

භුෑණයට සති 33-36 ක කාලය වන විට උපත සඳහා සූදානම් වීමට භුෑණයේ හිස පහතට සිටින සේ පිහිටා ඇත. පෙනහලු පරිණත වී තිබේ. භුෑණය අඟල් 20 ක් පමණ දිග වන අතර රාත්තල්  $7\ 1/2$  ක් පමණ බර ය. මෙකල උපත ලැබුවහොත් ජීවත්වීමේ හැකියාව 100% කි. පිරිමි ළමුන් ගැහැණු ළමුන්ට වඩා තරමක් දිගින් හා බරින් වැඩිය.

භූණය සති 37 + වන විට අඟල් 19-21 පමණ දිගින් බර 7 1/2 - 8 ක් පමණ වේ. හමෙහි තිබූ රෝම ආවරණය ඉවත් වී ඇත. ඇඟිලි කෙළවර දක්වා නිය වර්ධනය වී ඇත. සියලු අවයව හා පද්ධති වර්ධනය වී ඇත. සෑම ඉන්දියක්ම වඩාත් කුමිකව ශක්තිමත් වී ඇත.

## උපත (Birth)

භූණයේ වර්ධනය සම්පූර්ණ වන සති 38-40 කාලයේ දී උපත සිදුවේ. මේ අවධිය වන විට භූණයේ හිස ගර්භාෂයේ ගෙල අසලටම පැමිණ ඇත. භූණය ගර්භාෂයෙන් පිටතට එමේ කිුිිියාවලිය ස්වභාවිකවම ශරීරය තුළින් ආරම්භ වේ. මේ කාලය වන විට අපර පිටියුටරිය උත්තේජනය වී ඔක්සිටොසීන් (Oxytocin) හෝමෝනය නිදහස් කරයි. මෙම හෝමෝනය මගින් ගර්භාෂයේ ජේෂිවල සංකෝචනය උත්තේජනය කරයි. මේ නිසා පුසව වේදනාව (Labour Pain) ඇති වේ. මුලින්ම පැයකට පමණ වරක් ඇතිවෙයි. පසුව කුමයෙන් පුසව වේදනා දෙකක් අතර කාලය අඩුවෙයි. වේදනාව වඩාත් පුබල වේ. භූණයේ උපත (ස්වභාවික උපත) පුධාන අවධීන් තුනකට වෙන් කළ හැක.

## 01. ගර්තාෂයේ ගෙල පළල් වීම

මෙය පැය 12 ක් පමණ පවති. මෙය ගර්භාෂ බිත්තියේ සංකෝචනය නිසා ඇතිවේ. මෙම සංසේචනය විනාඩි 2-5 ත් අතර වරින් වර ඇතිවේ. ගර්භාෂයේ ගෙල පළල් වීමේදී එහි ඇති ශ්ලේෂ්මල (Plug of Muscus) ඉවත් චෙයි. කලලාවාරය පුපුරා කලලාවාරික තරලය යෝනි විවරයෙන් පිටවේ.

### 02. නුණෙයේ උපත

මෙය පැය 1 1/2 ක් පමණ පවති. මේ අවධිය තුළ ගර්භාෂය සංකෝචනය තිසා භුෑණය ගර්භාෂයේ ගෙල තුළින් පහළට පැමිණ යෝති මාර්ගය දිගේ ගමන්කර යෝති විවරයෙන් පිටතට පැමිණීම සිදුවේ. මේ අවධියේ මව සිය කැමැත්තෙන් දරුවා පිට කිරීමට උත්සාහ කරයි. සාමානායෙන් පළමුව හිස පිටතට පැමිණෙන අතරම ඊළඟට ශරීරයේ අනෙක් කොටස ද නිකුත් වේ. ඉන්පසුව පෙකිනිවැල ස්ථාන දෙකකින් ගැට ගසා එම ස්ථාන දෙක අතරින් කපා ළදරුවා පෙකිණිවැලෙන් වෙන් කරනු ලබයි.

## 03. කලලබන්ධයේ උපත

භුෑණය බිහි වී විතාඩි 10-45 ත් අතර කාලයේ දී ගර්භාෂයේ ඇති වන තද සංකෝචනය හේතුවෙන් කලලබන්ධය ගර්භාෂයෙන් වෙන්වී පෙකිණිවැලෙහි ඉතිරි කොටස සමග යෝනි විවරයෙන් පිටවෙයි.

නොමේරු දරු උපතක දී නම් භුෑණය සති 37 කට කලින් ඉපදීම හෝ බර ගුෑම් 2500 කට අඩුවීම සිදුවේ. දරුවා නිරෝගීව වර්ධනය වී ඇත්දයි බැලීමට දරුවාගේ ස්වසනය, හැඬීම ආදිය පරීඤා කරයි. මෙය APGAR පරීඤාණය වේ. මෙය 7-10 අතර නම් දරුවා නිරෝගී ය. එලෙසම හෘද ස්පන්දනය 100-140 නම් දරුවා නිරෝගී ය. සාමානායෙන් ඉපදෙන විට පිරිමි ළමුන් ගැහැණු ළමුන්ට වඩා තරමක් විශාලය.

## නිවුන් දරුවන්

තිවුන් දරුවන් ආකාර දෙකකින් සිටී. එනම් සම නිවුන් දරුවන් (Identical twins / Monozygotic twins) හා අසම තිවුන් දරුවන් (Identical twins / Dizygotic twins) වශයෙනි.

## සම නිවුන් දරුවන් (Identical twins / Monozygotic twins)

නිවුන් දරුවන්ගේ 1/3 ක් පමණ සම නිවුන් දරුවන් වේ. මෙම දරුවන් ඇතිවන්නේ සාමානෳ ආකාරයට ඩිම්බ සෛලයක් ශුකුාණුවක් මගින් සංසේචනය වීමෙන් වන අතර මෙහි දී සංසේචිත ඩිම්බය කොටස් දෙකකට වෙන්වී වර්ධනය වීමට පටන් ගන්නා අතර එලෙස වර්ධනය වීම සඳහා හේතු සාධකයන් මොනවාද යි තවම පැහැදිලි නැත. මෙලෙස එකම ඩිම්බයක් සංසේචනය වී දෙකට බෙදී වර්ධනය වන නිවුන් දරුවන්ගේ ජාන පිහිටීම එක සමාන වේ. එනිසා ඔවුන් හැඩහුරුකම් වලින් සමානතාවයක් උසුලයි. මොවුන් හැමවිටම එකම ලිංගයකට අයත් දරුවන් වෙයි. මොවුන් එකම ඩිම්බයෙන් ඇතිවන නිසා මොවුන්ට "Monozygotic twins" ලෙස ද එක සමාන හැඩහුරුකම් ඇති නිසා "Identical twins" යන නම් වලින්ද හඳුන්වනු ලබයි. මොවුන් බොහෝවිට එකම කලලබන්ධයෙන් හා එකම කලලවාරික කෝෂයන් තුළ වර්ධනය වේ.

## අසම නිවුන් දරුවන් (Nonidentical Fraternal / Dizygotic twins)

නිවුන් දරුවන්ගේ 2/3 ක් පමණ අසම නිවුන් දරුවන් වේ. මෙහිදී ඩිම්බ දෙකක් ශුකුාණු දෙකක් මගින් සංසේචනය වේ. මෙම දරුවන්ගේ ජාන පිහිටීම වෙනස් වන අතර ඔවුන් හැඩහුරුකම් හා ලිංගිකත්වයද වෙනස් විය හැක. ඔවුන් බොහෝ විට වෙන වෙනම පවතින කලලබන්ධනයන් හා කලලවාරික කෝෂයන් තුළ වර්ධනය වේ. මොවුන් හැඩහුරුකමින් සමාන නොවන නිසා "Fraternal twins" ලෙසද ඩිම්බ දෙකක් මගින් ඇතිවන නිසා "Dizygotic twins" ලෙස හසුන්වයි.

## පූර්ව පුසව අවධියේ දී සංවර්ධනයේ විෂමතා ඇතිවීමට බලපාන සාධක

පූර්ව පුසව අවධියේ දරුවාගේ සංවර්ධනයේ විෂමතා ඇතිවීමට බලපාන සාධක පුධාන වශයෙන් වර්ග දෙකකට දක්විය හැක. එනම් ජානමය ගැටලු (Genetic and Chromosomal Problems) හා විෂමතා ඇතිවීමට බලපාන පාරසරීක සාධක එනම් විරූපකාරක (Teratogens) වේ.

# ජානමය සාධක (Genetic Factors) තෙවත් කෝමසෝම විකෘතිතා (Cromosomal Abnomalities)

එනම් කෝමසෝම (වර්ණදේහ) ආශුිත යම් යම් විකෘති නිසා එමගින් ළමුන්ගේ යම් යම් මානසික අකුමතා ඇති විය හැක. වර්ණ දේහ මගින් අපේ මානසික ශාරීරික ගති ලඤණ නියත කරයි. මේ වර්ණ දේහ පිහිටා ඇත්තේ යුගල වශයෙනි. මෙවැනි යුගල 23 ක් දක්නට ඇත. එනම් මෙයින් 22 ක් අලිංගික (සාමානා) වර්ණ දේහ යුගල් හා එක් යුගලයක් ලිංගික වර්ණ දේහ ලෙසය. මේ අනුව මුළු වර්ණදේහ යුගල 23 කි. ඉහත සදහන් වූ ලිංගික හා අලිංගික යන වර්ණ දේහවල විකෘති ළමා විකෘති චර්හා හා විවිධ ආබාධ සඳහා බලපායි. මේ පිළිබඳ සහලඤණ කිහිපයක් ඉදිරිපත්ව තිබේ.

## ඩවුන්ගේ සතලසමණය (Dow's syndrom (DS) / trisomy 21)

ළමා විකෘති සදහා පුබලව බලපාන්නේ මෙම සහලඤණයි. මෙය අලිංගික වර්ණ දේහ 22 න් 21 වන වර්ණ දේගේ ඇතිවන විකෘතියකි. මෙම සහලඤණයේ දී ස්තීන්ගේ 21 වැනි වර්ණ දේගේ ඇතිවන විකෘතියකි. මෙම පෙනුවට මුළු යුගලයම පැමිණේ. පුරුෂයාගේ 21 යුගලයෙන් එකක් ද පැමිණ අවසානයේ දී වන වර්ණ දේහයේ යුගලක් වෙනුවට තිත්වයක් ඇති වේ. (Trisomy 21) මේ නිසා මුළු වර්ණ දේහවල එකතුව 46 ක් වෙනුවට 47 ක් ඇති වේ. මෙම සහලඤණය ජෝන් ඩවුන් (John Down) විසින් සොයා ගන්නා ලදි. මොවුන්ගේ කෙටි මහත බෙල්ලක් ඇත. ඇස්වල කාචය වෙනස් ය. මන්ද බුද්ධික ය.

#### ක්ලයින් ෆෙල්ටර් සහලක්ණය (Klinefelter Syndrome -XXY Syndrome)

මෙය 23 වන ලිංගික වර්ණ දේහයේ ඇතිවන විකෘතියකි. මෙම තත්ත්වය පිරිමි දරුවන්ට පමණක් ඇතිවේ. මෙහිද වර්ණ දේහ එකතුව 46 ක් වෙනුවට 47 ක් වේ. මෙහි වැඩිපුර ඇත්තේ X වර්ණ දේහයකි. 23 වන වර්ණ දේහය ලිංගික වර්ණ දේහය ලෙස හඳුන්වන අතර පුරුෂයන්ගේ එය XY ලෙස හා ස්තීන්ගේ XX ලෙස හඳුන්වන අතර සාමානා පිරිමියෙකුගේ XY වශයෙන් ලිංගික වර්ණ දේහ සකස් වුවද මෙම සහලක්ෂණයේදී ඇතිවන ජාන විකෘතියෙන් X වර්ණ දේහයක් වැඩි නිසා XXY ලෙස ලිංගික වර්ණ දේහය සකස් වේ. (කලාතුරකින් මෙය XXYY, XXXXY ලෙස ද දක්වට ඇත.) මොවුන්ගේ මනෝ චාලක කියාකාරීත්වය සාමානා ළමුන්ට වඩා පුමාදය ඇවිදීම, බඩගෑම, ඉඳගැනීම පුමාදය මොවුන්ගේ අධානපනික හා කීඩාමය හැකියා දුර්වල වේ. මොවුන් තුළ බුද්ධිහීනතාවයක් දක්වට ලැබේ. ද්වීතීක ලිංගික ලක්ෂණ පහළ නො වේ.

#### ටර්නර් සහලක්ෂණය ( Turner Syndrome)

මෙහි දී මුළු වර්ණ දේහ 46 ක් වෙනුවට 45 ක් පවතී. මෙය 23 වන ලිංගික වර්ණ දේහය ආශුයෙන් ඉදිරිපත් වන විකෘතියකි. මෙය උපදින දරුවන්ගෙ න් 1/3000 කට පමණ ඇතිවිය හැක. මොවුන්ගේ මතකයේ බුද්ධිවර්ධනයේ හීනතාවයක් ඇත. දෘෂ්ඨියේ, ඇසීමේ, දුෂ්කරතා පවතී. මෙයට හේතුව නිශ්චිත වශයෙන් පැහැදිලි නැත. මෙහි දී ලිංගික වර්ණ දේහයේ පිහිටීම XO ලෙස පවතී. එනම් වර්ණ දේහ 45 කි. මෙම සහලකුණය හෙන්රි ටර්නර් (Henry Turner) විසින් සොයා ගන්නා ලදී. මෙය ඇතිවන්නේ ගැහැණු දරුවන්ටය. ඔවුන්ගේ ද්වීතීක ලිංගික ලකුණ නිසි ලෙස සංවර්ධනය නො වේ. ඩිම්බකෝෂ නිසි ලෙස කිුයා නො කරයි. ගර්භාෂය කුඩාය.

#### XYY සහලකුණය (XYY Syndrom)

දරු උපත් වලන් 1/1000 ක් පමණ ළමුන් මෙම සහල සහල සහ යුතු විය හැක. මොවුන් සමාජ විරෝධී කිුියාවල යෙදීමට, නීතිය කඩ කිරීමට කැමැතිය, පුචණ්ඩකාරී, අපගාමී පෞරුෂයක් (Deviant Personality) ඇත. අපරාධ විදා හැ යන් මෙම සහල සහ රුෂයක් XYY ලෙස හඳුන්වයි. මෙය ශුකුණු සෛල විභේදනය වීමේ දී ඇති විය හැක.

## රතු කොළ වර්ණ අන්ධතාවය (Red-Green Blindness)

මේ සඳහා "C" නමින් හඳුන්වන නිලීන ජානය බලපායි. (මෙහි සාමානා ස්වභාවය සහිත ජානය "C" කැපිටල් C) ලෙස හඳුන්වයි. අදාළ වර්ණ දේහ පිහිටන්නේ X ලිංගික වර්ණ දේහය මත පමණි. මෙම රෝගයට ගැහැණු පිරිමි දෙවර්ගයම ගොදුරු වේ. මොවුන්ට රතු, කොළ පාට නො පෙනේ. ඒ පාට වෙනුවට පෙනෙන්නේ අළු පාට ය.

#### නිමොෆීලියාව

X වර්ණ දේහය මත තිබෙන පුතිබද්ධ ජානයක් වන "h" ජානය මගින් හිමොහීලියාව (ලේ කැටි නොගැසීම) වැළඳේ. Y වර්ණ දේහය මත මෙය නො පිහිටයි. මෙහිදී රෝගයෙන් පෙළෙන ගැහැණුන් නොමැති අතර නිරෝගිභාවයට විෂමයුග්මක ගැහැණු මගින් ඊළඟ පරම්පරාව වෙත මෙම රෝගය සම්පේෂණය වේ. පිරිමින් රෝගයට ගොදුරු වේ.

#### රිසස් සාධකය (Rhesus Factor- Rh Factor)

මිනිස් රුධිරයේ රතු රුධිරාණුවල D පුතිදේහ ජනකය (Antigan) තිබේ. මෙය Rh සාධකය (Rhesus Factor) ලෙස හඳුන්වයි. Rh සාධක සහිත රුධිරය (Rh+) සහිත පුද්ගලයන් හා Rh සාධකය රහිත (Rh-) පුද්ගලයන් සිටී. Rh+ ස්වභාවය සඳහා "D" ජානයද Rh- ස්වභාවය සඳහා "d" ජානය ද වැදගත් වේ. මෙහි දී Rh+ පිරිමියෙක් සහ Rh- ගැහැණියක් මගින් ඇතිවන පළමු දරු පුසූතියේ දී මවට හා දරුවාට හානියක් සිදු නොවේ. නමුත් පළමු දරු පුසූතිය සිදුවන විට දරුවන්ගේ Rh+ රුධිරය මවගේ Rh- රුධිරය සමඟ මිශුවිය හැක. මෙසේ මිශු වීමෙන් මවගේ රුධිරය තුළ Rh+ රුධිරයට එරෙහිව Rh පුතිදේහය (Rh Antibodies) නිපද වේ. මෙහි අහිතකර බලපෑම ඇතිවන්නේ දෙවන දරු පුසූතියේ දීය. එනම් මවගේ ශරීරයේ Rh+ රුධිරයට එරෙහිව සෑදුණු Rh පුතිදේහය හුෑණයාගේ රුධිරයට ඇතුලු වී භුෑණයාගේ රතු රුධිරානු විනාශ කරයි. මෙහි දී භුෑණයා මිය යාම හෝ දඩි මාරාන්තික තත්වයක් භුෑණයාට මෙන්ම මවට ද අත්විය හැක.

#### විරූපකාරක (Teratogens)

පූර්ව පුසව අවධියේ සංවර්ධනයේ විෂමතා ඇතිවීමට බලපාන පාරසරික සාධක විරූපකාරක (Teratogens) වේ. මෙම විරූපකාරක සාධකයන් කුසෙහි වැඩෙන දරුවා වෙත බලපාන කාලය, අවධිය අනුව මේවා බලපාන අයුරු විවිධ විය හැක. අධිරෝපණයට පෙර මේවායේ බලපෑම අඩු වේ. මොළයේ වර්ධනයට ඒවායේ බලපෑම බොහෝ විට සිදුවන්නේ සංසේචනයෙන් දින 15-25 අතර කාලය තුළ ය. ඇස් සඳහා සංසේචනයෙන් දින 24-40 කාලය තුළ බලපානු ලැබේ. හෘදය සඳහා දින 20-40 ද කකුල් අතපය සඳහා දින 24-36 කාලයේ

ද මේවායේ බලපෑම නිසා විකෘතිකා ඇතිවිමේ පුවණතාවය වැඩි වේ. එනම් කලල අවධියේ දී මෙම විරූපකාරක නිසා කලලයට ඇතිවන බලපෑම වැඩි ය. මන්දයත් මෙකල මොළය හා ශරීරයේ ඉන්දියයන් විකසනය වන අවධිය බැවිනි. භුෑණ අවධියේ දී මෙවැනි විෂමතාවලට ලක්වීම සාපේඤ වශයෙන් අඩු අගයක පවතී. මෙලෙස හඳුනාගත් විරූපකාරක රැසක් පවතී.එනම්,

#### ආසාදන රෝග

එනම් රුබෙල්ලා, සරම්ප, පැපොල ගර්භණී සමයේ පළමු මාස තුන ඇතුළත රුබෙල්ලා (ජර්මන් සරම්ප) වැළඳුණහොත් ඉපදෙන දරුවා කථන, ශුවණ, දෘෂා ආබාධවලට ගොදුරුවීමේ පුමුඛතාවක් පවතී.

## සමාජ රෝග (Sexually Transmitted Diseases - STD)

හර්පීස් (Herps), සිපිලිස් (Syphilis), උපදංශ, ගොනෝරියා (Gonorrhea) වැනි සමාජ රෝග ගැබිණි සමයේ මුල් අවධියේ වැළඳී ඇත්නම් කුසේ දරුවා ගබ්සා වීම, දරුවාට එම සමාජ රෝගය වැළඳීම (දරු පුසූතිය අවස්ථාවේ දී වැළඳිය හැක. එම නිසා එම රෝගය සහිත මව්වරුන්ට සිසේරියන් සැත්කමෙන් දරුවා පුසූත කිරීමට වෛදාවරු නිර්දේශ කරයි) ඇස් අන්ධවීම, බිහිරිබව, මානසික දුබලතා, චාලක විකෘතිතා ඇති කරයි.

## බෝ නො වන රෝග (Chronic Illnesses)

දියවැඩියාව, හෘදයාබාධ ආදී රෝගී තත්ත්වයන් මවට ගර්භණීසමයේ පැවතීමෙන් දරුවාගේ වර්ධනයට හානි සිදුවිය හැක. දියවැඩියාව සහිත මවකගේ ගර්භාෂයේ වැඩෙන දරුවෙකු ඉතා සීසු ලෙස වර්ධනය වේ. එලෙසම මවගේ රුධිරයේ ග්ලූකොස් මට්ටම වැඩිවීම ගර්භයේ දරුවාගේ ස්නායු පද්ධතියේ වර්ධනයට බලපෑම් එල්ල කරන බව පර්යේෂණ මගින් සනාථ වී තිබේ.

## පාරිසරික සාධක (Environmental Hazards)

පූර්ව පුසව අවධියේ වර්ධනය සඳහා අයහපත් බලපෑම් ඇතිකරන පාරිසරික සාධකයන් රැසක් පවතී. නිදසුනක් ලෙස රසදිය භාවිතා කරන රැකියාවන් කරන කාන්තාවන් (දන්ත වෛදාවරියන් ආදී) එලෙසම විශාල වශයෙන් මාළු පරිභෝජනය නිසාද ගර්භණී කාන්තාවන්ගේ ශරීරයට රසදිය ඇතුළුවිය හැක. (කර්මාන්ත ශාලා අපදුවා නිසා ඇතිවී තිබෙන සමුදු දූෂණය හා ගංඟා දූෂණය හේතුවෙන්) එලෙසම ඊයම් (Lead) (තීන්ත, වතුරබට, සමහර වීදුරු, සෙරමික් භාණ්ඩ ආදියේ පවතී) වලට නිරාවරණය වීමෙන් වැළකීම

පූර්ව පුසව සමයේ දී වැදගත් වේ. අධි කිුයාකාරී දරුවන් (ADHD - Attention Deficit Hyperactivity Disorder) ඇතිවීමේ පුවණතාවය ඊයම් ශරීර ගතවීමෙන් ඇති විය හැක. ආසනික් (Arsenic), කැඩ්මියම් (Cadmium), නිර්වින්දන වායු (Anesthetic Gases) (රෝහල්වල ශලාකර්ම සිදුකරන ස්ථානවල පවතී), තිනර් (Paint thinners) ආදිය හා භාගයට පිසින ලද ආහාර (බිත්තර, මස්) පරිභෝජනයෙන් වැළකී සිටීම සුදුසු වේ.

## මත් දුවන (Drugs)

හොරොයින් (Heroin), මරිජුවානා (Marijuana) ආදී මත්දුවා භාවිත කරන මවුවරුන්ගේ ගබ්සාවීම්, නො මේරු දරු උපත්, ළමා මරණ වැඩි ය. මොළයට හානි සිදුවේ. ඒ නිසා මෙවැනි දරුවන් ඉපදුණු පසු ඉගෙනුම් අකුමිකතා (Learning Disabilities-LD) හා අවධානය හීනකරවීමේ රෝගය (ADHD) ආදී මානසික රෝගි තත්වයන්ට භාජනය වීමේ ඉඩකඩ වැඩි ය. වයසින් වැඩෙත්ම මෙවැනි මත්දුා භාවිතයට පෙළඹීමේ හැකියාව ද වැඩි ය. මෙම දරුවන් ඉපදුණු පසු ඉතාමත් සෝෂා කරමින් හඬයි, ඔවුන්ගේද විරමණ ලකුණ (Withdrawal symptoms) දක්නට ලැබේ.

#### දුම්පානය (Smoking)

ගර්භණී සමයේ දුම්පානය කරන මවුවරුන්ගේ දරුවන් අඩු බර දරු උපත් සහිතව බිහිවේ. එලෙසම මොවුන්ට පෙනහලු ආශිුත ගැටලු, ඇදුම, ආදී රෝගී තත්වයන් ඇතිවීමේ හැකියාව වැඩිය. එලෙසම පුජනන සංවර්ධනයේ ගැටලු (ඉගෙනුම් අකුමතා) සමාජ සංවර්ධනයේ (සමාජ විරෝධී චර්යා -Anti Social Behaviours) ගැටලු ඇතිවීමේ හැකියාව වැඩි ය. එලෙස දුම්බීම නිසා කලලයට අවශා ඔක්සිජන් පුමාණය නිසි පරිදි කලලයට නොලැබීමෙන් ළමයාගේ මොළයේ වර්ධනය, කිුියාකාරීත්වය දුර්වල කරයි.

#### මත්පැන් (Alcohol Drinking)

ගර්භණීය කාලයේදී ඇල්කොහොල් (Alcohol) භාවිතය අධික වීමෙන් "Fetal Alcohol Syndrom" (FAS) තත්ත්වය ඇති වේ. මොවුන්ගේ මුහුණෙහි විකෘතිතා දක්නට ලැබේ.

## ඖෂධ භාවිතය

ගර්භණී සමයේ අනවශා අභිතකර ඖෂධ භාවිතය නූපත් දරුවාට අභිතකරය. ගැබිණී සමයේ ඇතිවන උදෑසන ඔක්කාරයට තැලිඩොමයිඩ් (Thalidomide) ඖෂධය භාවිතා කිරීම නිසා ඉන්දීය විකෘතිතා සහිත දරුවන් බිහිවිය. එලෙසම මානසික රෝග සඳහා භාවිතා කරන ඖෂධ (Psyhoapactive Drugs) මගින් දරුවන්ගේ මධා ස්නායු පද්ධතියට අහිතකර බලපෑමක් එල්ලවේ.

#### මවගේ පෝෂණය (Diet)

ගර්භණී කාන්තාවන්ගේ කැලැරි අවශාතාවය සාමානා පුද්ගලයෙකුට වඩා වැඩිය. එනම් සාමානා පුද්ගලයෙකුට වඩා වැඩිපුර කැලරි 300 ක් පමණ ලෙදනික වශයෙන් අවශාය. ගැබිණි කාන්තාවක් දුෂ්පෝෂණ (Malnutrition) තත්ත්වයෙන් පෙළේ නම් අඩු බර දරු උපතක් සිදුවීමටත්, දරුවා පළමු අවුරුද්ද තුළ මිය යාමටත් තිබෙන ඉඩ පුස්තාව ඉහළ වේ. එලෙසම ෆෝලික් අම්ලය (Folic Acid) ආදිය හිඟ වීමෙන් සුෂුම්නාව ආශිත ගැටලු සහිත දරුවන් බිහිවේ. මොවුන් ශරීරයේ යටිපෙදෙස අපුාණික හා මන්දමානසික තත්ත්වයෙන් යුතු අය වේ.

#### මවගේ වයස (Mother's Age)

අවුරුදු 35 ට වැඩි මව්වරුන්ගේ දරුවන්ට හෘද කි්යාකාරීත්වයේ අකුමතා හා වර්ණ දේහ ගැටලු ඇති වීමේ පුවණතාවය වැඩි ය. එලෙසම නව යොවුන් වියේ (Teenagers) මව්වරුන්ගේද ගබ්සා වීම හා නො මේරු දරු උපත් ඇති වීමේ පුවණතාවය ඉහළ ය. ඔවුන් තවමත් වැඩෙන වයසේ සිටින නිසා පුජනන ඉන්දීයයන් ශක්තිමත් භාවයට හා පරිණතභාවයට පත්ව නො තිබීම ඊට හේතු වේ.

## චිත්තචේගී තත්වය (Emptional State)

පර්යේෂණවලට අනුව ගර්භණි සමයේ (Stressors) වලට මුහුණ පෑමට සිදුවීමෙන් අඩු බර දරු උපත් ඇතිවීමට හැකියාව වැඩිවේ. එලෙසම එවැනි අවස්ථාවල දී කුසෙහි සිටින දරුවාගේ හෘද ස්පන්දනය කෙටිකාලීනව වෙනස් වීමකට ලක්වේ. නමුත් මෙහි දිගුකාලීන බලපෑම් තවමත් විදාහඥයින්ට හඳුනා ගැනීමට අසීරුය. බොහෝ විට මෙවැනි චිත්තවේගි තත්වයක් ඇතිවීම සඳහා ජානමය බලපෑම ද හේතුවන බව පෙනී යයි.

## වැදෑමත නිසිලෙස කුියා නො කිරීම හා අන්තරාසර්ග පද්ධතියේ අසාමානසතා පැවතීම

විවිධ හේතු මත වැද්මහ නිසිලෙස කිුිිියාත්මක නො වීමෙන් දරුවාගේ වර්ධනයට අවශා පෝෂණය, හෝමෝන නිසි පරිදි නො ලැබීමෙන් ළමයාගේ පසු කාලීන මානසික, ශාරීරික අකුමතා ඇතිවීම කෙරෙහි බලපෑම් කළ හැක. එලෙසම මවගේ හෝමෝන පද්ධතියේ අසාමානානා නිසා හෝමෝන කිුයාකාරීත්වයේ වෙනස්වීම් මගින් ළමයාගේ මොළයේ හා ශරීර වර්ධනයේ අඩුපාඩුකම් ඇතිවිය හැක.

#### නිගමනය

මේ ලිපිය අනුව පැහැදිළි වන්නේ පූර්ව පුසව අවධිය මිනිසාගේ සංවර්ධන කි්යාවලියේ වඩාත් වැදගත් අවධියක් වන බවයි. මෙම අවධියේ සංර්ධනයේ විෂමතා ඇතිවීමට බලපාන සාධක රැසක් පවතී. සමාජය දෙස බැලූ විට පෙනී යන කරුණක් වන්නේ පූර්ව පුසව අවධියේ සංවර්ධන කි්යාවලිය හා එම සමය තුළ සංවර්ධනට අහිතකර බලපෑමක් එල්ල කළ හැකි සාධක පිළිබඳව සමාජය තුළ පවතින නො දැනුවත්කම හා වැරදි මත හේතුවෙන් විවිධාකාර ගැටලු පුද්ගලයාගේ ජීවිතයේ ශාරීරික මානසික සමාජයීය පැතිකඩයන් ඔස්සේ ඇතිවන බවය. මේ හේතුවෙන් මෙම ලිපිය මගින් සාකච්ඡාවට බඳුන් වූ පූර්ව පුසව අවධියේ ජීවියාගේ සංවර්ධන කි්යාවලිය හා එම සංවර්ධනට බාධා පමුණුවන සාධකයන් සම්බන්ධ කරුණු පිළිබඳව වූ දැනුම සමාජයට වැදගත් මෙහෙවරක් ඉටු කරනු නියත ය.

## විනය මූලික අධනපනයක්

## සම්මානිත මහාචාර්ය ඔලිවර් අබේනායක

අදාහනන ශී ලාංකික සමාජයේ දක්නට ලැබෙන පුධාන ගැටලුව හැටියට මා දකින්නේ අවිනයවාදිත්වය යි. රජයේ ආයතනවල සහ සමාජ සංස්ථාවල පුමුඛ ලක්ෂණය බවට පත්ව ඇති මේ අවිනයවාදිත්වය නිසා අප දරණ පුයත්නවල, කරන ආයෝජනවල පුතිඵල නෙලා ගැනීමේ දුෂ්කරතාවට අද අප මුහුණ දී තිබේ. මගතොටේ ඇවිදින විට ද කෙනෙකු සමග කතා කරන විට ද ශීලාචාර පුද්ගලයකු කම්පා කරන තත්ත්වයට මේ දුර්ගුණය පැතිර පවතී. එහි පුතිඵල වශයෙන් උද්ගත වී ඇති කරුණු කිහිපයක් පමණක් මෙහිලා සඳහන් කිරීමට මම කැමැත්තෙමි.

පළමුව, අකුමවත් සමාජයක් ද සමාජ සංස්ථා ද නිර්මාණය කිරීමට අවිනයවාදිත්වය දායක වී තිබේ. යන එන සෑම තැනක් ම ජුගුප්සාජනක තත්ත්වයට පිරිහීම මෙහි පුතිඵලය වී තිබේ.

දෙවනුව, ආකාර්යක්ෂමතාව රජ කරවීමට අවිනයවාදිත්වය දායක වී තිබේ. එලදායිතාවෙන් තොර සමාජයක් කරා සීසුයෙන් ගමන් කිරීම මෙහි පුතිඑලය වී තිබේ.

තුන්වෙනුව, පුද්ගල අනුපූර්වතා දෙදරවා හැරීමට අවිනයවාදිත්වය දායක වී තිබේ. සමානාත්මතාව පිළිබඳ සාවදා අර්ථකථනයකට මග පෑදීම මෙහි පුතිඵලය වී තිබේ.

සතරවෙනුව, අයිතිවාසිකම් කරා හඹා යන සමාජයක් ස්ථාපිත කිරීමට අවිනයවාදිත්වය දායක වී තිබේ. ඔවුනොවුන් ඇනකොටා ගන්නා මානසිකත්වය හාත්පස පැතිරීම මෙහි පුතිඵලය වී තිබේ.

මා මෙහි දී උත්සාහ දරන්නේ අවිනයවාදිත්වයේ පුතිඵල වශයෙන් පුකාශයට පැමිණ ඇති සමානාත්මතාව පිළිබඳ වැරදි අර්ථකථනය සහ අයිතිවාසිකම් කරා හඹා යෑම යන කරුණු දෙක පිළිබඳ බෞද්ධ ස්ථාවරය සැකෙවින් පැහැදිලි කිරීමට ය. ඊට පූර්විකාවක් වශයෙන් විනයවාදිත්වය පිළිබඳ කෙටි හැඳින්වීමක් කිරීම සුදුසු යයි හඟිමි.

විනය යන්නෙන් අදහස් වන්නේ ශික්ෂාකාමිත්වය¹ බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. සෑම සමාජයක ම පිළිගත් ආචාරධර්ම පද්ධතියක් ද චාරිතු විධි සමූහයක් ද, දක්නට ලැබේ. ඒවාට අනුගතව ජීවත්වීම ශික්ෂාකාමිත්වය යනුවෙන් ගැනේ. ඒවා නො සලකා හරින්නා නො හික්මුණු කෙනෙකු වශයෙන් සැලකේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ මජ්ඣිම නිකායේ අම්බලට්ඨික රාහුලෝවාද සූතුයේ දී දැන දැන බොරු කීම උදාහරණ වශයෙන් ගෙන අශිඤණයේ ආදීනව අතිශය ආකර්ශණීය ලෙස පැහැදිලි කරති. දිය බඳුනක ශේෂ වන අල්ප උදක ශේෂය මෙන් කෙනෙකුගේ ශික්ෂාකාමිත්වය අල්ප විය හැකි බව ද, යටිහුරු කළ දිය බඳුනක ජලය නො රඳන්නා සේ කෙනෙකුගේ ශික්ෂාකාමිත්වය යටිහුරු කරන ලද්දක් විය හැකි බව ද උඩුහුරු කළ හිස් දිය බඳුනක් සේ කෙනෙකුගේ ශිඤාකාමිත්වය සපුරා හිස් විය හැකි බව $^2$  ද බුදුරජාණන් වහන්සේ එහි දී පැහැදිලි කරති. ශික්ෂාකාමිත්වය නැති තැනැත්තාට කළ නො හැකි පවක් නැති බව බුදුහු තවදුරටත් පැහැදිලි කරති. $^3$ ශීලාචාර සෑම සමාජයකටම පොදු ආචාරධර්ම සහ චාරිතු වාරිතු පද්ධතියක් කරා ගමන් කරන ලොවක අද අපි ජීවත් වෙමු. එම නිසා වෙන කවරදාටත් වඩා විනයගරුක වීම අදානන සමාජයේ අපේක්ෂාවක් බවට පැමිණ තිබේ. එය නැති තැන පුචණ්ඩකාරිත්වය හිස ඔසවයි. මුළු ලොවට ම වෳසනයක් බවට පත්වෙමින් කිුියාත්මක වන පුචණ්ඩකාරිත්වය යටත් පිරිසෙයින් අවම කිරීමට විනයගරුක සමාජයක් ශීු ලංකාව තුළ තහවුරු කිරීමේ භාර දූර කාර්යයට අද අපි මුහුණ පා සිටිමු.

බුදුදහම තුළ ශික්ෂණයට ඇත්තේ සුවිශේෂ ස්ථානයකි. ශික්ෂණයෙන් තොරව ඥානය ලබා ගත නො හැකි බව බුදුදහම අවධාරණය කරයි<sup>4</sup>. ගිහි පුතිපදාව තුළ භාවනාවට පෙර සීලය දක්වා ඇත්තේ මේ නිසා ය. පැවිදි පුතිපදාව සීලයෙන් ඇරඹෙන්නේ මේ නිසා ය. පළමුව නිවැරදි ලෝක දෘෂ්ටියක් ද දෙවනුව නිවැරදි සංකල්පමය ස්ථාවරයක් ද ගොඩ නගා ගත් පසු ශික්ෂාකාමිත්වය සම්පූර්ණ කිරීමෙන් සිත පිරිසිදු කොට රහත් බවට පත්විය හැකි මාර්ගය බුදුදහමෙන් නිර්දේශ කොට ඇත. සිතත් නුවණත් වැඩිය හැක්කේ සීලයෙහි මනාව පිහිටි කෙනෙකුට බව බුදුරජාණන් වහන්සේගේ අදහසය. බෞද්ධ ඉගැන්වීම් ලැයිස්තු ගත කරන සෑම තැනකම පුඥාවට පළමුව සීලය දක්වා ඇත්තේ ද මේ නිසාය. විනය සසුනේ ආයුෂය බව කියැවෙන සුපුකට පුකාශයක් ඇත<sup>3</sup>. මා මේ ලිපියට තබා ඇති මාතෘකාවට එක එල්ලේ අදාළ අදහසක් එම පුකාශය තුළ ඇත. සසුන තෙවැදෑරුම් ය. පරියත්ති, පටිපත්ති සහ පටිවේධ යනුවෙනි. මෙතැන පරියත්ති යන්නෙන් අදහස් වන්නේ බුදුදහම අධායනය කිරීම ය. බුදුදහම යනු කුමක්දයි

නො දන එය පුගුණ කිරීමට හෝ එහි පුතිඵල භුක්ති විඳීමට හෝ නො හැකි ය. ඒ අනුව ඉගෙනගැනීම් සංඛාහත අධාසයනය බුදුදහමේ නෛසර්ගික අංගයකි. එකී අධාසයනයට අදාළ අතාවශා සාධකය හැටියට බුදුදහම සලකන්නේ විනය ය. විනය සසුනේ ආයුෂය බව කියැවෙන ප්‍රකාශයක් බුදුරදුන්ට ආරෝපණය කළ නො හැකි බව ඇතැම් අයගේ අදහස ය. එය කිසිදු බුද්ධභාෂිත සූතුයක එක එල්ලේ සඳහන් වී නැති බව සැබෑ ය. එතෙකුදු වුවත්, බුද්ධකාලයේ පටන් ථෙරවාද සම්පුදායයේ එවැනි අදහසක් පැවැති බව බුද්දක නිකායට අයත් අපදාන පාළියේ එන ''සියල්ල විනය තුළ බැස සිටී, සියල්ල විනය මූලකය''. (විනයෝගධිතං සබ්බං විනයමූලන්ති පස්සතෝ) යන ප්‍රකාශයෙන් පැහැදිලි වේ. සසුන හා පර්යාප්තිය අතර ඇති අන්තර් සම්බන්ධය ''සියල්ල විනය මූලකය'' යන ආදර්ශ පාඨයට ආදේශ කරන විට අපට එළඹිය හැකි නිගමනය නම් බුදුදහම විනය මූලක අධාාපනයක් නිර්දේශ කරන බව ය.

ශික්ෂාකාමිත්වයේ පුතිඵල වශයෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ දක්වා ඇති කරුණු ඕනෑම සමාජයකට අදාළ කර ගත හැකි ය. ගිහි සමාජය සහ සංස්ථා සිහියේ තබා ගෙන එම කරුණු දහය පහත දක්වෙන කුමයෙන් අර්ථ ගැන්විය හැකි ය.

- 1. සමාජයේ යහපැවැත්ම
- 2. සමාජයේ පහසු පැවැත්ම
- 3. නො හික්මුණු අය හික්මවීම
- 4. හික්මුණු අයගේ පහසු විහරණය
- 5. මෙලොව වශයෙන් උපදින පාපකාරී සිතිවිලි වලින් වැළකීම.
- 6. පරලොව වශයෙන් ඇති වන පාපකාරී සිතිවිලි වලින් වැළකීම.
- 7. නො පැහැදුන වුන් පැහැදවීම.
- 8. පැහැදුනවුන්ගේ පැහැදීම වැඩි කිරීම.
- 9. හොඳ දේ බොහෝ කලක් පැවතීම.
- 10. සාමාජිකයන්ගේ සංවරයට අතහිත දීම $^7$ .

විනය නැති තැන සමාජය කොතරම් ගැඹුරට කඩා වැටෙන්නේ ද යන්න මේ කරුණු දෙස අවධානය යොමු කිරීමේ දී පැහැදිලි වේ. ශික්ෂාකාමිත්වය නැති තැන යහ පැවැත්මක් නැත. පහසු ජීවිතයක් නැත. නො හික්මුණු අය හික්මවීමට කුමයක් නැත. මොලොවත් පරලොවත් දුක් උපදවන පාපකාරී අදහස් වලින් මිදීමක් නැත. අන් අය දිනා ගැනීමට මඟක් නැත. පුසාදය සඳහා උත්තේජකයක් නැත. ශිඤණය නැති විට හොඳ දේ යටපත් වී නරක දේ ඉස්මතු වේ. ලොව වසන මිනිසුන් තුළ සදාචාරය ස්ථාපිත කිරීමට නො හැකි වේ. ඕනෑම සමාජයක සාමය සහ සමාදානය තහවුරු කිරීමටත් සමෘද්ධිය සහ සෞභාගාය උදාකිරීමටත් ශික්ෂාකාමිත්වය මහෝපකාරි වන බව මෙයින් පෙනේ. පුද්ගල සංකෘප්තියට සහ සංවර්ධනයට ද ශික්ෂාකාමිත්වය මේ අයුරින් ම උපස්ථම්භක වේ.

අවිනයවාදිත්වයේ එක් පුතිඵලයක් වශයෙන් මා දකින සමානාත්මතාව පිළිබඳ සාවදා අර්ථකථනය දෙස දුන් අවධානය යොමු කළ හැකි ය. සමාතාත්මතාව යන පදයෙන් අදහස් වන්නේ සියලු දෙනා සමානය යන්න නො වේ. උපතින් සමානව උපදින මිනිසුන් කල් යන විට විවිධ හේතූන් අනුව අසමාන වන බව පැහැදිලි සතෳයකි. දුනඋගත්කම්, වත්පොහොසත්කම් සහ බලපුලුවන්කාරකම් යනා දී කරුණු අනුව එක් මිනිසෙක් තවත් මිනිසෙකුගෙන් වෙනස් වේ. ජීවනෝපාය ද මිනිසා අතර විෂමතා නිර්මාණය කරයි. ගොවියා වෙළෙන්දාට වඩා වෙනස්ය. වෙළෙන්දා වඩුවාට වඩා වෙනස්ය. වඩුවා යුද භටයාට වඩා වෙනස් ය. යුද භටයා ගුරුවරයාට වඩා වෙනස් ය ආදි වශයෙනි. අනෙක් අතට අධාාත්මික ජයගුහණ ද එකෙකු තවකෙකුගෙන් වෙන් කරන තිර්ණායක බවට පැමිණේ. මේ තත්ත්වය යටතේ සමාජයේ වසන සියලු දෙනා සමාන වන්නේ නැත. සමානත්තතා යන පාලි පදය සියලු දෙනා සමානය යන අර්ථයෙන් කිසි සූතුයක නිර්වචනය කොට නැති බව පුකාශ කළ යුතු ය. එය එසේ සාවදා ලෙස සිතා සිටින බොහෝ දෙනා කල්පනා කරන්නේ ස්වාමියාත් කම්කරුවාත් සමානය කියා ය. රජතුමාත් රටවැසියාත් සමානය කියා ය. ගුරුවරයාත් ශිෂායාත් සමානය කියා ය. මෙවැනි සමානත්වයක් ගැන කථාවක් බුදුදහමෙහි නැත. සමානත්වය මේ අයුරින් තේරුම් ගෙන තිබීම නිසා අද සමාජය අවුලෙන් අවුලට ගොස් අවිනය රජ කරන තැනක් බවට පැමිණ තිබේ. පුද්ගල පූර්විකා සංකල්පය ශීු ලංකාව තුළ අර්ථ ශූනා බවට පැමිණෙමින් තිබේ. සමාජ ස්තර වල සහ සංස්ථාවල නායකත්වය පලුදු වෙමින් පවතී. බුදුදහම සමානත්වය හැටියට සලකන්නේ නායකත්වය කෙලෙසන දූෂණයට මග පාදන මෙවැනි අරාජකත්වයක් නො වේ. සුතු ධර්මවල එන සමානත්තතා යන පදයට දී ඇති නිර්වචනය අදාාතන සමාජයට ගැලපෙන පරිද්දෙන් අර්ථකථනය කරන විට එක් කම්කරුවෙක් තවත් කම්කරුවෙකුට සමාන වේ. (එහෙත් විධායක නිලධරයෙකුට සමාන නො වේ) එක් ශිෂායෙක් තවත් ශිෂායෙකුට සමාන වේ. (එහෙත් ගුරුවරයෙකුට සමාන නො වේ) එක් ඉංජිනේරුවෙක් තවත් ඉංජිනේරුවෙකුට සමාන වේ. (එහෙත් කාර්මිකයෙකුට සමාන නො වේ). මේ අන්දමට දක්විය හැකි උදාහරණ දහස් ගණනක් සමාජයේ ඇත. බුදුදහම අවධාරණය කරන්නේ වෘත්තීය ස්තරවල සහ සමාජ වගකීම්වල ඇති සමානත්වය මිස මනුෂාායන් හැටියට හැම දෙනා අතර පවතින ඕලාරික සමානත්වය නො වේ. මෙය බුදුරදුන් හඳුන්වා ඇත්තේ පුග්ගලවේමත්තතා යන පදයෙනි. ඉන් කියැවෙන්නේ එක් පුද්ගලයෙකු තවත් පුද්ගලයෙකුට වඩා වෙනස් බව ය. එක් පුද්ගලයෙකු තවත් පුද්ගලයෙකු කවත් පුද්ගලයෙකුගෙන් වෙනස් කරන මූලික බලවේගය කර්ම ශක්තිය ය. සමාන කර්ම ශක්තිය ඇති පුද්ගලයන් දෙදෙනෙකු සොයා ගැනීම අතිශයින් ම දුෂ්කරය. එක් පුද්ගලයෙකුගේ දක්ෂපඤකම් තවත් පුද්ගලයෙකුගේ දක්ෂපඤකම් වලට සමාන නො චේ. මේ කියන විවිධත්වය බුදුරජාණන් වහන්සේ හඳුන්වා ඇත්තේ පුග්ගලවේමත්තතා යන පදයෙනි. සද්ධා, සීල, සුති, චාග සහ පඤ්ඤා යන සාධක පුද්ගලයන් දෙදෙනෙකුට සමානාකාරයෙන් පිහිටන්නේ නැත. මේ අනුව බුදුදහම අපට මතක් කර දෙන්නේ පුද්ගලයන් අතර පවතින අසමානත්වය ගැන අවධානය යොමු කිරීමට මිස නැති සමානත්වයක් හිතට ගෙන අවිනයවාදී ව හැසිරීමට නො වේ.

මම දුන් අයිතිවාසිකම් හඹා යෑම පිළිබඳ බෞද්ධ ස්ථාවරය පැහැදිලි කිරීමට කැමැත්තෙමි. අයිතිවාසිකම් ගැන කතා කිරීම අවිනයවාදිත්වයේ පුතිඵලයක් වන අතර එය සමාජ පරිහානියට ද තුඩු දී ඇති බවට සැකයක් නැත. ඇතැම් අය විශ්වාස කරන්නේ අප සැළකිලිමත් විය යුත්තේ අයිතිවාසිකම් ගැන නොව යුතුකම් ගැනය කියා ය. මා සිතන අන්දමට අන්තර්පුද්ගල පුතිචාරය හැඳින්වීමට අයිතිවාසිකම් හා යුතුකම් යන වචන දෙක ම පුමාණවත් නො වේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ අපට කියා දෙන්නේ මෙබඳු වචනයකට සීමා නො වන ජීවත්වීම හා ඉතෙසර්ගික ව බැඳුණු ආකස්මික පුතිචාරයකින් සමාජ ඒකක එකිනෙකට බැඳී පවතින බව ය. දීඝ නිකායේ සිගාලෝවාද සූතුයේ දී උන්වහන්සේ එකී සමාජ බැඳීම් ඉතා සියුම් ලෙස විස්තර කරති. ඒවා ගමා කළ හැකි තනි පදයක් සිංහල භාෂාවේ නැත. අනෙක් කිසිදු බසක ඇතැයි කියා ද මම විශ්වාස නො කරමි. ඒ සඳහා සිගාලෝවාද සූතුයේ දී පද දෙකක් භාවිත කොට ඇත. ඉන් එකක් පච්චුපට්ඨාතබ්බා යන්න ය. අනෙක අනුකම්පති හෝ අනුකම්පන්ති යන්න ය. පච්චුපට්ඨාතබ්බා යන පදය කෘතවේදිත්වය පළ කිරීම යනුවෙන් සිංහල භාෂාවට පරිවර්තනය කළ හැකි ය. දෙවන පදය අනුකම්පා කිරීම යනුවෙන් සිංහල භාෂාවට පරිවර්තනය කළ හැකි ය. දූදරුවන් දෙමාපියන්ට ද ශිෂාශිෂාාවන් ගුරුවරුන්ට ද ස්වාමිපුරුෂයා භාර්යාවට ද කුල පුතුයා නෑ මිතුරන්ට ද ස්වාමියා කම්කරුවන්ට ද දායකයා පූජක පක්ෂයට ද කෘතවේදිත්වය පළ කළ යුතු ය. දෙමාපියන් දූදරුවන්ට ද ගුරුවරුන් ශිෂාශිෂාාවන්ට ද භාර්යාව ස්වාමිපූරුෂයාට ද තෑ මිතුරන් කුල පුතුයාට ද කම්කරුවන් ස්වාමියාට ද පූජාා පඤය දායකයින්ට ද අනුකම්පා කළ යුතු ය. මෙහි අයිතිවාසිකම් හෝ යුතුකම් ගැන කතාවක් තැත. අප තේරුම් ගත යුත්තේ සමාජයේ වසන කවරෙකුට අපගේ කෘතඥතාව හිමිවේ ද, පිරිතැමිය යුතු ද යන කරුණු ය. එමෙන් ම සමාජයේ වසන කවර කවර අයට අප අනුකම්පා කළ යුතු ද කියාත් තේරුම් ගත යුතු ය. මේ කියන කෘතචේදිත්වය සහ අනුකම්පාව යන කරුණු දෙකෙන් මෙහෙයැවෙන සමාජය ගැටුමෙන් තොරව සාමකාමීව සමෘද්ධිය හා සංවර්ධනය කරා ගමන් කරයි. අප අයිතිවාසිකම් ගැන කතා කළ යුත්තේ තව දුරටත් පිරිහීමට අවශා නම් පමණකි.

බෞද්ධ පංචසීල පුතිපත්ති මානව අයිතිවාසිකම් හා සමග හඳුනාගැනීමට දරන උත්සාහය ගැන ද මෙහි දී වචනයක් කිව යුතු ය. අප අන් අයට හිංසා නො කළ යුත්තේ ජීවත්වීමට සැම කෙනෙකුට ම අයිතියක් ඇති නිසාය යන පුකාශය පුථම ශික්ෂාපදය පිළිබඳ නිවැරදි අර්ථකථනයක් නො වන බව මාගේ හැඟීම ය. එමෙන් ම අප නුදුන් දේ නොගත යුත්තේ උපයා සපයා ගත් දේට ඇති අයිතිය තහවුරු කිරීමට ය කියා හෝ ලිංගික විෂමාචාරයෙහි නො යෙදිය යුත්තේ අසම්බාධිත පවුල් ජීවිතයක් ගත කිරීමට ඇති අයිතිය තහවුරු කිරීමට ය කියා හෝ මුසා බස් නො හෙළිය යුත්තේ විශ්වාස කටයුතුභාවය ආරක්ෂා කිරීමේ අයිතියට ගරු කිරීමට ය කියා හෝ මදාාසාරය නො ගත යුත්තේ ශුමයට ගරු කිරීමේ අයිතිය තහවුරු කිරීමටය කියා හෝ යමෙක් පුකාශ කරති නම් එය පංචසීලයේ සදාචාරාත්මක මූලධර්ම නො සලකා හැරීමක් හැටියට විස්තර කළ හැකිය. පංච සීලයෙන් අර්ථවත් වන්නේ කෙනෙකු නිවැරදි ව ජිවත් විය යුතු අන්දම ය. එය අයිතිවාසිකමේ සීමාවලින් එපිට පවතින කිුයාවලියකි. අන් අයට හිංසා නො කර ජීවත් වන තැනැත්තා කල්පනා කරන්නේ කිසිවෙකුගේ අයිතියක් ගැන නොව තමාත් සමාජයත් අතර සුහදතාව වැඩි දියුණු කිරීම ගැන ය. සංඝට්ටන වලින් තොර සමාජයක් නිර්මාණය කරන්නේ කෙසේ ද යන්න ය. එහි දී ඔහු තමාගේ හෝ මෙරමාගේ අයිතිය ගැන කල්පනා කරන්නේ නැත. සමාජයට කෘතවේදිත්වය පළ කිරීම සහ සානුකම්පිතව හැසිරීම යන පුතිපත්ති කිුයාවට තැංවීමේ උපායයක් හැටියට ඔහු පරපණට හිංසා නො කරයි. අවශේෂ ශික්ෂාපද රැකීමට කෙනෙකු පෙළඹෙන්නේ ද මේ තත්ත්වය යටතේ ය. පළමු ශික්ෂාපදය අවිහිංසාව, මිතුත්වය යන කරුණු ද දෙවන ශික්ෂාව අපිස් දිවිය හා සංතෘප්තිය ද තුන්වන ශික්ෂාව පවුල් ජීවිතයේ සතුට හා අවසාන වශයෙන් බුහ්මචර්යය ද හතරවන ශික්ෂාව අවංකකම සහ සාමගිය ද පස්වන ශික්ෂාව සිහිය පිහිටුවීම සහ යුතුකම් ඉටු කිරීම ද නියෝජනය කරයි. මේවා අයිතිවාසිකම් ලෙස ගැනීමෙන් සදාචාරය කෙලෙසීමට ඇති ඉඩකඩ අප විසින් අමතක නො කළ යුතු ය.

අදාහතන ශී් ලංකාවේ කිුිිියාත්මක වන අධානපන කුමයේ සාවදාහා හා පුතිවිරෝධතා රාශියක් දක්නට ලැබේ. ඒවා අවම කිරීමට දේශපාලන නිදහස ලබා ගැනීමෙන් පසු බලයට පත් වූ විවිධ රාජා නන් වැදෑරුම් පුයත්න දරා ඇතත් එම සාවදාහා සහ පුතිවිරෝධතා තවමත් ශේෂව පවතී. බැලූ බැල්මට පෙනෙන එවැනි තත්ත්ව කිහිපයක් පමණක් මෙහි සටහන් කර තැබීමට මම කැමැත්තෙමි.

අනෙක් බොහෝ රටවල මෙන් අධාාපනය පිළිබඳ ජාතික පුතිපත්තියක් ගැන එකඟ වීමට තවම අපට හැකියාව ලැබී නැත. එම නිසා පංති හා සංස්කෘතික විෂමතා දියුණු කරන මාධායක් බවට අද අධාාපනය පත්ව ඇත. ශී ලංකාවේ වසන පාසැල් වියේ පසුවන සියලු ශිෂාශිෂාාවන්ට සමාන අධාාපනයක් ලැබෙන සමාජයක් නිර්මාණය කිරීමට අපි අපොහොසත් ව සිටිමු. මෙහි පාසැල් වර්ගීකරණය පුදුම එලවනසුලු ය. සමහර පාසැල් මධා රජයෙන් පාලනය වේ. තවත් සමහර පාසැල් පාලනය වන්නේ පළාත් සභාවෙනි. ඊට අමතර ව රජයෙන් වැටුප් ලබන එහෙත් පෞද්ගලික පාලනයට යටත් පාසල් ඇත. තවත් සමහර පාසල් පාලනය කරනු ලබන්නේ පෞද්ගලික වාවසාය කුමයෙනි. රජයෙන් පාලනය වන පාසැල්වලට විවිධ නම් පට බැඳී තිබේ. ජාතික පාසැල්, මධා මහා විදාහල, මහා විදාහල ආදී කුමයෙනි.

අධානපත මාධානය අනුව ද පාසල් වර්ග කළ හැකි ය. ඇතැම් පාසැල් සිංහල මාධානය සඳහා ද තවත් ඇතැම් පාසැල් දෙමළ මාධානය සඳහා ද වෙන්ව ඇත. ඒ අතර ද්විභාෂා මාධාන පාසැල් වර්ගයක් ද දක්නට ලැබේ. ඉංගීුසි මාධානයෙන් පමණක් අධානපත කටයුතු සිදු කරන පාසැල් බොහොමයක් ද දත් රට පුරා කියාත්මක වේ. ඒවා හැඳින්වෙන්නේ ජාතාන්තර පාසැල් යනුවෙනි.

ජාතාන්තර පාසැල්වලින් බොහොමයක් පිටරට විභාගවලට ශිෂාශිෂාාවන් පුහුණු කිරීමේ යෙදී සිටී. මෙහි පුතිඵලය වී ඇත්තේ ශී ලංකාවේ ජීවත් වෙමින් අන් රටක අධාාපනයකට හුරුවන, එහි වටිනාකම් අනුව යන ශිෂා පිරිසක් බිහි වීම ය. ඔවුහු මෙරටට ආගන්තුකයෝ ය. ශී ලංකාවේ අධාාපන පොදු සහතික පතු සාමානා පෙළ සහ උසස් පෙළ විභාගවලට ශිෂාශිෂාාවන් පුහුණු කරන ඉංගීසි මාධා පාසැල් වර්ගයක් ද දන් ඇති වෙමින් පවතී.

ස්වභාෂා මාධා‍ය සහ ඉංගීුසි මාධා‍ය මගින් ඇති කරන පරතරය කාල බෝම්බයක තත්ත්වයට දියුණු වෙමින් පවතින බව වටහා ගැනීමට මැලිකමක් හෝ එය නො සලකා හරින කුහකකමක් ඇති වී තිබීම ශීූ ලංකාවේ යහ පැවැත්මට අනතුරුදායක බව අප විසින් අමතක නො කළ යුතු ය.

මේ අතර ලිංග භේදය අනුව ද පාසැල් වර්ග කෙරේ. ඇතැම් පාසැල්වලට ශිෂායෝ පමණක් ද තවත් ඇතැම් පාසල්වලට ශිෂාාවෝ පමණක් ද ඇතුලත් කෙරෙති. රටේ බහුල වශයෙන් දක්නට ලැබෙන්නේ මිශු පාසැල් ය.

ශිෂා නේවාසික පහසුකම් ඇති සහ නැති පාසැල් දෙවර්ගයක් ද රටේ තැනින් තැන ඇත. රජයේ පාසැල් පමණක් වුව සැලකිල්ලට ගත හොත් නිල ඇඳුම පිළිබඳ දක්නට ලැබෙන විවිධත්වය හා විචිතුත්වය ශිෂා සමගිය පලුදු කරන තරමට භයංකර ය.

මේ කියන විෂමතා සහ පුතිවිරෝධතා වලින් සපිරි පාසැල් අධාාපනය වාප්ත කෙරෙමින් කිුිියාත්මක වන මහාපරිමාණ උපකාරක පංති ජාලයක් ද රට වසා පැතිර ඇත. ශිෂා ශිෂාාවන්ගේ චරිතය සහ පෞරුෂය හැඩ ගස්වන්නේ මේ කියන උපකාරක පංතිවලින් දියත් කරනු ලබන සංස්කෘතියෙනි. රජයේ පුතිපත්ති කුමක් වුව ද අධාාපනය නොමිලයේ ලබා ගත නො හැකි තැනට දන් කටයුතු සිදු වී ඇත.

අවශා පුමාණයට ගුරුවරුන් නැතිව ඉංගීුසි භාෂාව ඉගැන්වීමේ දවැන්ත වාහපෘතියක් දන් මෙරට කිුියාත්මක වෙමින් පවතී.

අවශා පුමාණයට සම්පත් හා යටිතල පහසුකම් නැතිව පරිගණක තාක්ෂණය ඉගැන්වීමේ දවැන්ත වාාපෘතියක් දැන් මෙරට කිුියාත්මක වෙමින් පවතී.

මේ සියල්ල තුඩු දී ඇත්තේ තව තවත් අවිනයවාදිත්වය පතළ කිරීම සඳහා බව මාගේ පිළිගැනීම ය. ''එක රටක් එක ජාතියක්'' යන තේමාව යටතේ සංවිධානය වූ පංති හා සංස්කෘතික විෂමතා නැති විනයගරුක සමාජයක් බිහි කිරීමේ අඩිතාලම වැටෙන්නේ අධාාපනයෙනි. එහෙත් අපේ රටේ අධාාපනය ගමන් කරන්නේ එම දිසාවට නොවේ.

මේ ලිපියේ දී විශ්වවිදාහල අධහාපනය ගැන යමක් නො පැවසීම අඩුවක් බව පෙනී යෑමේ දොස අවම කරනු පිණිස මෙහි දී වචන කිහිපයක් සඳහන් කළ යුතු ය. පාසැල් අධහාපනය මස්තකපාප්ත වන්නේ විශ්වවිදාහලයෙනි. එමෙන් ම ශිෂා සන්තානය තුළ කිඳා බැස පවතින අවිනයවාදිත්වය පිටාර ගලන්නේ ද විශ්වවිදාහලයේ දී ය. දනට කියාත්මක වෙමින් පවතින විශ්වවිදාහල අධහාපනයේ හදිසි ගුණාත්මක වෙනසක් නො කරන තුරු මේ කියන අවිනයවාදිත්වය විශ්වවිදාහල අධහාපනයෙන් තුරන් කළ නො හැකි ය. පුාග්ධන සහ අවශේෂ යටිතල පහසුකම් සැපයීම රජයට භාර හෙයින් ඒ ගැන කථා නො කොට විශ්වවිදාහල තුළින් ම දියත් කළ හැකි පහත දක්වෙන කරුණු පිළිබඳ ව නො පමාව අවධානය යොමු කළ යුතු කාලය දන් එළඹ තිබේ.

- 1. ගුරු ශිෂා සම්බන්ධය සකුීය කිරීම.
- 2. දැනට අයාලේ ගොස් ඇති පාඨමාලා ඒකක කුමය විදාහත්මක ලෙස සංවිධානය කිරීම.
- 3. තෝරාගත් මානව ශාස්තු ඒකක කිහිපයක් සියලු ශිෂා ශිෂාාවන්ට අනිවාර්යය කිරීම.

- 4. ඉංගීසි පුවීණතාව තහවුරු කිරීමට අවශා පියවර ගැනීම.
- කලා හා ශාස්තීය වහාපෘතිවල යෙදෙන ශිෂායන්ගේ කුසලතා අගැයීම.
- විභාග වූහය විප්ලවීය ලෙස සංස්කරණය කිරීම.
- ගම හා විශ්වවිදාහලය අතර සන්හිඳියාව ගොඩ නැගීම. 7.
- අධාාපනය ගෝලීයකරණය වී ඇති හෙයින් ඊට සරිලන කුමයෙන් පාඨමාලා නවීකරණය කිරීම.
- 9. විශ්වවිදාහල ආචාර්යවරුන්ගෙන් පූර්ණ කාලීන සේවයක් ලබා ගැනීමට අවශා විධිවිධාන සැකසීම.
- 10 පක්ෂ දේශපාලනයෙන් බෙදුණු ශිෂා පුජාව ඉන් ගලවා ගැනීම පිණිස විවෘත දේශපාලන සාකච්ඡාවකට විශ්වවිදාහාලය අතහිත දීම.

විශ්වවිදාහල අධාහපනයේ දක්නට ලැබෙන විෂමතා සහ පුතිවිරෝධතා සමහත් කරුණු පිණිස යෙදිය හැකි තවත් පිළියම් වේ නම් ඒවා ද අධාායනය කොට නිසි පියවර ගැනීමට ගුරු ශිෂා පුජා ඒකරාශී වීමේ අවශාතාව තවදුරටත් පමා කළ නො හැකි ය. විපුල ඵල ගෙන දෙන උසස් අධාාපනයක පදනම ශික්ෂාකාමීත්වය බව පුකට කළ හැක්කේ එවිට ය.

අප දුන හෝ නො දුන පිටරට විශ්වවිදපාලවල ශාඛා පුශාඛා සිය ගණනක් මෙරට කිුියාත්මක වෙමින් පවතී. හතු පිපෙන්නා සේ එවැනි ආයතන බිහිවීම පිළිබඳ මතා කළමතාකරණයක් හඳුන්වාදීම උසස් අධාාපනයේ යහපත පිණිස ම වේ. මෙරට පවතින විදේශීය විශ්වවිදපාල ආයතනවල ඉගෙනුම ලබන ශිෂා ශිෂාාවන්ගේ සංඛාාලේඛන තවම එක් රැස් කොට නැත. ඔවුන්ගේ පුමාණය අප සාමානාලයන් සිතනවාට වඩා බෙහෙවින් ම අධික ය. ජාතාන්තර පාසැල් මගින් සිදුවන සංස්කෘතික විපුලෝපය මෙම ආයතනවලින් ද තීවු කරන්නේ නම් එය සාමකාමී ශීූ ලාංකික සමාජයක් ගොඩ නැඟීමට අහිතකර වන බව සිතේ තබා ගත යුතු ය.

අද ඇතැම් අය උජාරුවට කතා කරන්නේ විදායුත් අධාාපනයක් ගැනය. ආර්ථික සංවර්ධනයට අතහිත දෙන අධාාපනයක් ගැන ය. ඥාන මූලක අධාාපනයක් ගැන ය. ඒ සියල්ලට පෙර රටේ හා ජනයාගේ අභිමතාර්ථ සාධනය කර ගැනීමට නම් විනය මූලක අධාාපනයක් මෙරටට හඳුන්වා දිය යුතු ය. ''ඉගෙනීමට පෙර හැදියාව'' යන ආදර්ශ පාඨය යටතේ සංවිධානය වූ අධාභපනයක් මෙරටට හඳුන්වා දිය යුතු ය. මේ කාර්යය පැවරෙන පාර්ශවකරුවන් හතරදෙනෙකු බුදුදහම නම් කොට ඇත. ඒ අය නම්,

- 1. රජය
- 2. දෙමාපියන්
- 3. ගුරුවරුන් සහ
- 4. පූජා පක්ෂය

එහි දී රජය අත් අයට විපත් නො පමුණුවන, නො දුත් දෙය නො ගත්තා, ලිංගික විෂමාචාරයෙහි නො යෙදෙන, බොරු නො කියන, සතාය ම තෙපලන, මත්කුඩු සහ මත්දවා නො ගත්තා ජන සමාජයක් නිර්මාණය කිරීමට උත්සුක විය යුතු ය. දෙමාපියත් තම දූදරුවත්ට ඉගැත්වීමට පෙර ඔවුත් හැදියාවෙත් යුත් පිරිසක් බවට පැමිණවීමට පියවර ගත යුතු ය. ගුරුවරුත් තමා දත් දේ ශිෂා ශිෂාාවත්ට කියා දීමට පුථම සදාචාරයේ මූලික පුතිපත්ති පිළිබඳ සංවේදීතාවක් ඔවුත් තුළ ඇති කිරීමට ඉදිරිපත් විය යුතු ය. පූජා පඎය බණ කීමට පුථම දායක පිරිස පව්කම්වලින් මිදුණු යහපත් දේ පමණක් කරන පිරිසක් බවට පැමිණ ඇත්දයි පරිකෂා කට යුතු ය. වෙනත් වචන වලින් කියතොත් මේ චතුර්විධ පිරිසෙහි පරම යුතුකම අපේ අධානපන පටිපාටියට විනය නමැති ජීව වායුව පිඹීම ය. මෙය දනටමත් අතපසු වී ඇත. තවදුරටත් පමා කළහොත් වැඩකට නැති මිනිසුත් බිහිකරන අධානපන කුමයකට දායක වූ අය හැටියට අප හැමදෙනාගේ නම් ඉතිහාස ගත වනු ඇත. මා නො බණං විරාධේථ බණාතීතා හි සොචරේ (ලබා ඇති මොහොත අපතේ නො හරින්න. එසේ වුවහොත් සෝකයට පත්වීමට සිදුවන්නේ ය)

#### ආන්තික සටහන්

- 1. සමන්තපාසාදිකා විනයට්ඨකථාව 10 පිට, හේවාවිතාරණ මුදුණය.
- 2. ම.නි, II, 131 පිට.
- 3. ම.නි, II, 133 පිට.
- 4. ස.නි, I, 26 පිට.
- 5. සු.වි, 8 පිට.
- 6. අපදානපාළි I, 80 පිට.
- 7. පාරාජික පාළි 48 පිට.
- 8. ස.නි, II,34 පිට.
- 9. අපදානපාළි I, 84 පිට.

# අසදිස දානය පිළිබඳ සංකෂිප්ත විගුහයක්

මහාචාර්ය ඇකිරියගල නන්ද නාහිමි

මූලාශුයානු සාරයෙන් අසදිස දානය පිළබඳ විස්තර කිරීමට පූර්විකාවක් වශයෙන් පූජා පැලෑනේ වජිරඥාන මහානායක හිමිපාණන් වහන්සේ විසින් දානය සම්බන්ධයෙන් ඉදිරිපත් කර ඇති අදහස් කීපයකට අවධානය යොමු කරමි.

දාන ශබ්දයෙන් සාමානායෙන් ''දීම'' යන අර්ථය හැඟේ. රජුන් හට අය බදු දීම, අපූල්ලන්නන්ට රෙදි පිළි දීම, පොළියට ණය දීම, මරණින් මතු අයත් වන්නට පවරා දීම, යම් යම් දස්කම් හෝ සුදුසුකම් නිසා පාරිතෝෂික වශයෙන් තෑගිබෝග දීම ආදී වශයෙන් නොයෙක් දීම් දීමනා වූවත්, මේ දානමය කුශලයෙහි ඇතුලත් නො වෙති. ''දීයනෙ අනෙනාති දානං, අනුකම්පා පූජාවසෙන අන්නාදී දානවඤු පරිචචාගචෙතනා, තං සමපයුතෙකාවා අලොභෝ'' යන නිධිකණඩසුතතටඨ කථායෙහි කී නියෙන්, දාන කිුිිිියා මාතුය නොවැ, තමා සතු දෙයක් සතුටින් අනෙකෙකුට සතුටින් පිරිනැමීම නම් වූ දාන කිුිිිියාව සැලසීමට ඉවහල් වනුගේ ''දාන'' නමි. එනම් බැගැපත් දුප්පත් අසරණයන්ට නම් අනුකම්පා වශයෙන් ද, සිල්වත් ගුණවත් උතුමනට නම් ගරු බුහුමන් පෙරටුවැ පිදීම් වශයෙන් ද, තමා සතු ආහාරපානා දී දශවිධ දාන වස්තූන්ගෙ ත් යමක් මසුරු මළිත් තොරවැ හාත්පසිත් තමාගේ අයිතිය අත්හැර දීම තම් වූ කිුිිිියාව නිපදවන කම්පල සලකන නුවණ හා යෙදුන කාමවචර කුශල චිත්ත විථියෙහි ජවත සිත්හි යෙදුණු පුාණසාභිසංඛාර සංඛානත වූ කුශල චේතනාවයිත නොහොත් ඒ මේතනාවත් සමඟ යෙදුණු අලෝහ චෛතසිකයයි. (දානය -දම්සක් පොත් පෙළ අංක 13, 3-4 පිටු)

කවර හෝ දානයකට සම කළ නො හැකි එයට පමණක් විශේෂ වූ වස්තු සිද්ධි පුද්ගල සංඛාාතයන්ගෙන් අනූන වූ දානය අසදිස දානයයි. මේ දානය ලබන්නේ ද බුදු කෙනෙක් පමණි. හැමවිට ලැබෙන්නේ ද නැත. මුලු ජීවිත කාලයටම එක් වතාවකි. සිද්ධාර්ථ ගෞතම බුදුරජාණත් වහත්සේට ද මෙවැනි දානයක් ලැබුණි. එම අසදෘශ දානය සැවැත්නුවර දී කොසොල් රජු විසින් තුදුස් කෙළක් ධනය වියදම් කොට මල්ලිකාදේවියගේ සංවිධානයෙන් නගරවැසියන්ගේ සියලු දාන පරිතාහයන් අභිබවා පරදවා බුදුපාමොක් පත්සියයක් රහතුන් වහන්සේලා විෂයෙහි දෙන ලද්දේ ය.

මෙසේ දෙන ලද අසදිස දානය පිළිබඳ විස්තරයක් මූලික සූතු දේශනා තුළින් ලබා ගැනීම අපහසු ය. එහෙත් ද්වීතියික මූලාශු ගණයට ගැනෙන ධම්මපදට්ඨකථා, ජාතකට්ඨකථා, පූජාවලී, සද්ධර්මරත්නාවලී වැනි කෘතිවලින් තොරතුරු ලබා ගත හැකි ය. ජාතක අටුවාවේ සඳහන් දසබුාහ්මණ, සිව්, ආදිතත යන ජාතකවල අසදිසදානය ගැන සඳහන් වෙයි. ධම්මපදට්ඨකථාවේ දී

> "නවෙකදරියා දෙවලොකංවජනති බාලාභවෙනපසංසනති දානං ධීරොචදානං අනුමොදමානො තෙනෙව සොහොති සුඛීපරුපථ"

යන ගාථාවට නිදාන කථාවක් හැටියට අසදිසදානය පිළිබඳ ව විස්තර කෙරෙයි.

දිනක බුදුරජාණන් වහන්සේ චාරිකවේ යෙදී පන්සීයක් භික්ෂූන් පිරිවරාගෙන දෙව්රම් වෙහෙරට පිවිසියහ. රජතුමා විහාරයට ගොස් බුදුරදුන්ට ආරාධතා කොට දෙවන දිනයේ ආගන්තුක දානය සාදා මගේ දානය ඇවිත් බලන්නැයි නගර වැසියන් කැඳවී ය. නුවර වැස්සෝ අවුත් රජුගේ දානය දක ලදවන දිනය සඳහා බුදුරදුන්ට ආරාධනා කර දානය සකසා අප දෙන දාන**ය** රජතුමා දකීවායි රජුට පණිවිඩ යැවූහ. රජතුමා නාගරිකයන්ගේ දානය දකබලා, මෙම දානය මගේ දානයට වඩා උතුම් යැයි නැවත දානයක් දෙන්නෙමීයි ඊළඟ දින දානයක් සූදානම් කළේය . එය බලා නාගරිකයෝ ද නැවත දානයක් සූදානම් කළහ. මෙලෙස රජුට නුවරුන් පරාජය කිරීමට නො හැකි විය. හය වැනි වාරයේ දී නුවර වැස්සෝ සියදහස් ගුණයෙන් වැඩිකර වඩා උතුම් දානය පිරිනැමූහ. රජතුමා මේ දාන දක මොවුන්ට වඩා දාන පිරිනැමිය නො හැකිය. මගේ ජීවිතයෙන් වැඩක් නැතැයි සිතුවේය. මෙසේ කලකිරී උපායක් සිතමින් නිදාගත්තේය. මේ අතර මල්ලිකා දේවිය සිරියහන් ගැබට පැමිණ කලකිරීමට හේතු විචාරා දුන, දේවයිනි, නො සිතන්න පෘථිවීශ්වර වූ ඔබ නාගරිකයන්ට පරාජය වීමක් අසන්නට දකින්නට ලැබෙයි ද? මම ඔබතුමන්ගේ දානය සංවිධානය කරන්නෙමි. අනතුරු ව අසදෘස දානය සංවිධානය කෙරෙමින් සල් ලෑලිවලින් පන්සීයක් භික්ෂූන්ට වැඩ ඉඳීම සඳහා රවුමට අසුන් පනවන්න. පන්සීයක් සුදු කුඩ තබන්නැයි පැවසුවාය. මේ කුඩ පන්සීයක් ඇතුන් විසින් දරනු ඇත. මැණික්මය වූ හෝ රත්මය වූ හෝ තැව් අටක් හෝ දහයක් කරවන්න. ඒවා මණ්ඩපය මැද තබනු ලැබේ.

භික්ෂූත් වහන්සේලා දෙනමක් අතර සර්වාභරණයෙන් සැරසුණු ඎ ්රීය කනාහවියක් හිඳුවා සුවඳ අඹරනු ඇත. එක් එක් සමෙබීය කනාහවියක් විජිනිපත් රැගෙන භික්ෂූන්ට පවත් සලනු ඇත. අනෙක් ඎතීුය කාන්තාවෝ ඇඹරූ සුවඳ නැවට දමනු ඇත. ඔවුන් අතරින් එක් කනෳාවක් නිල් උපුල් කළඹක් ගෙන රන් නැව්වල දමන ලද සුවඳ කුඩු කළඹා සුවඳ පතුරවති.

නගරවාසීන්ට කෘතීුය දියණිවරු නැත. සුදු කුඩ ද නැත. ඇත්තු ද නැත. මෙම කරුණු නිසා නුවර වැසියෝ පරාදවෙති. ඔබ විසින් යහපත් දෙයක් ම කියන ලදී. ඔබ කිවූ අයුරින් ම සියල්ල කරමි. මෙසේ සූදානම් කළ අතර එක් භික්ෂුවකට ඇතෙක් මදි විය. දේවයන් වහන්ස, ඔබ වහන්සේට ඇතුන් පන්සීයක් තැති ද? තැත්තේ තොවේ. උන් සැඩය. පරුෂය. මම දනිමි සැඩ ඇතා තැබිය යුතු තැනැයි කියා එම ඇතා අංගුලිමාල තෙරුන් ළඟ තැබීය. එම හස්තියා චෙවුල වෙවුලා අංගුලිමාල තෙරුන්ට කුඩය දරමින් සිටියේ ය. ජනතාව සියල්ල පලසක තබා මේ දෙස ම බලා සිටියහ. රජතුමා බුද්ධ පුමුබ මහා සංඝයාට වළඳවා බුදුන් වැඳ මේ කැප අකැප සියලු පූජා භාණ්ඩ ඔබවහන්සේට පුදමියි පැවසුවේය. නිසීදන පලලඞක ආධාරක, පාදපීඨිකා යන මේ පූජාවල වටිනාකම අපුමාණයි. මෙවැන්නක් නුවරුන්ට කෙසේවත් කළ නො හැකිය. මෙයින් ද නගර වැසියෝ පරාජය වූහ.

පැරණි සිංහල ධර්ම ගුන්ථයක් වන පූජාවලිය අසදෘශ දානය සම්බන්ධයෙන් ඉදිරිපත් කරන විස්තර අතිශය චමත්කාර ය. චිත්තරූප මැවෙන ආකාරයට එම අවස්ථාව කතුවරයා විසින් ඉදිරිපත් කරනු ලැබ ඇත. කියවන සහ අසන පුද්ගලයාගේ සිත තුළ ශුද්ධාව, බුද්ධ භක්තිය ඇති කිරීමට සමත් වී ඇත. සංස්කෘතික වශයෙන් බලන විට සැදහැවතුන් මෙවැනි මහා දානයක දී හැසිරෙන ආකාරය, කතාබහ කරන ආකාරය මැනවින් නිරූපණය කර ඇත. වඩාත් පැහැදිලි කර ගැනීම සඳහා එම කොටස උපුටා දක්වමි.

''......නුවර වැසියෝ නැවත රජුගේ දානයට සැට සැත්තෑගුණයෙන් වඩා මහදුන් සරහා රජහට පැ සතර වන දා බුදුපාමොක් සඟ පිරිස් වැළඳ වූහ. රජ්ජුරුවෝ නුවර වැසියන් දුන් දානයට සියක් ගුණයෙන් වඩා මහදන් සරහා නුවර වැසියන් හැමට පෑ පස්වන දා බුදුපාමොක් සඟ පිරිස් වැළඳ වුහ. එදා ඒ දානය දැක නුවර වාසීහූ ''රජහු ජයගත නො හැක්කැයි'' අනේපිඬු මහ සිටාණන්-විශාඛාවන්-බන්දුල මල්ලිකාවන් ආදී වූ සැදහැ ඇති සුඛිතයන්ට කීහ. ඔහු හැමදෙන ''අප මෙතෙක් දෙනා සමඟ වූ කල එක රජකු පරදවා ලීම කවර ආශ්චර්යෙක් ද, සෙටදුන් දනින් රජනු මූර්ජා කරවා දන් දී අප පරදවන්ට රිසි පලවම්හයි'' වාසි කියා ''ගෙයකින් බත්-මාලුවක්, ගෙයකින් පල වැලයක්, ගෙයකින් මධුපාණි වර්ගයක්, නො කඩකොට තම තමන්ගේ ශක්ති පමණ ම ගෙනෙන්නේය'' යි නියෝග කළහ.

එදා සත් කෙළක් මිනිසුන් වසන ඒ සා සැවැත් නුවර බුදුන්ට දානයක් නො ගෙනාවා වූ එකද සත්ත්ව කෙනෙක් නැත. ඔවුනොවුන් බලා සැදහැ නැතත් ''රජු පරදවම්හ.'' යි යන ලෝභයෙන් මීථානදෘෂ්ටි ගතුවෝ ද දන් ගෙනාවාහුමය. කැවුම් වර්ග මෙතෙක් දහස් ලක්ෂ ගණනැයි ගණන් නැත. පූපාපූප වර්ග මෙතෙකැයි පමණ නැත. සූපවාඤ්ජන මෙතෙක් ලක්ෂණනැයි ගණන් නැත. ......දන් තබා ගන්නා අවකාශ නොම ඇත. පළමු ව ගෙන ගිය දන් තබා බඳුන් පෙරටු ව සිට දෙහොත් මුදුනෙහි තබාගෙන ''මාගේ ස්වාමීනී මාගේ දුන් වැළඳුව මැනව, මාගේ දන් වැළඳුව මැනවැ''යි ආරාධනා කරන්නා වූ ස්තී පුරුෂයෝ මෙතෙක් දෙන යැයි ගණන් නැත. දන් වසුන් ඉස් මුදුනෙහි තබා ගෙන ''අද අපගේ දන් වැළඳීම් නැත. අප දන් පිසගත් දුක් සිස්ව යන වනැ'යි කිය කියා සුසුම් ලලා වසුන් සමඟ සිටිනා වූ ස්තුී පුරුෂයෝ මෙතෙකැයි ගණන් නැත. ..... දන් වසුන් ගෙන්වා ගෙන අවුදින් අනේපිඬු මහා සිටාණන් ආදී වූ බුදුන් කෙරෙහි වල්ලභ උපාසකවරුන් වැඳ වැඳ ''ස්වාමීනි මාගේ වස්නෙන් බත් කෙණෙස්සක් බුදුන්ගේ පාතුයට පිළිගන්වාපුව මැනව, රහතන්ගේ පාතුයට පිළිගන්වාපුව මැනවැ''යි යාච්ඤා කරණා පුරුෂයෝ මෙතෙක් දහස් ගණනකැ යි පමණ නැත.

එදා රාතුය මුඑල්ලෙහි නින්දක් නොනිදා අනේක පුකාර වූ සූප වහඤ්ජනයෙන් දන් පිසවා ගෙන්වා ගෙන තැබූ තුමු නොයෙක් අලංකාරයෙන් සැරහී අවුදින් විසාඛාවනි බන්ධුලමල්ලිකාවන් ආදී වූ බුදුන් කෙරෙහි වල්ලභ වූ උපාසිකාවරුන් දක දොහොත් මුදුනෙහි තබාගෙන ''ස්වාමීනි නුඹගේ වල්ලභ කම් දකිනේ මාගේ වස්නෙන් බත් කෙණොස්සක්, මා පිසූ වහඤ්ජනයක්, මා පිසූවායින් ඛාදහයක් බෝදහයක්, බුදුන් රහතුන් වළඳාවාලූ කළැයි' යාච්ඤා කරන්නා වූ ස්ත්‍රීහු මෙතෙක් දහසැයි ගණන් නැත. අසාධාරණ වූ නොයෙක් උපකරණ රැස්කොට සැරහී දන් පිසම්හයි වේලා ආසන්න කොට පිසා වේලා වැරද යේ දෙ හෝයි පින් ලෝහයෙන් වහ වහා දන්ගෙනැ දිවම්හයි උපන් සන්සළයෙන් මඟ පැකිළ වී දන් වසුන් මඟ හෙළ බිඳ ''මට වූ සෙණක් බලව'' යි ඉසබඩ අත්ගසා නැවත ''ගෙට පිසූ බත් ගෙන එම්හ' යි සැදෑලෝහයෙන් ඩා කඳු වගුර වගුරා ආන ආනා කුසපට ගන්ව ගන්වා නැවත ආපස්සේ ගෙට බලා දිවන ස්ත්‍රී පුරුෂයෝ මෙතෙක් දහස් ගණනැයි පමණ නැත"

නගර වැසියන්ගේ සිත් තුළ බලපවත්නා භක්තිය ශුද්ධාව කෙතරම්දයි මින් පෙතේ. එසේ ම ගැමි සැදහැවතුන් මෙබඳු අවස්ථාවක දී කිුිිිිිිිිිි කරන ආකාරය, කතාබස් කරන ආකාරය මෙයින් මැනවින් නිරූපණය කර ඇත. පූජාවලියෙහි අසදෘශදාන විස්තරය අනිකුත් මූලාශුයන්ට වඩා යමක් සැදහැවතුන් තුළ ජනනය කිරීමට සමත්වන ආකාරයෙන් මෙම අවස්ථාව නිරූපණය කර තිබේද යි තවදුරටත් ගුන්ථය කියවීමේ දී පුකට වෙයි.

පූජාවලියෙහි අසදිසදාන විස්තරය ඉදිරිපත් කර ඇති ආකාරය පාඨක හා ශෝතුෑ ජනතාව තුළ එම මා හැඟි දානය පිළිබඳ ශුද්ධා සහගත සිතිවිලි ජනනය කිරීමට සමත් වන ආකාරයෙන් අවස්ථා නිරුපණය කර ඇති බැවින් ඒ පිළිබඳ කියවීමට වටිනාම මූලාශුයක් වශයෙන් ද අගය කළ හැකි ය.

## ආශිුත ගුන්ථ

- ධම්මපදට්ඨ කථා II, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථාන මුදුණය, 2008
- සිංහල විශ්ව කෝෂය, 2 කාණ්ඩය, අසදෘශදානය 2.
- 3. බෞද්ධ විශ්ව කෝෂය, II වෙළුම (ඉංගීුසි)
- 4. දානය, පැලෑනේ වජිරඥාන නාහිමි, දම්සක් පොත් පෙළ, අංක 13
- 5. සද්ධර්මරත්තාවලිය
- 6. පූජාවලිය, කේ ඥානවිමල සංස්කරණය
- 7. ජාතක පොත

## ධර්ම දේශනා හා බැඳුණු ආචාර ධර්ම

ආචාර්ය මැදගොඩ අභයතිස්ස හිමි

ආචාර ධර්ම හෙවත් ආචාර විදහාව මිනිස් ගතිපැවතුම්, චර්යා, පරමාර්ථ, අහිපාය, ජිවන කුම ආදිය සම්බන්ධයෙන් කරනු ලබන ඇඟයීම් පිළිබඳ විමර්ශනයකි. යම් ජන සමාජයක ආචාර විදහාත්මක ඇඟයුම් මොනවාද? ඒවා වහවහාරයට පත්ව ඇත්තේ කුමක් නිසාද? යනා දී කරුණු පිරික්සනුයේ සමාජයීය විදහා මගිනි. යම් විශේෂ ජන කොටසකට, සංස්කෘතියකට, ආගමික පද්ධතියකට අයත් ආචාරධර්ම හඳුනා ගනු ලබනුයේ ඒ ඒ විෂයායත්ත කුමචේදයන් අනුවය. එසේ ම ඒ ඒ පද්ධතිවල විවිධ කොටස් හා බැඳි ආචාරධර්ම විවිධ ය. සදාචාරාත්මක වශයෙන් බෙහෙවින් වැදගත්වන අදහස් බෞද්ධ චින්තනය තුළ ඇතුලත් වේ. මෙම ලිපියෙහි බුදු දහමේ ධර්ම දේශනා හා බැඳි ආචාර ධර්ම සාකච්ඡාවට ගැනේ.

කිසියම් සමාජයක් තුළ සැලකිය යුතු කාලයක් පැවතගෙන එන කියාවලියකට අදාළ සම්පුදායයක් හා ආචාර ධර්ම සමුදායයක් ඇතිවීම ස්වභාවික ය. ධර්ම දේශනා යනු වසර දෙදහස් පන්සියයකට අධික කාලයක් පටන් බුදු දහම ජනතාව වෙත සමීප කළ සන්නිවේදන මාධාය යි. එහි දී දේශාන්තර වශයෙන් මෙන් ම කලාප වශයෙන් ද විශේෂ ආචාරාත්මක ලක්ෂණ රැසක් ඒ හා බැඳී සංවර්ධනයට පත්ව ඇත. එසේ වුව ද මෙම ලිපියෙන් අප අවධානය යොමු වන්නේ ධර්ම දේශනා බද්ධව දේශ දේශාන්තරයන්හි හා පළාත්බදව ඇති වූ සංස්කෘතික සම විෂමතාවන් පිළිබඳ ව සමීක්ෂාවක් කිරීම නොව පොදුවේ ශී ලාංකේය සමාජය තුළ පිළිගත් ධර්ම දේශනා බද්ධ සම්මතයන් හා ආචාර ධර්මයන් කෙටියෙන් පරීක්ෂා කර බැලීමත් ඒවායෙහි ඇති වැදගත්කම සොයා බැලීමත් ය.

- 01. ධර්ම දේශනාවක් පවත්වා ගැනීම සඳහා කිසියම් විශේෂ හේතුවක් පාදක කර ගැනීම පොදුවේ සිදුවන්නකි. විහාරස්ථානයක හැර නිවසක ධර්ම දේශතාවක් පවත්වාගත්තේ තම් ඒ සඳහා පින්දීම හෝ ආශිර්වාදය සලසා ගැනීම වැනි අරමුණක් ඉදිරිපත් කර ගැනීම සිරිත ය. සිය ඥාතියෙකු මියගොස් හත් දිනක්, ඉතමසක්, වසරක් හෝ ඊට වැඩි කාලයක් ගතවීම, උපන්දිනය, විවාහ සංවත්සරය, විවාහ වන යුවලකට ධර්මෝපදේශ ලබාදීම, ආසන්න බණ ආදී වශයෙන් විවිධ අරමුණු පදනම් කොට ගෙන ධර්ම දේශනා පවත්වනු ලැබේ. එසේ ඇති කල්හි එම අභිමත කරුණට අනුරූප වන අයුරින් ධර්ම දේශනා කිරීමට ද දේශකයන් වහන්සේ අවධානය යොමු කරති. නිදසුනක් ලෙස මිය යෑමකට සම්බන්ධ ධර්ම දේශනාවක දී තිුලඤණය වැනි දේශනාවක් ද මංගල සම්මත අවස්ථාවක දී මඞ්ගල සූතු ආදී දේශනාවක් ද දේශනා කිරීම ය. මෙය බුදුරජාණත් වහත්සේ විසිනුදු අනුමත කුමය බව ඒ පර්යායයේ දී බුදුරජාණත් වහන්සේ අට්ඨුප්පත්තිකව ධර්මය දේශනා කර ඇති ආකාරයෙන් පැහැදිලි වේ.¹ පූතිගත්තතිස්ස හිමියන් අරභයා බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කරනුයේ අනිතා පුතිසංයුක්ත දේශනාවක් වන අතර² චුන්දසූකරික අමතා දේශනා කරනුයේ කර්මය හා සම්බන්ධ දේශනාවකි.<sup>3</sup>
- 02. සැදහැතියකුගේ ආරාධතාවකින් ම මිස අතාරාධිතව දහම් දෙසීමේ සම්පුදායයක් නැත. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ පුථම ධර්ම දේශනය පවා ආරාධනයක් ඇතිව ම දේශනා කරන ලද්දකි. බුදුරජාණන් වහන්සේ ලෝකයාගේ අල්පශුැත බවත්, එවන් පිරිසකට දහම් දෙසීමේ දී තමන් වහන්සේ පමණක් වෙහෙසට පත්වන බවත් සිතා දහම් දෙසීමට අනුත්සුක ව සිටි අවස්ථාවෙහි සහම්පති මහා බුහ්මයා උන්වහන්සේට දහම් දෙසීමට ආරධනා කළ පුවත ශාසන ඉතිහාසයේ ඉතා පුකට ය. එසේ ම බොහෝ අවස්ථාවල බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණෙන දිවා බුහ්මාදීන් මෙන් ම බුාහ්මණ ගෘහපතියෝ ද තථාගතයන් වහන්සේගෙන් ධර්මය දේශනා කරන ලෙස ඉල්ලා සිටින අයුරු මංගල, පරාභව අාදී සූතුයන්හි මැනවින් පුකට වේ. එබැවින් ශුාවක ආරාධනයක් ම ධර්ම දේශනාවකට මූලික වූ අයුරු ශාසන ඉතිහාසය තුළින් ද පැහැදිලි වේ. එය ධර්මයට කරන ගෞරවයක් මෙන් ම ශුාවකයන්ගේ ම අපේඤාව වන නිසා සන්නිවේදන කාර්යය ද මැනවින් සාර්ථක වෙයි.

වර්තමානයේ ද ධර්ම දේශතාවක් සඳහා ආරාධතා කරන විට දහැත් වට්ටියක් හෝ අවම වශයෙන් දහැත් අතක් පිළිගන්වා පසඟ පිහිටුවා වැඳ ආරාධතා කිරීම සිරිතකි. පෙරදිග සම්පුදාය තුළ බුලත් කොළය පාරිශුද්ධත්වයේ සංකේතයක් මෙන් ම දෙවියන්ට, බුදුරදුන්ට කරන පූජාවන්හි දී යොදා ගන්නා පූජනීය වස්තුවකි. එසේ ම දේශකයාණන් වහන්සේ දන හැඳින වැඳ සිය අරමුණ ද පුකාශ කොට ආරාධනය සිදු කිරීමෙන් වඩාත් එලදායී ලෙස ධර්ම දේශනාව සිදුකර ගැනීමේ හැකියාව උදාවේ. මීට අමතරව දේශනාව සිදු කරන ස්ථානය, වේලාව, ශුාවකයන්ගේ ස්වභාවය ආදිය ද දන ගැනීම දේශකයාණන් වහන්සේගේ පුයෝජනය සඳහා ඉතා වැදගත් වේ. නූතනයේ දුරකථන, ජංගම දුරකථන ආදිය සුලභව ඇතත් එමගින් ආරාධනයක් සිදු කළ ද විහාරස්ථානයට පැමිණ වැඳ නමස්කාර කොට දේශකයාණන් වහන්සේට ආරාධනා කිරීම අතිශය යෝගා බව මෙහිලා සඳහන් කළ යුතුය. මෙහි දී සිහි තබාගත යුතු කරුණ වන්නේ තමන් ආරාධනා කොට දේශනා කරවා ගන්නේ අන් කිසිවක් නොව සාරාසංඛා කල්ප ලක්ෂයක් පෙරුමන් පුරා අවබෝධ කොටගත් උතුම් නවලෝකෝත්තර ශී සද්ධර්මය බව යි.

03. ධර්ම දේශනාවක් සඳහා ආරාධිත භිඤුව හෝ භිඤුන් වැඩම කරවීමේ දී විශේෂ ගරුබුහුමත් සහිතවම වැඩම වීම සිරිත ය. එහි දී පෙර සිරිත වූයේ පල්ලැක්කියෙන් වැඩම වීම යි. එය රජුට කරන ගරු සැලකිල්ලට සමාන වූවකි. භිඤුන් වහන්සේ සතුන් පිට ගමන් කිරීම පොදුවේ සිදු නො වන්නක් නමුත්, අසුන් බැඳි කරත්තය ගොන් කරත්තය ආදියේ ධර්ම දේශනා සඳහා පෙර වැඩම වූ බව පැරැන්නෝ පවසති. එසේ ම අත් පුටුව ද අවස්ථාවෝචිත ව යොදා ගත් අතර බොහෝ විට පෙරහැරකින් වැඩමවීම සිරිත විය. වැඩි වශයෙන් ධර්ම දේශනා පැවැත්වීම රාත්රී කාලයේ දී සිදු වූ නිසා පොල් පන්දම් ආදියෙන් පෙරහැර සැරසුණු අතර එමගින් මඟ ආලෝකයත් අලංකාරයත් යන කරුණු දෙක ම එකවර ඉටුකර ගැනීමට අවස්ථාව උදාවුණි. අවම වශයෙන් ධර්ම දේශනාවක් සඳහා වැඩමවීමට පෙරහැරක් සූදානම් නො වූව ද වැඩිහිටි පිරිමි කිහිපදෙනෙකු හෝ ධර්මදේශක භිඤුව වැඩමකරවාගෙන ඒම සඳහා විහාරස්ථානයට යන අතර ඔවුහු විහාරස්ථානයට අවශා දහැත්, ගිලන්පස ආදිය රැගෙන යාම සිරිතක් කොට ගත්හ. දේශක භිඤුව හේවිසි නාද මධායේ පාවඩ පිටින් වැඩම කළ අතර ඇතැම් පැරණි ගම් දනව්වල ස්තීුන්ගේ කෙස් පියවිල්ල මතින් ද ධර්ම දේශකයාණන් වහන්සේ වැඩම වූ අයුරු මෑත ඉතිහාසයේ පවා අසත්තට ලැබෙන්නකි. පා දෝවනය කොට ධර්මදේශකයාණන් වහන්සේ පිළිගැනීම චිරාගත සම්පුදාය වන අතර එමඟින් භිඤුවගේ පාද පිරිසිදු කිරීම තොව නිවැසියන්ගේ මානය සෝදා හැරීම අරමුණ විය. එබැවින් ගෘහ මූලිකයා පිරිමියෙකු වේ නම් ඔහු විසින් එම කටයුත්ත සිදු කෙරුණු අතර එය කුඩා දරුවකුට හෝ දාස කම්කරුවකුට අයත් කාර්යයක් සේ කිසිවිටෙකත් නො සැලකූහ. මේ සියල්ල ම ධර්මයට කරන ගරු සැලකිලි ලෙසින් මිස තමාට කරන සැලකිල්ලක් ලෙස දේශක භිඤුහු ද නො සිතූහ.

04. ධර්මාසනය පිළියෙළ කිරීම ද දේශනයක දී ඉතා සැලකිල්ලෙන් හා ඉතා ගරුත්වයෙන් සිදුකරනු ලබන්නකි. එහි දී කෙතරම් ගරුත්වයකින් හා සැලකිල්ලකින් එම කාර්යය සිදුකරන ලද්දේ ද යන්නට පුථම සංගීතියේ දී

ලේශන අසුන සූදානම් කිරීම සම්බන්ධ සමන්තපාසාදිකාගත වාර්තාව දෙස් දෙයි. නානා මල් වර්ග, රන් රුවන් ආදියෙන් සරසා අනඟි ඇතිරිලි යොදා අාසන පැන වූ බව එහි වාර්තා වී ඇත. ඒ අනුව ධර්මාසනයට සුදු ඇතිරිලි යොදා ධර්මාසනයට උඩුවියන් බැඳ බුමුතුරුණු එලා සැකසීම සිරිත වෙයි. මෙහිලා තවත් අවධානය යොමු කළ යුතු කරුණක් ලෙස ධර්මාසනය සකසන ස්ථානය පිළිබඳව සැලකිලිමත් වීම පෙන්වා දිය යුතු ය. දේශකයාණන් වහන්සේට දේශනාවේ දී ශුාවකයා සම්බන්ධ කර ගැනීම වඩාත් පහසු වන ආකාරයෙන් ධර්මාසනය පිළියෙළ කර ගත යුතු ය. ශුාවකයාට ඉතා ළං වීම ද ඉතා දූර වීම ද දේශනයට බාධාවකි. $^7$  ධර්ම දේශක භිඤුවගේ අත්පස තෙල් පහනක් දල්වා තැබීම සිරිතකි. විදුලි ආලෝකය සුලභ මෙවන් කාලයක වුව එහි ඇති පුයෝජනය නිතර දහම් දෙසුම සඳහා වැඩමවන භිඤුන් ලෙස අප ද අත්දැකීමෙන් දැක ඇත. හදිසියේ විදුලි ආලෝකය විසන්ධි වීමක් සිදු වුව ද ධර්ම දේශනය බාධාවකින් තොර ව පවත්වා ගැනීමට එමඟින් අවකාශ සැලසේ. එම පහතිත් සිදුවන වෙනත් සෞඛාමය වැදගත්කම ද මෙහිලා සැලකිල්ලට ගනු වටී. එසේ ම පානීය ජලය ද අවශායෙන් ම ධර්මාසනය අසල තබනු ලැබේ. විහාරස්ථානයට ගොස් දුහැත් අතක් පිළිගන්වා ආරාධනා කළ නමුත් නැවත ධර්මාසනාරූඪ භිකුෂුවට දහැත් වට්ටියක් පිළිගන්වා ආරාධනා කිරීම සිරිත වේ. දේශක භිඤුව ද ධර්මාසනයට පැමිණි විගස හිඳ නො ගන්නා අතර ධර්මාසනයට අත තබා බැලීමෙන් අනතුරුව වැඩ සිටීම පැරණි සිරිත ය. එක් අතකින් දේශක භිඤුවගේ ආරක්ෂාව පිණිස එය හේතු වේ. මක්නිසා ද යත් භිඤුවට කරදරයක් කිරීමට අවශා අයෙකුට ධර්මාසනයේ කටු ගැසීම ආදියක් සිදු කළ හැකි බැවිති. මීට අතිරේකව ඇතිරිල්ලට යටින් නිවසේ බළලුන් ලෙනෙනුන් ආදී අහිංසක සුරතලුන් සැඟවී සිටීමට ද ඉඩ ඇත. ඉඳුම් හිටුම් ඇ කාර්යයන්හි සති සම්පජඤ්ඤයෙන් කටයුතු කිරීමේ තථාගතයන් වහන්සේගේ අවවාදය ද මෙමගින් අනුගමනය කළේ වෙයි.8

බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දහම් නො දෙසිය යුතු අය පිළිබඳව ද විනය පිටකයේ දී දේශනා කොට ඇත. එවන් උදවිය ලෙස කුඩයක් දරාගෙන සිටින්නා, දණ්ඩක් දරාගෙන සිටින්නා, ආයුධ දරන්නා, දුණු ඊතල දරන්නා, පාවහන් පැළඳ සිටින්නා, යානගත පුද්ගලයා, පලසෙහි සිටි පුද්ගලයා, හිස වෙලා සිටින්නා ආදීන් දක්විය හැකි ය. එසේ වෙතත් ගිලන් පුද්ගලයාට දහම් දෙසීමට එම කරුණු තුළ තහනමක් නැත. එසේ ම බිම සිට අසුනෙහි සිටින්නාට නො මගෙහි යමින් මගෙහි යන්නාට හා පසුපසින් යමින් ඉදිරියේ යන්නාට දහම් නො දෙසිය යුතු බව එහිලා පැහැදිලි කරයි.

බුදුන් දවස කෙසේවතුදු පුථම ධර්ම සංගායතා වාර්තාවට අනුව නම් දේශක භිඤුව විජිනිපතක් භාවිත කළ බව පැහැදිලි ය. $^{10}$  හස්ත විකාර, මුඛ විකාර

ආදිය ඇති නොවීමටත් දේශකයාගේ චිත්තේකාගුතාව ආරක්ෂා කර ගැනීමටත් එයිත් අවස්ථාව උදාවේ. දේශනයේ දී විසභාග අරමුණක් දුටුවහොත් ඉත් චිත්ත වික්ෂේපයට පත් නො වීම මෙමගින් අපේක්ෂා කෙරේ.

05. සම්පුදායික ව දේශක භිඤුවක් දේශනාරම්භයේ දී දේවතාරාධනාව හා කාල ඝෝෂාව පැවැත්වීම සිරිත ය. එනම් ධර්මශුවණය සඳහා දෙවියන්ට ආරාධනා කිරීමයි. එසේ ආරාධනා කරන පාලි ගාථා දෙකක් පිළිබඳව අප අවධානය යොමු වේ. එනම්, සමන්තා චක්කවාලේසු ආදී වශයෙන් එන දේවතාරාධනාව හා සග්ගේ කාමේ රූපෙ ගිරිසිඛරතටෙ ආදී වශයෙන් එන දේවතාරාධනාවත් ය. දේවතාරාධනයෙන් අනතුරුව මේ දහම් ශුවණයට වෙලාවයි යනුවෙන් කියැවෙන ධම්මස්සවනකාලො අයං භදන්තා යන්න තෙවරක් හඬනගා පැවසීම සිරිත ය. ධර්මාසනාරූඪ භිඤුවකට සිය කාර්යය කුමක් ද, යන්න පිළිබඳව තමා ම සිහිපත් කර ගැනීමක් ලෙස ද මේ දේවතාරාධනය වැදගත් වෙයි. තමන් මේ දේශනා කරන්නේ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මය බවත් එය අසන්නට පැමිණෙන ලෙස දෙවියන්ට පවා ඇරයුම් කිරීමෙන් සම්බුද්ධ දේශිතයෙන් බැහැරව දෙසුම පැවැත්වීමට උත්වහන්සේට හැකියාවක් ඇති තොවේ. ධම්මකථික සූතුයේ දී බුදුරජාණන් වහන්සේ ම දේශනා කොට ඇත්තේ සිතළුවක් කියවන පුද්ගලයා ධම්ම කථිකයෙක් නො වන බවත්, රූපාදිය පිළිබඳව අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම වශයෙන් දකීමට ශුාවකයා යොමු කරන දේශකයා පමණක් ධම්මකථික නාමයට හිමිකම් කියන බවය." එසේ ම සත්පුරුෂ ධර්ම කථිකයා අනුන් හෙලා නො දකින තමා හුවා නො දක්වන සිය කථිකත්වය නිසා ලෝභයෙන්, ද්වේශයෙන් හා මෝහයෙන් මුලාවට පත්වන්නකු නො විය යුතු ය.12 මෙම බුද්ධෝපදේශය කාලීන ධර්ම දේශනා යනුවෙන් පුලාප කියවන බොහෝ අල්පශුැතයන් විසින් නො සලකා හැරීම අතිශය විපත්තිකාරී තත්ත්වයක් බව මෙහිලා සඳහන් කරනුයේ සංවේගයෙනි.

ශී් ලංකාවේ ඇතැම් උඩරට ගම් දනව්වල දේවතාරාධනයෙන් අනතුරුව හේවිසි නාද කිරීම සිරිත ය. ඒ ශබ්ද පූජාවක් ලෙසින් බුදුරජුන්ට කරන උපහාරයක් මෙන් ම ශබ්ද පූජාවන්ට දෙවියන් පිුය කරන බැවින් ඔවුන් පිළිගැනීමක් ලෙස ද හඳුන්වා දිය හැකි ය. අනතුරුව නමස්කාරයෙන් හා මාතෘකා ගාථා දේශනා කිරීමෙන් දම් දෙසුම ආරම්භ වෙයි. නමස්කාරය වුව ද රේරවාදී සම්පුදාය තුළ ඒ ඒ අවස්ථාවට තාලය අනුව වෙනස් වෙයි. පිරිතක දී විනය කර්ම කරන අවස්ථාවේ දී හා ධර්ම දේශනයේ දී මෙම වෙනස මැනවින් වටහා ගත හැකි ය.

06. දේශක භිකුුව මාතෘකා කළ ගාථාවට අනුව එක්වර ම ධර්ම කාරණා ඉදිරිපත් නො කරයි. එහිදී ශුාවකයන් වෙත ධර්මාවවාදයක් ලබාදීම පළමුව සිදුවෙයි. ධර්මශුවණය කළ යුතු ආකාරය, එහි අනුසස්, ධර්ම ශුවණයේ අරමුණු ආදී කරුණු මෙහි දී අනාවරණය කෙරේ. නෑසූ දහම් කරුණු අසන්නට ලැබීම, ඇසූ කරුණු පිරිසිදු කර ගැනීම, සැක දුරු කර ගැනීම, දක්ම සෘජු වීම, සිත පැහැදීම<sup>13</sup> වැනි ධර්ම දේශනාවෙන් සිදුවන අර්ථය පැහැදිලි කිරීම මෙහි දී සිදුවන අතර ධර්ම ශුවණය තුළින් සිය දෙලොවට ම වැඩ සලසා ගත් උවැසි උවැසියන් පිළිබඳව සිහිපත් කිරීමෙන් ධර්ම ගෞරවය ශුාවකයා වෙත ගොඩනැගීම ද සිදු වේ. ධර්ම ශුවණයේ ඇති දුර්ලභ බවත් අෂ්ට දුෂ්ටඤණයන්ගෙන් විනිර්මුක්ත මනුෂාත්ව පුතිලාභයේ ඇති වටිනාකමත්<sup>14</sup> මෙහි දී ශුාවකයාට අවබෝධ කොට දීම සිදු වේ.

ධර්මාවවාදයෙන් අනතුරුව නැවත මාතෘකා ගාථාව පුකාශ කිරීමත් ගාථාවේ අර්ථය සරල කොට පුකාශ කිරීමත් එහි නිදාන කථා ඇත්තම් එය දේශනා කිරීමත් එහි එන දහම් කරුණු අනුව ධර්ම දේශනය පැවැත්වීමත් අවසාන ධර්මෝපදේශ ඉදිරිපත් කරමින් දේශනාව නිමාවට පත්කිරීමත් පෙර සිරිත ය. දේශනාව නිමා කරනුයේ ධර්ම ශුවණයට පැමිණි දෙවියන් ඇතුලු සියල්ලන්ට ම පිං පෙත් අනුමෝදන් කිරීමෙනි.

- 07. දේශක භිඤුවට පරිෂ්කාර පූජාවක් සිදු කිරීම ද පෙර සිට පැවත එන සිරිතකි. එහි දී පිංකමේ අරමුණ අනුව පිරිකරක් පූජා කිරීම බොහෝ විට සිදු විය. මිය පරලොව සැපත් අයෙකු වෙනුවෙන් කරන පිංකමක් නම් ඔහුට ආලෝකය පිණිස ආලෝක පූජාවක් ලෙස ලන්තෑරුම් ආදිය පූජා කිරීම පැරණි ගම්වල අද පවා සිදු වේ. එසේ ම දියුණු නූතනයේ විදුලි බල්බ ආදිය පූජා කිරීමේ අරමුණ ද මීට ම සමගාමී වේ. පිරිකර පූජාවේ ආරම්භය බුද්ධ කාලය දක්වා ම දිවෙන්නකි. වරක් උදේන රජතුමාගේ ඇතවුරෙහි ස්තීන් පිරිසකට ධර්ම දේශනා කළ අනඳ හිමියන්ට සාටක (සළු) පන්සියයක් ලැබුණු පුවත මෙහිලා කදිම නිදසුනකි. 15 කෙසේවතුදු පිරිකර අපේඤාවෙන් දහම් දෙසන්නේ නම් එය සඳුන් අරටුවක් කුණු මෝරු හැලියකට හුවමාරු කර ගැනීමක් හා සම කොට දේශනාවේ පැහැදිලි කෙරේ. 16 පෙර රජවරුන් පවා ධර්ම දේශකයන් වෙත පිරිකර පමණක් නොව වැටුප් පවා ලැබීමට සලස්වා තිබූ බවට ඉතිහාසය සාක්ෂි දරයි. 17 එහිලා ධම්මදායාදා හොථ භික්ඛවෙ.
- 08. භිකුෂුවක හෝ ගිහියෙකු දහම් දෙසත්තේ තම් එහි අරමුණ බුද්ධ දේශතාව පැහැදිලි කිරීම යි. එසේ නම් දේශකයෙකු තුළ විශේෂ ශිකුණයක් ඒ සඳහා පැවතිය යුතු ය. මෙහිලා දේශකයා පියශීලී අයෙකුවීම (පියෝ) ගරු සම්භාවතාවට සුදුස්සෙක් වීම (ගරු භාවතීයො) වාක්ත අයෙකු වීම (වත්තා), තො ඉක්මිය හැකි වදත් ඇත්තෙකු වීම (වචතක්කමෝ), ගැඹුරු කථා ඇත්තෙකු වීම (ගමහීරඤඤ්ච කථං කත්තා) ශුාවකයා අස්ථානයෙහි තො යෙදත්නෙකු

වීම (නොචට්ඨානෙ නියෝජයෙ) ඉතා වැදගත් ය.<sup>18</sup> මෙහිලා භාෂා වෳවහාරයේ ජනකාන්ත බව, ශුාවකයා වෙත අනුකම්පාශීලී වීම ස්වමතය නොව බුද්ධ මතය පුකාශ කිරීමේ වගකීම, පුතෳලාභ ආදිය පිළිබඳව නොව ධර්ම ඥානය ලබා දී විමුක්තිය කරා ශුාවකයා මෙහෙයවීමේ උදාර අපේඎව දේශකයෙකු තුළ පැවතිය යුතු වේ. දේශකයා කවටයෙකු නො විය යුතු අතර ගාම්භීර චරිතයක් ඇත්තෙකු වීම ඉතා වැදගත් ය.

09. අවස්ථානුකූල ව මෙන් ම සම්පුදායගතව ද විවිධ ධර්ම දේශනා වර්ග දක්නට හැකි ය. මංගල බණ, අරියවංශ දේශනා, යුගාසන දේශනා, ජාතක දේශනා, මතක බණ, කාවාමය දේශනා, මෙමතී වර්ණනාව, නාටා බණ ආදිය මේ අතර විශේෂය. මඞ්ගල බණ යනුවෙන් අදහස් තුනක් මතුවිය හැකි ය. එකක් නම් මඞ්ගල සූතුානුසාරයෙන් කරනු ලබන දේශනාවයි. අනෙක බුදුරජාණන් වහන්සේගේ මංගල දේශනාව වන දම්සක් පැවතුම් සූතුය යි. තෙවැන්න නම් අභිනවෙන්පසම්පන්න භිඤුවකගේ පළමු දම් දෙසුම යි. මෙහිලා අදහස් කරනුයේ අභිනවයෙන් උපසපන් භිඤුවක විසින් කරනු ලබන පළමුවැනි ධර්ම දේශනාව යි. එම අවස්ථාව පැරණි සමාජය තුළ අතිශය උත්සවාකාරයෙන් සිදුකරන ලද්දකි. එම ධර්මදේශක භිඤුව උපසම්පදාවෙන් අනතුරුව ස්වකීය විහාරස්ථානයට සමීපස්ථ වෙනත් විහාරස්ථානයක නවත්වා තබා ධර්ම දේශනාවට නියමිත වේලාවට වැඩමකරවා ගැනීම පෙර සිරිතය. එහි දී පෙරහැරින් වැඩමවන අභිනවෝපසම්පන්න භිඤුව උණු පැණින් පා දොවා උණු කැවුමින් දෙපා තවා, පියවිලි පිටින් ධර්මාසනය වෙත වැඩමවීම සිදු කෙරේ. බොහෝ විට පුථම ධර්මදේශනාවේ දී ධම්මචක්කප්පවත්තන සූතුයෙන් දහම් දෙසීම ද සිරිතකි.

අංගුත්තර නිකාය ටීකාවේ දී අරියවංස දේශනා යන්න පැහැදිලි කෙරෙන්නේ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශනා කළ ධර්මය එ නයින් ම ආර්ය මාර්ගාධිගමය පිණිස විස්තර වශයෙන් කරනු ලබන දේශනාව (අරියමග්ගාධිගමාය විත්ථාරතො පවත්තියමාන දෙසනා) යනුවෙනි.<sup>19</sup> පෙර දවස මුළු රාතිය පුරා ම ශුාවකයන් පිරිවරාගෙන භිකුසූන් වහන්සේලා අරියවංස දේශනාව කළ බව සඳහන් වේ. මෙහි දී අඕගුත්තර නිකායේ චතුක්කනිපාතයේ එන අරියවංස සූතුය මෙම දේශනාවට පාදක වී දයි සොයා බැලීම ද වැදගත් විය හැකි ය.

මතක බණ යනුවෙන් කෙනෙකු මිය යැමෙන් දින හතක් ගතවීමෙන් සිදු කෙරෙන ධර්ම දේශනාව ශී ලාංකීය බෞද්ධ සමාජය තුළ අනිචාර්යයෙන් ම සිදුවන්නකි. මෙහි දී එම පුද්ගලයා මිය ගිය දිනයේ සිට දින හයක් ඉදිරියට ගණනය කොට සයවන දින රාතිුයේ ධර්මදේශනා පවත්වා පසු දින සඟසතු කොට දානය පිළිගැන්වීම සිදුකෙරේ. මේ සඳහා දින හයක් සීමාව යොදාගනු ලබන්නේ කිනම් කරුණක් මත ද යන්න සොයාබැලීම වෙන ම පර්යේෂණයකි. මහායාන සම්පුදාය තුළ මියගිය අයෙකු ගත්ධබ්බ ස්වරූපයෙන් දින හතක් සැරිසරන බව පිළිගැනීම නිසා එම ආභාසයෙන් මෙම අදහස තහවුරු වී යැයි ද සිතිය හැක. රේරවාද සම්පුදාය තුළ එවත් පිළිගැනීමක් නැතත් තිරෝකුඩ්ඪ සූතුයේ දී මියගියවුන් පින් අපේක්ෂාවෙන් ගේ අවට දොරපිල් ආදියේ රැදී සිටින බව සඳහන් වී තිබෙන බැවින්<sup>20</sup> මෙවන් පින්කමක් කොට පිං පැමිණවීම අර්ථසම්පන්න බව පැහැදිලි ඓ. හත්දොහේ බණ අවසානයේ ඇතැම් පුදේශවල පැන් වඩා පිං අනුමෝදන් කිරීම ද චාරිතුයකි. මතක බණක දී දේවතාරාධනය කිරීමක් ද සිදු නො වේ. දෙවියන් අපිරිසිදු ස්ථාන පිළිකෙව් කරන බැවින් එවන් අවස්ථාවකට ආරාධනා කිරීම නුසුදුසු සේ සලකන්නට ඇත. එසේ ම මරණයක් නැති බැවින් දෙවියන්ට අමර යන නම භාවිත කෙරේ. මරණයේ අත්දකීම නැති ඔවුනට මරණය පිළිබඳ දේශනාව අභිමත නො වන සේ සලකන ලදැයි ද සිතීමට අවකාශ ඇත. මතක බණක දී බොහෝ සෙයින් ම අනිතා පුතිසංයුක්ත දේශනාවක් කිරීම ද සිරිත ය.

යුගාසන දේශානාවන්හි දී එක් භිඤුවක පෙළ දේශනා කරන අතර අනෙක් භිඤුව එය සිය බසින් තේරීම සිරිත ය. එහි දී බොහෝ විට වෘත්තග න්ධී ශෛලියෙන් පෙළ තේරීම සිදු කෙරේ. මෑත යුගයේ මෙම දේශනා විශේෂය එතරම් ජනපිය නො වූව ද දශක කිහිපයකට පෙරාතුව එය ඉතා ජනපිය දේශනා කුමයක් වූ බව පෙනේ. ජාතක දේශනාවන්හි දී ජාතක පොත් වහන්සේ ගෞරව බුහුමන් සහිතව වැඩමවා මිහිරි කොට තාලයට ජාතක පොත කියවීම සිරිතය එමඟින් බෝසතාණන් වහන්සේගේ අතීත භවයන් පිළිබඳව බොදුනුවන් දනුවත් වීමක් පමණක් නොව බෝසත් චර්යාවන් තමා වෙත ගොඩනගා ගැනීමේ මහඟු ආදර්ශය ද ඔවුහු ලබා ගත්හ. එසේ ම සාහිතා සේවනයෙන් ලද ශිඤණය ඔවුන්ගේ ජීවිත මහත් ආලෝකයට පත්වීමට හේතු විය.

කාවාමය ධර්ම දේශනාවන් විෂයයෙහි බාල, තරුණ, මහලු කාගේත් අභිරුචියක් පවතී. එහි දී පැරණි සම්පුදායය වූයේ ජාතක කතාවක් පදනම් කොට ගෙන කාවාමය දේශනාවක් ගොඩනැගීම ය. එය පෙදෙන් බුදු සිරිත කීමේ චිරාගත සම්පුදායට ද එකඟ වූවකි. වර්තමානයේ සියල්ලක් ම කාලීන කර ගැනීමේ වුවමනාව නිසා කාවාමය දේශනාවන්ට ද වර්තමාන උදාහරණ, සම්පුදායයට නො ගැළපෙන හාසා උත්පාදක කියමන් ඇතුලත්ව පැවතීම ධර්මධරයන්ගේ ආනන්දයට හේතු නො චේ. කවිය හා ගීතය භිඤුවට ගැලපේ ද නො ගැලපේ ද යන කරුණ සංකීර්ණ කරුණක් බැවින් අවස්ථානුරූපීව මෙහිලා සාකච්ඡාවට බඳුන් නො වෙතත් නූතන ජනපිය ගීතයන් අනුකරණය කළ නාද රටාවක් භාවිත කරමින් කෙරෙන කවිබණ දේශනාවන් භිඤු ගෞරවය කෙලෙසීමට හේතුවන බව නම් පැහැදිලි ය.

ධර්මය සර්ව කාලීන ය. එබැවින් ම කාලීන ය. එසේ වෙතත් කාලීන ධර්ම දේශනා යනුවෙන් අශුැතවත් පුද්ගලයන්ගේ පුලාප කථනයන් ගරුත්වයෙන් ගත් අන්ධබාල ශාවක සමාජයට ඔවුන්ගේ එම දොලොව වැඩ නැති දේශනාවන් අතිශය ආස්වාදනීය ලෙස පෙනීම පුදුමයක් නො වේ. එසේ ම බුද්ධ දේශනාව එලෙසින් විශුහ කරන ධර්ම ගරුත්වයෙන් යුතු දේශකයෝ එබඳු පුහු වටිනාකම් සහිත ශාවක සමාජයක ඇගයීමට බඳුන් නො වෙති. මැටියෙන් කළ අලංකාර කුණ්ඩලාභරණ මෙන් ද, රන් ආලේපිත ලෝහ කාසි මෙන් ද පිරිවර වටකර ගත් ඇතුලතින් අශුද්ධ එහෙත් බාහිරින් අලංකාර බාලයෝ පිරිවර වටකොට ඇවිදිති යන බුදු වදන මෙහිලා සිහියට ගැනීම වටනේ ය.<sup>21</sup>

09. ධර්ම දේශකයා පමණක් නොව ශුාවකයා තුළ ද දහම් දෙසුමක දී සුවිශේෂ සූදානමක් පැවතිය යුතු ය. විශේෂයෙන් ම හේ සංවරසීලී ඇඳුමකින් සැරසී සිටිය යුතු ය. කාය වාග් සංවරයෙන් යුතු ව ධර්ම ශුවණය කළ යුතු ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කළේ ධර්ම ශුවණයේ දී රීනම්ද්ධයෙන් ඌරෙකු මෙන් නො නිදා අවදියෙන් ධර්ම ශුවණය කළ යුතු බව ය.<sup>22</sup> බුදුරජාණන් වහන්සේ ලෝක සත්ත්වයාගේ භවය නැමැති රෝගයට පිළියම් කරන භෞෂජා ගුරු ය. එබැවින් රෝගියා චෛදාවරයාගේ උපදෙස් අනුගමනය කළ යුතු ය. ධර්මෞෂධය තරම් දෙයක් තවත් නැත.<sup>23</sup> වෙනදාවරයෙක් රෝගියාට බෙහෙත් නියම කරන්නාක් මෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ ද ධර්මෞෂධය ලබා දෙති. එය පානය කරන්නෝ පස්පව් දස අකුසලයෙන් මිදී දස කුසල කර්මයන්හි නියැලෙමින් ධර්මය පුගුණ කළ යුතු ය. එසේ ඇති කල්හි පමණක් ධර්ම ශුවණයේ අරමුණු සාක්ෂාත් කරගත හැකි වේ.

මේ සියලු කාරණා එක පිඩුකොට සැලකිල්ලට ගැනීමේ දී වසර දෙදහස් පත්සියයකට අධික කාලයක් තුළ ජනතාව වෙත ධර්මය සමීප කරවන ලද ඒ සඳහා වූ පුබල ම මාධා හැටියට යොදා ගත්ධර්ම දේශනාවන් දේශක ශුාවක දෙපඎය තුළ ම චාරිතුමය, ආකල්පමය හා චර්යාමය සද්භාවයන් මත ගොඩනැගුණු වැඩපිළිවෙළක් බව පැහැදිලි වේ.

#### ආන්තික සටහන්

- 1. මනි. 02, 100-106 පිටු.
- 2. ධඅ.01, 157-159 පිටු.
- 3. එම, 64-65 පිටු.
- 4. මපා. 01, 10-12 පිටු.
- 5. සුනි., 36 පිටුව.
- 6. විඅ.01, 6-7 පිටු.

- 7. සංයුත්තනිකාය, සගාථකවග්ග ටීකා, CSCD.
- 8. දීනි.01, 124 පිටුව.
- 9. පාචිපා. 01, 28-30 පිටු.
- 10. විඅ.01, 07 පිටුව.
- 11. සනි. 02, 28-30 පිටු.
- 12. මනි. 03, 154-164 පිටු.
- 13. අනි. 03, 393 පිටුව.
- 14. සද්ධම්මෝපායන අක්ඛණදීපන ගාථා.
- 15. චූපා. 02, 558-562 පිටු.
- 16. අඞ්ගුත්තරනිකාය, මහාසුපිණසුත්තවණ්ණනා, CSCD.
- 17. මතාවංස, 32 පරිච්ඡේදය, 44, 45 ගාථා.
- 18. අනි. 04, 330-332 පිටු.
- 19. අඞ්ගුත්තරතිකාය ටීකා, අරියවංස සුත්ත වණ්ණනා, CSCD.
- 20. බූනි. 01, 14-16 පිටු.
- 21. සනි. 02, 148 පිටුව.
- 22. ඓර., 10 පිටුව.
- 23. ධම්මාගදං ගවෙසන්තො අද්දක්ඛිං සකස්සාසනං අග්ගං සබ්බොසධානං තං සබ්බසල්ලවිනොදනං'' අප. 01, 72 පිටුව.

# Overcoming the Challenges of the Re-Establishment of *Bhikkhunī* Order in Sri Lanka

Dr. Panahaduwe Yasassi Thera

#### Establishment of Bhikkhunī Order

The Order of *Bhikkhunīs* was first established by the Buddha at the specific request of his foster-mother *Mahāprajāpati Gotamī*. It occurred five years after the Order of monks that means fifth year of the Buddha's enlightenment. For the first time *Mahāprajāpati Gotamī* requested to enter the dispensation when the Buddha was staying at the *Kapilavattu* in the Banyan monastery. The Buddha rejected her request replying that "Be careful, *Gotamī*, of the going forth of women from home to homelessness in the *Dhamma* and *Vinaya*" In the same way *Mahāprajāpati Gotamī* requested the Buddha to grant permission for women in receiving ordination three times but it was rejected by the Buddha. Then she departed thinking that the Buddha does not allow women to get ordination with afflicted, grieved, with a tearful face and crying.

In the fourth time the queen alone with several *Sākyan* princess having had her hair cut off, having warn robes arrived to *Vesāli* where the Buddha was resided. Due to the long journey her feet were swollen, limbs covered with dust, with tearful face, crying stood outside the porch of the gateway. This emphasizes how she devoted to fulfill her idea. Even though venerable Ānanda paid his attention on this matter, the Buddha rejected the forth request of *Mahāprajāpati Gotamī*. Finally Ven. Ānanda asked the Buddha whether the women able to realize attainments having becoming

nuns. Replying him, the Buddha stated that "If Ānanda, Mahāprajāpati Gotamī accepts eight strict rules that may be ordination for her.<sup>4</sup> Those eight rules are as follows.

- A nun who has been ordained for a century must greet respectfully, I. rise up from her seat, salute with joined palms, do proper homage to a monk ordained that day itself.
- A nun must not spend the rains in a residence where there is no II. monk.
- Every half month a nun should desire two things from the order of III. monks asking of the observance day (Uposatha) and the coming for the exhortation.
- After the rainy retreat a nun must invite before both orders in IV. respect of three matters: What was seen, what was heard, what was suspected.
- A nun, offending against the strict rules rule, must undergo V. (mānatta) for half a month before both orders.
- When, as a probationer, she has trained in the six rules for two VI. years and she should seek ordination from both orders.
- A monk must not be abused or reviled in any way by a nun. VII.
- From to-day admonition of monks by nuns is forbidden, admonition VIII. of nuns by monks is not forbidden.

It is mentioned at the end of each rule that "this rule too is to be honored, respected, revered, venerated and never to be transgressed during her life.<sup>5</sup> This emphasizes that how she respected the eight strict rules. It is mentioned in Culavaggapāli how she accepted the eight rules as follows.

"As a woman or a man when young of tender years and fond of ornaments, having washed the head, having obtained a garland, of lotus flowers or a garland of jasmine flowers or a garland of some sweet scanted creeper, having taken it with both hands, should place it on top of his head even so I accept these eight strict rules and never to be transgressed during my life.<sup>6</sup>

After she accepted the eight strict rules that informed by venerable Ānanda to the Buddha. At that time Buddha informed that "If women received the ordination in the Buddha's dispensation the doctrine will not last long and its life span would be reduced a half from thousands years to five hundred years.

#### Establishment of Bhikkhunī Order in Sri Lanka

The *Bhikkhunī* Order was established in Sri Lanka at the early period of the advent of Mahāmahinda Thera. It is well known history that Sri Lanka received *Bhikkhunī* ordination in the 3rd century B.C. from *Bhikkhunī* Saṃghamittā, the daughter of Emperor Asoka of India with eleven *Bhikkhunī*s. Queen Anulā with her followers having received the *Pabbajjā* from the *theri*, *Saṃghamittā* attained to *Arahantship*.

#### The Golden Era

Anuradhapura period is considered the golden era of the Bhikkhunī order society in Sri Lanka. It is mentioned in Māhavamsa about the flourish of the Bhikkhunī order in Anuradhapura period as follows. "The great their Samghamittā who lodged for a quite dwelling-place, because of the too great crowding of the vihāra where she dwelt, she who was mindful for the progress of the doctrine and the good of the Bhikkhunīs, the wise one who desired another abode for the Bhikkhunīs went to the fair cetiyahouse, pleasant by its remoteness, and there she the skilled of dwelling-place, the blameless, stayed the day through. Furthermore, It is stated in Māhavamsa that fourteen thousand Bhikkhunīs were attained Arhantship at the foundation stone ceremony of Mahāthupa. Nine hundred (900) thousand Bhikkhunīs were participated while hundred (100) thousand bhikkhus for the Mirisavatiya Offering. These examples show how the Bhikkhunīs order had been flourished in Sri Lanka in Anuradhapura period.

#### The Decline

The *Bhikkhunī* order in Sri Lanka disappeared in the 11<sup>th</sup> century after the *Chola* invasion from South India. It was last long due to various reasons such as wars, famines, droughts, disputes among rulers and foreign invasions etc.

#### Re-establishment of Bhikkhunī Order in Sri Lanka

After the degeneration of the *Bhikkhunī* order in Sri Lanka until its re-establishment, the gap was spanned by *Dasa Sil Māthās* and homeless nuns. *Kusumā Devendra* received of Higher Ordination in 1996 from the Korean Saṃgha at *Sārānāth* in India. In February 1998 it was conducted in *Bodgayā* by *Ināmaluwe Sumangala thera of Rangiri Dambulla*. From 1998 it is being performed in Sri Lanka to the present.

## The Problems and Challenges

The *Bhikkhunī* Order which was established in Sri Lanka at the early period of the advent of *Mahāmahinda* Thera gradually developed amidst obstacles and hardships. As a result of socio-religious factors it declined in certain periods in Sri Lanka. Although Public concern, awareness and discussion have been created on the re - establishment of Order of Nuns in the present context many problems are available in reestablishing the *Bhikkhunī* order in the world.

- The split of lineages.
- The receiving of Higher Ordination by *Kusumā Devendra* from *Mahāyāna Bhikkhus*.
- The absence of Theravada *Bhikkhunīs* in the world.
- Incompatibility of the current method of Higher Ordination with *Vinaya* rules in Early Buddhism.
- There exists no well-organized and disciplined *Bhikkhunī* Order in the world.

## The Suggestions that should be implemented

It is to be noted that the *Bhikkhunīs* contributed from the ancient time for the long existence of Buddhism in Sri Lanka. Their service is also equivalent to the contribution rendered by the *Bhikkhus* in Sri Lanka at the Spence of their life. Therefore, this is the real period that should be re-introduced the *Bhikkhunī* order in the world for the sake of overcoming the challenges faced by the Buddhist dispensation by the present. It is clear that if these factors are carried out most of the barriers and obstacles could be reduced in re-establishment of Buddhism in Sri Lanka.

- Seeking admonitions from the *Bhikkhus* by taking *Mahāprajāpatī* Gotamī into consideration.
- Earnest request by women in organized and exemplary manner.
- Creating social awareness of the importance of *Bhikkhunī* Order.
- Dedication of *Bhikkhunīs* should be improved more and more equivalent to *Mahāprajāpatī Gotamī* and *Anulā Devī*.
- Making a continuous discussions and arguments on this regard.
- Making arrangements to get Royal patronage for the success of the aforesaid intension.
- The noble qualities such as enthusiasm, determination and perseverance, scholastic insight, discipline and virtue, generosity, modesty and flexibility should be cultivated in the minds of *Bhikkhunīs* who are seeking of Higher Ordination
- Proper organization endowed with the above physical powers.
- Mental caliber is to be implemented to make the re-establishment of the Order of Nuns a reality

## Recommendations

A few recommendations for the re-establishment of *Bhikkhunī* order in Sri Lanka are as follows.

• Unanimity should be created among the *Bhikkhus* in Sri Lanka.

- *Vinaya* rules are to be reformed in the context of *Bhikhunī* Order.
- The existing *Bhikkhunī* Order should be changed in its name.

It is obvious that if these factors would be taken highly into consideration by the versatile Nuns in Sri Lanka under the inspiration of historical experiences revealed in canonical literature and other historical evidences, the *Bhikkhunī* Order could be re- established in the face of the existing challenges.

#### **Endnotes**

- Sādhu bhante labheyya mātugāmo tathāgatappavedite dhammavinaye agārasmā anagāriyam pabbajanti... Cullavagga Pāli II, Bhikkhunikhandaka, 352 PTS.
- 2 Alam Gotamī mā te ruchchi mātugāmassa tathāgatappavedite dhammavinaye agārasmā anagāriyam pabbajanti... Ibid
- 3 Dukkhī dummsanā assumukhī rudamānā bhagavantam abhivādetvā padakkhinam katvā pakkāmi. Ibid
- 4 Sace Ananda Mahāprajāpatī Gotamī aṭṭhagarudhamme patiganhāti sāvassā hothu upasampadā... Cullavagga Pāli II, 472 p., Buddha Jayanti Text (BJM).
- 5 Ayampi dhammo sakkatvā garukatvā manetvā pujetvā yāvajīvam anatikkamanīyo... 474 p, BJM.
- 6 Seyyathāpi, bhante Ānanda Ittīvā purisovā daharo yuvā mandanakajāthiko sīsam nahAto Uppalamālamvā vassikamālamvā atimuttakamālamvā labhitvā ubhohi hattehi patiggahetvā uttamavgena sirasmimpatitmhāpeyya, eva meva kho aham bhante Ānanda ime attagarudhamme patiganhāmi yāvajīvam anatikkamanīyeti... Ibid
- 7 Mahāvaṃsa, Geigher Wilhelm, 132 p.
- 8 16-85 Mahāvamsa
- 9 29- 69 Mahāvamsa
- 10 26 16 Mahāvaṃsa

## පින් කළ නො හැකි කාල පිළිබඳව කෙටි විමසුමක්

ශාස්තුපති ඌරුපැලැව්වේ හේමාරාම හිමි

රෙරවාද සූතු පිටක පර්යාපන්න අංගුත්තර නිකායේ අට්ඨක නිපාතයේ අක්ඛණ සූතුයේ එන "අට්ඨිමේ භික්ඛවේ අක්ඛණා අසමයා බුන්මචරියවාසාය"¹ යන්නෙන් බුන්මචරිය වාසයට අක්ෂම වූ කාල අටක් පිළිබඳව ඉතා පැහැදිලි විස්තරයක් දැක්වෙයි. පශ්චාත් කාලීන පාලි පදා සංගුහයක් වූ සද්ධම්මෝපායන නම් ගුන්ථයේ සහ සිංහල උපදේශ සාහිතායෙහි එන පුකට වැදගත් ගුන්ථයක් වන ලෝවැඩ සඟරාව ගෙනහැර දක්වන "නො කල් අටකි පින්කම් කළ නො හැකි"² යන විගුහය මතින් නිපන් පින්කළ නොහැකි කාල අටක් පිළිබඳ අදහසක් එම තථාගත දේශනාවේ කියැවෙන්නේ ද? යන්න පිළිබඳව සැකෙවින් පරීක්ෂා කිරීම මෙහි අභිලාසය යි.

## අක්ඛණ සුතුය, සද්ධම්මෝපායන ය හා ලෝවැඩ සඟරාව

අංගුත්තර නිකායාගත අක්ඛණ සූතුය යට දැක්වූ කාල අට සම්බන්ධව අපට හමුවන පැරණිතම මූලාශුය වන අතර පිළිවෙලින් සද්ධම්මෝපායනය³ හා ලෝවැඩ සඟරාව⁴ පැරණි වෙයි. ලෝවැඩ සඟරාව සඳහා සද්ධම්මෝපායනය ගුරුකොට ගත් බව පුකට කරුණකි.⁵ එයට අමතරව වෙනත් සූතු මූලාශුයන්, අටුවා⁵ හා ධම්මපදය ද ඒ සඳහා ඇසුරුකොට ඇති බව ලෝවැඩ සඟරාව පරිශීලනයේ දී දැකගත හැකි ය. එතෙකුදු වුවත් පුධාන වශයෙන් සද්ධම්මෝපායනය ගුරුවූ බව පැහැදිලිය. මෙම සද්ධම්මෝපායනය වනාහි පිං කිරීමේ උනන්දුව ඇති කිරීම පිණිස රචිත පාලි ගුන්ථයකි. පාලි සද්ධම්මෝපායනය සඳහා මහායාන ආචාර්යවරයෙකුගේ "සුහෘර්ලේඛා" නම් සංස්කෘත ගුන්ථය ගුරු වූ බව සැලකේ.⁵ සද්ධම්මෝපායනය මෙන්ම ලෝවැඩ සඟරාව දෙමගක් ගත් කෘති නොව පිං පව් පිළිබඳව එකම මගක් ගත් උපදේශාත්මක ගුන්ථ දෙකකි.

අක්ඛණ සූතාගත අක්ෂම කාල අට මෙම උපදේශ ගුන්ථ දෙකෙහිද විවරණය කරයි. සද්ධම්මෝපායනය මෙම කාල අට විවරණය කිරීම සඳහා" අක්ඛන දීපන ගාථා" නම් වූ ගුන්ථයේ පළමු පරිච්ඡේදය වෙන් කරයි. එහි එන ගාථා 52 කෙන් 04 වන ගාථාවේ සිට 14 වන ගාථාව දක්වා වන ගාථා 11 ක් මගින් මෙම අක්ෂණ අට හඳුන්වා දී විවරණය කරයි. සෙසු ගාථා ඊට පරිවාර වේ. ී ලෝවැඩ සඟරාවත් එය අනුව යමින් ගුන්ථය මුලදී ම මෙම කරුණු විවරණය කරන්නේ 08 වන කවියේ සිට 17 වන කවිය දක්වා කවි 10 ක් මගිනි. ී එහෙත් මෙම මූලාශු තුනෙහි එකී කාල අට දැක්වෙන අනුපිළිවෙල එකිනෙකට වෙනස් බව පහත ලැයිස්තු තුන පරීක්ෂාකාරීව බැලීමේදී දැකගත හැකි ය.

| අක්බණ සූතුය          | සද්ධම්මෝපායනය        | ලෝවැඩ සඟරාව     |
|----------------------|----------------------|-----------------|
| 1.නිරයේ උපන් කාලය    | නිරයේ උපන් කාලය      | නිරයේ උපන් කාලය |
| 2.කිරිසන්ව උපන්      | තිරිසන්ව උපන් කාලය   | තිරිසන්ව උපන්   |
| කාල <b>ය</b>         |                      | කාලය            |
| 3.පෙතව උපන් කාලය     | පෙතව උපන් කාලය       | පෙතව උපන් කාලය  |
| 4.එක්තරා දීර්ඝායුෂ්ක | අරූපී අසංඥී ලොව උපන් | පිට සක්වල උපන්  |
| දෙව නිකායක උපන්      | කාල <b>ය</b>         | කාලය            |
| කාලය                 |                      |                 |
| 5.පුතාන්තයෙහි උපන්   | පුතාෳන්තයෙහි උපන්    | දද ගොලු බිහිරිව |
| කාලය                 | කාලය                 | උපන් කාලය       |
| 6.මිතාහාදෘෂ්ටිකව     | පසිඳුරන් විකල්ව උපන් | සිත නැති කය ඇති |
| උපන් කාලය            | කාලය                 | බඹ තලයෙහි උපන්  |
|                      |                      | කාලය            |
| 7.අඳ ගොලු බිහිරිව    | මිසදිටුව උපන් කාලය   | මිසදිටුව උපන්   |
| හොඳ නරක තේරුම්       |                      | කාල <b>ය</b>    |
| ගත නොහැකිව උපන්      |                      |                 |
| කාලය                 |                      |                 |
| 8.තථාගතයන්           | තථාගතයන් වහන්සේලා    | තථාගතයන්        |
| වහන්සේලා ලොව         | ලොව පහළව නැති කාලය   | වහන්සේලා ලොව    |
| පහළව නැති කාලය       |                      | පහළව නැති කාලය  |

ඉහත ලැයිස්තුවට අනුව මුල් කරුණු තුනත් අවසාන කරුණත් හැරුණු විට සෙසු කරුණු හතරම මූලාශු තුනේ පිළිවෙල අතින් මෙන්ම අන්තර්ගතය අතින්ද වෙස්කම් සහිතව සංගුහ වී ඇත. කෙසේ වුවද මෙහිදී අක්ඛණ සූතුාගත ලැයිස්තුව වඩා නිවැරදි සේ සලකා කරුණු විගුහය සිදු කෙරේ.මෙකී කරුණු අට සූතුයෙහි හඳුන්වන්නේ බුහ්මචරිය වාසයට නො කල් අටක් <sup>10</sup> වශයෙන් වන අතර සද්ධම්මෝපායනය "කථං පුඤ්ඤං කරිස්සති"<sup>11</sup> යනුවෙන් හා ලෝවැඩ සඟරාව "මෙලෙසින් පින් නො කළැකි කල් අටකි"<sup>12</sup> යනුවෙන්ද සූතුයට වඩා වෙනස් මගක යමින් මේ කාල අටම පින්කම් කළ නොහැකි කාල අටක් වශයෙන් දක්වා තිබේ. මෙය අක්ඛණ සූතුයට පමණක් නොව එහි අටුවාවට ද එකඟ නොවන තත්ත්වයකි.

## බුන්මචරිය වාසයට අක්ෂම කාල අට

අක්ඛණ සූතුයට අනුව මෙම කාල අට බුහ්මචරිය වාසටය නුසුදුසු කාල අටක් වශයෙන් ඉතා පැහැදිලිව හඳුනාගත හැකිව තිබිය දී එම කරුණු යට සඳහන් පශ්චාද් ගුන්ථද්වයේ වෙනත් අයුරකින් විස්තර කිරීම නිසා සිංහල ජන සමාජය තුළ මුල්බැසගෙන ඇති අදහස එතරම් නිවැරදි නො වන බව පහත විගුහයෙන් පෙනේ.

## i. නරක ii. තිරිසන් iii. ජුත ව උපන් කාලය

මෙම අවස්ථා තුන සූතුයේත් අනෙකුත් ගුන්ථ දෙකෙහිත් කිසිදු විපරීතබවකින් තොරව පිළිගැනී ඇත.එහෙත් සූතුය පරයා සද්ධම්මෝපායනය හා ලෝවැඩ සඟරාව අරුත් දක්වන්නේ මෙම සත්ත්ව යෝනි තුනෙහි උපන් කාල වකවානු පින්කම් කිරීමට අනවකාශ කාල අටක් හැටියට ය. එහෙත් ථෙරවාද ධර්ම සාහිතායට අනුව මේ සත්ත්ව කොට්ඨාශ තුනටම පින් කිරීමේ අවකාශ ඇත. තිරිසන් සතුන් පින් කළ අවස්ථා පිළිබඳ කථා ධර්ම සාහිතායේ එයි.පේතයින්ට පින් කිරීමේ අවස්ථා මතු ද නොව පින් අනුමෝදන් වීමේ අවස්ථා ද වශයෙන් පිනට අවකාශ ඇත.<sup>13</sup>

## iv එක්තරා දීර්ඝායුෂ්ක දේව නිකායක උපන් කාලය

"අයඤ්ච පුග්ගලෝ අඤ්ඤතරං දීසායුකං දේවනිකායං උපපන්නෝ හෝති"<sup>14</sup> අක්ඛණ සූතුයෙහි හතරවනුව විගුහ වන්නේ එයයි. මෙහි එන එක්තරා දීර්සායුෂ්ක දෙවනිකාය කවරක් ද යන්න සූතුයෙන් දත නො හැකිය. අංගුත්තර අටුවාව එය "දීර්සායුෂ්ක දේව නිකාය යනු අසඤ්ඤී දේව නිකාය යනුයි" තෝරා දෙයි.<sup>15</sup> අටුවාව ඉදිරිපත් නො වන්නේ නම් මෙහි දී ඒ දීර්සායුෂ්ක දේව නිකාය කවරේ ද යන්න දත නො හැකි ය. අටුවා විවරණය පසෙක තබා එක්තරා දීර්සායුෂ්ක දේව නිකායක් යයි ගත් කළ එම දේව කොට්ඨාශයට පින් කිරීමට අවකාශයක් නො ලැබේදැයි සැක සහිත ය. එහෙත් ඔවුන්ගේ දීර්සායුෂ්ක බව නිසා දුක පිළිබඳව දැන බුහ්මචර්ය වාසයක් ගැන උනන්දු කරවීම මදක් උගහට

විය හැක. " අටුවා මතය පිළිගතහොත් එහි දක්වත අසඤ්ඤී දේවනිකායට කිසිදු පිනක් කළ නො හැකි ය¹ එසේ වුවහොත් පමණක් මේ දක්වන ලැයිස්තුවේ කාල අටෙන් සම්පූර්ණයෙන් පින් කළ නො හැකි එකම කාලය වනුයේ මෙම අසඤ්ඤ භවයෙහි උපන් කාලයයි. අසඤ්ඤ සත්ත්වයා නමින්ම කියැවෙන පරිදි අසඤ්ඤී බැවින් බුහ්මචරියවාසයක් ගැන කථා කිරීමට ද ඉඩක් නැත. එහෙයින් මේ අටුවා මතය විමසීමට භාජනය කළ යුතු ය. සද්ධම්මෝපායනයත් ලෝවැඩ සඟරාවත් අටුවා මතය අනුව යමින් මේ ලෝක තලය අසඤ්ඤ තලය හැටියට ගනියි.

#### v. පුතාන්ත ජනපදවල උපන් කාලය

අක්ඛණ සූතුය අනතුරුව දක්වන්නේ භික්ෂු, භික්ෂුණි, උපාසක, උපාසිකාවන්ගේ පහස නො ලබන ශිෂ්ටත්වයට නො පැමිණි පුතාන්ත දේශයේ උපන් කාලය<sup>20</sup> අක්ෂණයක් වශයෙනි. සද්ධම්මෝපායනයද ඉතා පැහැදිලිව මෙය පුතාන්ත දේශයක් ලෙස ගනියි.<sup>21</sup> එහෙත් ලෝවැඩ සඟරා බොහෝ සංස්කරණයන්හි මෙම අවස්ථාව දක්වන්නේ "පිට සක්වල"<sup>22</sup> වශයෙනි. මෙම යෙදුම සූතුයේ එන පුතාන්ත දේශ යන්නට නො ගැලපී සිටියි. කවියේ අලංකාරය සඳහා යොදාගත් බව දැක්වීමට ද නො හැක්කේ පහසුවෙන් ම එයට වෙනත් ගැලපෙන පදයක් භාවිතා කළහැකි බැවිනි. මෙය ලෝවැඩ සඟරාව සද්ධම්මෝපායනයෙන් ද වෙනස් වූ තැනකි. කෙසේ වුවද පුතාන්තයේ උපන්නහුට පිනට අවකාශයක් නැතැයි කීමට කිසිසේත් නො හැක. දානා දී පින්කම් සිදු කිරීම අදටත් බුදුසමය නො පවතින තැන්වල සිදුවන්නක් හෙයිනි.

## vi.මිසදිටුව උපන් කාලය

සූතුයෙහි හයවෙනුව දැක්වෙන්නේ මිත සාදෘෂ්ඨිකව<sup>23</sup> විපරිත දර්ශනයෙන් යුක්ත වූවහුට බුහ්මචරිය වාසය කළ නොහැකි බවයි. එය පින් කළ නොහැකි කාලයක් ලෙසට අර්ථ දක්වන්නේ සද්ධම්මෝපායනය<sup>24</sup> හා ලෝවැඩ සඟරාවයි.<sup>25</sup> මිත සාදෘෂ්ටිකව උපන් අය නොයෙක් පුණ සකර්මවල යෙදී පින් රැස් කරගන්නා අවස්ථා අදටත් බහුලව දැකගත හැකිය.

vii.දුෂ්පුාඥව උපත් කාලය.

"සෝච හෝති දුප්පඤ්ඤෝ ජළො එලමූගො න පටිබලො සුභාසිත දුබ්භාසිතස්ස අත්ථමඤ්ඤාතුං" යනුවෙන් හත්වැනි අක්ෂණය ලෙස අණුවන ගොළු බිහිරි වූ හොඳ නරක දෙකෙහි අර්ථ දැන ගැනීමට නුපුළුවන්ව උපන් කාලය බුහ්මචර්ය වාසයට අක්ෂණයක් ලෙස අක්ඛණ සූතුය දක්වා ඇත. ලෝවැඩ සඟරාව මෙය ගෙන ඇත්තේ "අඳ ගොළු බිහිරිව ලදුවත් මේ" කය යනුවෙනි. සූතුගත "ජළො" "එලමූගො"යන දෙපදයෙහි අරුත වන්නේ, පිළිවෙලින් ඉතා

අඥාන වූ, ජඩ වූ<sup>27</sup>කියන්නට ද අසන්නට ද නො හැකි<sup>28</sup>යනුයි.එහෙයින් මෙතැනට අන්ධ (අඳ) පුද්ගලයෙක් දක්වාලීම සූතුයට පටහැනිව යාමකි. කුළුපන ධර්මරත්න පඬිතුමා මේ පිළිබඳව දීර්ඝ විස්තරයක් කොට, වීදාගම මාහිමියන් මේ දොසින් මුදවාලමින් මේ පදය "අඳ ගොළු බිහිරිව ලදුවත් මේ කය" යන්නට සංශෝධනය කරන්නේ "අඳ" යන්න අවාක්ත සංස්කාරකයන් අතින් පතිත අප පදයක් ලෙස සලකමිනි.<sup>29</sup> එය පාලි "ජළො" යන්නට අනුරූප වන නිවැරදි ශෝධනයකි.

සද්ම්මෝපායනයේ අක්ඛණ දීපන ගාථා වල මුල්ම ගාථාවේ මෙම අවස්ථාව "පඤ්චිත්දියානං වේකල්ලං" (පඤ්චිත්දිය විකල) යන්නෙන් හදුන්වා දී පසුව එය විගුහ කරන තැන්හි දී "ජළො මූගාදිකො වා පි" යන්නෙන් විවරණය කරයි. එහි "මූග" යන්නෙන් ගොළු පුද්ගලයා කියැවෙයි. මෙකී ආබාධ දෙකම (ගොළු, බිහිරි) එකවර පිහිටි පුද්ගලයාට පවා පින් කිරීමට තරමක බාධාවක් පෙනුනද අනායන් විසින් කරනු ලබන පිංකම් වලට සම්බන්ධව හෝ මද වශයෙන් පින් කිරීමට හැකියාව ඇත. "ජළ"(දද) යන්නෙන් කියැවෙන නුවණ මද පුද්ගලයාට වුවත් තමා පින් නො කළ ද අනායන්ගේ පින්කම්වලට සම්බන්ධව කුෂුදු හෝ පිනක් උපදවා ගැනීමට බාධාවක් මුල් බුදුසමයට අනුව නැත. ඔහුට නො හැකි වන්නේ ශාසන බුහ්මචර්යයෙහි යෙදීමයි. එය අක්ෂණයකි.

## viii. තථාගතයන්වහන්සේ ලොව පහළව නැති කාලය.

අවසන් අටවන අක්ෂණය ලෙස දැක්වෙන අබුද්ධෝත්පාද කාලය පුස්තුත මූලාශු තුනම එකසේ පිළිගන්නා කරුණකි. එහෙත් සද්ධම්මෝපායනයට හා ලෝවැඩ සඟරාවට අනුව මෙම කාලයේ දී පින්කම් කිරීමට නො හැකි යයි අරුත් ගැන්වීම ජාතක පාළියට ද සපුරා අනුගත නො වෙයි. ජාතක වල බෝසතාණන් වහන්සේ නොයෙක් ජාතිවල දී කළ පින්කම් ගැන කියවෙයි. මෙම අවස්ථා වලින් සියල්ලම නො වුනද වැඩිහරියක් අබුද්ධෝත්පාද සමයන් ය.

#### නිගමනය

මෙම විගුහය අනුව පෙනීයන්නේ අංගුත්තර නිකායේ අක්ඛණ සූතුයෙහි දක්වන ලද බුහ්මචරියය වාසයට ක්ෂම නො වූ කාල වකවානු අට සද්ධම්මෝපායනය හා ලෝවැඩ සඟරාව සූතුයේ අර්ථයට වඩා වෙනස් වූ වෙනත් මගකට ගෙන පින්කම් කළ නො හැකි කාල අටක් වශයෙන් දක්වා ඇති බවයි. මෙය සිංහල ජන සමාජයට තදින්ම කාවැදී ඇති බව සිංහල ජන වහරින් පෙනේ. මෙය අනාදිමත් කාලයක සිට ලෝවැඩ සඟරාවට අනුව යමින් ධර්ම සන්නිවේදනයේ යෙදීම නිසා හටගත්තකි. මේ තත්ත්වය මුල් බුද්ධ දේශනාවට හානියකි. එම නිසා මෙම කරුණු අට පින්කම් කිරීමට නො හැකි කාල අටක් ලෙස නොගෙන ධර්ම සන්නිවේදනය කළ යුතුව පවතී. අක්ඛණ සූතුයේ නිවැරදි ලෙසම පෙන්වා ඇති පරිදි මෙම කාල අටට අයත් ජාති හෝ තත්ත්වවල උපදින පුද්ගලයන්ට සසුන් බඹසර වැස නිවන් අවබෝධ කරගනු පිණිස කිුිිිියා කළ නො හැකි කාල අටක් ලෙස හඳුන්වා දීම පෙරට පැමිණිිිිිය යුතු බව මෙයින් තහවුරු වෙයි.

#### ආන්තික සටහන්

- 1. අං.නි. අට්ඨක නිපාත, (බු. ජ. නිු. ගුන්ථ මාලා) අක්ඛණ සූතුය. පි.128- 134
- 2. ලෝවැඩ සඟරාව,කේ.ධර්මරත්න සංස්කරණය. 2004 .පි. 2
- 3. සද්ධම්මෝපායනය (සද්ධම්ම උපායන සදහම් පඬුර) අභයගිරි කච්චකුවර්තී ආනන්ද තෙරුන් විසින් සම්පාදිත පරිච්ඡේද 19 කින් හා ගාථා 621 කින් පරිමිත පාලි පදහමය ගුන්ථයකි. ස්වකීය මිතු බුද්ධසෝම තෙරුන්වහන්සේට දහම් පඬුරු පිණිස මෙය රචිත යැයි පෙනේ. ගුන්ථය රචිත කාලය පිළිබඳව මතභේද දැකිය හැකිය මහාචාර්ය මලලසේකර මහතා මෙය දඹදෙනි යුගයේ රචනා වුවකැයි සිය ලංකා පාලි සාහිතාගේ දී සඳහන් කරයි.කෙසේ වුවද දඹදෙනි යුගයේ රචිත කව්සිළුමිණ ද මෙම සද්ධම්මෝපායනය උපුටන හෙයින් එය තරමක මතභේදයට තුඩුදෙයි.පිළිගත් මතය අනුව මෙය අනුරාධපුර යුගයේ ථෙරාදාදෙයන් බැහැර යයි ගැනෙන අභයගිරිකයන්ට අයත් ගුන්ථයකි. බලන්න පාලි සාහිතාය පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත නාහිමි. 2002. පි. 402- 404
- 4. ලෝවැඩ සඟරාව කෝට්ටේ යුගයේ දී සිංහල සාහිතායට එක් වූ වැදගත් පදා කෘතියකි. විස්තර සඳහා බලන්න. කෝට්ටේ යුගයේ සිංහල සාහිතා කේ ඩී පී විකුමසිංහ. 1965 පි. 419
- 5. සිංහල සාහිතා වංශය. පී. බී. සන්නස්ගල
- සඟුන් සැටනමක් කවි අසා රහත් වු පුවත ලෝවැඩ සඟරාවට පිවිසියේ පරමත්ථජෝතිකා අටුවාවෙනි.
- 7. සිංහල උපදේශ සාහිතා පී ධම්මතිලක හිමි. 2006 පි. 33
- 8. සද්ධම්මෝපායන එම් කලාාණිතිස්ස සංස්කරණය 1997 පි 32 -32
- 9. ලෝවැඩ සඟරාව,කේ.ධර්මරත්ත සංස්කරණය. 2004 පි. 2
- 10. "අට්ඨීමෙ භික්ඛවේ අක්ඛණා අසමයා බුහ්මචරිය වාසාය" අං.නි. අට්ඨක නිපාත, අක්ඛණ සූතුය. පි.128
- 11. සද්ධම්මෝපායන එම් කලාාණිතිස්ස සංස්කරණය 1997 පි 32- 32
- 12. ලෝවැඩ සඟරාව,කේ.ධර්මරත්ත සංස්කරණය. 2004 පි. 2
- 13. ධර්ම විතිශ්චය රේරුකාතේ චත්දවිමල තාහිමි. 2009 පි. 191
- 14. අං.ති. අට්ඨක තිපාත, (බු. ජ. තිු. ගුත්ථ මාලා )අක්ඛණ සූතුය. පි.130
- 15. දීසායුකං දේවනිකායන්ති ඉදං අසඤ්ඤ දේවනිකායං සන්ධාය වුත්තං මනෝරථපුණී ii, තේවාවිතාරණ සංස්කරණය පි. 764
- 16. මිනිසුන්ට ඉතා දීර්ඝ ආයුෂ තිබෙන කාල වල ලොව්තුරා බුදුකෙනෙකුන් පහළ නොවන්නේ දීර්ඝායුෂ්ක සත්වයන්ට ධර්මය අවබෝධ කරවීමට අපහසු නිසා බව ථෙරවාද සම්පුදායේ කියැවේ.

- 17. ධර්ම විතිශ්චය, රේරුකානේ චන්දවිමල නාහිමි. 2009 පි. 191
- 18. ආරුප්පාසඤ්ඤලෝකේ පි සවණෝපායවජ්ජිතො බුප්පිපාපා පරිස්සන්තො කථං පුඤ්ඤං කරිස්සති සද්ධම්මෝපායන, එම්. කලාාණිතිස්ස සංස්කරණය. 1997 පි. 32
- 19. සිත මිස කය නැත් බඹලොව සතරකි සිත නැතිවම කය ඇති බඹ තලයකි ලෝවැඩ සඟරාව, කේ. ධර්මරත්න සංස්කරණය 2004 පි. 2
- 20. "අයඤ්ච පුග්ගලො පච්චත්තිමේසු ජනපදේසු පච්චාජාතෝ හොති අවිඤ්ඤාතාරේසු මිලක්බෙසු, අං.නි. අට්ඨක නිපාත, (බු. ජ. තිු. ගුන්ථ මාලා )අක්ඛණ සූතුය. පි.130
- 21. අච්චන්තා ධම්මබහුලෙ මුනින්දසුතවජ්ජිතේ පච්චන්තවිසයේ ජාතො කථං පුඤ්ඤං කරිස්සති සද්ධම්මෝපායන, එම්. කලාහණිතිස්ස සංස්කරණය. 1997 පි . 32
- 22. පව් මිස පිණෙකැයි නොකරණ හැම කළ මුනි බන නොපැවැති පිට සක් වල නිසි ලෙස උපනත් ලැබ දන මන කල කිසි කලෙකත් කුසලක් නොකළැකි බල
  - වී. රතුනසාර සංස්කරණය. 2007 පි. 12

ඉහත ලෝවැඩ සඟරා කවියේ දෙවන පදය බොහෝ සංස්කරණ වල දක්තට ලැබෙනුයේ මෙලෙසය එහෙත් රැ තෙන්නකෝන් සූරීහු කළ වීදාගම මෛතුය මහාස්වාමීන්දු පුබන්ධ ගුන්ථයෙහිදී මෙම පදය මුනි බන නොපවතිනා පිටදෙස්වල යන්නෙන් ගනියි. කුළුපන ධර්මරත්න පඬිතුමා සිය සංස්කරණයේ දී මෙම පදය මුනි බන නොපැවති පසල් දනව් වල යනුවෙන් සංස්කරණය කරයි.එය අක්ඛණ සූතුයට සන්ධානගත වේ.

- 23. අයඤ්ච පුග්ගලෝ-පෙ- මිච්ඡාදිට්ඨිකො විපරීතදස්සනො අං.ති. අට්ඨක නිපාත, (බූ. ජ. තිු. ගුන්ථ මාලා )අක්ඛණ සූතුය. පි.130
- 24. පක්ඛන්තො පාපිකං දිට්ඨී සබ්බථා අනිවත්තියං සංසාරබාණුතුතො හි කථං පුඤ්ඤං කරිස්සති සද්ධම්මෝපායන, එම්. කලාහණිතිස්ස සංස්කරණය. 1997 පි. 34
- 25. බලකොටුවන් තර මෙසසර නුවරේ මුලසැටුවන් දලුලන පව් පඳුරේ විසකටුවන් සග මොක් මග අතුරේ මිසදිටුවන් අයටත් පින් නොපිරේ
  - ලෝවැඩ සඟරාව,කේ.ධර්මරත්න සංස්කරණය 2004 පි. 2
- 26. අං.නි. අට්ඨක නිපාත, (බු. ජ. තිු. ගුන්ථ මාලා), අක්ඛණ සූතුය. පි.132
- 27. පාලි සිංහල අකාරාදිය , පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත නාහිමි. 1998 පි. 207
- 28. පාලි සිංහල ශබ්දකෝෂය, මඩිතියවෙල සුමංගල හිමි. 1965 පි. 200
- 29. ලෝවැඩ සඟරාව,කේ.ධර්මරත්ත සංස්කරණය. 2004 පි. 85
- 30. සද්ධම්මෝපායන, එම්. කලාහණිතිස්ස සංස්කරණය. 1997 පි. 33 ගාථා. 5
- 31. සද්ධම්මෝපායන, එම්. කලාාණිතිස්ස සංස්කරණය. 1997 පි . 34 ගාථා. 12.

#### The Voice of the Voiceless

(The place accorded for women in the Brahmanic and Buddhist periods and exemplifying Buddhism in grooming the present women)

Waruni Tennakoon

#### Introduction

There might not have been any other 'thing' that has been subjected to so much controversies and discussions than 'woman' in our society. The position of women had been overlooked with regard to all spheres of activity until recently, but the feminist movements have succeeded in bringing about a 'rethinking' by drawing public attention to the issue of inequality between men and women. Owing to this, though there has been a significant change in the role played by women in social, economic, and political sphere, the position women have lost under the age-old cultural conventions has not yet been fully retrieved. The woman starts feeling her 'otherness,' usually from her childhood, from her very own household itself when the better portions of everything are given to male siblings. Also, the crying of a male child is often discontentedly viewed, discrediting the action if it is 'one of women's': a remark of weaker sex. This subjugation from the society leads to a 'silence acceptance' to all the social injustices faced by women. But there have always been some rational women who could stand against these social injustice inflicted on them due to no other reason, but the 'accident of the sex of (one's) birth' (De Silva, Swarna, 1994)

The question arises as to whether women themselves have loosened their respect as a result of their own behavior. However, in today's world where Feminism has been taken a firm root, the attention has been focused on treating the womenfolk in a 'better way'. In this scenario the religious order of the Buddha is widely considered as Buddhism can probably be considered the only religion which has identified the true self of the woman, with all her capabilities and the intrinsic values. Most of the Feminists try to draw similarities between Buddhism and Feminism as Rita Gross (qtd in Dharmasiri 1997) says 'some women involved in both Buddhism and Feminism simply say Buddhism is Feminism!'. Both Buddhism and Feminism express views of freedom and it is obviously the fundamental motive in both disciplines, yet the concept of 'freedom' has been understood in the two disciplines completely in contrast. Buddhism speaks of freedom from the worldly ties whereas Feminism speaks of it in terms of worldly ties; freedom from gender roles. Buddhism promotes freedom for each gender 'within' their roles, understanding each other's value while mutual respect is extremely adhered to. Thus, in a Buddhist society where Buddhist principals are well practiced a talk of freedom from gender roles is needless.

In this light, it is apt to consider the place accorded to women in the religious order of Buddha and the Tērī Gathas: the songs of enlightenment of Bikkhunis. The religious order the Buddha set up for women, can be seen as a striking and a radical point in the history of the liberation of women. Though there are hues and cries over the question whether the Buddha brought up "equality" for men and women, I personally believe that under Buddhist order Bikkhunis and the Buddhist women could enjoy the rights of women with the respect they received for their gender which had been neglected over years to be the inferior sex. The reply of Bikkhuni Soma to Mara rightly illustrates the identification of potentials and the respect of Buddhism for the womanhood.

"Yam tam isīthi pattabbam ṭhānam durabhisambhavam Na tam dvangulipaññāya sakkā pappotum ittiyā itthibhāvo no kim kayirā cittamhi susamâhite ñāṇamhi vattamānamhi sammā dhammam vipassato.<sup>1</sup>" (Samyuttanikāya)

Moreover, the ultimate happiness offered by the ordination and the achievement of the supreme bliss of Nirvana are well expressed by the Bikkhunis in Theri Gatha. The life of women at the time of Buddha and the present womenfolk has so many differences in their lives except the fact that the time is different. The behavior of some women in the society today, is so sympathetic that they themselves try to prove them to be 'sexual objects.' Women are used as sexual commodities in advertising campaigns which are indirectly trying to create a new culture where men can 'use' women freely as commodities and women are also ready to be used. Thus, it is opportune to remind the womenfolk of the "accepted type of behavior" which the Buddha has excellently pointed out in various places of Buddhism.

In this article I expect to discuss the place given to women prior to the birth of Buddhism, the change of attitude with regard to women that occurred in the society with the introduction of Buddhism, the experience of the *Bikkhunis* and the Buddhist women who stepped into a liberated world from that of suffering, and the responsibility of present womenfolk in duly being respected.

## The Place of Women in the Brahmanic Society

India under Brahmins was full of irrational but opportunistic values and traditions. Under their dominance women had been reduced to the state of the Sudras, the lowest of the society. In this society which was solely governed by the Brahmanic thoughts, no one dared to challenge or at least analyze what was right or wrong. Thus everyone blindly followed the groundless belief that femininity was inferior. The terms like 'asooryang panna': one who doesn't see the sun, 'dvangula panna': one who has two-finger wisdom were often associated with women. There cannot be more evidence to show the 'cruel infliction of domestic subservience on women' (Dhirasekara, Jothiya, 1991) than quoting Manusmrti, better known as the Laws of Manu.

"Nāsti striņām pṛthag yajño na vṛttir nāpyuposatham Patim susrusate yena tena svarga mahīyate" "Women do not need to perform any sacrifice, or follow religious rites or observances on their own. Obedience to the husband alone would exalt the women in heaven" (quoted by Dhirasekara, Jothiya, 1991)

Accordingly, the gender difference was a decisive factor in attending religious rites. Marriage and obedience to the husband were shown to be the sole means through which women could reach heaven. Thus, the obedience or the submergence of women to their husbands was considered venerated by comparing it to a highly meritorious deed while giving room for men even for physical harassments for their wives.

The women were looked down upon not only as physically inferior but also mentally or spiritually inferior to men. Once addressing Bikkhuni Soma, Mara says,

"Yam tam isīhi pattabbam thānam dhurabhisambharam Na tam dramgulapuññāiy sakkā pappotumittaiyā" (Samyuttanikāya- quoted by Dhirasekara, Jothiya, 1991)

These words echo the hostile attitude of the contemporary society on women, for them to be a set of ignorant objects. They were branded as sexual objects: 'a source of corruption for man' (Dhirasekara, Jothiya, 1991) when Manu says, "Svabhava eva narinam naranam tha dusanam" (Manu. II. 213)-'It is the nature of women to seduce men in this world.' The attitude that the Jainas bore on women is interesting to be considered. According to Jainism women were seen as 'something evil that enticed innocent males into a snare of misery' (Dhirasekara, Jothiya, 1991). The terms such as 'the greatest temptation', 'the causes of all sinful acts', 'the slough', and 'demons' (Dhirasekara, Jothiya, 1991) were used in association of women. Their unending passion 'like a pot filled lac near fire' was said to destroy the celibacy of monks. It was because of this uncontrolled passion of her that Brahmins had limited her liberation only to her home. Like this, in each stage of her life she was expected to be under the guardianship of male relations, as it is clearly shown in Brahmanic law as follows.

> "Bālye piturvashe tishtet pānigrahasya yavvane Puthraṇām bharthari prethe nāsti stri swathanthratham" (Raghu Vansha Kavya)

According to this a woman should be under the guardianship of her father in her childhood and after the marriage under her husband and then after the death of the husband under the sons. Thus all her life should have been spent with manacles that appeared in the forms of males.

## The Emancipation of Women under the Buddhist Order

Buddhism being an anti-authoritarian religion allows questioning anything, even the teachings of Lord Buddha himself. In Kalama Suthra, Buddha preaches to 'be totally critical of all forms of authority.' 'And when you know for yourselves that certain things are wholesome and good, then accept them and follow them.' (Dharmasiri, Gunapala, Recent Researches in Buddhist Studies, 1997). Thus, Buddha was the first brave and the powerful person to challenge the injustices that were wide-spread and firmly-rooted in the contemporary Indian society. The emancipation of women under the Buddhist order was one radical movement initiated by Buddha. The great preaching of Buddha to king Kosala nicely sums up the attitude of Buddha towards the womenfolk.

"Itthi pi hi ekacciya seyya posa janadhipa Medhavini silavati sassudeva patibbata Tassa yo jayati poso suro hoti disampati Evam subhagiya putto rajjam pi anusasati" (Samyauttanikāya)

'A woman child, O lord of men, may prove Even a better offspring than a male. For she may grow up wise and virtuous Her husband's mother reverencing, true wife

The boy that she may bear may do great deeds
And rule great realms, yea, such a son
Of noble wife becomes his country's guide'
(Quoted by Dhirasekara, Jothiya, 1991)

Usually in Patriarchal societies the preference of a male offspring cannot be denied. The hopes of the parents of the male children are so great that they are born with the entire responsibility of continuing the Patriarchy. In Hindu society, of course, the highest duty of a son was carrying out the funeral rites of the father which was a sign of assurance of the protection of the rest of the family members. Swarna de Silva (1994) cites a Hindu proverb which says 'through a son he conquers the world and through a son's son he attains immorality'. In this light the useless and burdened birth of a daughter was considered a curse for a family. But it is evident from the aforementioned gatha of Buddha how he has disdainly refused this irrational belief. King Kosala had been advocated thus, when he was dissatisfied by the news of a birth of a daughter to his Queen Mallika.

Buddhism thus tries to affirm that women are not inferior to men. In doing so, Buddha has provided the Bikkhunis with the opportunity to prove their capabilities which are akin to those of Bikkhus. For instance, when Mahaprajapathi Gothami, the foster-mother of Prince Siddhartha bid Him farewell, Buddha asks her to perform a miracle as a proof of spiritual potentials of women.

"Thinam dhammabhisamaye ye bala vimatimgata Tesam ditthipahanattham iddhim dassehi gotami"

"O Gotami, perform a miracle in order to dispel the wrong views of those foolish men who are in doubt with regard to the spiritual potentialities of women' (quoted by Dhirasekara, Jothiya, 1991)

Also, answering a question posed by Ananda Thero, Buddha says that women are equally capable of attaining the highest spiritual positions. He further adds, 'When I delivered the *Tiro Kuddha Sutta*, many women entered the Path as did also many devas when I delivered the Abhidhamma in Tantisa, have not Visakha and many other *Upasikawas* entered the Paths? The entrance is open for women as well as men'

In that way, Buddha has rightly acknowledged the equality of women with men in attaining the highest spiritual states. Once when Mara abuses Bikkhuni Soma, saying that women who have two-finger wisdom could never reach the highest mental states, she reflects the Buddhist attitude in her answer.

"Itthibhāvo kiṃ kayirā cittamhi susamāhite ñāṇamhi vattamānamhi sammā dhammaṃ"

'What (harm) could the woman's state do to us, when the mind is well-concentrated-when knowledge exists for someone rightly having insight into the doctrine?2'

This emancipation the women achieved through Buddhism was fully appreciated by contrasting it with the household life they had had previously in Their Gathas. Thus, women who were vanquished despising them to be mere ignorant objects and restricted their freedom by the household life under the Brahmanic dominance achieved the highest spiritual emancipation once they were given the chance to prove their equal abilities in Buddhism. Bikkhuni Muttha, after her enlightenment preaches the following lines of her extreme happiness and the burdens of the family life.

"Sumuttā sādhu mutta mhi tīhi khujjehi muttiyā udukkhalena musalena patinā khujjakena ca mutta mhi jātimaraṇā bhavanetti samuhatā!"

"I am well released, properly released by my release by means of three crooked things, by the mortar, pestle, and my crooked husband. I am released from birth and death, that which leads to renewed existence has been rooted out 2"

Similar Gatha is uttered by an unknown Bikkhuni when she says, "Well released, well released, properly released am I from the pestle. My shameless man, even his sun-shade, etc. (disgust me). My pot gives forth the smell of water-snake. I destroy desire and hatred with a sizzling sound. I am going up to the foot of a tree, (thinking) 'O happiness', meditate upon it as happiness <sup>2</sup>"

Buddha, unlike the Brahmins did not reduce the woman to a mere sexual object. He, while understanding the differences of physical, biological, and mental disparities between men and women rightly recognized the inherent qualities of women to attract the opposite sex. Further, he preached that nothing else in the world can delight a man so much as a woman and vice versa. (naham bikkawe annan eka rupampi samanupassami)

Thus, instead of looking at her as a 'sexual object', and an uncontrollably lustful creature, Buddha brought her under a new light with the different attitude He bore for women.

## **Exemplifying Buddhism in Grooming the Present Women**

It is a truth, if we say that the liberation given to women in the society of Buddha has been diminished today, though women in the present society have gained much 'forwardness' in almost all the social affairs. But, with this forwardness, we see that most of the young women have abandoned the respect of their characters. In gaining the rights of women, we should not forget that we, as women have to play a major role in building up a 'good' generation or society. Mothers are the building blocks of each family and society. Thus, we should always keep in mind and prioritize this ultimate responsibility. But, most probably due to the westernization, we see most of our women have forgotten their roots and they are strolling in unknown paths destroying not only themselves but also the whole family and ultimately the entire society. It is pathetic to see the way they are used in both in print and electronic media to provide sexual pleasure. 'They are shown to be willing and ready; in almost any circumstance life has to offer' (http://www.geocities.com). More often, not the whole figure of a woman, but her body parts are displayed in advertisements, reducing her to a mere passive sexual object. Research (http://www.geocities.com) has found out that women become easy victims of sexual assaults most probably as a direct influence of these cheap portrayals of women. Thus on the pretext of advertising, they are selling their own values, respect and dignity. Though this fact is often disregarded the featuring of women in this kind of advertisements and media, it has a direct and a very detrimental effect on the future generation. The constant abuse of women's sexuality ultimately destroys the whole understanding of sexuality and the gender roles in the future minds.

On numerous occasions Buddha has explained the value of a 'good woman' bringing a lot of credit to women who led exemplary lives such as Visakha. In his preaching to King Kosala that a female child may prove even better than a male, Buddha has explicitly shown His views towards women. Buddhism has given an utmost place for 'mothers' and

every woman is considered a 'potential mother' and thus deemed to be respected. Women, as wives have been asked to manage the whole family system, being the 'best friends' of their husbands. 'She..who satnds in fear is no true wife', 'The highest gift a man on earth could gain is a good wife' (Ratnapala, Nandasena, 1993) are some sayings of Buddha, in appreciation of women; the wives. 'It is not with a view to delimiting their life solely to the secular affairs of the household that the Buddha laid down a code of good living for women, but to serve as a complement to the good life already enjoined in his religion, to all his followers irrespective of their sex'. (Dhirasekara, Jothiya, 1991). Thus, Buddha has discussed a set of virtues that should be inculcated in each woman in order to be a respected and impeccable being. Thus, He said,

"Saddhaya silena ca yidha vaddhati pannaya Cagena sutena Cubhayam sa tadisi silavati upasika adiyati saram idheva attano ti"

'Such a virtuous lady who possesses religious devotion, cultivates virtue, is endowed with wisdom and learning and is given to charity makes a success of her life in this very existence.' (quoted by Dhirasekara, Jothiya, 1991)

Once, advising a group of girls who were about to get married Buddha has pointed out the responsibilities of a woman such as getting up early, willingly working, managing affairs smoothly, cultivating gentle voices, etc. They should consider the in-laws as their own parents and 'they should study the approval of the husband, keep safe whatever money, corn, silver or gold the husband brings home' (Ratnapala, Nandasena, 1993). The specialty of Buddha is that He has discussed this kind of responsibilities of both the husband and wife. So He has not assigned 'duties' to each, rather He had seen them in the light of 'responsibilities' each should perform for the smooth function of a family. The respect and the faith each pays to the other is the fundamental basis of the family.

In this way, Buddha has pointed out on innumerable occasions, the code of behavior far a woman that is accepted in a civilized society. The present women have so much to gain from Buddhist nuns and ideal Buddhist women in the past in order to be a role-model in the society. 'Buddhist thought underscores a mother's important position in the institution of the family. What is significant is to note that among forms of address used in the case of the Buddha one refers to Him as 'the immortal mother' or 'the mother who gave the world the nectar of nirvana'. Accordingly, there cannot be any religion that offers such a fundamental position to womanhood. Respect cannot be gained, but it should be earned. As Buddhist daughters we should always look up to the ideal Buddhist women in order to understand the true dignity encapsulated in our femininity, and thus to mold our behavior as a better offspring.

#### **Endnotes**

- 1 Theragatha and Therigatha., 1969
- 2 Thera and Theri Gatha, 1966

#### Reference:

Dharmasiri, Gunapala. "Buddhism as the Greatest Ally of Feminism." Recent Researches in Buddhist Studies. Hong Kong, 1997:138-172.

Dhirasekara, Jothiya. "Women and the Religious Order of the Buddha", Sambhasha: Mahabhadhi Centenary Commemorative I (1991).

Ratnapala, Nandasena. Buddhist Sociology. Delhi: Sri Satguru, 1993.

Oldenberg, Hermann, and Pischel, Richard. Thera and Theri Gatha. London: Luzac and Company, 1966.

Norman, K.R. The Elders' Verses- Theragatha and Therigatha. London: Lucaz and Company, 1969.

Grover, Trisha, and Duluth YSA. "Advertising: System of Sexist Oppression." Sexism in Advertising. http://www.geocities.com/youth4sa/advertising.html

De Silva, Swarna. The Place of Women in Buddhism". http://www.uq.net.au/slsoc/bsq/bsqtr07.htm

#### Bibliography

Ven. Saradha, Weragoda. The Greatest Man Who Ever Lived- The Supreme Buddha. Singapore Buddhist Meditation Centre, 1998.

Hoey, William. Buddha: His Life, His Doctrine, His Order. Delhi: Aryan Books International, 1996.

# උතුමන් අභිමුඛයෙහි ආචාරසම්පන්න වීමේ වැදගත්කම පිළිබඳ විමසුමක්

ආචාර්ය තුංකම පඤ්ඤාලංකාර හිමි

පුතිපත්තියක් නොමැති ජීවිතය නිශ්චිත අරමුණක් කරා ගමන් නො කරයි. උසස් මනසින් හෙබි මිනිසා නිරතුරුව ම විශිෂ්ට අරමුණු ජයගනිමින් ජීවත් වෙයි. එම උසස් මිනිසා නිර්මාණය කරන්නේ දෙවියෙකු හෝ බුහ්මයෙකු විසින් නොව තමා විසින් ම ය. තමා තමන් තුළින් ම උසස් බව හා පහත් බව තීරණය කර ගතියි. මේ සඳහා ඔහුගේ සිත, කය හා වචනයෙහි කිුියාකාරීත්වය පාදක වේ. සිය මානසිකත්වය මත පදනම් කරගන්නා චර්යාත්මක රාමුව තුළින් තමා කවරෙක්ද යි අනෙකාට මැනවින් හඳුනා ගත හැකි ය. එහෙයින් විශිෂ්ටයෙකු හෝ දුර්ජනයෙකු ජනිත වන්නේ උපතින් නොව කිුිිියාවෙන් ම බව බුද්ධ දේශනාවෙන් අතාවරණය කෙරේ.¹ එහෙයින් බුදුරදුන් ති්රතුරුව අගය කරන ලද්දේ සාධු සම්මත චර්යාවයි. දානයෙන් ශීලයටත්, ශීලයෙන් භාවතාවටත් ආදී වශයෙන් අනුපුබ්බසික්ඛා කුමයෙන් අපේඤා කළේ ද එම චරිතවත් බව ඇති කිරීමයි. අශීලාචාර චිරජිවනයට වඩා චරිතවත්ව ගෙවන සුළු මොහොත පවා උතුම් යැයි $^2$  අගය කර ඇත්තේ එහෙයිනි. මෝර ජාතකයෙහි රණ මොනුර මස් කා අමරණීය වන්නට පුයත්න දුරු රජවරු මෙන් වර්තමානයෙහි බොහෝ දෙනාගේ එකම අභිපාය හුදෙක් ම බොහෝකල් ජීවත් වීම විතා ගුණගරුකව ජීවත්වීම නො වේ. ඊට හේතුව චරිතවත් බව ආත්ම අභිවෘද්ධිය ඇති කරන බව නො දන්නා කමයි. එහෙයින් මෙම ලිපිය තුළින් චරිතවත් පුද්ගලයෙකුට එදිනෙදා ජීවිතයට අතාාවශා ආචාරධර්ම කීහිපයක් සිහිපත් කරදීමට අපේක්ෂා කෙරේ. එනම්, තමන්ට වඩා උසස් අයෙකු අභිමුඛව හෙවත් ඉදිරියෙහි පැවැත්විය යුතු ආචාර සම්පන්න බව පැහැදිලි කර දීමයි.

අාචාර යනු යහපත් හැසිරීමයි. ආචාර සම්පන්න නම් යහපත් හැසිරීමෙන් යුක්ත බවයි.<sup>3</sup> ඕනෑම පුද්ගලයෙකු විසින් තමාට වඩා උසස් පිරිසක් ද සම පිරිසක් ද පහත් පිරිසක් ද ඇසුරු කෙරේ. එම අවස්ථා තුනට අයත් නො වන්නෙකු නම් ඕපපාතිකයෙකු විය යුතු ය. එහෙයින් මෙහි දී අනෙක් දෙපිරිස හැරුණු විට තමාට වඩා උසස් වූවන් කෙරෙහි අභිමුඛයෙහි දක්වන ගරුසරුව බොහෝ විට අනුකරණයෙන් ම සිදු වේ. එම අනුකරණය ඊට සුදුසු ම දෙයද යි නිශ්චිතව ඔහු නො දන්නවා විය හැක.

ඇති තැන ගරු කිරීමත් නැති තැන නිගරු කිරීමත් වර්තමානයෙහි බහුලව දක්නට ලැබෙන්නකි. ලොවට ඇසෙන්නට ගුණ ගායනා කොට, කණට කොඳුරා වෙනකෙකු සමග අගුණ කීම ද සිදු වන්නකි. එය අසත්පුරුෂයන්හට ම ආවේණික ලඤණයන් ය. ඇති නැති කොතැනත් හෘදයාංගමව ගරු කළ යුත්තාට ගරු කරන්නා සත්පුරුෂයෙකි. ඔවුහු ලොව දුර්ලභ වෙති. තවත් අවස්ථාවක ගරු කළ යුත්තාට ඇති ගරුත්වය නිසා ම 'මා ඔහු කෙරේ කෙසේ පිළිපදිම්දෝ'යි සැකයෙන් පසුවන්නෝ ද සිටිති.

"පූජකො ලභතෙ පූජං වæුකො පටිවæුතං" යැයි මිත්තානිසංස සූතුයෙහි දක්වෙන ආකාරයට ම තමන් විසින් වන්දනමාන, පුද පූජා, ගරුසත්කාර කිරීමෙන් තමනුත් පූජා ලබන්නට, වැඳුම් පිදුම් ලබන්නට සුදුසු වේ. එම නිසා තමා සත්පුරුෂ ධර්මයෙහි පිහිටා මව්පියන්, ගුරුභවතුන් පුධාන කොට ඇති වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි පැවැත්විය යුතු ආචාරධර්ම කෙබඳුද යි මෙතැන්සිට විමසා බලමු. මෙහි දී අභිමුඛයට අභිමත ආචාරධර්ම කායික හා වාචසික වශයෙන් පුභේදගත කරගනිමු.

# කායික ආචාරධර්ම

සැරියුත් මහ රහතන් වහන්සේට කුලුපග එක්තරා දායක නිවසක තිස්ස නම් පුංචි කුමරෙක් විය. පැවිදි වීමට දක් වූ ඇල්ම නිසා මව්පියෝ ඔහු තෙරුන්හට බාර කළහ. එහි දී උන්වහන්සේ එම කුමරුට දුන් උපදෙස් අතර කිහිපයක් මෙසේ ය.

"තිස්ස, ගුරුත්ට වැඩිමහල්ලත්ට සුවච ව යටත් ව විසිය යුතු ය, ගුරුත් වැඩිමහල්ලත් ඉදිරියෙහි වහන්දරීම ඔවුත් දක දක උසසුත්වල හිදීම හිස වසා හිදීම දෙවුර වසා අතපා දිගු කරමින් කතාකිරීම කාරා කෙළ ගැසීම සිටිනවිට තති පයිත් සිටීම හේත්තු වී සිටීම අත්පාවල ඇට කැඩීම ආදිය නුසුදුසු බැවින් තො කළ යුතු ය, ගෙදර කොතරම් පොහොසත් වුවත් අහංකාර නො විය යුතු ය, පා පිස්තා බිස්සක් සේ මන් නැතිව විසිය යුතු ය, දුටුවන්ගේ නෙත් සිත් පිණායන සේ ඉරියවු පැවැත්විය යුතු ය, ...."

අවබෝධයේ පහසුව තකා මෙහි දක්වෙත ආචාරධර්ම එකිනෙක වෙනවෙන ම මෙසේ දක් වේ.

- වැඩිහිටියන් ඉදිරියේ පාවහන් දරා සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි හිස්වැසුම් පැළඳ සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි උස් ආසනවල සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි අත් පොරවාගෙන සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි කාරා කෙළ ගැසීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි තනි කකුලෙන් සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි මේස ආදියට හේත්තු වී සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි අතේ පයේ ඇඟිලි බිදිමින් සිටීම නුසුදුසු ය
- වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි අහංකාර ලෙස සිටීම නුසුදුසු ය

මෙවැනි ආකාරයන් හැර හිඳිය යුත්තේ කෙසේ ද, උසස් පහත්, දුප්පත් පොහොසත් ආදී පන්ති භේදයකින් තොරව සැවොම පයෙහි දූවිලි පිස දමනා පාපිස්නක් සේ නිහතමානීව, ඉතා ගෞරවයෙන් වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි හැසිරීමට බෞද්ධ ආචාරධර්ම තුළින් අවධාරණය කර දක්වයි.

# වාචසික ආචාරධර්ම

ඉහත සඳහන් වැකියෙහි දක්වෙන අවස්ථාවන් ම අභිමුඛ සංවරය සඳහා යෝගා වේ. ඒ අතරින් විශේෂ කරුණක් මෙහි වෙන් කොටගෙන දක්විය හැකි ය.

එනම්,

• වැඩිහිටියන් ඉදිරියෙහි අත් පා දිගුකරමින් කතා කිරීම නුසුදුසු ය.

මෙය බොහෝ දෙනෙකු අතින් සිදුවන වරදකි. ඒ හැරුණු විට දුරදිග නො බලා අභිමුඛ කථනයේ දී සිදු කරන තවත් වරද කිහිපයක් මෙසේ දක්විය හැකි ය.

- වැඩිහිටියත් ඉදිරියෙහි අගෞරවණීය වචන භාවිතය
- වැඩිහිටියන්ගේ වචන නො සලකමින් වෙනත් කතාවන්ට යොමුවීම
- වැඩිහිටි වදත් පහත හෙළමින් කතා කිරීම
- වැඩිහිටියන්ගේ තරාතිරම නො බලා කතා කිරීම
- වැඩිහිටියන් උසුළුවිසුළුවට ගනිමින් කතා කිරීම
- වැඩිහිටියන්ගේ සිත් රිදවමින් කේන්තියෙන් කතා කිරීම

බෞද්ධ වත් පිළිවෙත් ගැන සඳහන් චුල්ලවග්ග පාළියෙහි දී ඉතා වටිනා වාචසික ආචාරධර්මයක් පෙන්නුම් කර ඇත.

එනම්, වැඩිහිටියන්ගේ කතා අතරතුර කතා කිරීම නො ගැළපෙන බවයි.

මේ බව සතාථ කෙරෙන අවස්ථාවක් මජ්ඣිමනිකායේ චංකී සූතුයෙන් හමු වේ. වංකී බමුණා තවත් බමුණන් පිරිවරාගෙන බුදුරදුන් හමුවීමට පැමිණි අවස්ථාවේ එම පිරිසේ සිටි වැඩිමහලු බමුණන් සමග උන්වහන්සේ යම් කතාබහක නියැලෙති. එවිට පිරිස අතර සිටි තරුණ බමුණෙක් අතුරු කතාවක් කිරීමට සැරසුණි. එහි දී බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔහු අමතා මෙසේ වදාළහ.

'මානවකය, වැඩිමහලු බමුණන් කතා කරමින් සිටින විට අතරතුර කතා කරන්න එපා. එම කතාව නිමා වන තුරු හිඳින්න.'<sup>6</sup>

මෙහි දී තවත් සුවිශේෂී කරුණක් පෙන්වා දෙයි. එනම් යම් අවස්ථාවක එසේ වැඩි මහලු අය කතා කරමින් සිටින විටෙක ඔවුන් අමතන්නට සිදු වුවහොත් කෙසේ කියා කරන්නෙම් ද, යන්නයි. බමුණු මානවකයා වැඩිමහලු බමණන් හා බුදුරදුන්ගේ කතාවට බාධා කිරීම නිසා බුදුරදුන් එය පුතිකෙෂ්ප කළ පසු ඔහු නිහඬ විය. එවිට වැඩි මහලු බමුණෙකු අපගේ කතාවට ඔහු ද සුදුසු බැව් බුදුරදුන්ට දන්වා සිටී. ඒ අතරතුර තරුණ බමුණා නොයිවසිල්ලේ බලා සිටින්නේ තමන්ට අවස්ථාවක් ලැබෙන තුරා ය. බුදුරදුන් ඇසින් යම් සංඥාවක් ලබා දෙන තුරු ඔහු බලා හිඳී. එසේම සුළු මොහොතකට පසු උන්වහන්සේ ඔහුට ඇසින් සංඥා කර කතාවට සම්බන්ධ කර ගන්නා බව එම සූතුයේ දක්වේ.

යම් කතාබහක් අතර තුර එයට බාධා කිරීමට අවශා වුව ද ඉක්මන් නො වී මොහොතක් ඉවසා සිටීම ත්, යම් ඉඟියක් කරන්නේ නම් කතාව අතර තුර කතා කිරීමත් විනා තමා ඔවුන්ට වඩා යමක් දන්නවා යැයි සිය අභිමතයට කටයුතු කිරීම අනුවණ කමකි.

- වැඩිහිටියන්ගේ කතාවන්ට අනවසරයෙන් කන් දී සිටීම
- තමා දන්නා බව පෙන්වීමට අතුරු කතා හෙළීම
- නැසුනාක් මෙන් හිඳ අනුන්ගේ කතාවන්ට සිනාසීම් ආදී පුතිචාර දක්වීම

තම වරදක් හඳුනා ගත් කල ඊට සුදුසු පිළිවෙත් පුරනවා විනා කම්පා වීමෙන් හෝ වරද සඟවාලීමට උත්සාහ කිරීමෙන් සිදුවන්නේ අයහපතකි. වරද වසන් කිරීමට යාමෙන් තවත් බොහෝ වරද සිදුවනු ඇත. වරද පිළිගැනීමෙන් වහා පිළියම් කළ හැකි ය.<sup>7</sup> එක බොරුවක් වසන් කිරීමට බොරු සියයක් කියන්නට වෙනවා යැයි වහරෙහි පවතින්නේ එහෙයිනි. යම් ස්ථානයක් පිළිසකර වන තරමට එහි පැවැත්ම රදා පවතී. අත්දුකීම් සමුදායක් සමග ගෙවෙන මේ ජීවිතය දිනෙන් දින සුන්දර වනුයේ ද එසේ ම ය. එහෙයින් උතුමන් අභිමුව ආචාර සම්පන්නව වීම හදවතින් ම සිදු කෙරෙන පූජාවක් විය යුතු ය.

#### නිගමනය

නොයෙක් වැරදි කරා අප යොමු වන්නේ අනෳයන්ගේ මෙහෙය වීමෙන් නොව තමන්ට තමන් අවනත නො වීම නිසයි. තම තත්ත්වය හා පෞරුෂය රැක ගනිමින් උසස් චර්යාවෙන් කටයුතු කෙරේ නම් ඔහුට ඕනෑම සමාජයක ගරුබුහුමන් හිමි වේ. එහෙයින් පොදු සමාජයෙහි බහුල වශයෙන් සිදුවන වැරදි චර්යාවන් හඳුනාගෙන එයින් අත්මිදීම තම වගකීම බව සිතිය යුතු වේ. ඔහුට හොඳ නම් මට මොකදයි සිතා තමනුත් වරදේ පැටලේ නම් ඔහු ළඟ ආත්ම සංයමයක් නො මැත. මනා හික්මීමෙන් කටයුතු කිරීම තුළින් ගොඩ නැගෙන ආත්මීය සුවය අන් කිසිවෙකුගෙන් හෝ කිසිවකගෙන් ලබා ගත නො හැකි ය.³ එහෙයින් සංවරය වූ කලී ලොවට පෙනෙන්ට නොව හිත සැනසෙන්නට ම ය.

අප ගරු කරන මව්පිය, ගුරුවර, වැඩිහිටියන් හා භිඤුන් වහන්සේලා මෙන් ම විවිධ අාගමික උතුමන් අභිමුවෙහි කෙසේ පිළිපැදිය යුතුද යි යම් අවබෝධයක් කාහටත් අතාවශා වේ. එහෙයින් බුද්ධදේශනාවන් උපයෝගී කරගනිමින් ඒ සඳහා යම් අත්වාරුවක් ලබා දීමට ගත් වෑයම ඉතා සාර්ථකයැ යි සිතමි. උතුම් සිතිවිලි පහළ වේවා, කයින් වදනින් සාර වේවා.

### ආන්තික සටහන්

- න ජච්චා වසලො හොති න ජච්චා හොති බුාහ්මණො කම්මනා වසලො හොති කම්මනා හොති බුාහ්මණො වසල සූතුය.
- 2 බුද්දකනිකාය 1, ධම්මපදය, සහස්සවග්ගය, 50 පිටුව.
- 3 ශීී සුමංගල ශබ්දකෝෂය, වැලිවිටියේ සෝරත නාහිමි, ගොඩගේ පුකාශන, 2013, 124 පිටුව.
- 4 ධර්මපදවර්ණනාව, අම්බලන්ගොඩ ධම්මකුසල නාහිමි, 865 පිටුව.
- 5 'න උපජ්ඣායස්ස භණමානස්ස අන්තරන්තරා කථා ඔපාතෙතබ්බා.' චුල්ලවග්ගපාළි 11, ශුීී ලංකා ධර්ම චකු ළමා පදනම, 378 පිටුව.
- 6 'මායස්මා භාරද්වාජො වුද්ධානං වුද්ධානං බුාහ්මණානං මන්තයමානානං අන්තරන්තරා කථං ඔපාතෙකු. කථා පරියොසානං ආයස්මා භාරද්වාජො ආගමෙතුති.' මජ්ඣිමනිකාය 2, චංකී සූනුය, 654 පිටුව.
- 7 'සුඡන්නමතිවස්සති විවටං නාතිවස්සති.'චුල්ලවග්ගපාළි 11, ශ්‍රී ලංකා ධර්ම චකු ළමා පදනම, 434 පිටුව.
- 8 'න තං මාතා පිතා කයිරා අඤ්ඤෙ වාපි ච ඤාතකා සම්මා පණිහිතං චිත්තං සෙයහසො නං තථො කරෙ' බුද්දකනිකාය 1, ධම්මපදය, චිත්තවග්ගය, 36 පිටුව.

# The Concept of Assimilation and Buddhism

Mr. K.A.R.S. Kaluarachchi

The term "Assimilation" comes from the Latin word "Assimilation" (stem - Assimilation) which means "likeness" or similarity". The general meaning of the term "Assimilation" is absorption, or to lake in. Anyhow there are so many definitions in the term "Assimilation". This is a concept that has deep meanings. Normally, in modern world, the concept of assimilation is believed to have originated in the sense of a concept at about 15th century AD. But the concept of assimilation includes in process of developing and changing of almost all the animate and inanimate things from even the origination of them. It can be seen many type of division of assimilation. It is necessary to define the concept of assimilation for thorough understanding. Cambridge advanced learner's dictionary cites the meaning of the term assimilation as "to take in, fit into, or become similar". 1 Chamber's 21st century dictionary also presents the meaning of the term "Assimilation" somewhat similar to above meaning, but in descriptive sense. It reports the meaning of the term as "to become familiar with and understand (facts, information etc.) completely; to become part of, or make (people) part of, a large group, especially when they are of a different race, culture, etc to cause something to become similar to something else".2 This definition on assimilation signifies more complete than latter one. The Sinhala meaning of the term "Assimilation", as depicted in Malalasekara English - Sinhala dictionary also same to the above definitions. Accordingly the Sinhala terms for assimilation are,

උරාගැනීම (absorption), අවශෝෂණයකර ගැනීම (absorption), ස්වීකරණයවීම (assimilation), සමානාත්වයට පැමිණවීම (eaualization), සමාගුහණය කර ගැනීම (internalize), දිරවා ගැනීම (rotting).<sup>3</sup>

Thus it is obvious that the assimilation is nothing but the merging of one into another without crash or conflict between old and new. So assimilation describes the act of taking something in and absorbing it fully. Therefore people of different backgrounds and beliefs undergo assimilation when through living together, they come to see themselves as part of a large community or when a small group is absorbed into and made part of a bigger group. For example, the becoming of Irish immigrants a part of American society in 19th century can be concerned. This is called Americanization, assimilation into American culture. Thus the process of absorbing one thing into harmony with another is called assimilation

Anglicization - The act of anglicizing or making English in appearance, Europeanization - assimilation into European culture,

Westernization - assimilation into western culture by becoming familiar with or Converting to the customs and practices of western civilization,<sup>4</sup> etc are some of the example for assimilation which is happened followed by a gradual social process.

Social process, relationship, linguistic processes are some of the types of assimilation. A process involved in the formation of groups of persons is a kind of social process. In the formation of peace and harmony between two cultures or two groups of people, they have to undergo the rituals, customs and principles etc of both cultures and groups of people in mutual understanding. Thus with the time the rituals, customs, and norms, principles etc of both cultures and groups of people abide together, or some rituals of one come totally other, or some rituals of both parties mix together and origin totally different new rituals etc. Thus immigrants who are of different backgrounds come to see themselves as part of a larger national family. In language also we see the assimilation theory. This process which involved in human language, the linguistic process is also considered as a type of assimilation. People of different backgrounds

of languages undergo assimilation when through living together. For example when two groups, Sinhala and Tamil live together, normally they practice both languages. Thus with the time, spontaneously, the two languages merge together and arise new words also without filibustering the language. This is a type of assimilation followed by the language.

According to western scholar Susan K Brown there is a type of assimilation followed by sound (pronunciation). "The process by which a sound is modified so that it is becomes similar or identical to an adjacent or nearby sound. For example, the prefix "in" - becomes "im" - in impossible by assimilation to the labial "P" of Possible". Accordingly we see that some of the changes of letters or pronunciations in grammar of a language can be considered as type of assimilation. Generally, the act or process by which a speech sound becomes identical with or similar to a neighboring sound can be concerned as the linguistic assimilation. For instance, "grampa" for "grandpa" is concerned. And the above scholar has mentioned, in his text, "Assimilation models", that the process whereby a minority group gradually adopts the customs and attitudes of the prevailing culture as the cultural assimilation.

When we go through the political evidences we see that the affair between two governments promotes a gradual assimilation in physical, moral, philosophical, permanently or temporally. According to the Encyclopedia of Britannica, "in Anthropology and sociology, the assimilation is the process whereby individuals or groups of differing ethic heritage are absorbed into the dominant culture of a society". Thus in the process of assimilating involves taking on the traits of the dominant culture to such a degree that the assimilating group become socially indistinguishable from other members of the society. That's why assimilation acts as the most extreme form of acculturation.

The assimilation can be formed mainly in three ways. They are as follows,

- 1. Spontaneously
- 2. Voluntarily
- 3. Forcible<sup>10</sup>

Mostly, the assimilation is taken place spontaneously, through living together of two or more groups of people, and setting together of two or more assimilative evidences together.

Voluntary assimilation, the second way of formation of assimilation mostly happens between prevailing main cultures and sub cultures. It is rare for a minority group to replace its previous cultural practices completely among the main cultures. So the assimilation of such sub - cultures into main cultures happens voluntarily.

Assimilation happens by force also. This is the third way of formation of assimilation. Attempts to compel minority groups to assimilate have occurred frequently in world history. These attempts to compel minority groups to assimilate are belonged to forcible assimilation. Such kind of forcible assimilation of indigenous people was particularly common in the European colonial empires of the 18<sup>th</sup>, 19<sup>th</sup>, and 20<sup>th</sup> centuries. <sup>11</sup> Anyhow the forced assimilation is rarely successful and it generally has enduring negative consequences for the recipient culture.

Assimilation can be formed mainly in two ways as, coercively and voluntarily. The involuntary assimilation can be took place in anywhere. This would not be a phenomenon particular to Buddhism, but concerns any religion or cultural product. Necessarily, when any religion or cultural product arrives at a new region or country, it has to mix somewhat with the local culture, resulting in a new variation on the theme. Thus the Buddhism also was gradually subjected to this automatic procedure of social nature as the Buddhism was arose among the plethora of philosophies and religions different from each other. Some individuals pick and choose what pleases them in the import, while others try to go all the way and become orthodox. But, whatever external appearances suggest, what goes on inside each individual is a commonplace for process of assimilation of new ideas. Each individual has to digest the new outlook in accord with his or her personal psychological and intellectual parameters. In this respect the religious assimilation happens by evaluating, criticizing, praising, rejecting, adapting, and conflating new outlooks as seems appropriate.<sup>12</sup> This procedure does not accomplish simply, as there are some influential concepts and aspects for the fulfilling of religious assimilation. Further, this does not take place suddenly, but in uncertain period of time. Moreover, this procedure of assimilation would be influential providing good results from extrovert assimilation and crummy results from defective assimilation. The objective of this chapter is to explore the related concepts, historical beginnings, and the social importance of Buddhist assimilation.

# Related concepts of assimilation in Buddhism

As it is mentioned earlier the procedure of assimilation is influenced by some aspects and concepts. Generally, all types of assimilations weather cultural, social, religious, political, economical, or philosophical are seem to be influenced by incitement, persuasion, entreaty etc. of which some are directly maintained by the human and human connected authorities, as well as some are by the natural phenomena. 13 With relevant to the religious assimilation it is to mention that there may arise imbibing of one religion or religious concepts to another with the influence of variety of human motivations and phenomenal motivation, though it seems to be an unforced process. In accordance with my point of view not only the forcible assimilation but also the spontaneous and voluntary assimilations take place with the influence of certain types of motivations. The forcible assimilation happens due to a direct and mighty motivation or prescript. Mostly, the colonials have to face this type of assimilation. Spontaneous and voluntary assimilations also face to certain types of motivations though those motivations are not the prescripts or authorities of any being. In the main, the natural disasters and social necessities, conditions etc. generate the need in minds of people belong to a certain group, culture or religion etc. for new emendations and absorptions of new concepts and aspects from another certain group, culture or religion etc. which are beneficial to face and solve the natural and social phenomena than the prevailed things in their own. In this process we see the motivation of ecological resistances to absorb the other religious or cultural aspects to one's religion or culture. The historical and literary sources are silent witnesses to prove that mostly, the putting press upon, and requests etc. of human as well as the ecological resistances have been highly and directly influenced for the arising of religious assimilation. In addition to them, especially in religious assimilation there can be seen some universal concepts which directly

contribute for the purpose of better assimilation such as, nonviolence, religious solidarity, respecting others' word, equanimity, equality, and self-reliance and more other by which contribution there aroused several types of assimilations such as absorbing without change, absorbing by adding new interpretations, and replacing. Here, it is discussed only several foremost aspects.

**Nonviolence**: Forsooth, almost all the religions, due to the historical and literally sources, are seemed to contain certain forms of nonviolence in different amounts. The term implies the policy against killing or harming others. Anyhow despite of the general agreement over the immorality of killing, there is a great deal of disagreement within and among religious traditions over such crucial matters as,

- 1. How the rule against killing is justified?
- 2. When the rule may be abrogated?
- 3. Whether it applies to all animate life?
- 4. Whether it includes a prohibition against forms of harm other than physical?
- 5. How central it is to each tradition?<sup>14</sup>

With relevant to the religious traditions the concept nonviolence is used in several meanings. Specially, nonviolence in the world religious traditions, the concept can be seen as conceived in three basic ways:

- 1. As an inner state or attitude of non-destructiveness and reverence for life. This idea is expressed primarily in the Buddhist, Hindu and Jain traditions through the notion of *ahiṃsā*. It is also found in certain African and Native American tribal societies and in some Christian communities, including the Quakers.
- 2. As an ideal of social harmony and peaceful living. This concept, associated with the Hebrew term *shalom* and the Islamic term *salām*, is also found in ancient Greek religion, where gods such as Demeter and Apollo incarnated the virtues of peace. It is linked with visions of a perfect future found in Christianity and in various tribal religions.

3. As a response to conflicts. A non-violent approach to confrontation, even in oppressive situations, has been the hallmark of the Christian notion of sacrificial love, the Jewish concept of martyrdom, and the Gandhian strategy of non-violent conflict.<sup>15</sup>

In this respect, these three basic ways in which the religious traditions have conceived the concept, also can be considered as the purposes of non-violence. Anyhow in accordance with the sentiment of Hinduism on the concept, the ancient text *Manusmṛtiya* cites, "The killing of living beings is not conducive to heaven". <sup>16</sup>The Buddhist idea of non-violence comes into operation as an inner state or attitude of non-destructiveness and reverence for life. In Buddhism we see five conditions, all of which must be present before one can be considered culpable of an act of killing. And also the Buddhism discusses non-destructiveness of anything under the same teaching. Thus when we consider the five requirements of fulfilling an act of destruction of a religion or religious concepts, it is easy to comprehend how the non-violence contributes to the existence religions and religious assimilation. The five requirements in the sense of accomplishing an act of destruction of a religion or religious concepts are,

- 1. The presence of living religion or religious concept
- 2. The destroyer must have known that it was in usage
- 3. The destroyer must have intended to annihilate it
- 4. There must have been an act of annihilating
- 5. It must, in fact, have annihilated

Thus we see anyhow, Buddhism as well as Hinduism contain non-violence, as well almost all the religious traditions contain non-violence by which can establish the religious solidarity. As such the assimilation between Buddhist and Hindu concepts took place easily. <sup>17</sup>It is to mention that the assimilation between the religions does not take place by the influence of only non-violence. It happens within a procedure happens regarding to the inter-connection of many of related evidences; nonviolence, religious solidarity, respecting others' word, equanimity, equality, and self-reliance etc. On the other hand, these related concepts

make various ways of disentangling the conflicting claims of religious traditions through which appear the trends to assimilate religions.

- Religious solidarity: It is fact that the religious solidarity is an essential criterion for the religious assimilation or the syncretism of religious aspects. Religious solidarity implies the agreement between and supports each other of religious groups or traditions. The Buddhism was of course, a favorable and beneficent to all as it does not admire and recommend the diversity of human. That's what the reason for the gravitation of various people who were belonged to variety of casts prevailed in contemporary to the Buddha. For the religious solidarity,
- Respecting others' word: Admiration felt or shown for someone or something that you believe has good ideas or qualities, and considering on those ideas or qualities to use or amalgamate into prevailing ideas or qualities in harmonious manner,
- Equanimity: Coming into operation or affecting on every one in same manner. (In Buddhist history we see plenty of instances for this. The Buddha is distinguished as the greatest religious leader treated all in same), 18
- Free will: The intention about allowing the right of people to be due to their consent. The idea of free will is one aspect of the mind-body problem, that is, consideration of the relation between mind (for example, consciousness, memory, and judgment) and body (for example, the human brain and nervous system). Philosophical models of mind are divided into physical and non-physical expositions.
- Equality: The intention about the right of different groups of people to have a similar social position and receive the same treatment; etc. are provided a priceless huge contribution to the meaning of the term. And in addition to these the concept of self-reliance is the potent concept that makes a huge contribution for the religious assimilation,

Self-reliance: Respect for yourself which shows that you value yourself. The theistic religions mostly restrict the self-reliance of the people in means of god's word. But in ancient religious history we identify the Buddhism as the foremost, first and inimitable teachings on self-reliance for all to talk, think, act, and take decisions etc., in brief to live in independently. As such, with the aging the Buddhist concepts were absorbed or assimilated into many other religions as well as religious groups. Due to the religious means of self-reliance one possesses the freedom to practice own beliefs and ideology by justifying them with no capitulation for anyone or any force, except the natural forces. Thus, because of this mitigation of Buddhism the Buddhist followers subjugated the Buddhist concepts to amalgamations with Hindu concepts likewise the Buddha also has done in several occasions in His life time.

# Historical beginnings of Buddhist assimilation

At very first, it is to note that the historical beginnings of Buddhist assimilation which I suppose to discuss under this sub-topic of the chapter do not relevant to the general body of Buddhist assimilation, and it is only an attempt to survey the assimilation which was subjected to incidents happened in background of raising of Buddhism.

Buddhism is a philosophy possesses eternal noble doctrinal mattes of which some are partially remains in social context even in periods which the Buddhist tradition or its identity features have been totally vanished. A Buddha presents neither newly found doctrine nor a doctrine brought from anywhere. Nowadays, we see that even the humans who identify themselves as the most powerful, clever and intelligent people of world also accept the Buddhist teachings, as well as they introduce the Buddhist teachings in the name of scientific results deduced associating scientific researches. How this can be happened and how the Buddha penetrated all the matters in their real form? For this question the answer should be that a Buddha is the super human, be born among other beings who realize the reality of the world and being, and sees real conditions of all by using His insight. The reality of all is exist forever, but be muffling

because of ignorance and nescience or non-existent. A Buddha is doing nothing but the uncovering and manifesting of covered reality dispensing with ignorance by making the form of existing of reality. Thus in living period of a Buddha, the reality manifests in higher situation. Then again, after the great demise of a Buddha, the reality subjects to be covering or muffling gradually, and totally vanishes (while existing in various heretical forms) with a long period of time when the next Buddha should be born. But, the features of the procedure and the way used by a Buddha for the enlightenment (and religious features) stand over in practice among other religious followers as there are no more Buddhist followers when a new Buddha should be born. So congenitally, a Bodhisatva happens to absorb the procedure and the way (stand over in practice among other religions in their own names) used by a previous Buddha for the enlightenment. Thus it is obvious that the Buddhist assimilation begins even from the Bodhisatva practice in last life.

When we consider the social background of prince Siddhartha, it is obvious that the concept of 'Buddha' already existed, though the Buddhist doctrine had been covered by ignorance. For the seeking of truth the contemporary religions used two prominent ways or extremes, self-indulgence and self-mortification. Prince Siddhartha also practiced this (most probably prince Siddhartha was inspired or motivated by force to this practice). But according to literary sources, prince Siddhartha is believed to have practiced meditation (a contemporary religious practice to seek the truth) in his little age. Anyhow this cannot be considered as assimilation but as a habit of practices in previous lives.

The way and elements used by ascetic Siddhartha in seeking truth can be really concerned as the absorptions from prevailed religious practices which are believed to be the partially remained Buddhist practices. For instance, the ascetic Siddhartha at very first, after the renunciation, cut down his coiffure, and dressed yellow robes discard clothes in cemetery, and started an ascetic life which similar to Upaniṣad, Hindu or Brahmanic practices. And, he meditated under several teachers and could able to spiritually develop the mind into several trances which are believed to be even in Hinduism and several other *śramana* traditions under *ñānamārga*.

Thus we see that the Buddhist doctrine (the reality of all) partially remain among other religious followers as there are no more Buddhist followers when a new Buddha should be born, and so, the Bodhisatva essentially happens to absorb them. Thus it is clear that the Buddhist assimilation has initialized even in the period of Siddhartha Bodhisatva. This can be totally understood by considering the supporters of the Siddhartha Bodhisatva, the five great ascetics (Konḍañña, Vappa, Bhaddiya, Mahānāma, and Assaji). All they were the Brahmanic ascetics and they helped Siddhartha Bodhisatva as He followed the same way of seeking truth. But once, the Siddhartha Bodhisatva changed His way of seeking truth. And therefore the five great ascetics gave up the Siddhartha Bodhisatva. Thus we see that the Siddhartha Bodhisatva has done nothing but an exceeding of the way of seeking truth of Brahmanical ascetics, having come in same way.

# Wasn't Buddhism absorbed by Hinduism?

According to the scholar, Swami Vivekananda's Attitude to Buddhism even the oldest of the extant Upanisads are not pre-Buddhist in date, though the general acceptance points the attention to accept that the extant Upanisads are older than dates of the Buddha. He assigned these texts of composite character and hybrid origin to the period between 6th and 2nd century BC. If it is true, it indicates the contribution of Buddhism to hybrid and organized Hinduism, as it can be seen plenty of evidences by which can be circumstantiated the matter. Here, it is discussed only several applicable aspects. The partial similarity between some of the teachings of Pali Buddhist discourses and those of the Upanisads seem to be due to the influence of śramana thought in the Vedic teachings. The anti-sacrificial tendency of a few Upanisadic passages seems to have been inspired by the Buddha's critical attitude towards Vedic *karmakānda*. <sup>19</sup> Further he says that some of Upanisadic teachers agreed with the Buddha in criticizing Vedic priest-craft, sacrificial slaughter of animals and propitiation of many gods with aview to gaining material property, progeny, longevity, etc. A few of Upanisadic philosophers were in partial agreement with the Buddha in recognizing superiority of inner awakening over external ceremonies and textual learning and in stressing the law of karma or moral retribution, dyāna and yoga.20

When we consider, specially the Hindu text, Bhagavatgītā there seems to be no doubt that it embodies a considerable body of Buddhist principles and practices. D.D. Kosambi who places this text between 150-350 AD remarks that the theory of perfection through a large succession of rebirths taught in this book 'is characteristically Buddhist' and that in the Bhagavatgītā, II. 55-72, verses the characteristics of a man of 'fixed understanding'(stithaprajňa) are described in detail. Any one acquainted with early Buddhism will at once find out that this is the description of a sage of 'calmed thought' (samāhitacitta), the wise one who has transcended pairs of opposites and dwells wholly detached from the phenomena. The chapter concludes that saying such a sage (muni) attains the 'holy Nirvāna (brahma-nirvāna).<sup>21</sup>

In addition to, we see the absorption of the character, the Buddha into Hinduism as an avatāra of God. The scholar Joshi in his text, 'Studies in Buddhistic culture in India' has mentioned that although the Bhagavatgītādoes not mention the Buddha as an avatāra of God, its author seems to have tacitly assumed Buddha's identity with the Brahman or God.<sup>22</sup> It clears due to the following verse appears in *Bhagavatgītā*.

"Yuñjannevamsadātmānamyogīnityata-mānasaḥ śāntimnirvāņa-paramām mat-samsthāmadhigacchati"23

Thus ever disciplining himself, The man of discipline, with controlled mind, To peace that culminates in Nirāvna, And rests in me, attains.<sup>24</sup>

Who is this 'man of discipline' or yogin who attains Peace and Nirvāna through meditation? History knows only Śākya-muni as the yogin who attained Nirvāna trough yoga. The sacred text of Hindus, Bhagavatgītā adds that this Nirvana is identical with god.25 Thus anyhow, in the later half of the period of classical antiquity, in the first five hundred years of the Christian era, it was occurred the transformation and assimilation of Buddhism into Hinduism.

#### **Endnotes**

- 1 Cambridge advanced learner's dictionary, 3rd edition, p-78
- 2 Chambers 21st century dictionary, p-77
- 3 Malalasekara Sinhala-English dictionary, p-90
- 4 Hughes. Everett C, Race relations and the sociological imagination, p-629
- 5 -Ibid, p-630
- 6 Tiele.C.P, Elements of the science of religion, p-243
- 7 -Ibid-
- 8 -Ibid-
- 9 Encyclopedia of religion.vol-1, p-143
- 10 Hughes. Everett C, Race relations and the sociological imagination, p-634
- 11 *Ibid*-
- 12 Coward. Harold G, Studies in the Indian thought, p-164
- 13 George D. Chryssides, A study in religious syncretism, p-79
- 14 Encyclopedia of Buddhism.vol-I, p-463
- 15 *-Ibid-*
- 16 Manusmṛti, 5.48
- 17 Joshi Lalmani, Studies in the Buddhistic culture of India, p-329
- 18 "vadhakedevadattamhi core amgulimālake dhanapālerāhuleceva sabbattasamamānaso"
- 19 Joshi.Lalmani, Studies in the Buddhistic culture of India, p-331
- 20 -Ibid-
- 21 *-Ibid*, *p-332*
- 22 *-Ibid*, *p-333*
- 23 Bhagavatgītā, VI, 15
- 24 Bhagavatgītā, VI, 15. Edgerton's translation
- 25 Joshi.Lalmani, Studies in the Buddhistic culture of India, p-333

#### **Bibliography**

# **Primary Sources**

Bhagavatgītā, Edgerton's translation

#### **Dictionaries**

Cambridge Advance Learners' Dictionary, (2008), Cambridge University Press

Della Thompson (Ed), (1996), The Oxford Dictionary, Oxford University Press

#### **Secondary Sources**

Coward.Harold G, (1989), Studies in the Indian Thought, Motilal Banarsidass, New Delhi, India

Hughes. Everett C, (1990), Race Relations and the Sociological Imagination, London

Joshi.Lalmani, (1984), Studies in the Buddhistic Culture of India, Motilal Banarsidass, New Delhi

Kalupahana D.J., (1977), Buddhist Philosophy; A Historical Analysis, The University Press of Hawaii, Honolulu

Narada, (2000), A Manual of Buddhism, BCC, Dehiwala

Vev.Gnanaseeha.R, (2006), Buddhist concept of assimilation (With Special Reference to the Concepts of Buddha and Bodhisatva in Mahayana Buddhism), Samadhi Buddhist Society, Singapore

Vev.Gnanaseeha.R, (2006), Buddhist Rituals (For Protection, Good Health, Long Life and Prosperity), Samadhi Buddhist Society, Singapore

# Encyclopedia

Eliade Mircea, (1987), The Encyclopedia of religion (Series), Macmillan Publishing Company, New York, Collier Macmillan Publisher, London

Malalasekera G.P., (1961), Encyclopedia of Buddhism (Series), The Government of Ceylon

Singh Nagendra KR., (1996), International Encyclopedia of Buddhism: A Continuing Series, Anmol Publication Pvt. Lid., New Delhi

# පුද්ගල හා සමාජ ගැටලු විසඳීමෙහි ලා බුදුසමයෙහි ඇති පුායෝගික උපයෝගිතාවය

හාපත්ගමුවේ විමලරතන හිමි

සමාජය වූ කලි පුද්ගලයා මූලික කොටගත් ඔහු වටා ගෙතුනු විවිධ ස්ථරසමූහයක පුතිඵල සමූහයකි. සමාජය නැමැති මහා වෘක්ෂයේ පුාථමික මූල බීජය වනුයේ පුද්ගලයන් එබැවින් පුද්ගලයාගේ බුද්ධිය හා අධාාත්මයේ පුාථමික බව හේතුකොට ගෙන පුද්ගල ගැටලු නිර්මාණය වේ. එවැනි අවස්ථා මානසික ගැටලු ලෙස හඳුනාගත හැක. මානව සමාජයේ පුද්ගලයා තුළින් ගොඩනැගෙන පවුල නැමැති ඒකකය මුල් කොට ගනිමින් වෘත්තිමය හා සමාජ කණ්ඩායම් වශයෙන් ගැටලු නිර්මාණය වේ. විශේෂයෙන් සමාජමය ගැටලු කෙරෙහි විශ්වය තුළ බිහිවූ සෑම සමාජ ආයතනයක් මෙන්ම ආගමික සංවිධානයක් සිය අවධානය යොමුව තිබේ. එම සමාජ ගැටුම් නිරාකරණය කිරීමෙහිලා අධායනයක් තුළින් පුද්ගලයාගේ සාමාජීය යහපත අපේකෂා කිරීම මෙහි දක්නට ඇති සුවිශේෂිතාවය යි.

විශේෂයෙන් බුදු සමය තුළ සමාජමය ගැටලු නිර්මාණය වීමෙහිලා සමාජ විදාහත්මක දෘෂ්ඨි කෝණයෙන් සිදු කරන ලද වර්ගීකරණයන් දක්නට ලැබේ. එවැනි අවස්ථා 3ක් මෙසේ පෙන්වා දිය හැක.

- 1. පුද්ගලයා තුළ ඇතිවන ගැටලු (මානසික ගැටලු)
- 2. සමාජය හා පුද්ගලයා යන ද්විත්වය තුළ ඇතිවන ගැටලු (පවුල, වෘත්තීමය, සමාජ කණ්ඩායම්)
- 3. සමාජය තුළ පමණක් ඇති වන ගැටලු (ජාතිය, ආගම, කුලය, පන්තිය) යනාදී වශයෙනි.

මේ අනුව පුද්ගලයා හා ඔහු හා සබැඳුනු අධාාත්මය සම්බන්ධ ගැටලු බෞද්ධ විගුහයට අනුව මානසික සාධක බව මනෝ විදාහත්මකව පහදයි. එනම් (Psychological Causes) දෙවැන්න ලෙස සමාජ විදහාත්මක හේතු පහදයි. (Sociological Causes) මින් පුද්ගලයා සම්බන්ධ මානසික සාධක (Sociological Causes) බෞද්ධ විගුහයට අනුව පෙන්වා දිය හැකි වන අතර සංයුක්ත නිකායේ එන සුතු පාඨකය සඳහන් වනුයේ මෙම මනෝ විදහාත්මක විගුහය 'අන්තෝ ජටා' යනුවෙනි. මින් වඩාත් තහවුරු කෙරෙන සාධක දෙකකි.

- 1. කාම රාගය (Lust for Sensual desire)
- 2. දෘෂ්ඨි රාගය (Lust for views)

විශේෂයෙන් අංගුත්තර නිකායේ එන ආරාමදණ්ඩ සුතුයෙහි දක්වෙන අාරාමදණ්ඩ නම් බුහ්මණයා හා මහා කච්චායන තෙරුන් අතර ඇතිවන සංවාදයක් තුළින් පැහැදිලි වේ. එනම්

"බුහ්මණයනි ක්ෂතිුයන් සමග ද බුහ්මණයන් බුහ්මණයන් සමග ද ගෘහ පුතියන් බුහ්මණයන් සමග ද සටන් කරනුයේ ඉදුරන් පිනවීමට ඇති ආශාව නිසා ය. (කාම රාගය) බුහ්මණයෙනි තවුසන් තවුසන් සටන් කරනුයේ දෘෂ්ඨීන්ට ඇබ්බැහිවීම හා ඇලී සිටීම නිසා දඬි සේ ගුහණය කිරීම නිසාත් ය."

(අ.නි. iv, 6 පිට)

මෙහි දි පුද්ගලයාගේ මානසික සාධකය සමාජමය ගැටලු නිර්මාණය වීමෙහිලා බලපාන බව අවධාරණය කෙරේ.

එමෙන්ම දීඝ නිකායේ එන සක්කපඤ්හ සුතුයෙහි මෙවැනිම මනෝවිදාහත්මක සාධක පුද්ගලතා සමාජ ගැටලු නිර්මාණය වීමෙහිලා බලපාන අාකාරය කුමවත් සාධක රැසක් පුතීතා සමුද්පාද කුමයකට අනුව ගෙනහැර දක්වයි. එනම්,

- 1. ඊරිසියාව (Envy)
- 2. මසුරුකම (Avarice)
- 3. පුිය බව (Like)
- 4. අපිය බව (Dislike)
- 5. ඡන්දය හෙවත් ආසාව (Desire)
- 6. විනිශ්චය හෙවත් විතර්කණය (Thinking)
- 7. පුපංචකරණය (Self reflexive thinking falsification)

විශේෂයෙන් මෙහි දී ඉගැන්වෙන මනෝමය සාධක පුද්ගලයා ස්වකීය ඉන්දීයානුසාරී අත්දකීම් මත පුපංච වශයෙන් ගොඩනගයි. (Tendency to proliferation) ඒ තුළින් පුද්ගල සංතානගත හා සමාජගත ගැටලු නිර්මාණය වන බව දීඝ නිකායේ එන සක්කපඤ්හ සුතුයේ මෙසේ පැහැදිලි කෙරේ.

"දේවරාගය ඊර්ෂයාව හා මසුරු බව පැන නැගෙනුයේ කැමති වීම හා අකමැති වීම නිසා ය. කැමති වීම හා අකමැතිවීම පැන නැගෙනුයේ ආශාව නිසාවෙනි. ආශාව පැන නැගෙනුයේ සිතීම නිසාවෙනි. සීතිම පැන නැගෙනුයේ ස්ථිර නොවූ සංජානම අදහස් ඇති කල්හි ය."

(දී.නි. සක්කපඤ්හ සුතුය 276-77 පිටු)

මෙයින් කුමවත් අයුරින් පුද්ගල මානසික ගැටලු නිර්මාණය වී එය ඔහු ජීවත් වන සමාජයට බලපාන ආකාරය මොනවට පැහැදිලි කෙරේ.

වත්මන් සමාජ සංස්ථාවේ පුද්ගලික මානසික ගැටලු උත්සන්නව සංකීර්ණ වී ඇති බව පෙනේනනට ඇති කරුණකි. විශේෂයෙන් කාර්මීකරණය හා නාගරීකරණය වී පවත්නා ලොව සංවර්ධිත හා සංවර්ධනය වෙමින් පවත්නා රටවල මිනිසාගේ ජීවිත ගැටලු තවමත් නො විසඳී පවති. මෙසේ සිදුවීමට හේතු වී ඇත්තේ මානවයා විසින්ම මවා ගත් සීමාසහිත වූ ලෝකයක් තුළ සිර කරනු ලැබීම නිසා බව දක්නට ඇති කරුණකි. මෙම ස්වභාවය නූතන මනෝ විදාහවේ දී පරාරෝපණය (Alienation) අංක 3 යනුවෙන් හඳුන්වයි. මේ අවස්ථාව නිසා මිනිසා තුළ විශ්වාසභාවය ගොඩනැගෙනුයේ කලාතුරකිනි. එබැවින් සංවර්ධිත යැයි සම්මත රටවල් තුළ පුද්ගලික මානසික ගැටලු විසඳීමෙහිලා ගෙන ඇති පුයත්නයක් කෙතරම් දුරට සාර්ථකද යි පුස්තුතයක් පැනනැගේ. විශේෂයෙන් වැඩිහිටියෙකුගෙන් හෝ හිතවකකුගෙන් තොරව මතෝ වෛදා (Psychiatrist) හා වෘත්තීය උපදේශයන් (Counsellors) ඇසුරෙන් යම් සේවාවන් ලෙස පිහිට පතයි. එය කෙතරම් දුරට සාර්ථක කුමයක්ද යි නිශ්චය කළ හැකිවන්නේ ද විශේෂයෙන් පුද්ගලයකු සිය අනුකම්පාව අවබෝධය වැනි කරුණු මුදල් මත ලබා ගැනීමේ තත්ත්වයකට මානවයා පත්ව ඇත්තේ දුර්වලතාවයකින් දැයි විමසා බැලීම වටි.

පුද්ගලයාගේ මෙම මානසික විපරීත ස්වභාවය හේතුකොට ගෙන සමාජමය ගැටලු නිර්මාණය වන අතර එබැවින් පුද්ගලයා හා සමාජය අන්ත වශයෙන් කිසිවිටකත් වෙන් කළ නො හැක. සමස්ථ සමාජය සමග පුද්ගලයා මානසික හා බාහිර පාරිසරික භෞතික ලෝකය තුළ ජිවත්වන බැවිනි. එවැනි පුද්ගලයා අන්තර්පරායත්තතාවයකින් යුක්ත වේ. (Independent) එබැවින් හුදෙක් මිනිස් ගැටලු මනෝ මූලික ලෙස පමණක් විගුහ කිරීම නිරවදා නො වනු ඇත. විශේෂයෙන් මිනිස් ගැටලු පිළිබඳ බෞද්ධ විගුහය නැමැති ගුන්ථය මහාචාර්ය අසංක තිලකරත්න සූරීහූ මෙසේ සඳහන් කරති.

> "සියලු ගැටලු හුදෙක් මනෝ මූලික ලෙස විගුහ කිරීම නිවැරදි නො වනු ඇත. නූතන ලෝකයෙහි සමාජ ආර්ථික දේශපාලන චෙනත් නොයෙකුත් කරුණු මෙහිලා හේතුභූත වන බව පැහැදිලි කළ හැකි ය."

> > (අසංක තිලකරත්න, 26 පිට)

මින් ගමාාමාන වනුයේ අන්කිසිවක් නොව පුද්ගලයා හා සමාජය අතර අන්තර් සම්බන්ධයක් (Independent) පවතින බවත් සමාජ ගැටලු හා පුද්ගල ගැටලු හේතු සමුදායක පුතිඵලයක් බවත් ය. මිනිස් සිතෙහි පවත්නා රාගා දී ක්ලේෂයන් මෙන්ම ඒ තුළින් ඇතිවන්නා වූ අතෘප්තිකර මානසික තත්ත්වය පුළුල් විශ්වය දක්වාම වහාප්ත වන බව මිනිස් සිත නො දනී. වරෙක සිග්මන් පොයිඩ් නැමැති මනෝ විදාහඥයා සඳහන් කරනුයේ ලොව සියලු සත්වයෝ කිසියම් මානසික රෝගයකින් පෙලෙන බවය. ඒ කෙතරම් දූරට බෞද්ධ විගුහයට අනුව සාධාරණ වන බව පෙනේ. මින් ඔහු අදහස් කළේ සියලුම මානව සත්ත්වයා උන්මත්තකාගාරයට යවනු පිණිස නොව සියලු දෙනා තුළ අඩු වැඩි වශයෙන් මානසික අසමබරතාවයන් දක්නට ඇති බවයි. එසේම සිග්මන් පුොයිඩ් වැනි මනෝවිදාාඥයන් තවදුරටත් දක්වන්නේ නූතනයේ කාර්මික ලෝකයේ ජීවත්වන මානවයාට අසහනය, අකෘප්තිකර බව, නින්ද නො යෑම, පරාරෝපණය, හුදෙකලා බව, අතීරණය වැනි දහසකුත් රෝගවලින් පෙළෙන බව එරීක් පොම වැනි වියතුන් ද සඳහන් කරයි. (Escape form freedom) මින් වඩාත් පැහැදිලි කරගතයුතු වත්තේ පුද්ගලික මානසික තත්ත්වය සමා තත්ත්වය කෙරෙහිත්, සමාජ තත්ත්වය පුද්ගලික මානසික තත්ත්වය කෙරෙහිත් අනොහනා වශයෙන් සාපේඤ සහගත වන බව ය.

විශේෂයෙන් බෞද්ධ නාහයාත්මක විගුහයේ දී මෙම පුද්ගල හා සමාජ සම්බන්ධතාවය හේතුඵල නාහයකට අනුව විගුහ කරයි. (Dependent)

"ඉමස්මිං සති ඉධං හෝති - ඉමස්ස උප්පාදා ඉධං උප්පජ්ජති ඉමස්මිං අසති ඉධං නහෝති - ඉමස්ස නිරෝධා ඉධං නිරුජ්ජති" (ස.නි. ii, 27 පිට)

පුද්ගලික මානසික ගැටලු නිසා සමාජ ගැටලු නිර්මාණය වන බවත් පුද්ගලික පාරිශුද්ධිය තුළින් සමාජ පාරීශුද්ධිය සිදු වන බවත් විශ්ලේෂණාත්මකව මින් අවබෝධ කොට ගත හැකිය. මෙහි දී පුද්ගලයාගේ අධාාත්මික අභිවර්ධනය උදෙසා නිදහස්වන ආකාරය කරුණු 2ක් ඔස්සේ බෞද්ධ දෘෂ්ටිකෝණයට අනුව පෙන්වා දිය හැකිය. එනම්,

- 1. පොතුත්ජන (පෘථග්ජන ස්වභාවයෙන් නිදහස් වීම Worldling ordinary man)
- 2. ආරිය පුද්ගල (Noble ones Noble person)

විශේෂයෙන් මෙම පුද්ගල සන්තානගත ගැටලු සමාජමය ගැටලු එකම කාසියක පවත්නා දෙපැත්තක් බව පෙනේ. එය තවදුරටත් සංයුක්ත නිකායේ එන සුතුය පාඨයකින් හඳුනාගත හැක.

> "අන්තෝ ජටා බහි ජටා - ජටාය ජටිතා පජා තං තං ගොතම පුච්ඡාමි - සෝ ඉමං විජටයේ ජටං

සීලේ පතිට්ඨාය නරෝ සපඤ්ඤෝ - චිත්තං පඤ්ඤංච භාවයං අථාපි නිපකෝ භික්ඛු - සෝ ඉමං විජටයේ ජටා"

(ස.නි. 26 - 27 පිටු)

පුද්ගලයා හා සමාජ ගැටලු විගුහයේ දී එම ගැටලු විසඳීමෙහි ලා මූලිකව ස්වකීය චිත්ත සමාජයේ ඇති වැදගත්කමත් පුඥාගෝචර වූ තීඤණ තුවණත් (සම්මා දිට්ඨි) බුදු සමය මෙහි දී මැතවිත් අවධාරණය කොට තිබේ. එබැවිත් මාතවයාගේ පරිපූර්ණත්වයට දියුණු චිත්ත සමාජයක් අවශා බවත් එය මාතව සමාජයේ යහපැවැත්මට හේතුවත බවත් නිගමතය කිරීම සාධාරණ වේ. විශේෂයෙන් මහාචාර්ය ඩබ්.එස්. කරුණාරත්ත සූරීත් චිත්තත කුම 3ක් ඔස්සේ මාතවයා හා ඔහු ජීවත්වත සමාජය අභිවර්ධනීය විප්ලවයකට පත් විය හැකි බව පෙත්වා දෙයි. එම අවස්ථා 3 නම්,

- 1. මිනිස් සිතෙහි විපර්යාසය
- 2. පාරිසරික හෙවත් බාහිර සාධක
- 3. මිනිස් සිතෙහි හා පාරිසරික බාහිර සාධකයන් හී විප්ලවීය අනෙනානන සංයෝගය යන අවස්ථා 3ක් පෙන්වා දෙයි. (මහාචාර්ය ධර්මසේන හේට්ටිආරච්චි 39-40 පිටු)

මොහු දක්වන මානසික හා සමාජ සාධක බෞද්ධ විගුහයට අනුව සාධාරණ එකක් යැයි හැඟේ. මජ්ඣිම නිකායේ එන විතක්ක ගණ්ඨා සූතුයෙහි මානසික ගැටලු විසඳීමෙහිලා අනුගමනය කළ යුතු කි්යාමාර්ග 5ක් පෙන්වා දෙයි. එනම්,

- 1. වැරදි හැඟීම් ඇති වූ විට ඊට පුතිවිරුද්ධ හැඟීම් මෙනෙහි කිරීම.
- 2. පුස්තුත හැඟීම්වල ආදීනව මෙනෙහි කිරීම.
- 3. වෙනස් අරමුණ වෙත සිත යොමු කිරීම.
- 4. මූලික සාධකය සෙවීම.
- 5. කායික හා මානසික අධිෂ්ඨාන ශක්තිය

මෙම කරුණු පුද්ගල මානසික වශයෙන් කෙතරම් පුායෝගික අර්ථකථනයක් වන්නේ දුයි මොනවට විශද වෙයි. එමෙන්ම පුද්ගලයා බැඳුනු ජීවිතය මානව සමාජය වෙත මෛතී සහගත විය යුතු බව බුදුසමය අවධාරණය කරයි. විශේෂයෙන් මෙත්තානිසංස සූතුයෙහි එවැනි ආනිශංස 11ක් සඳහන් කරයි. එනම්,

- 1. සුව සේ සැතපීම.
- 2. සුව සේ පිබිදීම.
- 3. බියකරු සිහින නො දුකීම.
- 4. මිනිසුන්ට පුිය වීම.
- 5. තො මිනිසුන්ට පුිය වීම.
- 6. දේවතාරකෂය ලැබීම.
- 7. ගිණි, වසවිස, ආයුධ තුළින් පීඩා නො වීම.
- 8. සංසුන්කාරි මානසික තත්ත්වය.
- 9. මුහුණ පුසන්න බව
- 10. සිහිමුලා නො වීම.

මේ තුළින් දියුණු මානසික හා සමාජ පරිසරයක් අපේඤා කරන අතර එම දියුණු මානසිකත්වය පුද්ගල සන්තානගත තෘෂ්ණාධික බව හා මිනිස් සිතෙහි අතෘප්තිකර තත්ත්වය නිදහස් විය හැකි බව ධම්ම පද ගාථාවකින් මෙසේ විස්තර කරයි.

"තුණ්හාය ජායති සෝකෝ - තුණ්හාය ජායති භයං තණ්හාය විප්ප මුත්තස්ස - නත්ථි සෝකෝ කුතෝ භයං" (ධම්ම පදය 216 තණ්හා වග්ගය) මින් අදහස් කරනුයේ තණ්හාව නිසා සෝකය බිය වැනි මානසික තත්ත්වයන් උපදින බවත් තණ්හාව දුරු කිරීමෙන් එම මානසික තත්ත්වයන්ගෙන් මිදිය හැකි බවත් ය. එබැවින් මිනිස් චිත්ත සන්තානයේ පවත්නා අතෘප්තිකර තත්ත්වය නිසා තවදුරටත් එහි පුතිඵලයක් ලෙස අපේඤා භංගත්වය, කලකිරීම ආදී මානසික තත්ත්වයන් ද අතීතය පිළිබඳ පසුතැවීම, අනාගතය පිළිබඳ අරමුණු ගොඩනැගීම නිසා මිනිස් ගැටලු පැනනැගෙන බව පෙන්වා දිය හැක. විශේෂයෙන් ජාතික පාලියේ එන තේමීය ජාතකයේ එය දක්වනුයේ පහත පරිදි ය.

> "අතීතං නානු සෝචාම - නප්පාජ්ජාමි නාගතං පංචුප්පන්නේන ජාපේමි - තේන වනේ පසේදති" (ජාතික පාලිය)

අතීතය හෝ අතාගතය ගැන සෝක නො කොට වර්තමානය තුළ මිනිසා ජීවත් විය යුතු බව මෙහිදී අවධාරණය කෙරේ. ඒ තුළින් මිනිසා අපේඤා භංගත්වයට පත් නොවේ. මින් වඩාත් අවධාරණය කරනුයේ විරාගික වූ මිනිස් චිත්තයෙහි ඇති අපිරිමිත ස්වභාවයයි. එය සුත්ත නිපාතයෙහි දිය හා නො ඇලෙන පියුමකට උපමා කරයි. (පදුමංච තෝයේන අලීපමාණෝ - සුත්ත නිපාතය)

එබැවින් අභිවර්ධිත චිත්ත සමාජයකින් යුතු මානවයා ජීවත්වන බාහිර සමාජය ද සාර්ථක වේ. එවැනි මානවයා ජිවත් වන සමාජයක පුායෝගික වශයෙන් උපකාරි වන බෞද්ධ විශුහයක් මෙහි දි ඉගැන්වේ. විශේෂයෙන් ගෘහස්ථ ජිවිතය ගෙවන පුද්ගලයා හා සමාජය අතර බැඳුණු යුතුකම් (Duty) අයිතිවාසිකම් (Rights) සදිසා නමස්කාරය තුළින් (Six Direction) බුදු සමයේ එන සිඟාලෝවාද වැනි සූතු අනුසාරයෙන් පෙන්වා දෙයි. එහි දී පුාථමික හා ද්වීතියක සමාජානුයෝජනයක් (Primary Social) දක්නට ලැබේ. එය අවස්ථා 3කි. එනම්,

- 1. පවුල (Primary Social Adaptation)
- 2. කායික පෝෂණය (අපාදකා පෝසකා)
- 3. සාමාජිය මග පෙන්වීම. (ඉමස්ස ලෝකස්ස දස්සේ තාර)

මෙහි දී ද්වීතියික සමාජානුයෝජනයේ දී අධාාපනය, ආගම, රැකියාව, මිතුත්වය හා සමාජය වැනි කරුණු කෙරෙහි බුදු සමය අවධානය යොමු කොට තිබේ. ඒ තුළින් යුතුකම් සපුරාලීම අයිතිවාසිකම් සුරැකීම, නීතිය සුරැකීම පෙන්වා දෙයි. නමුත් අයිතිවාසිකම් සුරැකීම තුළින් නීතිය සුරැකිය යුතු බව බුදුසමය නො පිළිගන්නා අතර යුතුකම් යනු පුද්ගලයා විසින් ස්වෙච්ඡාවෙන්ම සිදු කළ යුතු බව පෙන්වා දෙයි. (අත්තුපනායික ධර්ම පරියාය) මෙය තවදුරටත් සමාජානුයෝජනයේ දී බෞද්ධ සදාරාචාත්මක සංකල්ප රැසක් පුායෝගික වශයෙන් කිුිිියාත්මක කළ යුතු බව බුදුසමය උගන්වයි. ඒවා සතර සංගුහ වස්තු චේ. එනම්,

- 1. දානය Giving
- 2. පිය වදනය Endearing Speech
- 3. අර්ථචර්යාව –Helpfulness
- 4. සාමානාත්මතාවය Consistency

සාදාචාරාත්මක සංකල්ප තුළින් පුද්ගල සමාජය සංවර්ධනාත්මක බව මෙහි දී අපේක්ෂා කරයි.

මේ අනුව පුද්ගල චිත්ත සන්තානයේ අභිවර්ධනයක් ඒ තුළින් මානව සමාජයෙහි යහපත් තත්ත්වයක් පුායෝගිකව උගන්වන බුදුසමය මානව සමාජ ගැටලු විසඳීමෙහිලා දක්වා ඇති සමතුලිත භාවය පිළිබඳ මනාව සාක්ෂාත්කරණය වන බව අටලෝ දහමෙන් කම්පා නො වීම වැනි මෘදු ගුණයෙන් පෙන්වා දෙන අතර බුදුසමයේ ඉගැන්වෙන බෞද්ධ විගුහාත්මක දෘෂ්ටිය මේ තුළින් මනාවට පැහැදිලි වේ.

# ආශිුත ගුන්ථ

සූතු පිටකය, බු.ජ.මු. තිවත් මග, රජයේ මුදුණාලය මහාචාර්ය තිලකරත්ත අසංක, මිතිස් ගැටලු පිළිබඳ බෞද්ධ විගුහය හෙට්ටිආරච්චි ධර්මසේන, බෞද්ධ සමාජ විදහා පුවේශය විජේසේකර ඕ.එච්., බෞද්ධ සමාජ ධර්ම

# The Stylistic Significance of the Kandyan Period Temple Paintings

Professor Yamuna Herath

## Introduction

The stylistic significance of the temple paintings during the kandyan period is very broad and deep field of the research area. Because kandyan tradition paintings can be seen over 300 hundred Buddhist temples in Sri Lanka. According to Professor Senake Bandaranayake there are three kandyan painting schools. They are the central, provincial and the northern kandyan school. (1986:112) The name of the Kandy is only one small part of Sri Lanka, but it offers a plethora of information about the social, political and religious life during the seventeenth and eighteenth centuries. Kandyan temple paintings differs greatly from earlier classical art. It is characterized by flat, linear design, continuous narrative panels and bright coloures, especially red, white, black, and yellow. Classical painting which flourished during the fifth to twelfth centuries A.D. during the Anuradhapura period. There is not as much fine detail as in Kandyan style paintings but more three dimensional modeling, of figures. The drawing has been described as bold, spontaneous and rhythmic. The figures are more graceful elegant and emotionally expressive. Paintings were carried out on a much greater scale and remains may still be found at Sigiriya and Polonnaruwa. Painting styles are closely related to political and social changes. A new king, the introduction of a new religion or ethnic group all affect the art of a society. With the decline of the great civilizations of Anuradhapura and Polonnaruwa, classical painting tradition ceased to exist after the twelfth century.

# **Objectives**

The objective of this article is to study the stylistic significance of the kandyan period temple paintings specially in Kandy area.

# Methodology

This study based on collecting data by using original and secondary sources.

# **Political History**

Following came a period of turmoil and constant shifting of the capital from one place to another due to foreign invasions. Painting moved with the king to different areas because it depended on his patronage. Bandaranayake, Jayasighe; 1986, 105-109) Royal artists did not stay in one place long enough for a strong new art tradition to develop. In Sri Lanka, art in general declined during this period from the twelfth to sixteenth centuries. The unstable political situation and battles with foreigners kept people very busy with little time to devote to the arts. Economic factors also have a strong impact on art. The changing economy form agriculture to trade, as well as military expenses contributed to the economic decline of the country. This kings could not build new temples or have great works of art produced. During this time there was a decline in Buddhism corresponding to an influx in other religions and ethnic groups which all served to break up the strong social fabric out of which a characteristic style arises. However, with the reign of Kirti Sri Rajasinghe (from 1742-1782) came peace and prosperity. There was a Buddhist revival led by Valivita Saranankara. The King helped restore the priesthood and was a great patron of the arts. Numerous temples around Kandy have been attributed to his support.

# Stylistic Significance

In the execution of a painting first the wall had to be prepared with plaster. (Wickramsinghe, Agrawal; 2002, 14-32) Then outlines were drawn in black and the background filled in light red. Then the figures were painted in yellow and outlined in red. Several coats of red were added to the background some of the work done by apprentices pupils. Next came details of the figures and lotuses to fill in empty spaces. The final black outlines defined and united the composition as well as subdued the yellow red contrast. When it was necessary to repeat a figure many times cut-out patterns were used. A canon of proportion was applied when drawing the figure of the Buddha to insure a correct representation. Colour conventions were established for common elements, buildings were yellow with red details, rocks were black, people were yellow. Kandyan painting has been called folk art due to its flat, decorative quality and bright colours. It is famous for its continuous narrative scenes where a character is repeated in a long panel performing a series of consecutive acts of a story. There is no shading or three dimensional modeling of figures. Natural perspective is not applied, further the manner of narration is objective, emotionless, and idealized. The facts of the characters are completely expressionless; all have the same features. Profiles are most common, the back of the head is never shown. The artist was mainly interested in the action of the story not the feelings of the characters.

The painters are concise, containing only those details relevant to the story. There is no landscape, no sky or ground, no night or day, no indication of weather. Trees and revers only appear to indicate the story is taking place outside. The paintings are idealized in that there are standard ways of portraying something. Trees, houses, even people are generalized abstractions not specific or individual. A tree was a linear configuration of trunk, branches and leaves not based on organic matter, but on the general idea of a tree sometimes trees would be differentiated by the king of leaves or fruit, but these too, were idealized not natural. The artist had his own language which relieved on certain conventions and was easily communicable to the public, for instance characters with two fingers raised indicates speech. A curved band cutting diagonally across the panel from top to bottom, is a river. The colourful rays emanating from the Buddha

signify his enlightened state. The scenes are static; stiff figures frozen in the act of walking, drumming, hand outstretched. Motion is created by the viewer as his eyes passes over the scenes, making them came to life.

At the different temples I visited I noticed the same few scenes. The most common are: the Buddha at enlightenment, his first sermon, the Marayuddhaya (Buddhas battle with mara, who represents desire) suvisi vivarana (24 annunciations of the Buddha) and the satsatiya (seven weeks following enlightenment). Rows of arahats worshipping the Buddha as well as sacred places such as stupas, also decorated the walls. Narrative scenes include events in the life of Sidhartha and jataka stories of his previous births. There are 550 jataka stories, but only a few are ever shown namely Vessantara Jatake, silva jatake, sutasome jathak, Ummmaga jatake and Urage jatake. This may seem like an extensive supply of material, but one small temple could incorporate many of these scenes on its walls and ceiling, so actually it is very limited.

The two major concerns of the artist seem to be narrative and decorative design. That the artist was mainly concerned with telling a story is evident by the manner of portrayal continuous narration not separate scenes, and no extraneous elements. The flat idealized and decorative nature of these paintings also seems to indicate that the artist was using them as a means of communication and not a reflection of life. Kandyan temple painting was an art of the people to educate and inspire them. The depiction of arahats worshipping the Buddha provided a direct example to follow, as well as a permanent offering. The limited range of subjects painted ensured that they would be familier to the viewer and the use of conventions made them easily understandable. Kandyan painting was also a popular art in that it incorporated different beliefs such as Mahayana Buddhism, Buddhist literature, magic and mythology. Hindu gods were also adopted into popular Buddhism and worshipped in temples. Features of Indian art were included such as the makara torana (an arch over a statue of the seated Buddha containing mythological animals). The eyepainting ceremony was a magical practice in which the artist couldn't look at the image when painting the eyes, but had to use a mirror. The inclusion of portraits of the king or donor was another popular aspect of Kandyan Temple Paintings.

Some elements of Kandyan style paintings can be attributed to practical necessity or environmental influence. The preponderance or red and yellow is because of the availability and durability of the material. Also the use of red for the background emphasized the role of these paintings as mere illustrations not realistic representations of life. The concern with small spaces, intricate details not only attests to art as decoration but may also say something about the artist's view of life-interest in the details of common objects. Repetition is also a basic motif of life, evident in such areas as speech (chanting) tradition, seasons, reincarnation. The limited stock of stories not only made them easily recognizable but was like the Buddhas teaching confined to what is important a few leaves in the hand not the entire forest.

The importance of the Buddha is obvious because he is the main character, drawn according to a canon of proportion, complete with the necessary characteristics, and usually greater in size than other figures. Respect to the Buddha is also shown by the many scenes of veneration and offerings, as well as elaborately painted canopies over statues of the Buddhas superiority over other gods is apparent; they come to listen to his serman and bestow protection. The serenity, strength and perseverance of Buddha is shown by the stillness and clarity of the paintings, and especially Buddhas defeat of mara where he sits in meditation, unperturbed as mara's demons rage around him shooting arrows.

The relative importance of man, nature and objects may also be gleaned from Kandyan paintings. Most individual characters were insignificant (except for the king) identical, expressionless and shown in groups. Nature had a profound influence in Kandyan painting because it was closely connected to the life of the Buddha, he was born outside, crossed a river at the renunciation enlightened under a tree. Also, the decorative aspect of painting was full of motifs, from nature vines lotus flowers, bo-tree leaves. There was little concern for material objects. Houses were basically empty articles only appeared when important to the story such as the Buddha's begging bowl or a plow in a field.

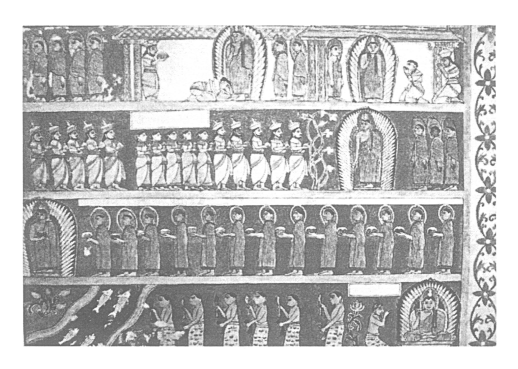
Kandyan temple paintings also serve as a record of the customs and conditions. Different castes and occupations are recognized by their

consumes or skin colour. Lower castes were darker. The king and his ministers had special costumes. Lower castes wore simple sarongs. The fashions of women, in both dress and jewelry are noticeable. Different groups perform the activities corresponding to their role in society. "Like the paintings of ancient Egypt they imply an unshakeable conviction that everyone had a pre-determined place and functions in life and a profound belief in the pre-established harmony of a society organized according to ranks and castes".<sup>2</sup>

The painting also display a multitude of everyday objects carriages, furniture, lamps, books and events processions, getting water from a well, plowing a field. "The value of these paintings lie not merely in their beauty and charm as decoration but in the fact that they are priceless historical documetns".<sup>3</sup>

Though all the temples I visited contained paintings from the kandyan period, there were variations among them Degaldoruva Vihara, along with Gangarama Vihara had some of the best preserved Kandyan temple paintings in the area. This cave temple was built in 1771 by Rajadhi Rajasinha, the younger brother of Kirti Sri Rajasinha. The inner room of the temple conceals a large reclining Buddha, three seated Buddhas and three standing Buddhas. The walls and ceiling are covered with paintings in both the inner and outer rooms. The subjects include Mara Yuddhaya, the 24 annunciations stupas, arahats and four jataka stories, Sutasoma, Vessantara, Silave and Sattubhata. The artists were Nilagama Patabenda, Devaraganpola Silvatenna, Unnanse, Kosvatte Hitaranayide and a fourth unknown. These paintings were primarily concerned with the story-telling and less decorative. The narrative is creative effective and quite specific.

328 \_\_\_\_\_ ධර්ම පුතිභා



# A painting from Gangarama Vihara

Gangarama Vihara is a small temple in Kandy built by Kirti Sri Rajasinha in 1752. The temple is constructed around a large boulder from which a 27 feet Buddha statue is carved the walls are covered with narrative scenes from the life of the Buddha, and hundreds of seated Buddhas lotus designs fill the ceiling. The paintings are beautifully detailed; the patterns and colour scenes are organized and rhythmic. Each scene is so well composed it could stand on its own as a work of art. The captions are written in the borders separating the rows so as not to interfere with the story. I found these paintings to be the most aesthetically pleasing and remarkably well preserved. (Chutiwongs, Prematilleke, Silva; 1990, 33-37)

In a more remote area is Suriyagoda Vihara, which dates from the fifteenth century, It is unique in that the shrine room is attached to a dhamma sala (preaching hall), both which are enclosed by the four sided monks residence. The paintins in the small image house were drawn by Deldeniye Chitra Naide during the Kandyan period. The side walls each have four rows of paintings illustrating the life of the Buddha. These paintings again are good examples of Kandyan temple painting but are less intricate and precise. The figures are plainly drawn each planted firmly on the ground line. The objects in these paintings are greatly out of proportion to one another. Each is separately dipicted with no over lapping. There is less grouping of figures and few major divisions of the scenes so it appears like one long parade. The scenes are emptier of characters action and design; there are few lotus flowers filling the empty spaces. The captions are placed directly in the picture, in the vacant upper areas. Chutiwongs, Prematilleke, Silva; 1990, 32-37)

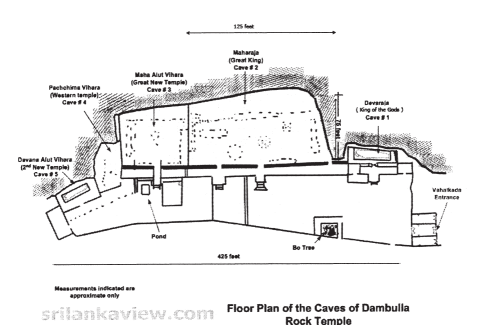
Another smaller temple is Danture Vihara. There is a preaching hall with an adjacent shrine room on the ground floor and another small image room with a seated Buddha on the upper floor. Both rooms have paintings from the Kandyan period. These paintings were the most folk-like for their bright red, white and yellow colors, and simple designs. They did not follow the usual layout of Kandyan temple paintings. The lower room had one row of scenes from the life of the Buddha around the upper edge of the walls, and several bands of decoration below like on extention of the colourful aura around the reclining Buddha statue. The upstairs room had the 24 annunciations scenes, stupas and a portrait of the donor.

Gadaladeniya Vihara is a Gampola period temple constructed in 1344. The stone temple is based on South Indian architecture and combined both Hindu and Buddhist elements of the two stone pillars at the entrance, one is carved with Kandyan dancers and lotus flowers, the other with Hindu gods. Inside, the massive seated difference from most Sri Lankan Buddhas. Its expressionis fierce, more characteristic of a Hindu god, than the calm, benevolent inward gaze of the Buddha. The walls and roof of the temple were once painted, but now only fragmented remains are left. However, there are four small image houses at the base of the roof-covered stupa which contain paintings. Two date from the Kandyan period, two were decorated more recently. Here too, the paintings are not in very good condition, but subjects such as the 24 annunciations, stupas, Buddha images and worshipers can be seen.(Charles;1990,93-94)

Another Gampola period temple is Lankatilaka Vihara. (do) This huge architectural structure situated o a hill has Sinhalese, Dravidian and Indo-Chinese influences on its design. Steps carved in rock lead up to it from

the monks dwellings below the santuary is enclosed by an outer building and the ambulatory space in between has niches for images of popular deities. In the main image room is a large seated Buddha statue under a makara torana. The painting in this temple is secondary to the architecture and sculpture. There are no continuous narrative scenes, but only the 24 annuciations and amazing lotus designs on the ceiling.

Galmaduwa Vihara is yet another unusual temple built during the fourteenth century. The stone building resembles a Tamil Hindu temple outside. Inside the sanctuary is surrounded by a porch-like area on all four sides. Construction of the temple was never finished and stopped completely by Kirti Sri Rajasinha who founded Degaldoruva nearby. A smaller temple was built directly behind this for more common use. This shrine contains a few painted images of the Buddha and also popular deities.



Beyond comparison with the Kandy area temples is Dambulla Raja Maha Vihara. The caves at Dambulla were constructed by Vattagamini Abhaya or Valagamba in the first century B.C. according to inscriptions found there. They were restored and added to by subsequent kings including Vijayabahu I (1055-1110), Kiriti Sri Nissankamalla (1187-

1196) and Kirti Sri Rajasinha (1747-1781). The walls of the five largest caves are now entirely covered with paintings, dating from different times, but all from around the Kandyan era. The paintings which cover over 20,000 square feet contain a variety of illustrations. There are large murals depicting the mara yuddhaya, and the Buddhas first sermon as well as hundreds of meditating Buddhas, and rows of arahats. There is one section of narrative panels pertaying the life of the Buddha and some very unusual scenes depicting historical places and events in Sri Lanka such as the planting of the Bo-tree, Adams Peak, and the battle between Elara and Dutugamunu(161-137BCE). The paintings very from detailed, organized and delicate rendering to wildly colourful and unrestrained design. Together they are a tremendous display of colour, pattern and religious illustrations of Buddhism. (Chutiwongs, Prematilleke, Silva; 199 0,50-70)







A Painting from Dambulla

#### Conclusion

The Paintings of the Kandyan style has just about died out now except for the few artists still using traditional techniques and materials. Modern influences have steered the course of art in new directions. The fall of the Kandyan Kingdom and the spread of capitalism were major factors in changing the role of the artist in the society. The lack of royal patronage led to the decline in successive generations of Sittara painters. Capitalism changed painting into a producer consumer relationship. The artist was working for an unknown buyer which gave him more freedom, but turned his work into a commodity, subject of the laws of competition. European influences led to the exploration of different gestures of painting such as landscapes and techniques of new mediums including water colours and acrylics. There was much more freedom of subject and method the new styles are so diversified, they avoid any classification more specific than 'modern'. With the decline in Buddhism old temples fell into ruin, their paintings lost and forgotten. The availability of books, pictures and teaching took over the educational role of Kandyan temple paintings. At all the temples I visited monks of all ages were familier with the paintings and could explain what they were about, but they are responsible for knowing this and for the upkeep of the temples. They assured me the temples were still in use by local people, but it was difficult to get a sense of the role these paintings play today. The paintings at Gangarama and Dambulla have been copied for preservation which attests to their importance both as fine examples of Kandyan art, and documets of the time. The temple paintings of today can not rival the decorative beauty and powerful Buddhist message of Kandyan temple paintings.

#### **Bibliography**

- 1. Agrawal, O.P., Wickramasinghe, Nanda, 2002, Material and Techniques of Ancient Wall Paintings of
- 2. Sri Lanka, New Delhi
- 3. Bandaranayake,S.1986,The Rock and Wall Paintings of Sri Lanka,Lake House,Sri Lanka

- 4. Chutiwongs, N., Prematilleke, L., Silva, R., 1990, Paintings of Sri Lanka, Gang arama, Dambulla, Suriyagoda, Archaeological Survey of Ceylon Centenary Publications, Central Cultural Fund, Colombo
- 5. Dewaraja, L.S., 1972, The Kandyan Kingdom of Sri Lanka 1707-1782, Lake House, Colombo 2
- 6. Gunasinghe, Siri, 1978, An Album of Buddhist Paintings from Sri Lanka (Ceylon) (Kandy Period), National Museum, Colombo
- 7. Seneviratna, Anuradha, 1983, Golden Rock Temple of Dambulla, Central Cultural Fund, Sri Lanka
- 8. -Do-1983, Kandy, Central Cultural Fund, Sri Lanka
- 9. Paintings, 1990, Chief ed. Wijesekera, N., State Printing Corporation, Sri Lanka

### පුරාවිද අධ්‍යයනය සඳහා පුස්කොළ පොත්වල ඇති වැදගත්කම

කථිකාචාර්ය බෝදගම සුමන හිමි

#### සංක්ෂේපය

මානව වංශ කථාවේ අතීත කිුිිියාකාරකම් සොයා බැලීම පුරාවිදාාා අධාෘයනයේ දී සිදු වේ. මෙහි දී නොයෙකුත් මූලාශු පදනම් කරගෙන කැණීම්, ගවේෂණ කරනු ලබන අතර ශිලා ලේඛන, පුස්කොළ පොත් ආදිය මෙහි ලා උපයෝගී කරගනු ලබයි. පුරාවිදාහ කෙෂ්තුය පුාග් ඓතිහාසික පුරාවිදාහව, පූර්ව ඓතිහාසික පුරාවිදාහව හා ඓතිහාසික යුගය යනුවෙන් කොටස් තුනකට බෙදා දක්විය හැකි ය. පොදුවේ පුරාවිදාහත්මක කරුණු පිළිබඳ සොයා බැලීමේ දී යම් මූලාශු ගවේෂණයක් සිදු කළ යුතු වේ. මේ සඳහා අභිලේඛන, කාසි, ලෝහ, තහඩු, පුස්කොළ පොත් ආශිුත කරගත හැකි ය. මෙහි දී ලිඛිත මූලාශු වන වංශ කතා, අට්ඨකතා ආදිය ලේඛන ගතව ඇත්තේ පුස්කොළවල ය. පුරාවිදාහ කෙෂ්තුයේ දී වසර සියයක් පැරණි පුස්කොළ පොතක් පුරාවිදහා සාධකයක් ලෙස ගනු ලබන අතර අභිලේඛනමය සාධක යටතේ සාමාජීය, ආර්ථික, ආගමික ආදී බොහෝ තොරතුරු ලබා ගත හැකි වේ. එසේ ම පුරාවිද හා විෂය කෙෂ්තුයේ දී ජන ශැති අධාායනය, මානව වංශ අධාායනය සඳහා පුස්කොළ පොත්වලින් ලබා ගත හැකි තොරතුරු අතිමහත් ය. මෙම අධාායනයේ දී පුරාවිදා අධාායනයක් සඳහා පුස්කොළ පොත්වල ඇති වැදගත්කම පිළිබඳ හැඳින්වීමක් සිදු කරනු ලබයි.

#### නැඳින්වීම

අතීතයේ පෙරාපරදිග රටවල ලේඛන මාධා‍ය වූයේ පැපිරස්, පාච්මන්ට්, චෙලම් හා පුස්කොළ ය. ශුී ලංකාව, ඉන්දියාව පුධාන කරගත් ආසියාතික රටවල පුස්කොළ පොත් බෙහෙවින් ජනපිය ලේඛන පුභවයක් විය. (ලගමුව 2006: 57) 19 වන සියවසේ සිංහල - ඉංගීසි ශබ්ද කෝෂය සකස් කළ බෙන්ජමින් ක්ලප් නැමැත්තා "පුස්කොළ පොත" නිර්වචනය කර ඇත්තේ "ලිවීමට හෝ සීරීමට උල් කටුවෙන් පිළියෙළ කර ගන්නා ලද හිස් කොළය" යනුවෙනි. පුස්කොළ යන පදයෙහි තේරුම ශී සුමංගල ශබ්ද කෝෂයේ දී "පුස්කොළ පොත් " (කඞ්ඛා 1115) යන්න අර්ථ දක්වන්නේ කිසිවක් නො ලියු හිස් තල් කොළය යනුවෙනි. (සෝරත 1951: 592) එහි දක්වන අන්දමට පුස් (ධා) පිය දමීමෙහි පුසී පුසිත් පසි පිසී (පුස්මින් - නෛකිු - ධපු 234 ) යන්නෙන් පිස දමීමේ අර්ථයෙන් ද "පුස්" ධාතුව විගුහ කර ඇත.

#### පැරණි පුස්කොළ ලේඛන

අනුරාධපුර යුගයේ දී සිදු වූ මහා පරිමාණ ලේඛන කාර්යයක් වන හෙළ අටුවාකරණය (කිු. පූ 3 වන සියවස), වළගම්බා රජ දවස මාතලේ අලුවිහාරයේ දී තිුපිටකය ගුන්ථාරූඪ කිරීම (කිු.පූ 1 වන සියවස), බුද්ධසෝෂ, බුද්ධදත්ත ආදීන් හෙළ පාළි අටුවා රචනා කිරීම ( කිු.පූ 5 ) යන කාර්යයන් සඳහා භාවිත කර ඇත්තේ පුස්කොළ පොත් ය. මීට අමතරව වර්තමානයේ මුදුණය කර ඇති මහා වංශය, දීප වංශය, බෝධි වංශය ආදී ඓතිහාසික වටිනා කමක් ඇති ගුන්ථවල මුල් අත්පිටපත් පුස්කොළ පොත් වන අතර පුරාවිදහාත්මක වටිනාමක් සහිත බොහෝ තොරතුරු දුන ගැනීමට මෙම මූලාශු බෙහෙවින් උපකාරී වේ. පුස්කොළ ලේඛන සියල්ලම අත් පිටපත් වන අතර ඇතැම් පොත්වල එක් පිටපතක් පමණක් වීම නිසා එහි ඇති වටිනාකම ඉමහත් ය. මෙහි ඇති වටිනාකම වන්නේ බොහෝ විට පුස්කොළ පොතක් රචනා කිරීමේ දී ආරම්භ කළ දිනය හා අවසන් කළ දිනය යන දෙකම හෝ එකක් දැක්වීම වන අතර එමගින් පුස්කොළ පොත රචනා කළ කාලය පිළිබඳ දැන ගත හැකි අතර එහි අන්තර්ගත භාෂා විලාශය ශිලා ලිපි හා සංසන්දනය කර ඒවායෙහි කාලය නිර්ණය කර ගත හැකි වේ. ශී ලංකාවේ දනට සොයා ගෙන ඇති පැරණිම පුස්කොළ පොත චුල්ලවග්ග පාලිය වේ (Paranavitana 1933: 34). එසේම මහාවග්ග පාලිය, සමන්තපාසාදිකාව, විශුද්ධිමග්ග ටීකාව යන පුස්කොළ පොත් ද පැරණි පොත් වේ (ලගමුව 2006: 57). මහාචාර්ය පී. ඊ. ඊ. පුනාන්දු දක්වන පරිදි දහතුන් වන සියවසේදී ලියන ලද දනට ලක්දිව පැරණිම පුස්කොළ පොත් හතර මෙසේ ය.

- 1. චුල්ලවග්ගය
- 2. විසුද්ධිමග්ග ටීකාව
- 3. සාරත්ථදීපනි නම් විනය ටීකාව
- 4. සාරත්ථදීපනි පිටපත

- මීට අමතරව පුරාණයේ රචනා වී ඇති බවට පිළිගැනෙන කෘති මෙසේ ය.
  - 01. මහා අට්ඨකථා හෙවත් මූල අට්ඨ කථා
  - 02. උත්තර විහාර අට්ඨ කථා
  - 03. මහාපච්චරිය අට්ඨ කතා
  - 04. කුරුන්දි අට්ඨ කතා
  - 05. අන්ධට්ඨ කතා
  - 06. සංඛෙපට්ඨ කතා
  - 07. පොරාණට්ඨ කතා
  - 08. පුබ්බෝපදේසට්ඨ කතා
  - 09. විනයට්ඨ කතා
  - 10. සුත්තන්තට්ඨ කතා
  - 11. අභිධම්මට්ඨ කතා
  - 12. සීහළ මාතිකට්ඨ කතා
  - 13. දීඝට්ඨ කතා
  - 14. මප්ඣිමට්ඨ කතා
  - 15. සංයුක්තට්ඨ කතා
  - 16. අංගුත්තරට්ඨ කතා
  - 17. ජාතකට්ඨ කතා
  - 18. විභඞ්ගප්පකරණස්ස සීහළට්ඨ කතා ( Adikarama, EW. 1946)

## පුස්කොළ අධ¤යනය සඳහා පුස්කොළ පොත් භාවිතය අට්ඨ කතා

පුරාවිදාහ කෙෂ්තුයේ දී අට්ඨ කතා ද වටිනා ආශි්තයකි. පොදුවේ පුරාවිදාහඥයාට අට්ඨකතාව අත් පොතක් වැනි ය. මෙම අට්ඨකතා තුළින් බොහෝ පැරණි ස්ථාන නාම ගැන, නගර ස්වභාව ගැන, පෞරාණික වටිනාකම් සහිත ආරාම සංකීර්ණ ගැන සඳහන් වන අතර එම තොරතුරු ගවේෂකයන්ට තම පුරාවිදාහ ගවේෂණ සඳහා පාදක කර ගත හැකි ය. ඉහතින් පැරණි අට්ඨකතා නාමාවලියක් දක්වා ඇත. පුරාවිදාහ ගවේෂණ සඳහා පුස්කොළ පොත් (අට්ඨකතා) භාවිතයට ගැනීම තුළින් ලබා ගත හැකි තොරතුරු මෙසේ දක්විය හැකි ය.

- තත්කාලීන සිදුවීම්
- රාජා පාලනය
- ඉදිකරන ලද ආරාම, ගෘහ, ස්ථූප තොරතුරු

අාදීය පිළිබඳ යම් අවබෝධයක් ලබා ගත හැකි වීම (ලගමුව 2006: 63 -64)

#### ශිල්ප ගුන්ථ

අාචාර්ය අභයවංශ මහතා පුරාවිදාහ ගවේෂණය සඳහා ශිල්ප ගුන්ථ අවශා බව දක්වා ඇත. මෙරටෙහි ලේඛන ගත කරන ලද පැරණි ශිල්ප ශාස්තු ගුන්ථ වාර්තා බොහෝමයක් එංගලන්ත පුස්තකාලවල දක්නට ලැබේ. කේ.පී සෝමදාස මහතාගේ Catalogue of Shinhalies Manuscripts පොතෙහි England welcome Institute හි ඇති පුස්කොළ අතර අංක 349 දරණ අංකය යටතේ යකඩ උණු කිරීම සම්බන්ධයෙන් ලියන ලද පුස්කොළ පොතක් ඇති බව සඳහන් වේ (Somadasa 1996: 281). මෙම පුස්කොළ පොත 19 වන සියවසට පමණ අයිති කෘතියක් සේ පිළිගැනේ. W.A De Silva විසින් රචනා කරන

#### WS. 349

Palm-leaf; ff. 14(ka-kau);  $3.5 \times 31.8$  cm; four or five lines, 28.5 cm long to a side; quite skilled, round (bold), uniform hand; f. 11 damaged; rare technical text; written early 19th century; incomplete.

#### Yakada unukirima (kavi saha väsagam)

In verse and prose, technical instructions on iron smelting in Sri Lanka during the 18th century. This local industry is dead now. It is difficult to understand the text, mainly devoted to measurements of the furnace, various situations to avoid, etc. There is no mention of the bellows.

See ch. XI of Mediaeval Sinhalese art, by Ananda K Coomaraswamy - 1908.

Begin:

f. 1(ka)a two verses, then prose. Next set of verses is from ff. 7b-9a, usa tunangul sadapassata nämi mänä gäţi tunangul sari liyaṭa ema mänä

yati pasangul uda angulak pala mana yakadavalata aragan me kiyana mana. [f. 1a, v.1]

usa săngul găți tunangul śadi mână satarangulak likara gana nala mână yati tunangul uda väli pița pala mănă

gal giniyamata eyi gindara asamānā [f. la, v.2]

Prose:

Tunañgul tālipiṭe karabālīya hāňdu nam līya mula haļū pān poda hemihiṭa gosin atunalā kaḍa kaḍā väṭeyi; alavuva ātulē ihatin heļū pānpoda pahaliyaṭa hemihiṭa kadā vāṭī yeyi; tālipiṭa galata tunañgulaṭa hiṭuvanu.

ලද Catalogue of Palm Leaf Manuscripts in the Library of the Colombo Museum නම් පුස්කොළ නාමාවලියේ ද පුරාවිදාාත්මක වටිනාකමක් සහිත බොහෝ පුස්කොළ පොත් දක්නට ඇත.

#### කඩඉම් පොත්

කඩඉම් පොත් මගින් ගුාම සීමා, දේශ සීමා හා දේශාන්තර සීමා නිර්ණය කොට දක්වා ඇති අතර "ශීු ලංකාද්වීපයේ කඩඉම පොත" දනට සොයා ගෙන ඇති පැරණිතම කඩඉම පොත ලෙස හඳුනාගෙන ඇති අතර ගම්පොළ යුගයේ දී රචනා කර ඇත (පේවිපූ. අංක 277581 (6), 277604 (4), 277681 (2), 277710 දරණ පුස්කොළ පොත්). මීට අමතරව තිු සිංහලයේ කඩඉම පොත ( පේවිපූ. අංක 277681 (2) දරණ පිටපත), මාතලේ කඩඉම පොත (කොජාකෞ, අංක ඒඕ, 14 හා ඒසී 9 දරණ පිටපත) ආදී කඩඉම පොත් මගින් අතීත භූ නිර්ණයන් පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබා ගත හැකි වේ. ශීු ලංකාද්වීපයේ කඩඉම පොතෙහි "සිදුරුවානා" රට පිළිබඳව විස්තර වන්නේ මෙසේ ය. "එහි වපසරිය වටින් සුවිසි ගව්වකින් හා සුවිසි කඩවතකින් කඩු පළඟ ගල් අතර පිහිටි කඩඉන් ලකුණු හැටකින් හා ගල්ටැම් සොළසකින් සොළොස් දිසාවෙහි පියුම් රූප ශීු ලකුණු හා මෙයින් මැදි රට සිදුරුවානයයි දත යුතු" ( ශීු ලංකාද්වීපයේ කඩඉම පොත, ජේවිපූ. අංක 277681 (2) දරණ පිටපත) චූලවංශය, නිකාය සංගුහය ආදී පොත්වල මෙන්ම ලංකාතිලක විහාරයේ හා ගඩලාදෙණිය විහාරයේ ශිලා ලේඛනවලට අනුව උඩුනුවර හා යටිනුවර "සිදුරුවානා" වන බව දක්වා ඇත. මේ කරුණු පුරා විදාහඥයන්ට පුරාවිදාහ අධායනයේ දී විමර්ශනශීලීව හා විචඤාණව යොදා ගත හැකි ය.

#### ලේකම් මිටි

ලේකම් මිටිය යනු ලියන ලද තොරතුරු එකතුවයි. තව ද රාජා ලේඛන ගොනු හෝ රාජකාරි වාර්තා ද ලේකම් මිටි ලෙස හැඳින්වේ. ලේකම් මිටි වර්ග 04 කි (ලගමුව 2006: 227).

- 01. තණගාල් ලේකම් මිටිය
- 02. දිසාවේ ලේකම් මිටිය
- 03. හී ලේකම් මිටිය
- 04. දුනුකාර ලේකම් මිටිය යනුවෙනි.

සංඝමිත්තා තෙරණියගේ වැඩම කිරීමේ දී ලංකාවට පැමිණි බොධිගුප්ත කුමරුට ජය මහ ලේඛක යන තනතුර ද සුමිත්ත කුමරුට චූල ජය මහ ලේඛක තනතුර ද පුධානය කළ බවක් සඳහන් වන අතර එම ලේකම් මිටිවල මහ බෝධි වාර්තා ඇතුලත් වන්නට ඇතැ'යි උපකල්පනය කළ හැක (ජාලේ අංක 5/63/63 දරණ පුස්කොළ පොත).

#### සන්නස

සන්නස් ලෙස හැඳිවන්නේ විහාර, දේවාල, පිළිම, නිවාසස්ථාන, ඉඩ කඩම් ආදී පූජාවන් හෝ පරිතාහාගයන් පිළිබඳ විස්තර අඩංගු තල්පත්, තඹ ආදිය යි (ලගමුව 2006: 229 -232). දෙගල්දොරුව සන්නස, දමුණුමෑය සන්නස පැරණි සන්නස් ගණයට අයත් වෙයි. (Bell .HCP.1892). පුස්කොළ සන්නස් බහුල වශයෙන් භාවිත වූ බවට නිශ්ශංකමල්ල රජුගේ දඹුලු සෙල් ලිපියේ එන මෙම කියමනෙන් සනාථ වේ. "පුස්කොළ සන්නස් විනාශ වන බැවින් තඹ සන්නස් ලියා පරිහාර පුදානය කළ යුතු" (EZ, vol.v,pp.447 -456) යන නියෝගයෙන් පැහැදිලි වන අතර මෙ මගින් පුරාණ වෙහෙර විහාරාරාමාදී තොරතුරු අනාවරණය කර ගත හැකි වේ.

මීට අමතරව තුඩපත්, සීට්ටු හා දිවි සීට්ටු, හිම්පත්, ගම්පත්, වට්ටෝරු හා විත්ති වට්ටෝරු, වදුල්, තල්පත්, ලියුම්, සංදේශ යන පුස්කොළ ලේඛන මගින් රාජා පරිපාලන තොරතුරු, නගර නිර්ණය තොරතුරු ආදී වැදගත් තොරතුරු අනාවරණය කර ගත හැකි ය.

#### නිගමනය

අතීතයේ විරාජමානව බැබළී පශ්චාත්කාලීනව පස්මත වැළලී ගිය ශිෂ්ටාචාරයක තොරතුරු ගවේෂණය කිරීම පුරාවිදහා කෞ්තයේ කාර්යභාර්ය වේ. ඒ සඳහා කැණීම් සිදු කළ යුතු ය. කැණීම් සිදු කිරීමට නම් මූලාශු භාවිතය අතාවශා වේ. ශීලා ලේඛන, ගල් පුවරු, ටැම් ලිපි, පුස්කොළ පොත් ඒ සඳහා භාවිත කළ හැකි ය. මේ අනුව පුරාවිදහා අධායනයේ දී පුස්කොළ පොත් අභිලේඛනමය මූලාශුයක් ලෙස තොරතුරු ගවේෂණයට, කැණීම් සිදු කිරීමට භාවිත කළ හැකි බව ලේකම් ලිපි, වංශ කතා, කඩඉම් පොත් ආශුයෙන් මනාව පැහැදිලි වේ.

#### ආශිුත ගුන්ථ

කුලසූරිය, ආනන්ද (1996), පුස්කොළ පොත් හා ලේඛන කලාව, සංස්කෘතික පුරාණය, හාලියාලේ සුමනතිස්ස තෙර අභිනන්දන කලාපය, 2 වෙළුම, 1 කලාපය, කොළඹ.

සුමංගල හිමි, වැලිවිටියේ (1951), ශී් සුමංගල ශබ්ද කෝෂය මරදාන, අනුලා මුදුණාලය.

රෝහණදීර, මැන්දිස් (1969), අස්ගිරියේ තල්ගත, කොළඹ.

ලගමුව, ආරිය (2006), ශුී ලංකාවේ පුස්කොළ පොත් ලේඛන කලාව, බත්තරමුල්ල, සංස්කෘතික කටයුතු පිළිබඳ දෙපාර්තුමෙන්තුව.

De Silva, W.A (1938), Catalogue of Palm Leaf Manuscripts in the Library of the Colombo Museum, Ceylon Government Press, Colombo.

Somadasa, K. P (1996), Cataloge of Shinhalies Palm manuscripts in the British Museum, The Trustee of the Wellcome Trust, London.

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits. The land and people would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share."

**\*\* THE BUDDHA SPEAKS OF**THE INFINITE LIFE SUTRA OF
ADORNMENT, PURITY, EQUALITY
AND ENLIGHTENMENT OF
THE MAHAYANA SCHOOL **\*\*** 

## GREAT VOW

# BODHISATTVA EARTH-TREASURY (BODHISATTVA KSITIGARBHA)

"Unless Hells become empty,
I vow not to attain Buddhahood;
Till all have achieved the Ultimate Liberation,
I shall then consider my Enlightenment full!"

Bodhisattva Earth-Treasury is entrusted as the Caretaker of the World until Buddha Maitreya reincarnates on Earth in 5.7 billion years.

Reciting the Holy Name:
NAMO BODHISATTVA EARTH-TREASURY

Karma-erasing Mantra: OM BA LA MO LING TO NING SVAHA With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.
May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of
Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.
May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文:佛法之光】

#### 財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓 Printed and donated for free distribution by

#### The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි. Printed in Taiwan 2,000 copies; February 2016 SR067-13873