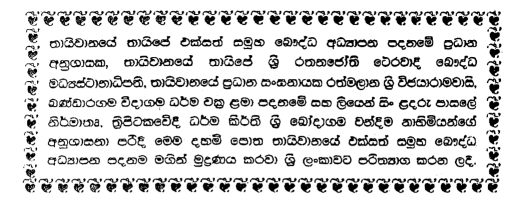
# අභිධම්ාඵී පුදිපිකා

(පළමුවන කාණ්ඩය)

# අභිධමානී පුදිපිකා

(පළමුවන කාණ්ඩය)

අමරදුස රත්නපාල



### ශුී ලංකා ධර්ම වකු ළමා පදනම වීදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by

#### The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

#### පෙරවදන

අභිධර්මයෙහි එන්නේ පරමාර්ථ ධර්ම සතරෙකි. සත්ත්ව-සත්තානයෙහි පහළ වන තාක් සිත් චිත්ත පරමාර්ථ වශයෙනුත් හැම සිත්හි ලැබිය හැකි තාක් හොඳ නොහොඳ ගුණ විශෙෂයන් චෛතසික පරමාර්ථ වශයෙනුත්, මේ චිත්ත චෛතසික නම්වූ නාම ධර්මයනට ආධාර වූ ශරීරයෙහි ලැබිය හැකි තාක් දුවා සමූහය රූප පරමාර්ථ වශයෙනුත්, මේ නාමරූප හෙවත් පංචස්කන්ධ සංඛ්‍යාත සත්ත්වයාම පිළිබඳ වුවත් චිත්ත චෛතසිකයන් හා සම්පයෝග ලක්ෂණයෙන්වත්, රූපයන් හා කලාප බන්ධන වශයෙන්වත් කිසි-කලෙකත් නොබැඳෙන බැවින් ඒකාන්ත කෙවල (තනි) ධර්මයක් වූ ද, සොවාන් ආදී සතර මහින් දක්තාතෙක් ප්‍යානක්ෂයෙන් නොපෙනෙතත් නිත්‍යව නොවෙනස්ව පවත්නා වූ නිර්වාණ ධර්මය නිර්වාණ පරමාර්ථ වශයෙනුත් අභිධර්මයෙහි අඳුන්වාදී ඇත. අභි-ධර්මපිටකයට අයත් සප්කපුකරණයෙහි ම එන්නේ මේ සතර පර-මාර්ථ පිළිබඳ විස්තර ය.

ආභිධර්මිකයන්ගේ ආදර ගෞරවාදරයට බඳුන් වූ අභිධර්මාර්ථ සංගුහය නම්වූ ගුන්ථරත්නයට දිඹුලාගල මහා කස්සප සහරජ මාහිමි-පාණන් ගේ ශිෂා සාගරමතී සාරිපුත්ත ස්වාමීන්දුයන් විසින් ඉතා වාක්ත ලෙස සැපැයුණු සන්නයක් ඇත. මේ හැර මේ ගුන්ථය සඳහා ලියැවුණු ටීකා සන්න හා පරිවාර ගුන්ථයෝ ද බොහෝ වෙති.

උගතුන්ගේ සිතැදගත් මේ අභිධර්මාර්ථ සංගුහය ම අනුව යමින් අ**මරදස රත්නපාල දෙස්තර මහත්මා** විසින් මහත් වැයෙමකින් සපයා ඇති මේ අභිධ**ර්මාර්ථ පුදීපිකා** නම්වූ ගුන්ථයෙහි අභිධර්ම කාරණා ඉතා විසිතුරුවත්, විසදවත් ලියා ඇති බව කිය යුතුය.

කාණ්ඩ සතරෙකින් හා දෙදහසකට අධික පිටු ගණනකින් යුතුව මෙතරම් විස්තර විහාග සහිතව ලියැවුණු මේ සා විශාල අනෙක් අභිධර්ම ගුන්ථයක් මෙතෙක් මේ රටෙහි ලියැවී නැතිසේ ය. නවීනයනට මෙන් ම පුවීනයනට ද මේ ශුන්ථය බෙහෙවින් උපකාර වනුවා පමණක් නොව මෙය ජනකාන්ත ද වනුවා ඇත. වෛදාාවෘත්තියෙහි යෙදෙන ගමනේ මෙබඳු වටිනා ගුන්ථයක් ලියා බෞද්ධ ධර්ම සාහිතා පොෂණය කිරීම ගැන කවුරුනුත් රත්නපාල මහතාට කෘත ද වීය යුතු බව කියනු කැමැත්තෙමී.

පියදස්සී ස්ථවීර.

1964 ජූලි 8 වෙනිද බම්බලපිටියේ වජිරාරාමයේ දී ය.

## **කැඳින්වීම**

අභිධර්මාර්ථ පුදීපිකා නම් වූ මේ පොත අභිධර්මාර්ථ සංගුහය අනුව යමින් සම්පාදනය කරන ලද්දකි. අභිධර්ම පිටකයට අයන් සප්තුපුකරණයන්හි ඇතුළු වූ ධර්මාර්ථයන් පීඩුකොට නිපිටකධර අනුරුද්ධ ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ වීසින් සම්පාදිත අභිධර්මාර්ථ සංගුහය නම ගුන්ථය බොහෝ කලෙක සිට අභිධර්මය උගන්නවූනට මහෝපකාරී විය. බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් ලැසිත කිපිටක ධර්මයෙහි සඳහන් වන ධර්මාර්ථයන් මනාව වටහාගැනීමට පරමාර්ථ ධර්ම පිළිබඳ සාමානා දනීමක්වත් තිබිය යුතුය. මෝහයෙන් මඩනා ලැද පුහුදුන් සිත් සතන් මීථාාමත වලින් මුදවා පිරිසුදු සමාග් දෘෂටි-**යෙහි යොදවා ගැනීම ධර්මඥානයෙන්ම කළ යුත්තකි. කුසලා**-කුසල ධර්මයන් හැදින එහි ඉෂ්ටා'නිෂ්ට විපාකයන් දුනගැනීමටත් චතුරායා සතුය ධර්මාවබොධය පිණිස වැඩිය යුතු සමථ වීදර්ශනා භාවනානුයොගයටත් ඉඩහල්වන ධර්ම සමූහය අභිධර්මාර්ථ සංගුහ-යෙහි ඇතුළත් වේ. එබැවින් ධර්මය ඉගෙනීමෙහි කැමැත්ත ඇති, ශුද්ධාදී ඉන්ද<mark>ුි</mark>යයන් තියුණු කර ගැනීමට උත්සාහ දරන සත්පුරුෂයන් හට අභීධර්මාර්ථ සංගුහය වැනි අන් ගුන්ථයක් නැතැයි කිව යුතුය.

පෙර ධර්ම විනයධර උතුමන් වීසින් ඉතා ගෞරවයෙන් ආචායර් පරම්පරානුගත විධි නොයික්මවා තම සිසුන් පිරිසුදු ශීලයෙහි පිහිටුවා ධර්ම දානය ලබාදීමෙන් පයර්ජිත්ති පුතීපත්ති ශාසනය රැකගත් බව ශාසන ඉතිහාසයෙන් හෙළිවේ. පසු කලෙක වීදෙශයෙන් පැමිණි අතා ලබ්ධිකයන්ගේ නපුරු බලපෑම් නිසාත් වෙනත් නොයෙක් අවහිරකම නිසාත් පිරිහෙන්නට ගිය මේ සසුන, කලින් කල පහළවූ ගිහි පැවිදී උතුමන්ගේ උත්සාහයෙන්, අතුරු දහන් වන්නට ඉඩ නොදී රැකගත් හෙයින් අදත් සැදහැතියන්හට දහම ඉගෙනීමටත් පිළිවෙක් පිරිමටක් ඉඩ ඇත්තේමය. නුවණින්, ශුද්ධාවත්, උත්සාහයක් ඇතොත් හික්ෂුන් වහන්සේට දහම ඉගෙන පිළිවෙක් පිරිමට එකරම අවහිරයක් නම නැත. එහෙත් එවැනි භාගායෙක් නැතිව නොයෙක් දුෂ්කරතා මධායෙහි රැකි්රක්ෂා ගේ දෙර වැඩ කටයුතු ආදියෙහි යෙදී සිටින සැදහැවත් ගිහි පින්වතුන්හට වරිත් වර නොයෙක් මාතෘකායෙන් කැරෙන ධර්ම දේශනා හැර පිළිවෙලින් ධර්මය

ඉගෙනීමට කුමයක් නැති හෙයින් පින්පව හැදින ගැනීමට පවා නොහැකිව ඔවුන් ශුද්ධාදී ගුණයන්ගෙන් පිරිහෙමින් ලෝකයේ නන් දෙසින් ගලා එන මීථාහ මතවලට ඇබ්බැහි වෙමින් ධර්මයට පිටුපායන්නා සේ පෙනෙන්නට ඇත.

භාගායකට මෙන් මැතෙක සිට ධර්මධර ස්වාමීන් වහන්සේලා සහ උගත් ගිහි උතුමන් වීසින්ද ධර්මය උගන්නවුන්ගේ පුයෝජනය පිණිස හෙළ බසින් දහම් පත් පොත් මුදුණය කරවා පළකර හැරීමත් ධර්ම පංක්ති පැවැත්වීමත් නිසා ගිහි පින්වතුන්හට ධර්මය උගෙනීමට මගක් සැලසී ඇතිබව සඳහන් කළ යුතුය.

මෙයට දසවසකට පමණ පෙර කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සමිතියේ එවකට පුධාන ලේකම් ධූරය දැරු සී. ටී. පෙරේරා මහත්මාටද ධර්ම පංක්තියක් ඇරඹීමේ ආවශාකතාවය වැටහී අපට ආරාධනා කෙළෙන් වර්ෂ 1954 ක් වු මැයි මස 3 වන දින කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සමිනි ශාලාවේදී ''පරමාර්ථ ධර්ම පංක්තිය'' නමින් ධර්ම පංක්තියක් අරඹා එතැන් සිට අද වන තෙක් නොකඩවා සති පතා එම ධර්ම පංක්ති පවත්වාලගන යමි. අභිධර්මාර්ථ සංගුහය අනුව යමින් එහි ඇතුළු ධර්මයන් හැකිතාක් ලිහිල් බසින් විස්තර කරදීමේ පුථිඵලයක් වශ– යෙන් ඒ ඒ ධර්ම කොටස් එම ආකාරයෙන්ම මුදුණය කොට පළකළ-හොත් ලක්දීව නොයෙක් පළාත්වල සිටින පින්වතුනටද ඉන් මහත්සේ ඵල ලැබිය හැකි බව බොහෝ දෙනාගේ අදහස වූයෙන් එම පාඩම මුදුණය කොට ධර්ම දුනයක් වශයෙන් නොමිළයේ බෙද හැරීමට සී. ටී. පෙරේරා මහත්මාම ඉදිරිපත් විය. කටයුතු අධික දුෂ්කර කාලයක් වූයේ වී නමුත් බොහෝ දෙනාට වන ධර්ම ලාභය සළකා ධර්ම පතිකා ලියා දීමට භාර ගෙන අවකාශ ඇති පරිදි එය කර දුනිමි. සුළු වශයෙන් කිරීමට අදහස් කළ කටයුත්ත විස්තර ඇතිව ධර්මය උගෙනීමට කැමති පින්වතුන් ඇති බව දුන ගන්නට ලැබුන හෙයින් අපට ඇති අනවකාශයත් පුකාශක භවතුන්හට දරන්නට සිදු-වන වියදමන් නොසලකා ධර්ම ලාභයම සළකා පිටු දෙදහසකට අධික පුමාණයක් ලියා මුදුණය කරවා නොමිළයේ බෙද හරින්නට හැකි විය. මේ පනිකා පිළිවෙලින් මුදුණය කරවා බෙද හරින්නට සී. ී. පෙරේරා මහත්මා දැරු උත්සාහයක් වියදම් කළ පුමාණයක් බොහෝය. මේ ධර්ම දුනුමය පුණා කර්මයෙහි ඇති වැදගත් කමු

වටහාගත් වෙනත් සැදැහැවතුන් විසින්ද නොයෙක් වර මුදල්,පරිතාගග කිරීම් ආදියෙන් ඒ මහත්මාට අනුබල දුන් බවද සතුටින් හඳහන් කළ යුතුය. පිටු 500 කින් පමණ යුත් අවසාන පරිච්ඡෙදය කොළඹ තරුණ බෞද්ධ සමිතියේ පාළක මණ්ඩලය භාර ගෙන ඒ සමිතියේ වියදමින් මුදුණය කරවා දීම මේ සත් කෘතායට විශෙෂ රුකුලක් විය.

වර්ෂ 1959 දී ආරම්භ කළ "පරමාර්ථ ධර්ම පතිකා" සියල්ල මුළණය කිරීමත් බෙද හැරීමත් පුරා අවුරුදු සතරක් මුළුල්ලේම සිදු විය. එක් වරකට මුළණය කළ හැකි වූයේ පතිකා සීමා සහිත පුමාණයක් බැවින් පසුව මේ ධර්මය උගන්නට අදහස් කළ පින්ව-තුන්හට මුල් පරිච්ඡෙද ලබා ගැනීමට නොහැකි වූයෙන් නැවතත් මුළණය කරවා දෙන ලෙස නොයෙක් පළාත්වලින් ආරාධනා ලදිමි. එහෙයිනි මේ පොත මෙසේ මුදණය කරන්නට සිදු වූයේ.

අභිධර්මාර්ථ සංගුහය අනුව යමින් එහි එන ධර්මයන් පිළිබඳ විස්තර විවරණයක් මෙහි ඇතුළත් කළ හෙයින් මේ පොතට ''අභිධර්මාර්ථපුදීපිකා'' යන නම යෙදුවෙමි. අභිධර්මාර්ථ සංගුහ පාලියත්, එහි භාවයත් ඒ ඒ පරිවිඡෙද වලට මුලින් යොද ඇත. කාණ්ඩ සතරක් ගැටියට පළ වන මේ ගුන්ථයෙහි පළමු කාණ්ඩයෙහි වික්ත සංගුහවිභාග නම් වූ පුථම පරිවිඡෙදය ද, චෛතසික සංගුහ විභාග නම් වූ ද්වීතීය පරිවිඡෙදය ද, පුකීර්ණික සංගුහ විභාග නම් වූ තෘතිය පරිවිඡෙදයද, වීටී සංගුහ විභාග නම් වූ චතුර්ථ පරිවිඡෙදය ද, වීටීමුක්ත සංගුහ විභාග නම් වූ පඤවම පරිවිඡෙදය ද, ඇතුළත් වේ. දෙවන කාණ්ඩයෙහි රූප සංගුහ විභාග නම් වූ ජට්ඨම පරිවිඡෙදය, සහ සමුවිචය සංගුහ විභාග නම් වූ සප්තම පරිවිඡෙදය ද, තුන්වන කාණ්ඩයෙහි පතාය සංගුහ විභාග නම් වූ අෂ්ටම පරිවිඡෙදය ද, සතරවන කාණ්ඩයෙහි කර්මස්ථාන විභාග නම් වූ තවවන පරිවිඡෙදය ද, සතරවන කාණ්ඩයෙහි කර්මස්ථාන විභාග නම් වූ නවවන පරිවිඡෙදය ද, සතරවන කාණ්ඩයෙහි කර්මස්ථාන විභාග නම් වූ නවවන පරිවිඡෙදය යද ඇතුළත් වේ.

මේ පොත ලිවීමේදී විශුද්ධි මාර්ගය, අත්ථසාලිනී නම් වූ දම සභුණු අටුවාව, විහංග අටුවාව ආදී අභිධර්මගුන්ථ උපයෝගි කරං ගත් බව සඳහන් කරනු කැමැත්තෙමු. වීශෙෂයෙන් පාලි භාෂාචෙහි වැඩි දැනීමක් නැති පින්වතුන්ගේ පුයෝජනය සලකා මේ ධර්ම වීවරණය හැකිතාක් ලිහිල් බසින් ලියා ඇති බවත් පෙළ අටුවාවන්හි එන පාලි පාඨ මෙහි නොයෙදු බවත් සළකනු මැනවී.

මෙ පොත හදුරන භවතුනට අභිධර්මය පිළිබඳ යම කිසි දැනීමක් ඇති කර ගත හැකි වූයේ නම එයම අපගේ වෑයමෙහි පුථීඑලයක් භැටියට සලකමි.

මෙබඳු ගුන්ථයක් ලියන්නට තරම අවශා මූලික ශාස්තු දොනයත්, ධර්ම දොනයත් ජීවීතයේ මූල් අවධියේ ම මට ලබා දුන් මා ගුරුලදවී දන්ගෙදර සිරි සරණපාල මහානායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ සහ ධර්ම සාකච්ඡාදියෙන් මට පිහිට වූ පැළැණේ සිරි වජ්රඤාණ මහා නායක සවාමීන්දුයන් වහන්සේත් නමස්කාර පූර්ව කෘත දෙනායෙන් සිහි කොට පින් දෙමී. එසේ ම නැසීගිය මා දෙමාපිය ගුරුවරාදීන්ටද මෙහි පින් අනුමෝදන් කරමී.

පෙර වදනක් ලියා දෙමීන් මට අනුගුත කළ වජිරාරාමවාසි පියදස්සි හිමීපාණන්ට ද, සෝදුපත් බලා දුන් පින්වතුන්ට හා පුකාශක ආවතුන්ට ද කෘතඥ වෙමී.

සියලු සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙන්වා!

අමරදස රත්නපාල.

## **ප**වූ න

## පුථම පරිච්ඡෙදය

| <b>æ</b> : | ස: ලපළ         | •••       | •••                       |       |              |       | ****  | 1   |
|------------|----------------|-----------|---------------------------|-------|--------------|-------|-------|-----|
| •          | භාවය           | • • •     | •••                       | • • • |              |       | •••   | 6   |
|            | පරමාර්ථ        | ධර්ම ස    | ාතර                       | • • • |              |       | •••   | 17  |
|            | චිත්ත සං       | ගුහ විභ   | ාගය                       |       |              |       |       | 19  |
|            | සිතේ පු        | ං<br>භද   | •••                       | •••   |              |       | •••   | 25  |
|            | කාමාවච         | ර සිත්    | •••                       |       |              |       | • • • | 30  |
|            | අකු            | සල් සිත්  | ි ඉදුලළාස                 | • • • |              |       | • • • | 31  |
|            | අලස            | ්තුක සි   | ත් අටලෙළාස                |       |              | •••   | • • • | 43  |
|            | කාම            | මා: මෙසාෑ | ගන සිත් සූවි              | ටිස්ස |              |       | •••   | 58  |
|            | රූපාවචර        | ර සිත් ප  | සලොස                      | •••   |              |       | •••   | 70  |
|            | අරුපාවව        | )ර සිත් ( | <b>ඉද</b> ලළාස            | •••   |              | • • • | • • • | 83  |
|            | ලොකො           | ත්තර සි   | ත් අට                     | •••   |              | • • • | •••   | 90  |
|            | ,,             | සි        | න් සනළිස                  | •••   |              |       | •••   | 105 |
|            |                |           | <b>ද්වීකී</b> ය           |       | <b>-</b>     |       |       |     |
| æ:         | ස: පෙළ         | •••       | •••                       | ,     |              |       | •••   | 108 |
| •          | භාවය           | •••       | •••                       | •••   |              | •••   | •••   | 115 |
|            | <b>මෛතසි</b> : | ක සංගුෂ   | ා විභාගය                  | •••   |              |       | •••   | 122 |
|            |                |           | ග රෙනසික                  |       |              |       | •••   | 125 |
|            |                |           | වනසික රාශි                |       |              | • • • | •••   | 138 |
|            | • -            |           | <b>ච</b> තසිකරාශි         |       |              |       | •••   | 154 |
|            |                |           | ග් සම්පුයො                |       |              | • • • | •••   | 182 |
|            |                |           | ා ය ෙලෙනේ<br>හාගී මෙචනඩි  |       |              |       | •••   | 192 |
|            |                |           | ග් සංගුහ නං               |       | ,            | • • • | •••   | 193 |
|            |                |           | ග සංගුග නැ<br>ශිත් සතළිසෙ |       | 020(4        |       |       | 193 |
|            | _              |           | ාන සන්විස්<br>ත් සන්විස්  | •     |              |       | •••   | 196 |
|            |                |           |                           | •     | ىدەرەر<br>,, | )     | •••   |     |
|            |                |           | ් සිත් සූවිස්             |       | ,,           | • • • | •••   | 198 |
|            | , -            | _         | ් දෙළොසේ                  |       |              | • • • | •••   | 205 |
|            | අමැ            | ගතුක සි   | ත් අටළො                   | ිණි   | , ,          |       | • • • | 208 |

#### තෘතිය පරිච්ඡෙදය

| අ: ස: ලපළ       | •••                     | •••            | •••               | •••   | •••   | 217 |
|-----------------|-------------------------|----------------|-------------------|-------|-------|-----|
| භාවය            | •••                     | •••            | •••               | •••   | •••   | 223 |
| පුකීර්ණ         | ක සංගුහ වි              | භාගය           | •••               | •••   | •••   | 230 |
| <u>.</u><br>ලද් | )දනා සංගුහ              | <mark>ය</mark> | •••               | •••   | • • • | 231 |
| <b>ම</b> ප      | ්තු ''                  |                | •••               | • • • | •••   | 235 |
| කෘ              | ාතාය ''                 | •••            | •••               | •••   |       | 240 |
| ද්ව             | ාර ''                   | •••            | •••               | •••   | •••   | 255 |
| ආ               | රම්මණ ''                | •••            | •••               | •••   |       | 266 |
| වස              | <b>්</b> තු ''          | •••            | • • •             | •••   | • • • | 285 |
|                 |                         |                |                   |       |       |     |
|                 |                         | චකුර්ථ ප       | <b>පරිච්ඡෙ</b> දය |       |       |     |
|                 |                         |                |                   |       |       |     |
| ඇ: ස: ලපළ       | •••                     | •••            | •••               | •••   |       | 291 |
| භාවය            | • • •                   | •••            | • • •             | • • • | •••   | 297 |
|                 | ඉහ විභාගය               |                | • • •             | •••   | • • • | 304 |
|                 | <b>ස්වද්වාර</b> වී1     |                | • • •             | •••   | •••   | 305 |
|                 | බිමහන් තාර              |                | <b>ು</b>          | •••   | •••   | 315 |
|                 | nන් තාරම්ම <del>«</del> |                | • • •             | •••   | •••   | 317 |
|                 | <b>ර්ත්තාරම්ම</b> €     |                | •••               | • • • | •••   | 319 |
|                 | බ්පරිත්තාරම්            |                | •••               | • • • | • • • | 321 |
| මනොද            | දීවාර චිත් <b>ත</b>     | වීථි           | •••               | • • • | • • • | 323 |
| ක               | ාම ජවන වීර්             | 3              | •••               | •••   | • • • | 324 |
|                 | දුාව හා ස්වද            |                | • • •             | •••   | •••   | 331 |
| •               | රපණා ජවන                |                | • • •             | •••   | • • • | 331 |
| මා              | ර්ග චිත්ත වී            | 3්රී           | •••               | •••   | •••   | 339 |
| අඡ              | විඥා වීථි               | •••            | •••               | •••   | •••   | 353 |
| එ(              | 🤊 සමාපත්ති              | වීථී           | •••               | • • • | •••   | 362 |
| නි              | රොධ සමාප                | ත්තිය          | •••               | •••   | •••   | 363 |
| අර්පණ           | ා නියමය                 | •••            | •••               | •••   | •••   | 369 |
| විපාක :         | නියමය                   |                | •••               | •••   | •••   | 373 |
| <b>තදරම්</b> ම් | වණ නියමය                | •••            | • • •             | • • • | •••   | 375 |
| ජවන ජ           | බි <b>ය</b> මය          | •••            | •••               | •••   | •••   | 379 |
|                 |                         |                |                   |       |       |     |

|      | මරණාසන්න වීථි     | •••              | •••                | •••        | • • •         | 381         |
|------|-------------------|------------------|--------------------|------------|---------------|-------------|
|      | ෂුද්ගල හෙදය       | • • •            | •••                | • • •      | •••           | 389         |
|      | ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට    | ලැබෙන            | සිත්               | •••        | •••           | 391         |
|      | භූමි මහදය         | •••              | •••                | • • •      | •••           | 397         |
|      |                   | පඤ්              | )ම පරිච්ඡේ         | දය         |               |             |
| •    | 3: මපළ            |                  | •••                | •••        | •••           | 401         |
|      | භාවය              | •••              | ,                  | •••        | •••           | 409         |
| වීථි | මුක්ත ස∘ගුහය      | •••              | • • •              | •••        | • • •         | 419         |
| භිමු | <b>ච</b> තුෂ්කය   | •••              | •••                | •••        | •••           | 419         |
|      | අපාය භූමි         | •••              | •••                | • • •      | •••           | 419         |
|      | කාම සුගති භුමි    | • • •            | • • •              | •••        | •••           | 425         |
|      | රූපාවචර භූමි      | • • •            | • • •              | •••        | •••           | 432         |
|      | අරූපාවචර භූමි     | •••              | •••                | •••        | •••           | 447         |
| පුති | සන්ධි චතුෂ්කය     |                  |                    |            |               | <b>45</b> 0 |
|      | අපාය පුතිසන්ධිය   | •••              | •••                |            | •••           | <b>45</b> 0 |
|      | කාම සුගති පුතිසන  | <sup>?</sup> ධිය | •••                | •••        | •••           | 451         |
|      | රුපාවවර පුතිසන්දි | ිය               | •••                | •••        | •••           | <b>45</b> 2 |
|      | අරුපාවචර පුතිසන්  | 'කිය             | • • •              | •••        | •••           | <b>45</b> 2 |
| කර්ර | ව චතුෂ්කය         | •••              | •••                | •••        | •••           | <b>4</b> 53 |
|      | (කෘතා හෙදයෙන්)    | ජනස              | ා කර්මය            | •••        | •••           | 454         |
|      | •••               | උපත්             | ථම්භක කර්          | ම <b>ය</b> | •••           | 455         |
|      |                   | උපපිළ            | ඉක කර්මය           | •••        | •••           | 457         |
|      | •••               | උපසා             | තක කර්මය           | •••        | • • •         | 457         |
|      | (විපාකාදන කුමයෙ   | න්) ගරු          | ක කර්මය            | • • •      | •••           | <b>45</b> 9 |
|      | •••               | ආස               | න්න කර්මය          | 3          | •••           | 463         |
|      | •••               | ආචී              | ර්ණ ක <b>ර්</b> මය | •••        | •••           | 466         |
|      | •••               | කට               | ත්තා කර්මය         | 5          | •••           | 466         |
|      | (වීපාක දෙන කාල    | කුමලයෙ           | ත්) දිට්ඨධම්       | මවේදනීය    | කර්මය         | 467         |
|      | •••               | • • •            | උපපජ්ජ ම           | වදනීය ක    | ර්මය          | 472         |
|      | •••               | •••              | අපරාපරිය           | වෙදනීය ක   | <b>ා</b> ර්මය | 473         |
|      |                   | •••              | අහෝසි ක්           | ර්මය       | • • •         | 475         |
|      | අකුසල කර්ම        | • • •            | •••                | •••        | •••           | 475         |

## iv

| අකුසල ස        | තාය කර්ම   |              | •••      | •••               | • • • | 476         |
|----------------|------------|--------------|----------|-------------------|-------|-------------|
| අකුසල ව        | )චී කර්ම   |              | •••      | •••               | •••   | 481         |
| අකුසල ම        | මනො කර්ම   | •            | •••      | •••               | •••   | 485         |
| කාමාවච         | ර කුසල ක   | ර්ම          | • • •    | •••               | •••   | 498         |
| රුපාවචර        | ර කුසල කර් | <b>j</b> ම   | •••      | •••               | •••   | 513         |
| අරුපාවච        | )ර කුසල ස  | <b>ා</b> ර්ම | • • •    | •••               | •••   | <b>5</b> 13 |
| (විපාක දන ස්   | ථාන භෙද    | ායන්) ද      | කුසල     | කර්ම              | •••   | 517         |
| •••            | •••        | කාම          | ාවචර කු  | සලකර්ම            | •••   | 518         |
| •••            | •••        | රුපා         | වචර කුස  | සල කර්ම           | •••   | 521         |
| •••            | •••        | …අರ್ಯಜ       | හාවචර කු | <b>වූසල කර්</b> ම | •••   | 524         |
| චුති පුතිසන්ධි | කුමය       |              | •••      | •••               | • • • | 525         |
| අායු:          | ක්ෂය මර    | <b>ි</b> ය   | •••      | •••               | •••   | 525         |
| කර්@           | මක්ෂය මර   | ණය           | •••      | •••               | • • • | 526         |
| උභර            | යක්ෂය මර   | ණය           | • • •    | •••               | •••   | 527         |
| උප             | විඡෙදක මර  | රණය          | •••      | •••               | •••   | 527         |
| මරණාසන්න       | යෙහි ලැබෙ  | න අරමු       | <b></b>  | •••               | •••   | 529         |

## අතිධමමතු සඩගහො

#### පඨමො පරිචෙඡදෙ

#### නමො තස්ස හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

- සම්මා සම්බුද්ධ මතුලං-සසද්ධම්ම ගණුත්තමං අභිවාදිය භාසිස්සං – අභිධම්මත්ථ සඞ්ගහං
- කත්ථ වුත්තාභිධමමත්ථා චතුධා පරමත්ථතො චිත්තං චෙතසිකංරූපං – නිබ්බානමිති සබ්බථා.
- 3. තත්ථ චිත්තං තාව චතුබ්බිධං හොති. කාමාවචරං, රූපා චචරං, අරූපාවචරං, ලොකුත්තරං චෙති.
- 4. තත්ථ කතමං කාමාවචරං? සොමනස්ස සහගතං දිට්ඨිගත සම්පයුත්තං අසංධාරිකමෙකං, සසංධාරිකමෙකං, සොමනස්ස සහගතං දිට්ඨිගත විප්පයුත්තං අසංධාරිකමෙකං, සසංධාරිකමෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං දිට්ඨිගත සම්පයුත්තං අසංධාරිකමෙකං, සසංඛාරිකමෙකං, රකමෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං දිට්ඨිගත විප්පයුත්තං අසංඛාරිකමෙකං සසංඛාරිකමෙකං ඉමානි අට්ඨපි ලොහසහගත විත්තානි නාම.
- 5. දෙමනස්ස සහගතං පටිසසම්පයුත්තං අසංඛාරික මෙකං සසංඛාරික මෙකංති ඉමානි ද්වේපි පටිසසම්පයුත්ත විත්තානිනාම,
- 6. උපෙක්බා සහගතං විචිකිච්ඡා සම්පයුත්තමෙකං, උපෙක්බා සහගතං උද්ධච්ච සම්පයුත්තමෙකංති ඉමානි ද්වේපි මොමූහ විත්තානි නාම.
  - 7. ඉවවේව සබ්බථාපිද්වාදස අකුසල චිත්තානි සමත්තානි.
  - අවය්ධා ලොහමූලානි දෙසමූලානිචද්විධා මොහමූලානි චද්වේති – ද්වාදසාකුසලාසියුං

- 9. උපෙක්බාසහගතං චක්බුවිඤ්ඤාණං, තථා සොතවිඤ්ඤාණං, සාණවිඤ්ඤාණං, ජිව්හාවිඤ්ඤාණං, දුක්ඛසහගතං කායවිඤ්ඤාණං, උපෙක්ඛාසහගතං සම්පටිච්ඡනචිත්තං, උපෙක්ඛාසහගතං සන්තීරණ චිත්තං චේති ඉමානි සත්තපි අකුසලවිපාක චිත්තානි නාම.
- 10. උපෙක්ඛාසහගතං කුසලවිපාකං චක්ඛුවිඤ්ඤාණං, තථා සොතවි ඤ්ඤාණං, සාණවිඤ්ඤාණං, ජීව්හාවිඤ්ඤාණං, සුඛසහගතං කායවිඤ්ඤාණං, උපෙක්ඛා සහගතං සම්පටිච්ඡන චිත්තං, සොම නස්සසහගතං සන්තීරණ චිත්තං, උපෙක්ඛා සහගතං සන්තීරණ චිත්තඤ්වෙති ඉමානි අට්ඨපි කුසලවිපාකාහෙතුක විත්තානි නාම.
- 11. උපෙක්ඛා සහගතං පඤ්චද්වාරාවජ්ජන චිත්තං තථා මනොද් වාරාවජ්ජන චිත්තං, සොමනස්ස සහගතං හසිතුප්පාද චිත්තඤ්චෙති ඉමානි තීණිපි අහෙතුක කිරිය චිත්තානි නාම.
- 12. ඉවවෙවං සබ්බථාපී අට්ඨාරස අහෙතුක විත්තානි සමන් තානි.
  - 13. සත්තාකුසලපාකානි පුඤ්ඤපාකානි අට්ඨධා කුියා චිත්තානි තීණිනි – අට්ඨාරස අහෙතුකා.
  - 14. පාපාහෙකුක මුක්කානි සොහනානීකි වුච්චරෙඑකුනසට්ඨිවික්කානි අථෙක නවුකීපිවා
- 15. සොමනස්ස සහගතං ඤාණසම්පයුත්තං අසංඛාරිකමෙකං, සසංඛාරිකමෙකං, සොමනස්ස සහගතං ඤාණවිප්පයුත්තං අසංඛාරික මේකං, සසංඛාරිකමෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං ඤාණ සම්පයුත්තං අසංඛාරිකමෙකං සසංඛාරිකමෙකං, උපෙක්ඛාසහගතං ඤාණවිප්ප යුත්තං අසංඛාරිකමෙකං, සසංඛාරික මෙකංති ඉමානි අව්ඨපි කාමා වචර කුසල විත්තානි නාම.
- 16. සොමනස්ස සහගතං ඤාණසම්පයුත්තං අසංඛාරිකමෙකං, සසංඛාරිකමෙකං, සොමනස්ස සහගතං ඤාණවිප්පයුත්තං අසංඛා-හික මෙකං සසංඛාරික මෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං ඤාණසම්පයුත්තං

අසංඛාරික ෙකං, සසංඛාරික ෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං ඤාණවිප්ප ජුත්තං අසංඛාරික ෙෙකං, සසංඛාරික ෙෙකංති ඉමානි අට්ඨපි සහෙ-තුක කාමාවවර විපාක චිත්තානි නාම.

- 17. සොමනස්ස සහගතං ඤාණසම්පයුත්තං අසඩ්ඛාරිකමෙකං සසඩ්බාරිකමෙකං, සොමනස්ස සහගතං ඤාණවිප්පයුත්තං අසඩ්ඛාරික මෙකං, සසඩ්ඛාරිකමෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං ඤාණසම්පයුත්තං අසඩ්ඛාරිකමෙකං, සසඩ්ඛාරිකමෙකං, උපෙක්ඛා සහගතං ඤාණ විප්පයුත්තං අසඩ්ඛාරික මෙකං, සසඩ්කාරික වෙකංති ඉමානි අට්ඨපි සහෙතුක කාමාවචර කිරිය චිත්තානි නාම.
- 18. ඉව්වෙවං සබ්බථාපි චකුවීසති සහෙතුක කාමාවවර කුසල විපාක කිරීය චිත්තානි සමත්තානි,
  - 19. වේදනා ඤාණ සඞ්ඛාර හෙදෙන චතුවීසති, සහෙතු කාමාවවර – පුඤ්ඤපාක ක්‍රියා මතා.
  - 20. කාමෙතෙවිය පාකානි පුඤ්ඤාපුඤ්ඤානි වීසති එකාදස කියා චෙති – චතුපඤ්ඤාස සබ්බථා.
- 21. විතක්ක විචාර පීති සුබෙකග්ගතා සහිතං පඨමජ්ඣාන කුසල චිත්තං, විචාර පීති සුබෙකග්ගතා සහිතං දුතියජ්ඣාත කුසල චිත්තං, පිති සුබෙකග්ගතා සහිතං තතියජ්ඣාත කුසල විත්තං, සුබෙකග්ගතාසහිතං චතුත්ථජ්ඣාන කුසල චිත්තං, උපෙක්බෙකග්ගතාසහිතං පඤ්චමජ්ඣාන කුසල චිත්තඤ්ටෙති ඉමානි පඤ්චපි රූපාවචර කුසල චිත්තානි නාම
- 22. විතක්ක විචාර පිති සුබෙකග්ගතා සහිතං පඨමජ්ඣාන විපාක විත්තං, විචාර පිති සුබෙකග්ගතා සහිතං දුතියජ්ඣාන විපාක විත්තං, පිනි සුබෙකග්ගතා සහිතං තතියජ්ඣාන විපාක චිත්තං' සුබෙකග්ගතා සහිතං චතුත්ථජ්ඣාන විපාක චිත්තං, උපෙක්බෙ-කග්ගතා සහිතං පඤ්චමජ්ඣාන විපාකං චිත්තං චෙති ඉමානි පඤ්චපි රූපාවචර විපාක චිත්තානි නාම.

- 23. විතක්ක විචාර පීති සුබෙකග්ගතා සහිතං පඨමජ්ඣාන කිරිය චිත්තං, විචාර පීති සුබෙකග්ගතා සහිතං දුතියජ්ඣාත කිරිය චිත්තං, පීති සුබෙකග්ගතා සහිතං තතියජ්ඣාත කිරිය චිත්තං, සුබෙකග්ගතා සහිතං වතුත්ථජ්ඣාත කිරිය චිත්තං, උපෙක්බෙකග්-ගතා සහිතං පඤ්චමජ්ඣාත කිරිය චිත්තං වේති ඉමානි පඤ්චපි රූපාවචර කිරිය චිත්තානි තාම.
- 24. ඉව්චෙවං සබ්බථාපි පණ්ණරස රූපාවචර කුසල විපාක කිරිය විත්තානි සමත්තානි.
  - 25. පඤ්චධාඣාන භෙදෙන රූපාව්චර මානසං පූඤ්ඤපාක කුියා හෙද – තං පඤ්චදසධා භවේ.
- 26. ආකාසානස්දවායතන කුසල චිත්තං, විඤ්ඤානඤ්චායතන කුසල චිත්තං, ආක්ඤ්චඤ්ඤායතන කුසල චිත්තං, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන කුසල චිත්තඤේචති ඉමානි චත්තාරිපි අරුපාවචර කුසල චිත්තානි නාම.
- 27. ආකාසානඤ්චායතන විපාක චිත්තං, විඤ්ඤාණඤ්චායතන විපාක චිතතං, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන විපාක චිත්තං, නෙවසඤ්ඤා නා-සඤ්ඤායතන විපාක චිත්තඤ්චෙති ඉමානි චත්තාරිපි අරූපාවචර විපාක චිත්තානි නාම.
- 28. ආකාසානඤ්චායතන කිරිය විත්තං, විඤ්ඤ ණඤචායතන කිරිය චිත්තං, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කිරිය විත්තං නෙවසඤ්ඤා නා-සඤ්ඤායතන කිරිය චිත්තඤ්වෙති ඉමානි චත්තාරීපි අරූපාවචර කිරිය චිත්තානි නාම.
- 29. ඉව්වෙවං සබ්බ්ථාපිද්වාදය අරූපාවවර කුසලවිපෘක කිරිය විත්තානි සමත්තානි.
  - 30. ආරම්මණප්ප්භෙදෙන වතුධාරුප්පමානසං පුඤ්ඤපාකකිුිිිියා හෙද – පුනද්වාදෂධායීතං

- 31. සොතාපත්තිමග්ග චිත්තං, සකදගාම් මග්ග චිත්තං, අතා ගාමීමග්ග චිත්තං, අරහත්තමග්ග චිත්තඤ්වෙති ඉමානි චත්තාරිපි ලොකුත්තර කුසල චිත්තානි නාම.
- 32. සොතාපත්ති ඵල චිත්තං, සකදගාම්ඵල චිත්තං, අතාගාමි ඵල චිත්තං, අරහත්ත ඵල චිත්තඤ්චෙති ඉමානි චත්තාරීපි ලොකුත්-තර විපාක චිත්තානි නාම.
- 33. ඉච්චෙවං සබ්බථාපි අවධ ලොකුත්තර කුසල විපාක චිත්තානි සමත්තානි.
  - 34. චතුමග්ගප්පහෙදෙන චතුධා කුසලංතථා, පාකං තස්ස ඵලත්තාති – අට්ඨධානුත්තරං මතං.
  - 35. ද්වාදසා කුසලා නෙවං කුසලානෙකවීසති ඡත්තිං සෙව විපාකානි – කුියා චිත්තානි වීසති.
  - 36. චතුපඤ්ඤාසධා කාමෙ රූපෙපණ්ණරසිරයෙ. චිත්තානිද්වාදසාරූපෙ – අව්ඨධානුත්තරෙ තථා
  - 37. ඉත්ථ මෙකුනනවුනි ප්පහෙදං පන මානසං එකවීස සනංවාථ – විහජන්ති විචක්ඛණා.
- 38. කථමෙකුනතවුතිවිධං විත්තං එකවීස සතං හොති, චිතක්ක වීචාර පීති සුබෙකග්ගතා සහිතං පඨමජ්ඣාන සොතාපත්ති මග්ග චිත්තං, වීචාර පීති සුබෙකග්ගතා සතිතං දුතියජ්ඣාන සොතාපත්ති මග්ග චිත්තං, පීති සුබෙකග්ගතා සතිතං තතියජ්ඣාන සොතාපත්ති මග්ග චිත්තං, සුබෙකග්ගතා සහිතං වතුත්එජ්ඣාන සොතාපත්ති මග්ග චිත්තං, උපෙක්බෙකග්ගතා සහිතං ජඤ්චමජ්ඣාන සොතා පත්ති මග්ගචිත්තඤ්චෙති ඉමානි පඤ්චපි සොතාපත්ති මග්ග විත්තානි නාම.
- 39. තථා සකදගාමි මග්ග, අනාගාමිමග්ග, අරහත්තමග්ග චිත්තඤ්චෙති සමවීසති මග්ග චිත්තානි, තථාඵලචිත්තානිචෙති සම-චත්තාළිස ලොකුත්තර චිත්තානි හවන්ති තී.

- 40. ඣානඩ්ග යොග හෙදෙන කත්වෙකෙකන්තු **පඤ්චධා** වූවවතා නුත්තරං චිත්තං – චත්තාළීස විධංත්ව.
- 41. යථාව රූපාවවරං ගය්හතානුත්තරං තථා, පඨමාදිඣාන හෙදෙ – ආරුප්පඤ්චා පි පඤ්චමෙ එකාදස විධංකස්මා – පඨමාදික මිරිතං ඣාන මෙඉකක මන්තෙතු – තෙවිසති විධංහවේ.
- 42. සත්තතිංස විධං පුඤ්ඤං ද්වීපඤ්ඤාසවිධං තථා, පෘකම්වචාහු විත්තානි – එකවීස සතං බුධා, ති

ඉති අභිධම්මත්ථ සඞ්ගහෙ විත්ත සඞ්ගහ විහාගො නාම පඨමො පරිච්ඡෙදෙ.

# අතිධමාඐී සංගුහය

### පුථම පරිච්ඡෙදය

(භාවය)

#### නමොතස්ස හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

- 1. සද්ධර්මය හා ආය\$ සඬ්සයා සහිත අතුලාවූ සම්මා සම්බුදුන් වහන්සේ වෙසෙසින් නමස්කාර කොට අභිධර්මාර්ත්ථ සංගුහ නම්වූ ගින්ථය කියමි.
- 2. අභිධර්මදෙශනයෙහි සර්වපුකාරයෙන් වදළ අභිධර්මාර්ත්ථ යෝ , චිත්ත, චෙතසික, රූප, නිබ්බාන යයි පරමාර්ථ වශයෙන් චතුර්විධ වෙ.

- 3. එයින් චිත්තය තෙම, කාමාවචරය, රූපාවචරය, අරු**පා**-චචරය, ලෝකුත්තර යයි සතර වැදෑරුම් වේ.
- 4. එහි කාමාවචර චිත්තය කවරේද? සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත අසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සෙඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සෙඩ්බාරික චිත්තය එකකි. සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, උපෙක්බා සහගත දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත අසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, උපෙක්බා සහගත දිට්ඨිගත චිපුයුක්ත අසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි. මේ අට දෙන ද ලොහ සහගත චිත්තයෝ තම චෙත්.
- 5. දෙමනස්ස සහගත පටිසසම්පුයුක්ත අසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, සසඩ්බාරික චිත්තය එකකි, මේ දෙදෙන ද පටිස සම්පුයුක්ත චිත්තයෝ නම් වෙත්.
- 6. උපෙක්බා සහගත විවිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිත එකකි, උපෙක්බා සහගත උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත එකකි. මේ දෙදෙනද මෝමුහ චිත්තයෝ නම් වෙත්.
- 7. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් දෙළොස් අකුසල චිත්තයෙන් සමාප්තයහ.
- 8. ලොහමූල සිත් අටය, දෙසමූල සිත් දෙකය, මොහ මූල සිත් දෙකයයි අකුසල් සිත් දෙළොසෙක් වෙත්.
- 9. උපෙක්ඛා සහගත චක්ඛුවිඤ්ඤාණයද, එසේම සොත විඤ්ඤාණය ද, සාණ විඤ්ඤාණය ද, ජීව්හා විඤ්ඤාණය ද, දුක්ඛ සහගත කායවිඤ්ඤාණය ද, උපෙක්ඛා සහගත සම්පටිච්ඡන චිත්තයද, උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ චිත්තයද, යන මේ සත් දෙන අකුසල වීපාක චිත්තයෝ නම් වෙත්.
- 10. උපෙක්ඛාසහගත කුසලවිපාක චක්ඛුවිඤ්ඤාණය ද, එසේම සොත විඤ්ඤාණය ද, සාණ විඤ්ඤාණය ද, ජීව්භා විඤ්ඤාණය ද, සුඛසහගත කාවිඤ්ඤාණය ද, උපෙක්ඛා සහගත සම්පටිඑජන

චිත්තයද, සොමනස්ස සහගත සන්තීරණ චිත්තය ද, උපෙක්<mark>බා සහ</mark> ගත සන්තීරණ චිත්තය ද යන මේ අට දෙන කුසල විපාක අහේතුක චිත්තයෝ නම් වෙත්.

- 11. උපෙක්ටා සහගත පඤ්චද්චාරාවජ්ජන චිත්තයද, එසේම මනොද්චාරාවජ්ජන චිත්තය ද, සොමනස්ස සහගත හසිතුප්පාද චිත්තයද, යන මේ තිදෙන අහේතුක කිුියා චිත්තයෝ නම් වෙත්.
- 12. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් අටළොස් අගේතුක චිත්තයෝ සමාප්තයහ.
- 13. අකුසල විපාක සිත් සතය, කුසල විපාක සිත් අටය, කිුියා සිත් තුනය යි අහේතුක විත්තයෝ අටලොසෙක් වෙත්.
- 14. අකුසල් සිත් සහ අහේතුක සිත් කෙරෙන් මුක්ත වූ එකුන් සැටක් වූ හෝ අනූඑකක් වූ හෝ චිත්තයෝ සොහන සිත් යයි කියනු ලැබෙත්.
- 15. සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත අසඩබාරික සිත එකකි, සසඩබාරික සිත එකකි. සොමනස්ස සහගත ඤාණවිපුයුක්ත අසඩබාරික චිත්තය එකකි, සසඩබාරික චිත්තය එකකි, උපෙක්බා සහගත ඤාණ විපුයුක්ත අසඩබාරික චිත්තය එකකි, සසඩබාරික චිත්තය එකකි, උපෙක්බා සහගත ඤාණ විපුයුක්ත අසඩබාරික චිත්-තය එකකි. සසඩබාරික විත්තය එකකි. මේ අට දෙන කාමාවවර කුසල් සිත් නම් වෙත්.
- 16. සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත අසඩ්බාරික සිත එකකි, සසඩ්බාරික සිත එකකි. සොමනස්ස සහගත ඤාණ විපු යුක්ත අසඩ්බාරික සිත එකකි. සසඩ්බාරික සිත එකකි, උපෙක්බා සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත අසඩ්බාරික සිත එකකි. සසඩ්බාරික සිත එකකි. උපෙක්බා සහගත ඤාණ විපුයුක්ත අසඩ්බාරික සිත එකකි. සසඩ්බාරික සිත එකකි. මේ අට දෙන ද සහේතුක කාමාවචර විපාක සිත් නම් වෙති.

- 17. සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත අසඩබාරික සිත එකකි. සසඩබාරික සිත එකකි. සොමනස්ස සහගත ඤාණ වීපුයුක්ත අසඩබාරික සිත එකකි. සසඩිබාරික සිත එකකි. උපෙක්බා සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත අසඩිබාරික සිත එකකි, සසඩ-බාරික සිත එකකි. උපෙක්බා සහගත ඤාණ වීපුයුක්ත අසඩිබාරික සිත එකකි. සසඩිබාරරික සිත එකකි. මේ අට දෙන ද සහේතුක කාමාවවර කිුයා සිත් නම් වෙත්.
- 18. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන්ම සූවිස්සක් වූ සහේතුක කාමා වචර කුසල විපාක කිුිියා සිත් සමාප්තයහ.
- 19. සහේතුක කාමාවචර කුසල විපාක කුියා සිත් වේදනා. ඤාණ, සඩ්බාර හෙදයෙන් සූවිස්සෙකැයි දන්නා ලදහ.
- 20. කාමාවචර විපාකසිත් තෙවිස්සකි, කුසලාකුසල සිත් විස්සකි, කුියාසිත් එකොළොසෙකි. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් සූපනසෙක් වේ.
- 21. විතක්ක විචාර ජීති සුබ එකග්ගතා සහිත පුථමධාාන කුසල් සිත, විචාර ජීති සුබ එකග්ගතා සහිත දුතියධාාන කුසල් සිත, ජීති සුබ එකග්ගතා සහිත තෘතියධාාන කුසල් සිත, සුබ එකග්ගතා සහිත චතුර්ථධාාන කුසල් සිත, උපෙක්බා එකග්ගතා සහිත පඤ්චමධාාන කුසල් සිත යන මේ පස් දෙන ද රූපාවචර කුසල් සිත් නම් වෙත්.
- 22. විතක්ක විචාර පිති සුබ එකග්ගතා සහිත පුථමධාාන විපාක සිත, විචාර පිති සුබ එකග්ගතා සහිත දුතියධාාන විපාක සිත, පීති සුඛ එකග්ගතා සහිත තෘතියධාාන විපාක සිත, සුඛ එකග්ගතා සහිත චතුර්ත්ථධාාන විපාක සිත, උපෙක්ඛා එකග්ගතා සහිත පණ්ඩමධාාන විපාක සිත යන මේ පස් දෙන ද රූපාවචර විපාක සිත් නම් වෙත්.
- 23. විතක්ක විචාර පිති සුබ එකග්ගතා සහිත පුථමධාාන කියා සිත, විචාර පිති සුඛ එකග්ගතා සහිත දුතියධාාන කියා සිත, පීති සුඛ එකග්ගතා සහිත තෘතියධාාන කියා සිත, සුඛ එකග්ගතා සහිත

වතුර්ත් එධායාන කුියා සිත, උපෙක්බා එකග්ගතා සහිත පඤ්චමධායන කුියා සිත යන මේ පස් දෙන ද රුපාවචර කුියා සිත් නම් වෙත්.

- 24. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන්ම පසළොසක් වූ රූපාවචර කුසල විපාක කියා සිත් සමාප්තයහ.
- 25. රූපාවචර චිත්තය ධාාන හෙදයෙන් පස් වැදෑරුම් වේ. එය කුසල විපාක කියා හෙදයෙන් පසළොස් වැදෑරම් වේ.
- 26. ආකාසානඤ්වායතන කුසල්සිත, විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල් සිත ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල් සිත, තෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුසල්සිත යන සතර දෙන ද අරුපාවවර කුසල් සිත් නම් වෙත්.
- 27. අාකාසානඤ්චායතන විපාක සිත, විඤ්ඤාණඤ්චායතන විපාකසිත, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන විපාකසිත, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤා යතන විපාක සිත යන සතර දෙන ද අරුපාවචර විපාක සිත් නම් වෙන්
- 28. ආකාසානඤ්චායතන කියා සිත, විඤ්ඤාණඤ්චායතන කියා සිත, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කියා සිත, නෙව සඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කියා සිත යන සතර දෙන ද අරුපාවචර කියා සිත් නම් වෙත්.
- 29. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් දෙළොසක් වූ අරුපාවචර කුසල් විපාක කිුියා සිත් සමාප්තයහ.
- 30. ආරම්මණ හෙදයෙන් අරූපාව්චර සිත සතර වැදෑරම් වේ. නැවත කුසල විපාක කියා හෙදයෙන් දෙළොස් ආකාරයකින් සිටි යේය.
- 31. සොතාපත්ති මාර්ග සිත, සකදගාමි මාර්ග සිත, අනාගාමී මාර්ග සිත, අරහත්ත මාර්ග සිත යන මේ සතර දෙන ලොකොත්තර කුසල් සිත් නම් වෙත්.

- 32. සොතාපත්ති එල සිත, සකදගාමි ඵල සිත, අතාගාම ඵල සිත, අරහත්ත ඵල සිත යන මේ සතර දෙන ලොකෝත්තර විපාක සිත් නම් චෙත්.
- 33. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් ලොකොත්තර කුසල විපාක සින් අට සමාප්තයහ.
- 34. සතර මාර්ගයාගේ හෙදයෙන් ලොකෝත්තර කුසලය චතුර් විධ වේ. විපාකය ඒ කුසලයාගේ ම එලය බැවින් සතර විධ වේ. මෙසේ ලොකෝත්තර සිත අට වැදෑරුම් යයි දන්නා ලදී.
- 35. අකුසල් සිත් දෙළොසෙකි. කුසල් සිත් එක් විස්සෙකි. විපාක සිත් සතිසෙකි. කිුයා සිත් විස්සෙකි.
- 36. කාමාවචර සිත් සූපනසෙක, රූපාවචර සිත් පසළොසෙක, අරූපාවචර සිත් දෙළොසෙක, ලොකෝත්තර සිත් අටෙක.
- 37. මෙසේ කියන ලද පුහෙදයෙන් සිත් එකුන් අනු වෙක. පුාඥයෝ එය එක්සිය විසිඑකක් කොට බෙදත්.
- 38. එකුන් අනු පුහෙද ඇති සිත එක් සිය විසි එකක් වන්නේ කෙසේ ද? විතක්ක විචාර ජීති සුබ ඒකග්ගතා සහිත පුථමධාාන සොතාපත්ති මග්ග සිත, විචාර ජීති සුබ එකග්ගතා සහිත දුතියධාාන සොතාපත්ති මග්ග සිත, ජීති සුබ එකග්ගතා සහිත තෘතියධාාන සොතාපත්ති මග්ග සිත, සුබ එකග්ගතා සහිත චතුත්ථධාාන සොතා පත්ති මග්ග සිත, උපෙක්බා එකග්ගතා සහිත පඤ්චමධාාන සොතා පත්ති මග්ග සිත යන පස් දෙන සොතාපත්ති මාර්ගසිත් නම් වෙත්.
- 39. එසේ ම සකදගාමි මග්ග සිත ද, අනාගාමි මග්ග සිත ද, අරහත්ත මග්ග සිත ද ඒක්වීමෙන් මාර්ග සිත් විස්සෙක් වේ. එසේම එලසිත් ද විස්සෙක. මෙසේ ලොකොත්තර සිත් සමසතළිසෙක් වෙති.
- 40. ධානතාඞ්ගයොග භෙදයෙන් එක් එක් ලොකෝත්තර චිත්තය පස් පස් වැදැරුම් කොට ලොකොත්තර සිත් සතලිස් වැදෑරුම් වන්නේ යයි කියනු ලැබේ.

- 41. පුථමධාානාදී හෙදයෙන් රූපාවචර චිත්තය යම් සේ හනු ලැබේ ද, එසේ ම ලොකෝත්තර සිත ද, එම ධාාන හෙදයෙහිලා ගනු ලැබේ. අරූපාවචර චිත්තය පඤ්චම ධාානයෙහිලා ගනු ලැබේ. එහෙයින් පුථම ධාානාදී එක් එක් ධාානයක් හා යෙදෙන චිත්තය එකළොස් එකොළොස් වැදෑරුම් වේ. අන්තිම වූ පඤ්චමධාානය හා යෙදෙන චිත්තය තෙවිසි වැදෑරුම් වේ.
- 42. කුසල් සිත් සත්තිසෙකි. එසේම විපාක සිත් දෙපනසෙකි. මෙසේ පුාඥයෝ සිත් එක් සිය විසි එකක් කී්හු.

මෙසේ අභිධර්මාර්ත්ථ සංගුහයෙහි චිත්තසඩ්ගත විහාගතම් වූ පුථම පරිච්ඡෙදය නිමි.

# අභිධමාඐී පුදිපිකා

#### නමොතස්ස භගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

## පුථම පරිචෙඡදය

අනාදිමත් කාලයක් සසර සැරිසරමින්, පුමාණ කළ නො හැකි අක් විදිමින්, සසරින් එතර විය නොහැකිව, අසරණව සිටින, පුථග් ජනවූ අප හැම දෙනාටම අද ඇති එකම පිහිට බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් යහපත් කොට දේශනා කර වදළ ශී සද්ධර්මයයි. මේ ධර්මය හොද හැටි අසා ඉගෙණ සිත්හි දරාගෙණ, එහි වූ පරිදි අවඬිකව පිළි-පැදීමෙන් අප කාගේත් නිෂ්ඨාවවූ අර්හත් එලයට පැමිණ සසරින් මීදෙනු මීස අන් මහක් නැති බව අප විසින් පළමුකොට වටහා ගත යුතුව තිබේ.

අබුද්ධොත්පාද කාලයන්හි හව සම්පත් ලැබීමට උපකාර වන ධර්ම මාර්ග හා පිළිචෙත් ඇතිවන නමුත්, නිර්වාණ මාර්ග පිළිචෙත අසන්නටවත් ලැබෙන්නේ බුද්ධොත්පාද කාලයක පමණකි. එබැවින් මෙවැනි පයඖීප්ති ශාසනය පවන්නා කාලයක ධර්මයෙන් පුයෝජනය නොගතහොත් දුක්සේ ලබාගත් අපගේ මේ මනුෂාාත්ම -භාවය නිෂ්ඵල වනු ඒකාන්තය. මෙයට පෙර බුද්ධොත්පාද කාල යන්හි රැස් කළ කුසල කර්මවල විපාක ශක්තිය අප හැමදෙනා තුලම පවතී. පින් නොමේරු බැව්න් පෙර ශාසන වලදී නිර්වාණ මාර්ගාව බොධය කළ නොහැකි විය. මතු කාලයේදීවත් කෙලෙස් නසා සසරින් එතරවනු කැමැති පුද්ගලයන් විසින් දැන් දැන්ම ධර්මාව මබා්ධය පිණිස වීයා කටයුතු. ශුද්ධා ආදී ගුණ වඩා, දන–සීලාදී කුසල් කරමින්, සමථ වීදර්ශනාදී චිත්න භාවනා වඩමින්, අපුමාදව විසිය යුතුයි. මාර්ගාවබෝධය පිණිසත් කෙලෙස් නැසීම පිණිසත් උපකාර නොවන අනවශා පුශ්න මතුකොට, වාද විවාද ඇති කර මින් තර්ක කරමින් කල් නොයවා, නෛයඖණික වූ ශී සද්ධර්මය ලහාද හැටි අවබෝධ කර ගැණීමට උත්සාහ කට<mark>යුතුයි. ධර්මය</mark> මනාව දුනගත් සැදුහැවතුන් විසින්ම ධර්ම රසය විදිනු මිස ධර්මය නොදත්, නුවණ මද අයට එම රසය විදිනු නොහැකිය.

මෙකල බොහෝ පින්වත්හු ධර්මය ඉගෙණිම යයි කියා බුද්ධා ගම පිළිබඳ ඉතිහාසයද, නොයෙක් චරිත කථා ආදිය ද කියවමින් තෘප්තියට පැමිණෙනි. ඇතැම අය ගැඹුරු ධර්මයෙන් අපට වැඩක් නැත. අපි පව කරන්නෝ නොවෙමු නම්, අනුන්ට ඊෂ්ඨා කෝධ නොකරන්නෙමු නම දාය පුමාණ වෙන් යයි සළකති. ශුද්ධා හක්ති පෙරදැරිව එසේ කළ හොත් ඇතැම් විට ඔවුන්ට ස්වල්ප<u>වූ</u> හව සම්පත් විදීමට හැකිවනු මිස එයට වැඩි ඵලයක් ලැබීමට නුපුළු වන. තවද, සමහරු මහජන සේවාවන්හි යෙදී, ගිලනුන්ට උපස්ථාන ක්රීම, අනාථ වූවන් රකීම, ගුාමසංවර්ධන කටයුතු කිරීම, පත්පොත් මුදුණය කොට පුචාරය කිරීම යනාදී නොයෙක් වැදගත් කටයුතු කරමින් කල් යවති. මේ කටයුතු ද මහත්ඵල මහානිසංස කර ගැණි. මට නම්, කුසලා කුසල කර්මයන් පිළිබඳවත්, එහි විපාකත්, එය ලැබෙන සැටිත්, අකුසලයන්ගෙන් වෙන්ව ඤාණසම්පුයුක්ත කුසල් රස් කරණ සැටිත්, නිවන් මහට එම කුසල් යොදවන සැටිත්, මනාව ඉගෙණ ගත යුතුයි. නවද, ඇතැම් නුවණ ඇති පින්වතුන් ශුද්ධා-සීලාදී යහපත් ගුණයන් වැඩීම පිණිසත්, ක්ලේශ පුහාණිය පිණිසත්, උත්සාහ නොකොට, නොයෙක් ලාභසත්කාර ගරු බුහුමන් උපායි. තනතුරු අපේක්ෂා කරමින් ධර්මය ඉගෙණීමෙහි යෙදෙනි. ඔවුන්ද, ධර්මයෙන් නිසිඵල ලබන්නෝ නොවෙකි. කාමයන් වඩවන, ඉන්දීයයන් පින ව න අරමුණුවල සිත් අලවන, නැටුම්, ගී කීම,ටැයීම් විසුළු දකුම්, සැරසීම් දාදී කුසල පක්ෂයෙන් ඇත් කොට අකුසල පක්ෂයට ම බරකරවන,කටයුතුවල යෙදීමෙන් සසර තරකර ගැනී වක් විස එයින් මිදීමක්. නම නොලැබෙන්නේ ය. ධර්මය නොදත්, කායවාක් සංවරයෙහි නොපිහිටි, නොදුමුණු බෞද්ධ පිරිස් අතර, නොයෙක්, දුශ්චරිත හා දමරික කියා ඇතිවීම පුදුමයට කරුණක් නොවේ. මේ ආදී නොයෙක් කරුණු සළකා ධර්ම මාර්ගය කුමක්දයි සොයාගැණීමට උත්සාහ කටයුතුයි.

පතිවේධය හෙවත් මාර්ගඵලාධිගමය පිණිස අවශා ධර්ම තුනෙකි. එනම් ශීල සමාධි පුඥා යන තුනයි. කායවාක් සංවරය ඉතාකොට ඇතිකර ගැණීමට ඉවහල්වන, සිව් පිරිසිදු සිල් පරම කොට ඇති, කුදුමහත් සීලයන්, තම සිත් සතන්හි ඇති කොට, ශීල විසුද්ධියෙන් යුක්කව, සම්මාවාචා සම්මා කම්මන්ත, සම්මා ආජීව යන නිවිධ මාර්ගාඩගයන් පළමු කොට වැඩිය යුතුවේ. මෙසේ පිරිසිදුව අධිශීලයෙහි පිහිටා, චිත්ත හාවතා පිණිස ව්යා‍යිය කටයුතුවේ. සමථ විදර්ශතා භාවතා යුගනඩ්ගව වඩමින් අධිචිත්ත සංඛාගත සමාධියට පැමිණිය යුතුයි. මෙසේ වැඩීමෙන් සම්මාචායාම සම්මාසති සම්මා සමාධි යන නිවිධ මාර්ගාඩ්ගයන් ඇති කරගත යුතුයි. මෙසේ ශීල සමාධි දෙකින් යුක්තට යම විදර්ශනා පුඳාවක් ලැබීම පිණිස ව්යා‍ය කරන්නේ නම්, ඕහට කුමයෙන් චතුරායා සතා පිළිබඳ ඤාණය වූ සම්මාදිවියීය සහ සම්මාසඩ්කප්ප යන මාර්ගාඩ්ග දෙක සම්පූර්ණ වන්නේ ය. මෙසේ කෙලෙසුන් ගේ සමුච්ඡේද පුහාණිය පිණිස උවමනා මාර්ගාඩ්ග අට, මේ කුමයෙන් වඩා, අපගේ නිෂ්ඨාව වූ අර්ගත් ඵල සම්පත්තියට පැමිණෙනු මිස, මෙයට වෙනස් පිළිවෙතක් මේ ශාසනයෙහි නැත. එබැවින් අප හැමදෙනා විසින්ම මේ ඒකායන මාර්ගය වැඩීම පිණිස නුවණත් ව්යායියන් යෙදිය යුතු.

ධර්මය පිළිබඳව සැලකිය යුතු අවබෝධයක් ඇතිකර ගැණීම පිණිස, එය කුමානුකූලව ඉගෙණීම කළයුතු වේ. එසේ ඉගෙණ ගනු කැමැති පින්වතුන්ගේ ශුද්ධාවත් ධර්ම ඥානයත් කුමයෙන් වැඩෙන අන්දමට සංක්ෂෙපයෙන් පිළියෙල කරන ලද මේ පොතට ඇතුළත් ධර්මය වෙනත් දහම් පත්පොත් කියවීමෙන්, නැවත නැවත කියවීමෙන්, නිතර හාවිතා කිරීමෙන්, ධර්මධර ගිහිපැවිදි උතුමන් අාශයකිරීමෙන්, සාකච්ඡා කිරීමෙන්, දියුණු කරගත යුතු. රැකී රක්ෂා ගේදෙර කටයුතු බහුල ගිහියන්ට, ධර්මය ඉගෙණීම පිණිසත් භාවනාදීයෙහි යෙදීම පිණියන්, ඇති වීවේකය ඉතා ස්වල්ප බැවිත්, මෙය ඉතා දුකසේ කළ යුත්තකි. තම නමන්ට අයත් වැඩ කටයුතු, යුතුකම ආදිය නොපිරිහෙලා ඉටු කරමින්, මෙලෝ දියුණුවත් සලයා ගනිමින් (පරලොව දියුණුවටත් සසරින් මිදීමටත්, උපකාර වන දහම පිළිවෙනෙහි යෙදීමට කෙසේ නමුත් අවකාශ ලබා ගන යුතු.

දැන් අප විසින් කියා දෙන්නට අදහස් කරණ ධර්මය පිළිබඳව සුළු විස්තරයක් කිරීම කාලෝචිතයයි සිනම්.

අප බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශනාකර වදළ පය්‍රාප්ති ශාසනය නම් වූ ධර්ව විනය, පිටක වශයෙන් තුනකි. එනම් විනය පිටකය, සූනු පිටකය, සහ අභිධර්ම පිටකයයි. එයින් <mark>හික්මීම</mark> පිළිබඳව දෙශනා කළ ශික්ෂා පිළිවෙත් ආදිය විනය පිටකයට ඇතුළත් වේ. සම්මුති දෙශනා වශයෙන් ඒ ඒ තැන්හි නොයෙක් පුද්ගලයන් අරහයා, ලෝකවාවහාරය නොයික්මවා දේශනා කළ ධර්ම සමූහය සූනු පිටකයට ඇතුළත් වේ.

ලෝක වාාවහාරයට හාත්පසින් වෙනස්වූ, කුසලා කුසල ස්කන්ධ, ධාතු ආයතන ආදී වශයෙන් පරම සතාය හෙවත් පරාමාර්ත්ථ ධර්ම වශයෙන් දෙශනා කළ ධර්ම සමූහය, අහිධර්ම පිටකයට ඇතු ළත් වේ. මෙසේ චතුරායාී සතාාවබොධයට උපකාර වන, මාර්ග පුතිපදව සඳහා මේ ධර්ම සමූහය මැනවින් ඉගෙණ ගතයුතු වේ. විශෙෂයෙන් අප විසින් අදහස් කරන්නේ අභිධර්ම පිටකයට අයත් මූලික ධර්ම හෙවත් පරමාර්ථ ධර්ම පිළිබඳව ඉතා සංක්ෂෙප විස්තරයකි. මේ ධර්මයන් ස්වල්ප වශයෙන් වත් නොදන, ධර්-මාර්ත්ථ වටහා ගැණීම අති දුෂ්කරය. සූතු දේශනාවන්හි පුකාශ වන ධර්මයන් තේරුම ගැනීමට සහ විදර්ශනා භාවනා කිරීමෙන් නිසිඵල ලැබීමටද මේ ධර්මඥානය අවශාවේ. එබැවින් මේ ධර්ම විස්තරය හොද හැටි ඉගෙණීමට උත්සාහ කට යුතු.

බුද්ධ වචනය හෙවත් බුද්ධ දේශනාව සම්මුති දේශනා පරමාර්ත්ථ දේශනායයි දෙකොටසකට බෙදිය හැකිවේ. සත්ත්ව පුද්ගල, ස්ත්‍රී පුරුෂ, වෘක් ෂලතා, පෘථිවි, පර්වත, ගංගා, සමුදු ආදී වශයෙන් පුඥප්තිය, ලා්කෙවාවහාරය, නොයික්මවා, ඒ ඒ පුද්ගල යන්හට පහසුවෙන් ධර්මාවබෝධය වන පිණිස වදළ දේශනා සම්මුති දෙශනා නම් වේ.

ලෝකයා විසින් වාවහාර කරණ ඒ ඒ දේ පිළිබඳව ඇති තත්වය, සැබෑ තත්වය හඳුන්වන, ස්කන්ධ, ධාතු අායතන ආදී වශයෙන් ඒකාන්තයෙන් ම විදහාමාන වූද සනාවූද, තමන්ට අයත් ස්වභාවයෙන් අන් ස්වභාවයකට වෙනස් නොවන, උතුම අර්ථ නම් වූ පරමාර්ථ ධර්ම දක්වා වදළ දේශනා පරමාර්ථ දේශනා නම් වේ.

මනුෂායා යයි කියන විට, රූප දකීමට ඇස් දෙකකුත්, ශබ්ද ඇසීමට කන් දෙකකුත්, ගඳ දනීමට නාසයකුත්, රස දනීමට දිවක් සහිත මුඛයකුත්, ස්පර්ශය දූන ගැණීමට හැකි වන ශරීරයකුත් ඇති, හිසක් සහ අත් පා සහිත කඳක් ඇතිව, කථා කිරීම් ඇවිදීම් ආදී නොයෙක් කියා කළ හැකි, ජීවත්වන, නොයෙක් දේ දුන ගන්නා සිතකුත්ඇති, අවයව රාශියකින් යුක්ත, කෙනෙක් බව දනගනී. සම්මුතිය වශයෙන් මෙකී අවයව රාශිය එක් කළ විට මනුෂායා යයි කියන නමුත්, මේ අවයවයන් වෙන් වෙන් වශයෙන් ගත් විට මනුෂායා යයි කීමට කිසිවක් නැත. ඇස් කන් නාසාදී අවයවයන් නැවතත් වෙන් වෙන්ව පරීක්ෂා කළ විට, එය ද නොයෙක් සුක්ෂම වූ දුවා රාශියකින් යුක්ත බව පෙනේ. මෙකී සුක්ෂම වූ දුවායන් ද නැවතත් පරික්ෂා කළ විට, ඇසට පවා නොපෙනෙන දුවා රාශියකින් යුක්ත බව වැටහේ. මෙකී ඇසට නොපෙනෙන අති සුක්ෂමවු දුවා යන් යයි සළකන දෙයත්, බෙද වෙන්කොට දුතු හැකි වේ. මෙය මනුෂා ඥානයට තබා දිවා ඥාණයටවත් නොවැටහෙන, සර්ව ඥතා ඥානයෙන්ම දුන වදළ, මූලාර්ත්ථ නම් වූ පරමාර්ත්ථ ධර්ම රාශිය<mark>කි.</mark> මෙකී පරමාර්ත්ථ ධර්ම සමුහය, ඇසින් දක්ක නොහැකි, අදුවාුවූ කිුයා විශෙෂයෙකි. මෙසේ සලකන විට මනුෂායා යයි ලබන්නේ නාම රූප සමූහයක් මුත්, අන් කිසිවක් නොවන බව ධර්ම ඥානයෙන් දියුණු වූ නුවණට වැටහේ. විදර්ශනා භාවනා වඩන පුද්ගල තෙමේ මේ නාමරූප ධර්මයන්ගේ නීලක්ෂණ වූ අනිතා දුක්බ අතාත්ම ලක්ෂණයන් මෙනෙහි කිරීමෙන් භාවනාමය ඥානයට අරමුණු කරගැණීමෙන්, කෙලෙස් නැසීමත් ලොකෝත්තර මාර්ග **ඥා**නය ලැබීමත් සිද්ධකර ගන්නේ ය.

#### පරමාන්ථ ධම් සතර

අභිධම්යෙහි හෙවත් සූතු දෙශතාදියට වඩා විශෙෂ වූ ධර්ම යෙහි වදළ අර්ථ අභිධමාර්ථ නම් චේ. ඒ ධර්මාර්ථ සියල්ලම පරමාර්ථ ධර්ම වශයෙන් සතරෙකි. එනම්:—

- 1. චින්ත පරමාර්ත්ථය
- 2. චෛතසික පරමාර්ත්ථය
- 3. රූප පරමාර්ත්ථය
- 4. නිර්වාණ පරමාර්ත්ථය යන සතරයි.

- මේ පරමාර්ත්ථ ධර්මයන්ට ඇතුළත් නොවන ධර්මයක් නැත. පරමාර්ත්ථ ධර්මයෝ වනාහි, ඇසට නො පෙනෙන, දුවා සංඛාාවට නො ගැනෙන, කුියා මානු වූ, ශක්ති විශෙෂයකි. එමෙන් ම සතාා වූ ද, විදාාමාන වූද, නො බෙදිය හැකි වූ ද, මූලාර්ත්ථ වශයෙන් ගැනෙන සිතින් ම අවබෝධ කටයුතු ගැඹුරු ධර්ම සමූහයකි.
- 1. චිත්ත පරමාර්ථ යයි කියනු ලබන්නේ සත්ත්වයා ගේ සිතට ය. එය අරමුණු දනීමේ ශක්තියට කියන නමෙකි. රූප දකීම, ශබද ඇසීම, ගද දනීම, රස දනීම, ස්පර්ශය දනීම, වෙනත් නොයෙක් ඉද් සිතීම යනා දී දනීම් සියල්ල ම ඇතිවන්නේ චිත්ත පරමාර්ත්ථ ශක්තියෙනි.
- ි. වෛතසික පරමාර්ථ වනාහී සිත සමහ පවත්නා සිතේ ස්වභාවය දන ගැනීමට උපකාරවන ශක්ති විශෙෂයකි. චෛතසික නොමැතිව සිතක් හට නොගනී. සිතත් සමහ එකට ඉපි ද, එකට නිරුද්ධවන, සිතේ අරමුණ ම ගෙණ සිත උපදින තැන ම උපදින මේ ධර්මයෝ සිතට ඇතුළත්වම ඇතිවන හෙයින් චෛතසික නම් වේ.
- 3. රූප පරමාර්ථයෝ නම් ඉහත කී චිත්ත, චෛතසික නම් වූ නාම පරමාර්ත්ථයන්ට වෙනස් වූ කිුයා විශෙෂයකි. පඨවී, ආපො, තෙජො, වායෝ යන සතර මහා භූත රූප සහ ඒ නිසා හටගත් උපාද රූපයන්ගෙන් යුත්, මේ රූප 28, ශීතොෂ්ණ ආදී වූ වීරුද්ධ පුතායන් ගෙන් පහර ලබන්නාවූ ද, පෙළනු ලබන්නාවූ ද, විනාශවනු ලබන්නාවූද, ධර්ම සමූහයකි. මේ රූප පරමාර්ථයන් මහත් රාශියක් එක් වීමෙන් කුමයෙන් ගස්, ගල් පර්වත , ශරීර ආදී වූ කුඩා, මහත් දෙය මවා පෑමේ ශක්තිය ඇති වේ. එය දුවායන් මෙන් පෙනෙතත්, කිුයා සමුහයක ගේ විකාර ස්වභාවයකි. රූප පරමාර්ත්ථයෝ නාම පරමාර්ත්ථයන් මෙන් සියුම් නැත. එයට වඩා ඖදරික ය, රඑ ය, මහත් ය.
- 4. නිර්වාණ පරමාර්ථය වනාහි ඉහත කී චිත්ත, චෛතසික, රූප යන ලෞකික වූ සංඛත වූ හෙවත් හේතු පුතායන් විසින් සකස් කරන ලද්ද වූ, ජාති, ජරා, මරණාදී වාසනයන්ට භාජන වූ, ඒ පරමාර්ථයන්ට වඩා හාත්පසින් ම වෙනස් වූ, ලෝකෝත්තර වූ,

අසංඛත වූ හෙවත් හේතු පුතායෙන් විසින් සකස් කරණු ලබන්නක් නො වන බැවින්ම, ජාති, ජරා, මරණාදියක් නැති, වාණ නම් වූ තෘෂ්ණාවෙන් නික්මුණ හෙයින් සියඑ දුකින් මිදුනු, සංසිදීම් සංඛාාත ශාන්ත වූ සැප ඇති, අනන්ත අපුමාණ ගුණයන්ගෙන් යුක්ත වූ, ලෝකෝත්තර ඤාණයට අරමුණවන, ආය්‍යියන් විසින් ම ප්‍රතාක්ෂ කටයුතු ඉතා සූක්ෂම ධර්ම ධාතුවකි. මෙය නාම පරමාර්ත්ථ යක් වුව ද, චිත්ත, චෛතසික නම් වූ සංඛත නාම පරමාර්ථ යන්ට වඩා අතිශයින් සියුම් වූ, අවබෝධ කර ගැනීමට ඉතා දුෂ්කර වූ, ගැඹුරු වූ ඒකාන්තයෙන්ම විදහමාන වූ ධාතුවකි. මෙසේ සැකෙවින් පරමාර්ත්ථ ධර්ම සතර හඳුන්වා දුන් නමුත් එහි විස්තර පසුව ප්‍යාශ කරන්නෙමි.

#### චිත්ත සඞ්ගුහ විභාගය

සිත යයි කියනුයේ අරමුණු දැනීමේ ශක්තියට බව මෙයට පුථම පුකාශ කෙළෙමු. මනුෂායා යයි කියන විට සිතක් සහිත වූ ශරීරයක් ඇති පුද්ගලයෙක් බව දනගනී. ශරීරයෙන් එම සිත පහ කළහොත් එම ශරීරයට, මෘත ශරීරය, මළ සිරුර, මළ කුණ යනාදී නම් වාවහාර කරණු ලැබේ. ගස්, ගල් පර්වත, දිය පොකුණු, ගංගා ආදීයට යිත් නැති හෙයින් සත්ත්ව යන වාවහාරයක් නො ලැබේ. අචෙතනික වස්තු සංඛ්‍යාවට ගැණේ. එබැවින් සිත සත්ත්වයන් පිළිබඳව ම ඇති ධර්මයකි. එක් සත්ත්වයෙක් කෙරෙහි ඇත්තේ එක් සිතක් නොව සිත් පරම්පරාවකි. මේ සිත් පරම්පරාවට අයත් සිත්, ඉතා ඓගයෙන් ඉපිද නැතිවන බැවිත් ද, අතරක් නැතිවම සිත් හටගන්නා බැවිත් ද එක ම සිතක් මෙන් අපට වැටතේ. තව ද, එක්වර එක් සිතක් මුත්, සිත් දෙකක් හට නොගන්නා බව ද, එක් සිතක් එක අරමුණක් මුත් අරමුණු දෙකක් නොගන්නා බව ද, එසේ ම එක් සිතක් එකවර ගනු ලබන්නේ එක් අරමුණක එක් ස්වභාවයක් මුත් ස්වභා දෙකක් නොවන බව ද දත යුතුය.

තව ද, සිතේ විසිතුරු බව වටහා ගැනීමට, සිත් හටගන්නේ කෙසේ ද, සිතේ ආයුෂ කොපමණ ද, සිත් උපදින්නේ කවර තැනකද යනාදිය පිළිබඳව කරුණු ස්වල්පයක් දැන ගැනීම පුයෝජනවත් චේ.

සිතක් හටගැනීමට කරුණු කීපයක් සම්පූර්ණ විය යුතු ය. පළමු කොට පැවත එන සිත් පරම්පරාවක් තිබිය යුතුය. අඹ පල තටගන්නේ අඹගස් පරම්පරාවක මිස අන් තැනක නොවන්නා සේ සිත් හටගන්නේ සිත් පරම්පරාවකමය. එසේම එම අඹ ගස් පරම්පරාවේ මූල් අඹ ගස සොයා ඇවිදින පුද්ගලයා මුල් අඹ ගස නො දක, එය දන්නා, දක්නා ඇසු කෙනෙකුවත් නැති හෙයින් වෙහෙසට පත්වනු මිස අන් එලයක් නොලබන්නාක් මෙන්, මේ සිත් පරම්පරාවේ මුල් සිත හෙවත් පළමු සිත සෙවීමට තැත් කරන පුද්ගලයා අධික වෙහෙසට පත් වන්නේ මුලක් නැතිහෙයිනි. අනාදීමත් කාලයක් භවයෙන් භවයට පත් වෙමින් සසර සැරිසර . මින් ආ පුද්ගලයාගේ පළමු භවය හෝ පළමු සිත අසවල් කාල යේදී යයි කීමට සමතෙක් නැත. යමෙක් එසේ කිවහොත් ඒ මුල් භවය හෝ සිත ඇතිවීමට හේතු දක් විය යුතු ය. එය දක් විය නොහැකි බැවින් දෙවියෙකුගේ හෝ බඹෙකුගේ හෝ මැවීමක් යයි සිතා මීථාාදෘෂ්ඨීය ගන්නේ ය. ඒ මැවුම්කාර දෙවියාගේ හෝ බුහ්මයාගේ පහළ වීමට හේතු ඔහුට දක් විය නොහැකි බැවින් නිශ්ශබ්ද වන්නේ ය. මෙසේ සීමාරහිත කාලයක සිට පැවත එන මේ චිත්ත පරම්පරාවේම සිත් ඇතිවනු මිස අන් තැනක සින් පහළ වීමට නුපූඑවන.

සිතක් හට ගැනීමට යමකිසි අරමුණක් හමුවිය යුතු ය. රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ ධම්ම යන සය සිතට විෂයවන බැවින් ද, සිතින් සිතනු ලබන බැවින් ද අරමුණු නම් වෙති. ලෞකික වූ ද, ලෝකෝත්තර වූ ද, පරමාර්ථ වූද, පඤ්ඤත්ති වූද හැම දෙයක්ම මෙයට ඇතුළත් වේ. දුබලයෙකුට නැගිටීමට හැරමිටියක් උවමනා වන්නාක් මෙන් සිතක් හටගැනීමට ද අරමුණක් උවමනාවේ. අරමුණු මහත් රාශියක් හමුවන නමුත් එක් සිතක් විසින් ගනු ලබන්නේ එක් අරමුණකි. එසේ අරමුණක් ගෙණ ඇති වූ සිතට වෙනත් අරමුණක් ගැනීමට නුපුළුවක. ඒ නිසා පළමු සිත නැති වී ගියායින් පසු එම අරමුණම හෝ වෙනත් අරමුණක් රැගෙන පසු සිත පහළ වේ. මේ කුමයෙන් නොයෙක් අරමුණු රැගෙන සිත් ඉපි ද නැති වීමෙන් විත්ත සන්තතිය පවතී. එක් හවයක් සිඳි වෙනත් හවයකට පත්වන විට ද මේ සිත් පරම්පරවා

අතරක් නොමැතිව හටගනිමින්, හවයෙන් හවයට පමුණුවමින්, සත්ත්වයා පෙළමින් සසර දුකට පත් කරනු ලැබේ.

එක් හවයෙකින් වුතවීමේ දී හෙවත් සත්ත්වයෙක් යම ස්ථාන යක ඉපිද කලක් සිට මැරෙන මොහොතේ දී ඇතිවන අවසාන සිත වුති සිත යයි ද, එයට පසුව අතරක් තො මැතිව පහළවන දෙවන භවමයහි පළමුවන සිත **පුතිසන්ධි සිත** යයි ද කියනු ලැබේ. පුර්ව භවය, පසු භවය හා සම්බන්ධ කරවන, සන්ධි කරවන හෙයින් පුතිසන්ධි නම් වේ. මෙසේ එක් භවයකට අයත් සිත් පරම්පරාව පටිසත්ධි සිතකින් ආරම්භ වී වුති සිතින් අවසන් වේ. පටිසත්ධි සිතින් පටන් ගත් මේ භවයට අයත් සිත් පරම්පරාව නොසිදී, චූතිය දක්වා ඇති මේ හවය පැවැත්වීමේ අඩ්ගයක් වශයෙන් පවතින යම් තාක් සිත් වේ නම් එයට <mark>හවාඩග සිත්</mark> යයි වාාවහාර කරනු ලැබේ. මෙකී පුතිසන්ධි, භවාංග චූති නම් වූ සිත් තම තමන්ට අයත් කියාව හෙවත් කෘතාය වෙනස් වූවත්, ඒ සිත් විසින් ගනු ලබන අරමුණ එකක්ම වේ. එනම් පටිසන්ධි සිතින් ගත් අරමුණ ය. මේ අරමුණ කුමක් දැයි තේරුම් ගැනීම එතරම් පසසු නොවේ**.** චිත්ත වීරී සම්බන්ධව මනා දුනීමක් ඇති කෙනෙකුට නම එතරම් අපහසු ද නො වේ.

මෙයට පෙර හවයෙහි දී මරණය ඇතිවීමට හෙවත් වුති සිත ඇති වීමට පෙර, මරණාසන්න විත්ත විථිය නම වූ සිත් පෙලක් ඇති වේ. එම චිත්ත විථියට අයත් සිත්වලට හමුවන අරමුණු තුන් ජාතියකි. එනම් කර්ම, කර්ම නිමිති සහ ගති නිමිති යන අරමුණු තුනයි. මේ අරමුණු තුනෙන් යම්කිසි අරමුණක් රැගෙන මේ චිත්ත වීථිය ඇති වී චුති සිතින් කෙළවර වේ. මේ මරණාසන්න චිත්ත වීථියේ ඇති වන කර්ම සිත්වන ජවන් සිත්වල ද අරමුණ මේ තුනෙන් එකෙකි. මතු භවයක් ඇති කිරීමේ විපාක ශක්තියක් ඇති මේ ජවන් සිත් පහක් ඇති වී, එයට පසුව ඇති වන චුති සිත ඉපි ද නැති වීමත් සමග ම, මතු භවයෙහි පහළවීම කරවන පටිසන්ධි සිත ඇති වේ. මේ පටිසන්ධි සිතේ අරමුණත් පෙර භවයෙහි මරණාසන්න චිත්ත වීථියෙහි ජවන් සිත්වල අරමුණත් එක ම බව දත යුතුය. මෙසේ සළකන විට පටිසන්ධි, භවාඩග චුති යන සිත් තුනෙන් ගත් අරමුණ, එයට පෙර භවයෙන් ගත් අරමුණක් මීස, මේ භවයේ දී ගත් අරමුණක් නොවන බව පැහැ දිලි වේ. පටිසන්ධි සිත පිළිබඳව මෙසේ කරුණු ස්වල්පක් දූන ගත්තේ වී නමුත්, එය කුමක් ද, එහි අරමුණ කුමක් දයි දූන ගැනී මට අපට නුපුළුවන. අභිඥාලාභියෙකු භෙවත් විශිෂ්ඨ ඥාණයක් ඇති කෙනෙකු විසින් ම දූනගත යුතු වේ.

මේ පිළිවෙලින් පැවත එන සිත් පරම්පරාවේ මෙයට වෙනස් සිත් ද ඇතිවීමට අවකාශ තිබේ. මේ භවයේ පහළ වී, අරමුණු ගැනීමට උපකාරවන අවයව හෙවත් ද්වාර නම් වූ චක්බු, සොත, සාණ, ජීව්තා, කාය, මන යන ෂට් ද්වාරයන් මනාව පිහිටි පසු, එම දෙරටුවලින් ඇතුල්වන අරමුණු ගෙන අඑත් අඑත් සිත් මේ සිත් පරම්පරාවේ හටගනී. එසේ අළුත් අරමුණක් ගැනීමේ දී පළමු පැවති භවාඪග සිතේ අරමුණ චලනය වීමෙන් දුර්වල වී, එයට පසුව උපදින සිතේ දී එම අරමුණ ඉවත් වේ. මෙයට පසු ඇතිවන සිත අඑත් අරමුණ රැගෙන ඇති වී එහි ශක්තිය තිබෙන තාක්, සිත් කීපය කින් යුත් සිත් පෙළක් හෙවත් විත්ත වීරීයක් පහළ වේ. මේ සිත් පෙළ අවසන් වීම සමග ම නැවත උපදින්නේ භවාඩ්ග සිත් පරම්පරාව ය. නැවතත් අළුත් අරමුණක් හමු වු විට එය ගැනී මට කැම,ත්ත ඇතිවුව ුහොත්, ඉහත කී අන්දමට භවාංග සිත බිදී අඑත් අරමුණ ඇති චිත්ත වීථිය ඇති වේ. යම් කලෙක අර්හත් එලයට පැමිණ, පිරිනිවන් පෑමක් වේ ද, ඒ තාක් කල් මේ සින් පරම්පරාව නොසිදී පවතී. මේ අතර නිරොධ සමාපත්තියට සම වැද සිටින කාලයේ දී ද, අසංඥ භූමියේ ඉපි ද සිටින අවස්ථාවේ දී ද තාවකාලික වශයෙන් සිත් හට ගැනීම නතර වේ.

සිතේ ආයුෂ. යහපත් ඇස්, කත්, තාසාදී ඉත්දියයත් ඇති, හොඳ සිහියෙත් යුත් පුද්ගලයෙක් යම තැනෙක සිටින විට, එතැන සහ අවට තිබෙන රූප, ශබ්ද, ගත්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ යනාදී අරමුණු අවස්ථා පරිදී ඒ පුද්ගලයාට හමුවේ, එචේලාවේ දී ඔහුට වැටහෙන් තෝ එම රූප බැලීමත්, ශබ්ද ඇසීමත්, ගඳ දනීමත්, රස දනීමත්, ස්පර්ශය දනීමත්, වෙනත් දේ සිතීමත්, කය සෙළවීමත්, කථා කිරීමත් යනා දී නොයෙක් දේ එකවර සිදු වන සැටියටය. නමුත් එක් සිතක් එකවර ගනු ලබන්නේ එක් අරමුණකි. ඉතා ස්වල්ප කාල යක දී මහත් රාශියක් සිත්, වෙන් වෙන් වශයෙන් අරමුණු රගෙන,

ඉපි ද නැතිවන බැවින්, එකවර සිදුවන්නාක් මෙන් දනේ. අසුරු සැනක් ගසන ඉතා ස්වල්ප කාලයේ දී මෙවැනි සිත් ලක්ෂ කෝටි ගණනින් ඇතිව නැති වේ. උපමාවකින් ද මෙය දක්වීම දුෂ්කර වේ. මෙයින් එක් චිත්ත පරමාර්ථයකගේ ආයුෂ ඉතා ස්වල්ප බව වටහා ගත යුතු ය.

මේ හැම සිතකටම අවස්ථා තුනක් ඇත. එනම්, උප්පාද අවස් ථාව, යීති අවස්ථාව සහ හංග අවස්ථාව යන තුනයි. මේ එක් අවස්ථා වකට කුඩා චිත්තක්ෂණයක් යයි කියනු ලැබේ. කුඩා චිත්තක්ෂණ යකට ආයුෂ ඇත්තේ එක් සිතක් පවතින කාලයෙන් තුනෙන් කොටසකි. රූප පරමාර්ථයකගේ ආයුෂ සිත් හෙවත් මහා චිත්තක්ෂණ 17 ක් නැතහොත් කුඩා චිත්තක්ෂණ 51  $(17 \times 3)$  පවත්නා කාලයක් බැවින් රූප පරමාර්ථයෝ චිත්ත පරමාර්ථයන්ට වඩා ඖදරික ය.

සිත් උපදින තැන් හෙවත් වස්තු සයකි. එනම් චක්ඛු වස්තුව සොත වස්තුව, සාණ වස්තුව, ජිව්හා වස්තුව, කාය වස්තුව, හදය වස්තුව යන සයයි. සින් උපදින තැන් නිසා මෙයට වස්තු යයි කියනු ලැබේ. රූප දක්නා අකුසල විපාක සිත සහ කුසල විපාක සිත යන සිත් දෙක චක්ෂු පුාසද වස්තුවෙහි ද, එමෙන් ම, ශබ්ද අසන සිත් දෙක ශුොත පුසාද වස්තුවෙහි ද, ගඳ දුනෙන සිත් දෙක සාණ පුසාද වස්තුවෙහි ද, රස දුනෙන සිත් දෙක ජීව්භා පුසාද වස්තුවෙහි ද, ස්පර්ශය ද නෙන සිත් දෙක කාය පුඩාද වස්තුවෙහි ද, අනිකුත් සියළුම සිත් හදය වස්තු රූපන ආශුය කර ගෙන ද උපදී මෙකී චස්තුවලින්ම අරමුණු ඇතුල් කරවබු නිසා ඒ සයට ද්වාර යන නාමය ද ලැබේ. එම ද්වාර සය නම් චක් ද්වාරය, සොත ද්වාරය සාණ ද්වාරය, ජීව්හා ද්වාරය කාය ද්වාරය සහ මනොද්වාරය සයයි. චක්ඛු ආදී පංචද්වාරයන් ඇස, කණ, නාසය, දිව කය යන තැන්හි පිහිටා තිබේ. මනොද්වාරය හදය වස්තුව ආශුය කර ගෙන පවතී. මෙකී ධර්ම සියල්ලම ඉතා සියුම් පරමාර්ථ ධර්ම බැවින් සිතින්ම අවබෝධ කටයුතු ය.

සිත් පවතින තැන ගැන මෙකල බොහෝ මත පුකාශ කරන බව පෙනේ: ශරී්රය පිළිබඳව උසස් දැනීම ඇති ශාස්තුඥයන්

ගේ ද, මනොවිදාාා ඥයන් ගේ ද අදහස් වල හැටියට සිත පවතින්නේ මොලයේය, මේ පුශ්තය අප විසින් ධර්මානුකූලව නිරාකරණය කර ගත යුතුය. මනුෂාායෙකුගේ මව් කුස පිළිසිඳ ගැනීමේ දී, පුතිසන්ධි සිතත් සමගම කර්මයෙන් හටගත් රූප කලාප 3 ක් එනම්, කාය දසකය, භාව දසකය සහ වස්තු දසකය යන දසක 3 හෙවත් රූප 30 පහළ වන්නේ ය. මේ කලල රූප අවස්ථාවේ පටන් කුමයෙන් රූප පරම්පරාව වැඩීමෙන් නො යෙක් ශරීරාවයව සෑදෙන්නට පටන් ගනී. පුසාද වස්තු ආදිය සම්පූර්ණ වන්නට සති 11 ක් පමණ ගත වේ. මොලය සෑදී කිුයාත් මක ශක්තිය දක්වීමට සති 14 ක් පමණ ගත වේ යයි දන ගෙන තිබේ. මොලය සෑදෙන තාක් කල් සිත් පරම්පරාව නොසිදී පැවතුනා නම්, ඒ පැවතුනේ කොතැන්හි දැයි වීමසා බැලීමේ දී, එවකට සෑදී නැති මොලයෙහි නොව, පටිසන්ධියත් සමග උපන් වස්තු දසකයට අයත් හදය වත්ථු රූප සන්තතිය ආශුය කර ගෙන බව දත යුතුය. කර්ම ශක්තිය ඇති තාක් මෙම කර්මජ රූප පරම පරාව පවතී. චූති සිත අවසන් වීම සමග ම කර්මජ රූප සන්තතිය ද අවසන් වේ. හදයවත්ථූ රූප නිරුද්ධ වීමෙන් මේ භවයට අයත් චීත්ත සන්තතිය ද නිරුද්ධ වේ.

අැතැම් විට මව්කුසින් බිහිවන කල්හි අඬ්ග විකල වූ ළදරුවන් උපදින බව පෙනේ. සමහර ළදරුවන්ට මොලයකුත් නැත. ඒ ළදරුවන්ගේ මරණය බිහි වී නොබෝ වේලාවකින් සිදුවන්නේ ය. මෙයට හේතුව ආශ්වාස පුශ්වාස කිරීම් ආදී ශරීරය පවත්වා ගැනීමට උවමනා අවශා අවයව කියා කරවීමට මොලයේ උපකාර වුවමනා බැවිනි. චක්ෂූ පුසාද වස්තු ආදී පුසාද වස්තූන් ගේ නිරොගි හාචය රැක ගැනීමට ද මොලය උපකාර වේ. ඒ පුසාද වස්තූන් උපදුව සහිත වූ කල්හි එහි උපදින සිත් හට ගැනීමට බාධා පැමිණේ. එබැවින් දකීම්, ඇසීම්, ගඳ දනීම්, රස දනීම්, ශාරීරික වේදනා දනිම ආදී කියාවන් සිදු කිරීමට මොලය අවශා වේ. තව ද ළදරුවා බිහි වූවායින් පසු, හෘදය වස්තුව, පෙනහැලි ආදි අභාන්තර ශරීරාව-යවයන් කියා කරවීමටද මොලය උවමනා ය. ශරීර උෂ්ණය සම තත්වයෙන් පැවැත්වීම ද, ආහාර පැසවීම ද මොලය නිසා ඇති වේ. මේ ආදී කරුණු සළකා බලන කල්හි සිත පවත්වා ගැනීමට නොව ශරීරය පවත්වගැා නීමට මොලයේ පිහිට ලැබීය යුතු බව පුතාක්ෂ වේ. පීඩා සහිත වූ කලාත්ත වූ අවයවයන් ඇති සිරුරක් ඇසුරු කරමින් පවතින සිත හෙවත් නාම කාය ද, ක්ලාත්ත ස්වභාවයට පත්වීමෙන් චිත්ත පරම්පරාව ද දූර්වල වේ. එබැවින් මේ සිත් පරම්පරාව කර්මජ වූ හදයවත්ථු රූප පරම්පරාව ආශුය කරමින් පවතින බව වටහා ගත යුතුය.

සිතේ බලය, පුමාණ කල නොහැකි ය. සිතින් අරමුණු කළ නොහැකි දෙයක් නැත. අතීත වූ ද, අනාගත වූද, වර්තමාන වූද, කාල නියමයක් නැත්තාවූ ද සියළුම අරමුණු සිතින් ගත හැකිවේ. සමාධි, පුඳා ආදිය වැඩීමෙන් ශක්තිමත්වූ සිතින් මේ භවය පමණක් නොව පෙර භවයන්හි විසූ පිළිවෙලද දත හැකි වේ. තමන් ගේ සිත පමණක් නොව අනුත් ගේ සිතද දන ගැනීමේ ශක්තිය ඇති කර ගන්නට පිළිවන. අහසින් යෑම, පොළව කිමිදීම නොයෙක් දේ මැවීම ආදී සෘද්ධි පැමටද මේ සිත සකස් කර ගත හැකි වේ. එමෙන්ම සත්ත්වයා දුකටත්, සැපතටත්, සතර අපායටත්, දිවා ලෝක, බුග්ම ලෝක ආදියටත් යවන්නේ සිත මය. සයර දුකින් මුදවා නිර්වාණ ධාතුවට පමුණු වන්නේත් සිතමය. බුදු, පසේ බුදු මහ රහත් බැව් ලබා දෙන්නේත් සිතමය. මේ සිත තරම බලවත් අන් කිසිවක් ලෝකයේ නැත.

# සිතේ පුභෙද

චිත්ත පරමාර්ථය නමින් දක්වෙන මේ සිත සංක්ෂෙප වශයෙන් සිත් 89 ක් ද, විස්තර වශයෙන් සිත් 121 ක් ද වේ. මේ සියලුම සිත් නොයෙක් කුමවලට බෙදනු ලැබේ.

- 1. (1) කාමාවවර සිත් (2) රූපාවවර සිත් (3) අරූපාවවර සිත් (4) ලෝකෝත්තර සිත් ය යි භූමි වශයෙන් සතරෙකි.
- 2. (1) කුසල් සිත් (2) අකුසල් සිත් (3) විපාක සිත්
  - (4) කියා සිත් යයි ජාති වශයෙන් ද සතරෙකි.
- 3. (1) සුබ සහගත සිත් (2) දූක්ඛ සහගත සිත් (3) සොම-නස්ස සහගත සිත් (4) දෙමනස්ස සහගත සිත් (5) උපෙක්ඛා සහගත සිත් ය යි ද කොටස් පසෙකි.

- 4. (1) සම්පුයුක්ත සිත් (2) විපුයුක්ත සිත් ය යි ද ඉතාටස් දෙඉකකි
- 5. (1) අසංබාරික සිත් (2) සසංබාරික සිත් ය යි ද කොටස් දෙකෙකි.
- 6. (1) ලෞකික සිත් (2) ලෝකෝත්තර සිත් යයි ද කොටස් දෙකෙකි.
- 7. (1) අහේතුක සිත් (2) සහේතුක සිත් ය යි ද කොටස් දෙකෙකි.
- 8. (1) අසොහන සිත් (2) සොහන සිත් ය යි ද කොටස් දෙකෙකි.

භූමි – සත්ත්වයන් වසන ස්ථානයන්ටත්,සත්ත්වයන් පිළිබඳ යම් යම් අවස්ථාවන්ටත්, භූමි යයි කියනු ලැබේ. ලොකෝත්තර භූමිය නම්, කෙලෙස් නැසීමෙන්, දුක් නිරුද්ධ කිරීමෙන්, භවය සිදීමෙන්, පුද්ගලයකු විසින් පැමිණෙන එක්තරා අවස්ථාවකි. අනිත් භූමි තුන සත්ත්වයන් වාසය කරණස්ථාන වේ. සත්ත්වයන් වසන ලෝක තුන් කොටසකි. එනම් කාම ලෝක, රූප ලෝක සහ අරූප ලෝක යන තුනයි. කාම ලෝක 11 කි. අපාය සතරත්, මනුෂා ලෝකයත්, දිවා ලෝක සයත් ය. මෙයින් සතර අපායට කාම දුගතිය යයි ද, මනුෂා ලෝකය සහ දිවා ලෝක සයට කාම සුගතිය යයි ද කියනු ලැබේ. මෙහි දුක් සැප දෙකම මිශුව පවතී. මේ කාම ලෝකවල හෙවත් එකොලොස් කාම භූමිවල වසන සත්ත්වයන්ට වැඩි වශයෙන් ඇතිවන සිත් කාමාවර සිත් නම් වේ. මේ සිත් වලින් අරමුණු කරනු ලබන්නේ කාම අරමුණු යි. එනම් රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස පොට්ඨබ්බ ආදියයි.

කාමයන්හි ආදීනව දක කාමයන්ගෙන් මිදෙනු කැමැති පුද්ගලයන් විසින් චිත්ත භාවනා වඩා කාමයන්ගෙන් වෙන් වූ ධාාන කුසල් සිත් උපදවා ගනිති. මේ ධාාන සිත්, රූපාවචර ධාාන, අරුපාවචර ධාාන යයි දෙකොටසකි. රූපාවචර ධාාන යෙන් නොපිරිහී චුත වන පුද්ගලයන් රූප ලෝකවල ද, අරූපා වචර ධාානයෙන් නොපිරිහී චුත වන පුද්ගලයන් අරූප තලවල ද උපදිති. රූපාවචර බුහ්මලෝක 16 කි. එයින් අසංඥසත්ත නම් බඹතලයෙහි රූප කාය මීස නාම කායයක් නැත. ඉතිරි රූප ලෝක 15 වෙහි වසන බුහ්මයන්ට වැඩි වශයෙන් ඇතිවන සිත් රූපාවචර සිත් නම් වේ.

අරුපතල සතරෙකි. එහි රූප කායයක් නැත. එහි ඇත්තේ නාම කාය පමණකි. අරූප තල සතරෙහි වසන අරූපී බුහ්මයන්ට වැඩි වශයෙන් ඇති වන සිත් අරූපාවවර සිත් නම් වේ. කාම සුගතියෙහි වසන පුද්ගලයන්ට ධාාන සිත් උපදවා ගත හැකි වන් නාක් මෙන් රූපාවචර අරූපාවචර ලෝකයන්හි වසන බුහ්මයන්ට කාම අරමුණු හමුවූ විට කාමාවචරසිත් පහළ වේ. ඉහත කී කාම භූමි 11 ත්, රූප ලෝක 16 ත්, අරූප ලෝක 4 ත් යන 31 ක් තලයට එක් සක්වළක් යයි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයන් වසන මෙවැනි සක්වළවල් අනන්තය, අපුමාණය.

තණහා දිට්යී වශයෙන් තදින් අල්වාගන්නා ලද; පංචුපාදනස් කන්ධ සංඛාාත ලෝකයෙන් ද, කාම ලෝක, රූප ලෝක, අරූප ලෝක යන තුන් ලෝකයෙන් ද එතර කරවන සියළු දුක්වලින් මුදවා, නිර්වාණ ධාතුවට පමණුවා පුථග්ජන ගෝනුයෙන් එතර කොට, ආයා භාවයට පමුණුවන මාර්ග සිත් සහ ඵල සිත් ලොකොත් තර සිත් යයි දත යුතු.

කුසල්, අකුසල්, විපාක, කු්යා යයි සිත් ජාති සතරෙකි. නරක අයහපත් පාප ගති නසන අර්ථයෙන් කුසල් නම් වේ. මේ කුසල් සිත් හෙවත් කුසල කර්ම, යහපත් සැප විපාක උපදවති.

කුසලයන්ට පුතිවිරුද්ධ වූ නොයෙක් දුක් විපාක උපදවන සිත් අකුසල් සිත් නම් වේ.

මේ කුසල් සහ අකුසල් සිත් කර්ම සිත් යයි වාවහාරවේ. මේ කර්මයන් ගේ ඵලය හෙවත් වීපාක වශයෙන් ඇතිවන සිත් වීපාක සිත් නමි. අඹ පැලයක් රෝපණය කිරීමේ දී කැමති වන්නේ ඒ අඹ ගස වර්ධනය වී, මල් ඵල හටගෙන කුමයෙන් මේරු, පැසුණු බවට හෙවත් පාක බවට පැමිණි අඹ ගෙඩි හෙවත් ඵල ලබා ගැනීමය. එමෙන් ම කුසලාකුසල කර්ම කිරීමේ දී, කර්ම ශක්තිය පැසුණු බවට පැමිණීමේ දී ඒ කර්මයන්ට අනුකූලව දුක් හෝ සැප ගෙන දෙන්නා වූ විපාක සිත් හටගනි. කුසල කර්ම හේතුවෙන් ඉෂ්ට වූ යහපත් වූ සැප විපාක ද, අකුසල කර්ම හේතුවෙන් අනිෂ්ඨ වූ, අයහපත් වූ දුක් විපාක ද ලැබෙන්නේ ය.

කුසල් ද නොවූ, අකුසල් ද නොවූ විපාක ද නොවූ සිත් **කුයා** සිත් නම වේ. මේ සිත්වල විපාක ශක්තියක් තැත. එය කුියා මාතුයක් පමණය. වැඩි වශයෙන් කුියා සිත් පහළ වන්නේ රහතන් වහන්සේලාටය. කෙලෙස් නැසූ හෙයින් අකුසල් සිත් හටගන්නේ නැත. මතු භවයක් නැති හෙයින් කුසල් සිත් ද හටනොගනී. පුථග්ජන වූ අපට ද කුියා සිත් 2 ක් පමණක් ඇතිවේ.

සෑම සිතකම අරමුණු රසය විද ගැණීමේ ශක්තියක් ඇත. එයට ඓදනාව යයි කියනු ලැබේ.

මිහිරි වූ කායික සැප වේදනා සහිත සිත සු<mark>බ සහගත සිත</mark> නම වේ.

අමිහිරි වූ කායික දුක්ට ඓදතා සහිත සිත **දුක්ට සහගත සිත** තුම් වේ.

ඉෂ්ට අරමුණේ මිහිරි රසය සතුටින් විදිනා සැප වේදනා සහිත සිත සොමනස්ස සහගත සිත නම් වේ.

අනිෂ්ට අරමුණේ අමිහිරි රසය නොකැමැත්තෙන් විදින දුක් වේදනා සහිත සිත **දෙමනස්ස සහගත** සිත නම් වේ,

මධාාස්ථ අරමුණේ මිහිරිද නොවූ, අමිහිරිද නොවූ රසය, කැමැත්තෙනුත් නොව, අකැමැත්තෙනුත් නොව විදින උපෙක්බා වේදනා සහිත සිත උපෙක්බා සහගත සිත නම් වේ.

සුබ සහගතවූ සිත කුසල විපාක වශයෙන් ලැබේ. දුක්ඛ සහගතවූ සිත අකුසල විපාක වශයෙන් ලැබේ. සොමනස්ස සහගත සිත් කුසල් අකුසල් දෙක්හිම ලැබේ. දෙමනස්ස සහගත සිත් අකුසල් සිත්හිම ලැබේ. උපෙක්ඛා සහගත සිත් ද කුසල් අකුසල් දෙක්හිම ලැබේ. යම් කිසි විශෙෂ ගති නොහොත් ශක්තිවලින් යුක්තවූද ඒ හා සමග යෙදුනාවූද සිත් **සම්පුයුක්ත සිත්** නම් වේ.

එවැනි විශෙෂ ශක්තියක් හා නොයෙදුනු සිත් **විපුයුක්ත සිත්** නම වේ.

දිට්ඨීය, ඤාණය, පටිසය, විවිකිච්ඡාව, උද්ධච්චය යනාදි විශෙෂ ධර්ම සින්හි සම්පුයුක්ත වේ.

යම කිසි මෙහෙයීමක්, උනන්දුකරවීමක්, අනුබලයක් නොමැ තිවස්වභාවයෙන් ම තියුණුව හටගන්නා සිත් අසංබාරික සිත් නම වේ.

තමන් ගේ හෝ අනුන් ගේ මෙහෙයීමෙන්, උනන්දු කරවී මෙන්, අනුබල ලැබීමෙන් හටගන්නා සිත් **සසංබාරික සිත්** නම් වේ.

සිතත් කයත් සැපවත්ව, කටයුතු කිරීමෙහි දක්ෂ බව හා මනාං පුරුද්දක් ඇති වීටෙක අසඩ්බාරික සිත් පහළ වේ. සිතත් කයත් ක්ලාන්තව බර බවට පැමිණි වීටෙක සසඩ්බාරික සිත් ඇති වේ.

කාම ලෝක, රූප ලෝක, අරූප ලෝකවලට අයත් වූ සංඛතවූ හෙවත් හේතූන්ගෙන් හට ගන්නා වූද භව දුකට පමුණුවන්නා වූද කාමාවචර, රූපාවචර අරූපාචර සිත් සියල්ල ම ලෞකික සිත් නම් වේ.

ඉහත කී ලෝකවලින් එතරවූ නිර්වාණය අරමුණු කරන, ආය්‍යී භාවයට පමුණුවන, මාර්ග එල සිත් **ලොකෝත්තර සිත්** නම් වේ.

චිත්ත චෛතසිකයන්, අරමුණෙහි ස්ථිරව පිහිටුවීමට උපකාර වන බලවත් වූ ශක්ති කීපයක් තිබේ. සිත් උපදවන අනා හේතූන් ඇතත් මේ ශක්ති හෙවත් චෛතසික ධර්මයන්ට ඇතැම් සිත් හා සම්පුයුක්තව යෙදෙන බැවින් ''හේතු'' යන නාමය ලැබේ. ලෝහ, දෝෂ, මෝහ යන මේ චෛතසික තුන අකුසල් කිරීමේ දී අකුසල් සිත් සමග යෙදෙන බැවින් එයට අකුසල හේතුයයි ද කුසල පක්ෂ ලයහි යෙදෙන අලෝහ,, අදෝෂ, අමෝහ, යන චෛතසික තුන කුසල හේතු යයි ද වාවහාර කරණු ලැබේ. ගසක් පොළොවෙහි පිහිටීමට එම ගසේ මුල උපකාර වන්නාක් මෙන් මේ හේතු සයද සිත් හා සමග යෙදීමෙන් ස්ථීරව පිහිටුවීමට උපකාර වේ. එබැ වින් එයටම ''මුල'' යන නාමය ද වාවහාර වේ.

මේ හේතු සයෙන් එකක් හෝ වැඩි ගණනක් යම සිතක යෙදුන විට ඒ සිත **සහේතුක සිතක්** වේ. මේ හේතු නොයෙදුනු සිත් **අහේතුක** සිත් නම් වේ.

සිත්වල යෙදෙන චෛතසිකයන් අතර යහපත් වූද, සැප දයක වූද කුසල පක්ෂයට අයත් චෛතසික සමූහයක් ඇත. එයට සොහන චෛතසිකයෝ යයි කියනු ලැබේ. මේ සොහන චෛතසිකයන් හා යෙදුන සිත් සොහන සිත් යයි ද එසේ සොහන චෛතසික නැති සිත් අසෝහන සිත් යයි ද වාවහාර වේ.

# කාමාවචර සිත්

එකොළොස් කාම භූමියෙහි නොහොත් කාමලෝකයෙහි බහුලව පවතින, කාමලෝකයටම අයත්, කාමයන් පිළිබඳවූ සිත් කාමාවවර සිත් නමි.

මේ කාමාවචර සිත් සියල්ල 54 කි. මෙයින් සිත් 30 ක් අසොහනය 24 ක් සොහනය. අසොහන සිත් 30 න් සිත් 12 ක් අකුසල් සිත්ය. ඉතිරි සිත් 18 අහේතුක සිත්ය.

අකුසල් සිත් 12 න් සිත් 8 ක් ලෝභ මූල සිත්ය. සිත් 2 ක් දෝෂ මූල සිත්ය. සිත් 2 ක් මෝහ මූල සිත්ය.

අහේතුක සිත් 18 න්, සිත් 7 ක් අකුසල විපාක සිත්ය. සිත් 8 ක් කුසල විපාක සිත් ය, සිත් 3 ක් කිුයා සිත්ය.

සොහන සිත් 24 න් සිත් 8 ක් මහා කුසල් සිත්ය. සිත් 8 ක් මහා විපාක සිත්ය. ඉතිරි සිත් 8 මහා කියා සිත්ය.

# අකුසල් සිත් 12.

අකුසල් කිරීමට මෝහය පුධාන හේතුවකි. මෝහය නැති විටෙක අකුසලයකුත් නැතු. මෝහය නම් අන්ධකාරයක් සේ, අරමුණු ස්වභාවය මුවහ කරන ගතියයි. මෝහයෙන් මුළාවූ සිතට ඇත්ත යුත්ත, සතාය අසතාය, වරද නිවරද, නොදනේ. එහෙ යින් ඒ සිතින් අයහපතක්, වරදක් පාපයක් මිස යහපතක් කළ නො හැකිය. එබැවින් සෑම අකුසල සිතකම මෝහ මුලය ඇති වේ.

මෝහයෙන් මුළාවූ යම් සිතකට ඉෂ්ට වූ පියමතාප වූ හෝ මධාස්ථ වූ හෝ, රූප ශබ්දදී අරමුණක් හමුවූවිට ඒ අරමුණෙහි ඇලීමක්, ආශා කිරීමක් ඇති වේ. එයට ලෝහයයයී කියනු ලැබේ. මේ ලෝහය ද ඇතැම් අකුසල් සිත් උපදවන හේතුවකි හෙවත් අකුසල මුලයකි. මෝහ මූලය සහිත වූ මේ සිත්වල ලෝහ මූලය පුකට බැවින් ඒ සිත් ලෝහමූල සිත් නම් වේ.

එසේම මෝහයෙන් මුළාවූ යම සිතකට අනිෂ්ට වූ, අපීය වූ, නොකැමැති වූ අරමුණක් හමුවූවිට, ඒ අරමුණ නිසා යම කිපීමක් තරහ ගතියක් ඇති වේද, එයට දෙෂ යයි කියනු ලැබේ. මේ දෝෂයද ඇතැම් අකුසල් සිත් උපදවන හේතුවකි. හෙවත් අකුසල මූලයකි. මෝහ මූලය සහිත වූ මේ සිත්වල දෝෂ මූලය පුකට බැවින් ඒ සිත් දෝෂමුල සිත් නම් වේ.

ඇතැම් විටෙක මෝහය බලවත් වීමෙන් අරමුණ නිශ්චය කරගැණීමට නොහැකි වේ. එවිට අරමුණෙහි ඇලීමක් හෝ කිපීමක් ඇති වීමට අවකාශ නැත. මේ සිත්වල අවිනිශ්චිත ස්වභාවය හෝ නොසන්සුන් ගතිය හෝ පුකට වේ. මෝහ මූලය පමණක් බලවත්ව යෙදුන හෙයින් මේ සිත් මෝහමූල නම් වේ.

මේ පිළිවෙළට උපදින අකුසල් සිත්, මූල හෙවත් හේතුන්ගේ යෙදීම අනුව, තුන් කොටසකට බෙදනු ලැබේ. එනම් ලෝහ මූල සිත් 8ක් ද දෝෂ මූල සිත් 2 ක් හා මෝහ මූල සිත් 2 ක් ද වේ. දස අකුසල් ආදී කොට ඇති සෑම අකුසල කර්මයක් ම මේ අකුසල් සිත් 12 ත් සිද්ධවේ. දස අකුසල කර්ම නම්:— (1) පුණ සාතය හෙවත් සතුන් මැරීම (2) අදත්තා දනය හෙවත් අන්සතු වස්තුව සොර සිතින් පැහැර ගැනීම (3) කාම මිථාාචාරය හෙවත් කාමයෙහි වරදවා හැසිරීම (4) මුසාචාදය හෙවත් බොරුකීම (5) පිසුණා වාචා හෙවත් කේලාම් කීම (6) එරුසාචාචා හෙවත් පරුෂ වචන කීම. (7) සම්එප්පලාප හෙවත් හිස් කථා කිරීම (8) අභිධාා හෙවත් අන් සතු වස්තුවට ආශා කිරීම – දඩි ලෝහය (9) වාාපාදය හෙවත් අනුන්ගේ විතාශය පැතීම (10) මීථාා දෘෂ්ටිය හෙවත් වැරැදි ලබ්ධියයි.

මේ අකුසල කර්ම අඩ්ග සම්පූර්ණ වීමෙන් කර්මපථ බවට පැමිණ පුතිසන්ධි වීපාක හා පුවෘත්ති වීපාක ද ගෙන දෙකි. අඩ්ග සම්පූර්ණ නොවූ අකුසලකර්ම පුවෘත්ති වීපාක පමණක් දෙති.

මොහය සෑම අකුසලයන්ටම මූලික හේතුවක් යයි දක්වන ලදී. අඳානකම, මෝඩකම, මුළාව අවිදාාව නොදනීම යයි කියනු ලබන්නේත් මේ මොහයටමය. මේ මොහයෙන් මුළා වූ තැනැත්තාට මිස මුළා නොවූ තැනැත්තාට අකුසල් සිත් පහළ නොවේ.

අද ලෝකයේ බොහෝ නුවණ ඇති ශාස්තු ඥණයෙන් ඉතා දියුණු වූ උසස් යයි සම්මත අය විසින් මෙකී පුාණ සාත, කාම මිථාාචාර සම්එප්පලාප ආදී නොයෙක් අකුසල් කරන බව රහසක් නොවේ. ශරීරයට සැප දියයුතු යයි සලකා සතුන් මරා හෝ මරවා ඔවුන්ගේ මාංශ සහ වෙනත් අවයවයන් නොයෙක් අයු රින් පිළියෙල කරවා අනුභව කරති. කරවති. බිත්තර වර්ග ද බිඳ හෝ බිඳවා ආහාරය පිණිස ගනිති. ක්රීඩාවක් යයි සලකා මසුන් ඇල්ලීම කරති. දූකෙළියෙහි යෙදෙති. මත් පැත් ද පානය කරති. අසරණ සත්ත්වයන් ඇල්ලීමට උගුල් අටවති. දඩයම් කරති.

තවත් උසස් විදාහඥයෝ මොහොතකින් සත්ත්වයන් සහිත වූ රටවල් විනාශ කරවන පරමාණු ආයුධ නිපදවති. ධර්මය අනුව සළකතොත් මේ අය මරණින් මතු මහා අපා දුකට පැමිණෙන බව ඒකාන්තය.

මේ හැර ඇතැම් අය මීථාන දෘෂ්ටිය වැළඳ ගෙන දේව නිර්මාණය සදකාලික ස්වර්ගය යනාදී දුෂ්ටි ගනිති.

කර්මය හා කර්මවිපාක පිළිබඳ විශ්වාසයක් නැති, මෙලොව සැප විදිම පිණිසම උත්සාහ කරන, මේ අය ධර්මය නොදත් හෙයින් නොයෙක් අකුසල් කි්රීම පුදුමයට කරුණක් නොවේ. ඔව්හු තමන් නො දනුවත්වම වරදක් යයි නොදැන, නොයෙක් අකුසල් කොට අපාගත වෙති. මිථාහා ලබ්ධිය ගනු ලබන්නේ මේ ධර්මඥනය නැති හෙයිනි. මොහය යයි කියනු ලබන්නේ ත් මේ නො දැනීමටය. ආරම්මණ තත්ත්වය නොවැටහීම මොහය වේ.

මෙකල ධර්මය උගත් බෞද්ධයෝ ද වරද දැන දැනත් පව්කම් කරති. ඔවුන්ගේ ඒ අකුසල කර්මවල විපාක නැත්තේ නොවේ. පාපයෙන් වැළකී කුසල් කිරීමට සසර කුසල් කළ පුරුද්ද ඇතිවිය යුතුයි. එසේ සසර පුරුදු කළ ගුණ ධර්ම ඇති පුද්ගලයා නොමහ නොගොස් ධර්මයෙහි වහා හික්මෙන්නේ ය.

මෙතැන් සිට මේ අකුසල් සිත් දෙළොස වෙන් වෙන් වශයෙන් විස්තර කරණු ලැබේ. පළමු කොට ලොහමූල සිත් අට දක්වා පසුව දෝෂ මූල සිත් දෙක ද මෝහමූල සිත් දෙක ද දක්වේ.

ලෝහ මූල සින් අට පළමුවෙන් දක්වීමට ද හේතු ඇත්තේය. ලෝහය වනාහී සියළුම සත්ත්වයන්ගේ පටීසන්ධිවිත්තයට පසුව පහල වන පළමුවෙනි චිත්ත වීරීයේදී ම ඇතිවන ධර්මයකි. යම් සත්ත්ව යෙකුගේ යම් භවයක පළමුව පිළිසිඳ ගැනීමක් වේද, ඕහට පළමුව ඇතිවන්නේ පටීසන්ධි විපාක සිතය. එයට අනතුරුව භවාඩග සිත් 15 හෝ 16 ක් පමණ ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මීට පසුව ඇතිවන් නේ මනොද්වාරාවජ්ජන සිතයි. අනතුරුව තමා උපන් මේ භවයට ඇළුම් කිරීමක් වශයෙන් මේ ලෝහ මූල සිත් අට දෙනා අතුරෙන් යම්කිසි සිතක්, ජවන් සිත් වශයෙන් හත්වරක් ඉපිද නිරුද්ධවේ. එයට පසුව නැවත භවාඩ්ග' සිත් පරම්පරාව ඇති වන්නේ ය.

මෙසේ ලෝහ මූල සිත් අට දක්වා එයට පසුව දෙෂ මූල සිත් දෙක දක්වන ලදී. ලොහ මූල සිත්හි ලෝහ, මොහ යන හේතු දෙකක් ඇත්තේ ය. මොහ හේතු ඇති දෝෂ මූල සිත් දෙක එයට අනතුරුව දක්වන ලදී. එක් හේතුවක් හෙවත් මෝහ හේතුව පම ණක් ඇති මෝහමූල සිත් දෙක අවසාන වශයෙන් දක්වන ලදී.

### අකුසල් සිත් දෙළොස ලොහමුල සිත් අට

- 1. සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත අසංඛාරික සිත. (සැප වෙදනා සහිත වැරැදි දැකීම සමග යෙදුන මෙහෙයීමක් නැති සිත.)
- 2. සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත සම්පසුත්ත සසංඛාරික සිත. (සැප වෙදනා සහිත වැරැදි දකීම සමග යෙදුන මෙහෙයීමක් ඇති සිත.)
- 3. සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත විප්පයුත්ත අසංඛාරික සිත. (සැප වෙදනා සහිත වැරැදි දැකීම් සමග නොයෙදුන මෙහෙයීමක් නැති සිත.)
- 4. සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත විප්පයුත්ත සසංබාරික සිත. (සැප වෙදනා සහිත වැරැදි දැකීම සමග නො යෙදුන මෙහෙයීමක් ඇති සිත.)
- 5. උපෙක්බා සහගත දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත අසංබාරික සිත. (මැදහත් වේදනා සහිත වැරැදි දැකීම සමග යෙදුන මෙහෙයීමක් නැති සිත.)
- 6. උපෙක්බා සහගත දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත සසංබාරික සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත වැරැදි දකීම සමග යෙදුන මෙහෙයීමක් ඇති සිත.)
- 7. උපෙක්බා සහගත දිට්ඨිගත විප්පයුත්ත අසංඛාරික සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත වැරැදි දකීම සමග නොයෙදුන මෙහෙයීමක් ඇති සිත)
- 8. උපෙක්බා සහගත දිට්ඨිගත විප්පයුත්ත සසංබාරික සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත වැරැදි දකීම සමභ නො යෙදුන මෙහෙයී මක් ඇති සිත.)

# පළමුවෙනි ලෝහමූල සිත

අපට හමුවන අරමුණු, පුියමනාප වූද, මධාාස්ථ වූද, අපුිය වූ ද, අරමුණු වෙති. පුියමනාප වූ අරමුණක් හමුවූ විට ඇති වන සතුටත්, පුීතියත් නිසා සැප වෙදනා උපදී. එයට සොමනස්ස යයි කියනු ලැබේ. සොමනස්සය සහිත සිත සොමනස්ස සහගත සිත නමි.

සොමනස්ස සහගත සිතක් හටගැනීමට උපකාර වන වෙනත් කරුණු නම්.

- 1. සොමනස්ස පුතිසන්ධිකයෙකුවීම හෙවත් සොම්නස් වීපාක සිතකින් උපන් කෙනෙකු වීම.
- 2. නො ගැඹුරු අදහස් ඇතිවීම.
- 3. ජරා, වාහාධි, රෝග ආදි වාහසන හෙවත් විපත් වලින් මිදීම යනාදී යයි.

මේ සොම්නස ඇතිවීමත් සමගම අරමුණෙහි ඇලීම ස්වභාවයකි. ඇලීම සහිත සිත ලෝහමුල සිතකි. මෙසේ අරමුණු රසය විදීමේදී ඒ අරමුණු ස්වහාවය ගැන වැරැදි දුකීම් හෙවත් වැරැදි ලෙස පිළි ගැනීමක් ඇති වන්නට පිළිවන. ඇතැම් අය කුසලාකුසල කර්ම නැත, කර්ම විපාක නැත, පරලොව නැත, දනයෙහි අනුසස් නැත, සීලයෙහි අනුසස් නැත, අන් සතු දෙය, තමන්ට රුචි නම්, ගත්තාට වරදක් නැත. තමා ගේ සැප විහරණය පිණිස සතුන්මරා මස් අනුහව කිරීමෙහි වරදක් නැත. කැමැති සේ කාමයෙහි හැසිරී මෙන් වරදක් සිදුවන්නේ නැත. මත් පැන් බීමෙහි දෙසක් නැත. තමන්ගේ නිදහසට හෝ පුයෝජනයට බොරු කීම, කේලාම් කීම, පරුෂ වචන කීම, හිස්කථා කිරීම යනාදියෙහි වරුක් නැත. යනාදී වැරැදි දකීම හෙවත් දෘෂ්ටි ඇත්තෝ වෙති. මෙයට මිථානදෘෂ්ටි යයි කියනු ලැබේ. මේ මීථාාදෘෂ්ටිය ඇතිව යම් කර්මයක් කරණ විට ඇතිවන්නේ මීථාාදෘෂ්ටිය සහිත සිතකි. දිට්ඨිය දෙවැදෑරුම් වේ:-සම්මාදිට්ඨිය හෙවත් යහපත් නිවැරදි දැකිමත්, මිච්ජාදිට්ඨිය හෙවත් අයහපත් වැරැදි දැකීමත් ය. සම්මාදිට්ඨිය ඇති වන්නේ පිරිසිදු කුසල් සිතකය. මීථාාදෘෂටිය යෙදෙන්නේ අකුසල් සිත්හි පමණය. එබැවින් අකුසල් සිත් ගැන කියනවිට දිට්ඨිය යයි කියනු ලබන්නේ මීඑජාදිට්යීයට බව දුතු යුතුයි. මේ දිට්යීය හා සමග යෙදුනු සිතු දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත සිත නම් වේ.

මේ දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත සිත ඇතිවීමට වෙනත් කරුණු ද ඇත. එනම්:—

- 1. මීච්ඡාදිට්ඨීය ඇත්තවුන් ආශුය කිරීම.
- 2. ධර්මයෙන් වෙන්ව වාසය කිරීම.
- 3. නොමනා වැරැදි කල්පනා බහුල කොට ඇතිවීම.
- 4. නුනුවණින් මෙනෙහි කිරීම, යනා දී යයි.

තවද, මේ සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත සිත යමකිසි මෙහෙයීමක්, අනුබලයක්, උනන්දු කරවීමක් නැතිව ස්වභාව යෙන්ම තියුණුව හටගන්නේ නම්, ඒ සිත අසංබාරික සිතක් වේ. එවිට මේ පළමුවන සිත සොමනස්ස සහගත දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත අසංබාරික සිතකි.

සිතක් අසංඛාරික වීමට උපකාරවන වෙනත් කරුණු නම්:—

- 1. අසංඛාරික විපාක සිතකින් පුතිසන්ධිය ගත් බවය.
- 2. සිත හා කය නිරෝගීව පැවැත්වීමය.
- 3. ඉවසීම බහුල බවය.
- 4. කටයුත්තෙහි මනා පුරුද්දක් ඇති බවය.
- 5. සෘතු, භොජන ආදිය යොගා පරීදි ලැබීම යනාදීයයි

දස අකුසල් අතුරෙන්, සොරකම් කිරීම, කාමමීථාාචාරය මුසාවාදය, පිසුණාවාචය, සම්එප්පලාපය, අභිධාාව සහ මීච්ඡාදිට්යීය යන අකුසල් හත ලොහමූල සිතින් සිදුවිය හැකි. එයින් ද කාමමිථාා චාරය, අභිධාාව සහ මීච්ඡාදිට්යීය ලොහ මූල සිතකින් මීස අන් සිකකින් සිදු නොවේ. එබැවින් මේ අකුසල් තුන ලොහමූල සිත් වලට නියතය. අනිත් අකුසල් සතර අනියතය.

#### දෙවැනි ලොහමුල සිත

මේ දෙවැනි ලොහමූල සිත පළමුවෙනි ලොහ සිතට බොහො සෙයින් සමානය. වෙනස නම්:—සසංබාරික වීමය. මෙහිදී මෙහෙයීමක්, අනුබලයක් උනන්දු කරවීමක් ඇතිවම සිත හටගන්නේ ය. මේ සිතේ මැලි බවක්, බර බවක් ඇති වීමට අවකාශ තිබේ. ජීනමිද්ධය නම් වූ චිත්ත චෛතසික–යන්ගේ මැලි බව ඇති වන්නේ සසංබාරික අකුසල් සිත්හි පමණකි.

### තුන්වැනි ලෝහමූල සිත

මේ සිතේ දිටයීය හෙවත් වැරැදි දැකීමක් යෙදී තැති බැවීන් දිට්යීගත විප්පයුත්ත නම් වේ. අනිකුත් කරුණු වලින් පළමුවැනි ලොහමූල සිතට සමානය. කර්මඑල විශ්වාස නො කිරීමක් මේ සිතේ නැත. පුණසාත ආදී අකුසල කර්මවල අනිෂ්ඨ දුක් විපාක හා දන, සීල, භාවනාදී කුසල කර්මවල අනුසස් ද නො දන්නේ නොවේ. කර්මඑල අදහන්නේ වී නමුත්, ආශාව හෙවත් ලොහය මැඩ පැවැත්වා ගැනීමට නොහැකි බැවින් අකුසල් කරන්නේ ය. මෙය බොහෝ සෙයින් සසර පුරුද්ද නිසා ද ඇති වේ. තමන්ට ලාහ පුයෝජනය පිණිස ද, හිරිහැර කරදර වලින් මග හැරීම පිණිස ද, මිථාාදෘෂ්ටිය වැළඳ නොගත් අයට අකුසල් කිරීමේ දී මේ සිත පහළ වේ.

### සතරවැනි ලොහමුල සිත

මෙය දෙවැනි ලොහමූල සිතට බොහෝ සෙයින් සමානය. වෙනසනම් තුන්වැනි සිතෙහි මෙන් දිට්ඨිගත විපුයුක්ත වීමය.

# පස්වැනි ලොහමූල සිත

මේ සිතට හමුවන අරමුණ මධාස්ථ අරමුණකි. එය පුියමනාප ද තොවේ. අපිය ද තොවේ. එහෙයින් සොම්නසත්, දෙම්නසත් ඇතිවන්නට අවකාශ නැත. එබැවින්, මේ සිතෙහි වෙදනාව උපෙක්ඛා වෙදනාව නිසා ඒ සිත උපෙක්ඛා සහගත සිතක් වේ. සිතක් උපෙක්ඛා සහගත වීමට උපකාර වන වෙනත් කරුණු නම්:—

- 1. උපෙක්බා සහගත සිතකින් උපන් කෙනෙකු වීම.
- 2. ගැඹුරු අදහස් ඇති බව.
- 3. රෝග පීඩා ආදී වාසනයන්ගෙන් මිදීම යනාදි යයි.

මේ පස්වැනි ලොහමූල සිත අනිකුත් කරුණු වලින් පළමු වැනි ලොහමූල සිතට සමානය.

#### සවැනි ලොහමූල සිත

මේ සිත දෙවැනි ලොහමූල සිතට බොහෝසෙයින් සමානය. වනස නම් මේ සිතේ වෙදනාව සොම්නස නොව උපෙක්බා වීමය.

### සත්වැනි ලොහමූල සිත

මේ සිත තුන්වැනි ලොහමූල සිතට සමානය. වෙනස නම් වෙද නාව උපෙක්බා වීමය.

### අටවැනි ලොහමුල සිත

මේ සිත සතර වැනි ලොහමූල සිතට සමානය. වෙනස නම් වෙදනාව උපෙක්බා වීමය.

### දෙෂ මූල සිත් දෙක

- 1. දෙමනස්ස සහගත පටිසසම්පයුත්ත අසංබාරික සිත (දුක් වෙදනා සහිත පටිසය හෙවත් කිපීමෙන් යුක්ත වූ මෙහෙයීමක් නැති සිත.)
- 2. දෙමනස්ස සහගත පටිසසම්පයුත්ත සසංබාරික සිත (දුක් වෙදනා සහිත පටිසය හෙවත් කිපීමෙන් යුක්තවූ මෙහෙයීමක් ඇති සිත.)

#### පළමුවෙනි දෙෂ මුල සිත

අමනාප වූ, අපුිිිිය වූ, නො කැමැති වූ අරමුණක් හමුවූ විට, ඒ අරමුණ නිසා සිතෙහි යම අපුසන්න බවක්, කිලිටි බවක් , දුක් සහිත බවක් හටගනී නම් එකල්හි **දෙමනස්ස** වෙදනාව උපදී.

මේ අරමුණ තමන් ට සතුරු බැවින්, එය නැති කිරීමට, නැසී මට පෙලීමට, කැමැති වේ. එයට පටිසය කෝධය, තරහව යයි කියනු ලැබේ. දෙම්නස් වේදනා සහිත වූ පටිසය හා යෙදුන සිත **දෙමනස්ස සහගත ප**ටිස **සම්පුයුක්ත** සිතය. මෙහෙයීමක්, අනු බලයක්, උනන්දු කරවීමක් නැතිව හටගන්නා මේ සිත අස∘බාරික සිතක් වේ.

මේ පටිස සිත ඇති වීමට පුධාන කරුණු නම්:

- 1. අමනාප අරමුණක් හමුවීම.
- 2. නිතර කිපෙන බව සහ තරහ ගති ඇති බව.
- 3. නූගත් කම.
- 4. අරමුණ ගැන දුර දිග කල්පනා නො කිරීම.

පටිස සිත් ඇති වූ විට, යහපත අයහපත, වරද නිවරද, නො පෙනේ. නිතරම සිතෙහි තැවීම ඇති කරන්නේ ය. කණගාටු වත්, සොකයත් ඇති වීමෙන් ශරීරයෙහි වියළි ස්වභාවයක් ද ඇති වේ. වර්ණය ද වෙනස් වේ. සිත තුල තැවීම ඉවසා ගත නො හැකිව හඬන්නට ද පටන් ගන්නේ ය. තද පරුෂ වචන ද මුචින් පිට වේ. අත් වලින් තම හිසටත් පපුවටත් ගසා ගනි. ළහ තිබෙන යමක් රැගෙන, සමීපයෙහි සිටි කෙනෙකුට හෝ වස්තුවකට පහර දෙයි. පරපණ නැසීමටත් සිය පණ හානිකර ගැනීමටත් මෙයම හේතු වේ.

කෙතෙක් ජරාවට පැමිණෙන විට ද සොක කරන්නේ ය. නොයෙක් ශරීරාබාධ ඇතිවූ විටද, හිතවත් නෑ මිතුරන්ගේ වීපතෙහිද, මරණයෙහි ද, අපුියන් හමුවූ විට ද, පුියයන්ගෙන් වෙන් වූ විට ද, තමන් කැමති දේ නොලැබීමේදී ද, මේ පටිසයින් උපදි

තවද, අනුන්ගේ සම්පත, දියුණුව නොරුස්නා, නො ඉවසන බවයයි කියන ලද **ඊෂඖවද**, තම සම්පත අනුන්ට නො වේවායි සැඟ වීම ඇති මසුරු බව හෙවත් **මච්ඡරිය ද**, කළ වරද හා නො කළ යහපත ගැන පසුව තැවීම නම් වූ පසුතැවිල්ල හෙවත් **කුක්කුව්වයද** මේ ද්වේෂ සිත්හිම හට ගනී. මරුණාසන්න කාලයේදී ද මේ සිත් බහුලව හට ගැනීමෙන් සතර අපා දුකට ද පමුණුව නු ලැබේ.

පුණසාතය, පුාණවධය, සත්ත්ව හිංසා කිරීම, එරුෂ වචන කීම අනුන් නැසේවා යි සිතන වාාපාදය මේ පටිස සිතෙහි නියතය. සොරකම් කිරීම, බොරු කීම, කේලාම් කීම සහ සම්එප්පලාපය නම් වූ හිස් කථා කිරීම යන අකුසල් සතර මේ සිතෙහි අනියතය.

සතකුගේ මස් කෑමට ඉතා ආශාවෙත් සිටිත විට ලොහ සිත් උපදී. තමුත් සත්ත්වයා ජීවත්ව සිටින තාක් කල් තම අදහස ඉටු කර ගැනීමට නුපුළුවන. සත්ත්වයා නො මළහොත් මස් කැමකුත් නැත. ඒ නිසා තම අදහස ඉටුකර ගැනීමට බාධා කරන මේ සත්ත්ව යාගේ ජුාණය සිදීමට හෙවත් සත්වයා මැරීමට කැමැත්ත ඇති වේ. මෙතැත් පටත් ඔහුට ඇති වන්නේ පටිස සිත් ය. එවිට ආයුධයක් රැගෙන තම අතික් හෝ අනුත් ලවා හෝ ඒ සත්ත්වයාගේ පුාණයත් සිඳ දමන්නේ ය. පුාණසාත අකුසල කර්ම පථය මේ පටිස සිතින් සම්පූර්ණ වන්නේ ය.

### දෙවැනි දෙෂමුල සිත

දෙවැනි දෙෂමූල සිත ද පළමුවෙනි දෙෂමූල සිතට බොහෝ සෙයින් සමානය. වෙනස නම් මේ සිතෙහි මෙහෙයීමක් අනුබල යක් උනන්දු කරවීමක් ඇති නිසා සසඞ්බාරික වීමය.

පෘථග්ජන පුද්ගලයන්ට වැඩි වශයෙන් පහළවන්නේ මේ පටිස සික් බව අවබෝධ කරගෙන එයින් වැළකීම පිණිස සිහිනුව ණින් යුක්තව වාසය කළ යුතුයි.

# මොහමූල සිත් දෙක

- 1. උපෙක්ටා සහගත විචිකීවඡා සම්පයුත්ත සිත (මැදහත් වෙදනා සහිත වූ විචිකීවඡාව හෙවත් සැකය සමග යෙදුන සිත.)
- 2. උපෙක්ඛා සහගත උද්ධච්ච සම්පයුත්ත සිත (මැදහත් වේදනා සහිත වූ උද්ධච්චය හෙවත් නොසන්සුන්කම සමග යෙදුන සිත.)

මොහය බලවත්වූවිට, ළිය අරමුණ ළිය වශයෙන් ගැනීමට ද අපීය අරමුණ අපීය වශයෙන් ගැනීමට ද නොහැකි වේ. එවිට සොම්නස හෝ දෙමීනස ඇති වීමට අවකාශ නැත. ඒ වෙනුවට ඇතිවන්නේ උපෙක්ඛා හෙවත් මැදහත් වෙදනාවකි. එමෙන්ම මොහය අධික වීමෙන්, අරමුණු කරන දෙය පිළිබඳව වීනිශ්චයක් කරගන්නට නොහැකි වීමෙන් සැකය අවිශ්වාසය ඇතිවේ. එයට විචිකිච්ඡාව යයි කියනු ලැබේ. මේ විචිකිච්ඡාව කුසල් කිරීමට බාධා කරණ බැවින් එය නීවරණයක් ද වේ.

නොදන්නා යම් කරුණක් සම්බන්ධව සිතා, තමන්ට එය නිසි අන්දමින් වීමසා ගැනීමට නොහැකි වීමෙන් ඇති වන සැකය, නීවරණ විචිකිච්ඡාව නොවේ. මෙහි දී අකුසල් වශයෙන් දක්වනු ලබන්නේ නීවරණ සැකයයි.

විචිකිච්ඡාව වනාහී බුද්ධාදි අට තැන සැකය යයි කියන ලදී. එනම්:—

- 1. බුදුරජාණන්වහන්සේ කෙරෙහි සැක කිරීම. දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණයෙන් යුත් ශරීරයක් ඇති කෙනෙකු විය හැකි ද, සියල්ල දත් ඥනයක් හෙවත් සර්වඥතාඥනයක් ඇත්ද, නැත් ද යනාදී වශයෙන් බුදුන්වහන්සේ කෙරෙහි සැක කිරීම.
- 2. ධර්මය ගැන සැක කිරීම සතරමග, සතරඵල, නිර්වාණ නම් වූ නවලොකොත්තර ශී සද්ධර්මයක් ඇත් ද නැත්ද යනා දී වශ යෙන් ධර්මය කෙරෙහි සැක කිරීම.
- 3. **සංසයා** කෙරෙහි සැක කිරීම මාර්ගස්ථ පුද්ගලයන් සතර දෙනය, එලස්ථ පුද්ගලයන් සතර දෙනයයි අනන්ත ගුණ ඇති අෂ්ටාය්‍රී පුද්ගල මහාසංසරත්නයක් ඇත් ද නැත්ද, සංසරත්නය කෙරෙහි සිව්පස පිදීමෙහි අනුසස් ඇත් ද නැත් ද යන ආදී වශයෙන් සැක කිරීම .
- 4. ශීලයෙහි සැක කිරීම. කුදු මහත් ශීලයන් රැකීමෙහි අනුසස් ඇත් ද නැත්ද යි සැක කිරීම.
- 5. පූ**ර්වාන්තය** හෙවත් පෙර හවය ගැන සැක කිරීම. පෙර භවයක් අපට තිබුනා ද නැත් ද, මේ සත්ත්වයෝ අතිතයෙහි සිටියාද නැත් ද, යනාදී වශයෙන් සැක කිරීම.

- 6. අ**පරාත්කය** ගෙවත් මතු භවය ගැන සැක කිරීම. මරණින් මතු තවත් උත්පත්තියක් ඇත්ද නැත් ද යන සැකයයි.
- 7. පූ**ර්වාන්ත අපරාන්ත** ලදක්හි සැකය මෙර භවය හා **මතු** හටය ගැන සැක කිරීමය.
- 8. පටිච්ච සමුප්පාද ධර්ම පිළිබඳ සැකය අවිජ්ජා හේතුවෙන්ම සංස්කාරයෝ ඇතිවෙත්ද නැත්ද, යනාදී වශයෙන් හේතු ඵල ධර්මයන් ගැන උපදනා සැකයයි.

මේ ආදී වශයෙන් අට තැන සැක කිරීම නම් වූ විචිකිච්ඡාව සමග යෙදුන සිත විචිකිච්ඡා සම්පයුක්ත සිත නම් වේ.

# දෙවැනි මොහමූල සිත

දෙවැනි මොහමූල සිත උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිතයි. උද්ධච්චය නම් සිතේ නොසන්සුන් බවයි. යම් අරමුණක්ගෙන සිතක් උපන් කල්හි ඒ සිතේ හංගය හෙවත් විනාශය දක්වාම ඒ අරමුණ අත් නොහ රින්නේය. එය එකග්ගතා ශක්තියයි. කලබල ස්වභාවයක් නොමැතිව මේ එකග්ගතාවය දිගටම පවත්වාගන්නට හැකිවුවොත් සමාධිය ඇති කරගත හැකිවේ. යම් හෙයකින් කලබල ස්වභාවයක් ඇති වී නම් එකග්ගතා බලය හීනවීමෙන්, චංචල වීමෙන් ඒ සිතේ අනිකුත් සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ද කලබල කොට නිසිසේ අරමුණ ගන්නට අවකාශ නොදී නොමගට හරවන්නේය. මොහය කරණකොට ගෙණ ඇතිවන මේ නොසන්සුන් කම කුසලය වළක්වා අකුසල පක්ෂයට පමුණුවන් නේය. කුසල් කිරීමට සිත සන්සුන් විය යුතුය. එබැවින් සෑම අකුසල් සිතකම නොසන්සුන් බව හෙවත් උද්ධච්චය ඇති වේ.

මොහය බලවත් වූ කල්හි මේ නොසන්සුන් කමද බලවත් වේ. ඒහෙතුවෙන් අරමුණ නිශ්චලව ගන්නට සම්පුයුත්ත ධර්මයන්ට ඉඩ නොදෙන්නේ ය. එවිට ඒ සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ගෙන් කෙරෙන කටයුතු ඉටුකරන්නට නොහැකි වීමෙන් නොසන්සුන් බවම පුකට වේ, නැතහොත් උද්ධච්චය පුකට වේ. මෙසේ ඇති කල්හි යම්කිසි කරුණක් ගැන නිශ්චලව සිතන්නට ඔහුට නුපුළුවන. බලවත් උද්ධවීචය හා සමග යෙදුන සිත උද්ධවීව සම්පුයුක්ත සිත නම්වේ. මේ සිතෙහි වෙදනාව ද උපෙක්ඛා වෙදනාවවේ.

මේ මොහමූල සිත් දෙක, මෙහෙයීමක්, අනුබලයක්, උනන්දු කරවීමක් නොමැතිවම හටගන්නා බැවින් අසංබාරික සංඛ්‍යාවට ගැනෙන්නේ ය.

### අහේතුක සිත් අටළොස

මේ අටළොස් අහේතුක චීත්තයන් අතුරෙන් අකුසල වීපාකයෝ සත්දෙනෙකි. කුසල විපාකයෝ අටදෙනෙකි. කුියා චීත්තයෝ තිදෙනෙකි.

පළමුකොට මේසිත් අටළොසෙහි සාමානා අර්ත්ථය දක්වා, පසුව මේ සිත් අහේතුක වන සැටිත්, විපාක වන සැටිත්, කි්යා වන-සැටිත් විස්තර කරණු ලැබේ. මෙහි විස්තර දක්වීමත්, තේරුම-ගැණීමත්, එතරම් පහසු නොවන බැවින් ඉතා හොඳින් ඉගෙන-සිත්හි දරාගැණීමට උත්සාහ කටයුතුයි.

# අහේතුක අකුසල විපාක සිත් සත

- 1. උපෙක්ඛා සහගත වක්ඛු විඤ්ඤාණ සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත රූප දක්නා සිත.)
- 2. උපෙක්ඛා සහගත සොතවිඤ්ඤාණ සිතු. (මැදහත් වෙදනා සහිත ශබ්ද අසන සිත.)
- 3. උපෙක්ඛා සහගත සාණ චිඤ්ඤාණ සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත ගන්ධය දනගන්නා සිත.)
- උපෙක්ඛා සහගත ජිව්හා විඤ්ඤාණ සිත.
   (මැදහත් වෙදනා සහිත රස දන ගන්නා සිත.)
- 5. දුක්ඛ සහගත කාය විඤ්ඤාණ සිත. (දුක් වෙදනා සහිත ස්පර්ශය දනගන්නා සිත.)

- උපෙක්ඛා සහගත සම්පටිව්ඡන සිත.
   (මැදහත් වෙදනා සහිත අරමුණ පිළිගන්නා සිත.)
- 7. උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත අරමුණ විමසා තීරණය කරණ සිත.)

# අහේතුක කුසල විපාක අටු

- 1. උපෙක්බා සහගත චක්ඛු වීඤ්ඥාණ සිත.
- 2. උපෙක්ඛා සහගත සොත වීඤ්ඤාණ සිත.
- 3. උපෙක්බා සහගත සාණ විඤ්ඤාණ සිත
- 4. උපෙක්බා සහගත ජිව්හා විඤ්ඤාණ සිත.
- 5. සුබ සහගත කාය විඤ්ඤාණ සිත. (සැප වෙදනා සහිත ස්පර්ශය දනගන්නා සිත.)
- 6. උපෙක්ඛා සහගත සම්පටිච්ඡන සිත.
- 7. උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිත.
- 8. සොමනස්ස සහගත සන්තීරණ සිත. (සැප වෙදනා සහිත අරමුණ වීමසා තීරණය කරණ සිත.)

#### අහේතුක කිුයා සිත් තුන

- උපෙක්ඛා සහගත පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සිත.
   (මැදහත් වෙදතා සහිත පඤචද්චාරයෙන් ගන්නා අරමුණු වලට සිත් පරම්පරාව යොමු කරණ සිත.)
- උපෙක්බා සහගත මනොද්වාරාවජ්ජන සිත.
   (මැදහත් වෙදතා සහිත මනොද්වාරයෙන් ගන්නා අරමුණු වලට සිත් පරම්පරාව යොමුකරණ සිත.)
- 3. සොමනස්ස සහගත හසිතුප්පාද සිත. (සැප වෙදනා සහිත සිනහ පහළකරණ සිත.)

මෙහි දක්වනලද අහේතුක අකුසල විපාක හත හා කුසල විපාක අට අතුරෙන් චක්බු විඤ්ඤාණාදි වශයෙන් විඤ්ඤාණ නමින් සින් දසයකි. ඒ දහයට ද්විපඤ්ච විඤ්ඤාණයෝයයි කියනු ලැබේ. මේ සිත් දහය හැර සම්පටිච්ඡනයෝ දෙදෙනෙක් සහ සන්තීරණයෝ තිදෙනෙක් ද චෙති. මේ සිත් බොහොසෙයින් සමාන බැවින්; සමාන සිත් එකට ගෙණ විස්තර කරනු ලැබේ.

#### චක්බු විඤ්ඤාණ සිත් දෙක

මේ චක්ඛූ විඤ්ඤාණ සිත් උපදින්නේ චක්ඛුපුසාද වස්තුවෙහි ය. චක්ඛු පුසාද වස්තුව නම ඇසතුල පිහිටා තිබෙන, කර්ම හේතුවෙන් හටගත්, විශෙෂ රූප සමූහයකගේ ඔපය හෙවත් පැහැය ගෙණ දෙන ශක්තියකි. මේ ශක්තියට පුසාදරුපය යයි කියනු ලැබේ. චක්බු විඤ්ඤාණ නම් සිත ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවින් මේ පුසාද රූපයට චක්ෂූපුසාද වස්තුව යයි ද නම් වේ. මේ චක්බු විඤ්ඤාණය ඉපදීමට උපකාර වන රූප අරමුණ යයි කියනු යේ ඇසින් දකින රූප වලට ය. රූප සටහන දක්වන වර්ණය චක්ෂූපුසාද වස්තුවෙහි දී හමුවීමෙන්, හැපීමෙන් චක්බු විඤ්ඤාණ නම් සිත හටගනී. මේ චක්බු විඤ්ඤා ණය ද චිත්ත පරම්පරාවට අයත් එක් සිතකි. හෘදයවස්තුරූප ආශුය කරගෙන පවතින මේ චිත්ත පරම්පරාවට, යම් රූප අරමුණක් ගැණීමට කැමැත්ත ඇතිවෙතොත්, භවාඪග සිතෙහි අරමුණ කුම යෙන් ඉවත්ව, සිත්පරම්පරාව අඑත් අරමුණට යොමුකරවන සිතක් ඇතිවී, තදනන්තරව, මේ චක්ෂු පුසාද වස්තුවෙහි දී හමුවන වර්ණය හෙවත් රූප අරමුණ ගෙන චක්බුවීඤ්ඤාණ සිත උපදී. මේ අරමුණ ගනු ලබන්නේ චක්ෂුපුසාද වස්තුව නොව චක්බු විඤ්ඤාණ නම් වූ සිත බවද, අරමුණ හමුවන්නේ චක්ඛුපුසාද වස්තුවෙහි බවද දනයුතුය.

ඇසට හමුවන රූප අපුමාණය. ඒ රූප සියල්ලම දුටුවා යයි කීමට නුපුළුවන. යම රූප සමූහයක් දකීමට කැමැත්ත ඇතිවෙ තොත්, ඒ පිළිබඳව මනසිකාරය ඇති වීමෙන් උවමනා කළ රූප අරමුණ පමණක් ගෙන චක්ඛු විඤ්ඤාණයෝ පහළ වෙති. මේ රූපය දකීමට ආලෝකය ද උපකාර විය යුතුයි. ආලෝකය නොමැති නම් වර්ණය පුකට නොවේ. අන්ධකාරය පවතින විට එලියක් නැතිව රූප බැලීමට නොහැකි වන්නේ ඒ හේතුවෙනි. චක්ඛු වීඤ්ඤාණ සිත මෙසේ චක්ඛුපුසාද වස්තුවෙහි ඉපිද නිරුද්ධ ඩීමෙන් පසු ඒ අරමුණම ගෙන ඇතිවන සිත් පෙලේ හෙවත් චිත්ත වීරීයේ ඉතිරි සිත් පෙර මෙන් හෘදය වස්තු රූපය ආශුය කරගෙන මීස චක්ඛු පුසාද වස්තුවෙහි හට නොගන්නා බව දත යුතු. රූප සටහන ඇදින ගැනීමට මෙවැනි චිත්ත වීරී කීපයක් ඇතිවිය යුතුයි. මේ චක්ඛු විඤ්ඤාණ නම් වූ සිත ඉපදීමට උපකාර වන කරුණු නම්:—

- චක්ඛු පුසාදයාගේ නොපිරිහීම හෙවත් චක්ෂුපුසාද වස්තුව යහපත්ව පිහිටීම,
- 2. රූප අරමුණක් හමුවීම,
- 3. ආලොකයෙන් රූපයට උපකාර ලැබීම,
- 4. මනසිකාරය.

අසට හමුවන මේ රූපයෝ ඇසතුල නොව පිටත පවතින රූප වෙති. ඒ රූප, තුබූ තැනින් අවුත් ඇසෙහි නොහැපෙන්නේය. ඇත තිබෙන රූපයන්ගේ වර්ණය හෙවත් ඡායාව පමණක් ඉතා සියුම් ලෙසින් ඇසට හමුවේ. ඉතා සියුම් වූ මේ වර්ණය, එලෙසම සියුම් වූ එක්බුපුසාද වස්තුවෙහි හැපෙන්නේ ඉතා සියුම් ලෙසටය. පුඑන් පෙදක් පුඑන් පෙදක් හා ගැටෙන්නාක් මෙනි. එහෙයින් චක්බු විඤ්ඤාණ සිත අරමුණු රස විදීමේදී සැප හෝ දුක් වේදනා ඇතිවීමට නුපුළුවන. උපෙක්බා වෙදනාව ඇතිවන්නේ ඒ වස්තු දුර්වලතාව හා කෘතා දුර්වලතාව ද ඇති හෙයිනි. අරමුණ හොඳහැටි අදුනගත් පසු ඒ අරමුණ පියමනාප නම් සොමනස් සිත් ජවන් වශයෙන් පසුව පහළවේ. අපිය අරමුණක් නම් දෙමනස් හෙවත් පටිස සිත් පහළ වේ. එබැවින් මේ සිතට උපෙක්බා සහගත චක්බු විඤ්ඤාණ යයි කියනු ලැබේ.

ඉෂ්ටාරම්මණයක් හෙවත් පිියමනාප වූ, සැපදයක වූ, අරමුණක් හමුවූවිට අහේතුක කුසල විපාක චක්බු විඤ්ඤාණ සිත ද, අනිෂ්චාරම් මණ හෙවත් අපිය වූ, දුක්බදයක අරමුණු හමුවූ විට අහේතුක අකුසල විපාක චක්බු විඤ්ඤාණ සිත ද ඇතිවන්නේය. මෙසේ ඉෂ්ටානිෂ්ට වශයෙන් අරමුණු බෙදනු ලබන්නේ මධාාස්ථ පුද්ගලයන්ගේ පිළිගැණීමේ සැටියටය. මධාාස්ථ පුද්ගලයන් විසින් බොහෝ කලක

සිට ඉෂ්ට යයි පිළිගන්නා ලද අරමුණු ඉෂ්ට නම් වේ. සඤ්ඤා විපල්-ලාස, චිත්ත විපල්ලාස ආදී වශයෙන් අරමුණු පිළිගන්නා ස්වභාවය වෙනස් වීමෙන්, පෙරලීමෙන්, ඉෂ්ට අරමුණු අනිෂ්ට වශයෙන් ද, අනිෂ්ට අරමුණු ඉෂ්ට වශයෙන්ද සැළකීමට අවකාශ තිබේ. ඇතැම සත්ත්වයන්ට අසුවි සෙම, සොටු ආදී අනිෂ්ට අරමුණු, සඤ්ඤා විපල් ලාස වශයෙන් පෙරළි ඉෂ්ටාලම්බන වශයෙන් වැටහී සොමනස් ජවන් උපදී. ඉෂ්ටාලම්බන වූ බුද්ධ රූපාදිය ද චිත්ත විපල්ලාසාදී වශ **ෙයන් පෙරලී අනිෂ්ටාලම්බන වශයෙන් වැටහී දෙම්නස් ජවන් උපදී.** ඇතැම් විට ඉෂ්ටාලම්බනය ද එක් ද්වාරයකට ඉෂ්ට වශයෙන් ද අනික් ද්වාරයකට අනිෂ්ට වශයෙන් ද වැටහේ. කඩු දුනු ආදිය චක්බුද්වාරයට ඉෂ්ට වේ. නමුත් කායද්වාරයට අනිෂ්ඨ වේ. එමෙන්ම කායද්වාරයට ඉෂ්ට වූ සියුම් දුවාගයක් දුර්ගන්ධය නිසා සාණද්වාරයට අතිෂ්ට වේ. මෙසේ ඉෂ්ටානිෂ්ටාලම්බන විපල්ලාසාදි වශයෙන් හෝ ද්වාරවශයෙන් හෝ වෙනස් විය හැකි බව දුන යුතුය. සාමානා පෘථග්ජන පුද්ගලයන්ට අසුචි ආදී දර්ශනයෙන් අකුසලවිපාක චක්බු විඤ්ඤාණය ඉපදී, එයට අනතුරුව දෙෂමූල අකුසල් සිත් උපදී. ඒ අරමුණම සූකර ආදි සත්ත්වයන්ට හමු වූ කල්හි අකුසල විපාක චක්බුවිඤ්ඤාණය ඉපිද එයට අනතුරුව ලෝහමුල අකුසල් සිත් උපදී. නුවණ ඇති පුද්ගලයෙකුට ඒ අසුචි දර්ශනයෙන් අකුසල විපාක චක්බු විඤ්ඤාණය ඇතිවී, මාගේ ශරීරය තුලද මෙබඳු අසූචි ඇත්තේ යයි පිළි කුල මෙනෙහිකිරීමට හැකි වීනම්, ඕහට කාමාවචර ඤාණ සම්පු යුක්ත කුසල් සිත් උපදී. බුදු පසේ බුදු මහ රහතන් වහන්සේලාට ් ්ර්ශනයෙන් අකුසල විපාක චක්බු විඤ්ඤාණය ඉපිද එයට අන තුරුව කාමාවචර මහා කුියා සිත් උපදී.

# ශොත වීඤ්ඤාණ සිත් දෙක

මේ සිත් උපදින්නේ සොතපුසාද වස්තුවෙහිය. එය පිහිටා තිබෙන්නේ කන් බිල ඇතුළෙහිය. චක්ෂූපුසාදවස්තුව ගැන කරණ ලද විස්තරය අනුව මෙහි විස්තරය ද දත යුතුයි. ශබ්ද අරමුණ කන් සිදුරින් ඇතුල්වී ශුොතපුසාද වස්තුවෙහි වදින්නේ ය. එවිට ඒ සොතපුසාද වස්තුවෙහි ශබ්දය දන ගන්නා සොත විඤ්ඤාණ නම සිත පහළ වේ. ශබ්ද අරමුණත්, සොතපුසාද වස්තුරූපයත් ඉතා සියුම බැවින් ද දුර්වල බැවින් ද, කෘතායන් දුර්වල බැවින් ද, ඒ සිතෙහි හටගන්නා වෙදනාව උපෙක්ෂා වෙදනාම වේ. සොත විඤ්ඤාණය ඉපදීමට උපකාරවන කරුණු නම්:—

- 1. සොතපුසාද වස්තුවගේ නොපිරිහීම.
- 2. ශබ්දලම්බනයක් හමුවීම.
- 3. කන්සිදුර අවහිර නොවී, විවෘතව, අවකාශය පැවකීම.
- 4. මනුසිකාරය.

මිහිරිවූද, පුියමනාපවූද, ශබ්ද අරමුණක් හමුවන්නේ කුසල විපාකයක් වශයෙනි. එවිට අහේතුක කුසලවිපාක සොතවිඤ්ඤාණය උපදී. අකුසල විපාක වශයෙන් හමුවන අමිහිරිවූද, අපියවූද, අරමුණ ගෙණ අහේතුක අකුසල වීපාක සොත විඤ්ඤාණය උපදී.

#### සාණ විඤ්ඤාණ සිත් දෙක

සාණ විඤ්ඤාණ යනු ගන්ධය දනගන්නා සිතට නමෙකි. නාසය තුල පිහිටි සාණපුසාද වස්තුව ආශුයකරගෙන සාණ විඤ්ඤාණ සිත පහළවේ. කුසල විපාකයක් වශයෙන් ලැබෙන මිහිරි සුවද ආදිය අරමුණුකරගෙන අහේතුක කුසලවිපාක සාණ විඤ්ඤාණය ඇතිවේ. අකුශල විපාක වශයෙන් ලැබෙන අමිහිරි දුගද අරමුණු නිසා අහේතුක අකුසල විපාක සාණ විඤ්ඤාණය ලැබේ. ගන්ධ අරමුණ සාණ පුසාද වස්තුරූපයන්හි ගැටෙන කල්හි වස්තු දුර්වලතා කෘතා දුර්වල තාවන් නිසා සාණ විඤ්ඤාණ සිතෙහි වේදනාව ද උපෙක්ඛා වේ. ගන්ධය දැනීමට වාතය හෙවත් වායෝ ධාතුහුගේ උපකාරය අවශාය. වායෝ ධාතුව නැති කල්හි ගන්ධය නොපැතිරෙන්නේ ය.

සාණ වීඤ්ඤාණය ඉපදීමට උපකාර වන කරුණු නම්:—

- 1. සාණ පුසාදයාගේ නොපිරිහීම.
- 2. ගන්ධාලම්බනයක් ලැබීම.
- 3. නාසිකා සිදුරෙන් වැදගන්නා වායො ධාතුහුගේ උපකාරය ලැබීම.
- 4. මනසිකාරය.

#### ජීව්හා විඤ්ඤණ සිත් දෙක

රස දැනගන්නා සිත ජීව්හා විඤ්ඤාණය නම් වේ. දිවෙහි පිහිටි ජීව්තා පුසාද වස්තුවෙහි මේ සිත හටගන්නේ ය. දිවෙන් වැදගන්නා රසය මේ ජීව්තා විඤ්ඤාණ සිතින් විදීයි. කුසල විපාක වශයෙන් ලැබෙන මිහිරි රසය විදීමේ දී අහේතුක කුසල විපාක ජීව්තා විඤ්ඤාණය ද අකුසල විාපක වශයෙන් හමුවන අමිහිරි රස විදීමේ දී අහේතුක අකුසල විපාක ජීව්තා විඤ්ඤාණය ද ඇති වන්නේය. රස දැනීමට දිවෙහි තෙත්ගතිය හෙවත් ආපො ධාතුව උපකාර වේ.

ජීව්තා විඤ්ඤාණය ඉපදීමට උපකාරවන කරුණු නම්:—

- 1. ජීව්තා පුසාදයාගේ නොපිරිහීම.
- 2. රසාලම්බනයක් හමුවීම.
- 3. දිවෙහි තෙත් ගතිය හෙවත් ආපොධාතුවෙන් උපකාර ලැබීම.
- 4. මනසිකාරය

වස්තු දුර්වලතා, කෘතා දුර්වලතා හේතුවෙන් මේ සිත් දෙක ද උපෙක්බා වෙදනා සහිත බව දතයුතු.

#### කාය විඤ්ඤාණ සිත් දෙක

කයට හෙවත් ශරීරයට හමුවන ස්පර්ශ දනගන්නා සිත කාය විඤ්ඤාණ නම්. මේ සිත් උපදින්නේ කායපුසාද වස්තුවෙහි ය. මේ කාය පුසාද වස්තු රූපය, මහාභුතරූපයන්ගේ පැහැයකි. මෙයට හමුවන පොට්ඨබ්බ අරමුණ නම් වූ ස්පර්ශය, පඨවි, තේජො, වායෝ යන භූතතුයකින් යුත්, අරමුණෙකි. ඇස්, කන් නාස, දිව ආදියට හමුවන රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස අරමුණු උපාදරූපයන් බැවින් ඉතා සියුම් ය. සතර මහාභුතයන්ගෙන් සැදුනු, සසම් භාර කාය නම් වූ මේ ශරීරය ආශුය කරමින් පවතින මේ කාය පුසාද වස්තුවෙහි පොට්ඨබ්බ අරමුණ හැපීමේ දී කිණිහිරක් පිට පුළුන් පිඩක් තබා යකඩයකින් පහර දෙන කල්හි පුළුන් පිඩ විනිවිදගොස් යකඩය කිණිහිරට තදින් හැප්පෙන්නාක් මෙන් ස්පර්ශයද ශරීරයට තදින් හැපෙන්නේය. එවිට උපෙක්ඛා වෙදනාවක් නොව, සැප හෝ දුක් වෙදනා හට ගන්නේ ය. කුසල විපාක වශයෙන්, මෘදුවූ, මිහිරි වූ ස්පර්ශ අරමුණු හමුවූ කල්හි අහේතුක සුඛ සහගත කායවිඤ්ඤාණය ද, අකුසල විපාක වශයෙන් හමුවන අමිහිරි රඑ ස්පර්ශ ඇති කල්හි අහේතුක දුක්ඛ සහගත කායවිඤ්ඤාණය ඇති වන්නේ ය.

කාලවිඤ්ඤාණයන්ගේ ඉපදීමට උපකාරවන කරුණු නම්:—

- 1. කායපුසාදයාගේ නොපිරිහීම.
- 2. භූතනුය සඞ්බහාත ස්පර්ශය හමුවීම.
- 3. ශරීරයෙහි ඇති තද ගතිය නම් වූ පඨවිධාතුහුගේ උපනිශුය හෙවත් උපකාරය ලැබීම.
- 4. මනසිකාරය.

#### සම්පථිච්ඡන සිත් දෙක

අරමුණ මතා කොට පිළිගැනීම වශයෙන් ඇතිවන සිත සම පටීචඡන සිත නම වේ. යම් කෙනෙකු විසින් ගෙනෙන ලද වස්තු වක්, පසුව පරීක්ෂාකර බැලීම පිණිස, පළමුකොට අතින් පිළිගන්නේ වේද, එමෙන්ම ඉහතකි ද්විපඤචවිඤ්ඤාණයන් විසින් ගෙණ එන ලද රූප ශබ්දාදී අරමුණු, පසුව සොයා බැලීම පිණිස මනාකොට පිළිගන්නා ආකාරයෙන් පහළවන සිත සම්පටීචඡන සිත නම් වේ. අකුසල විපාක විඤඤාණයන් විසින් ගත් අනිෂ්ට අරමුණු පිළිගනිමින් උපදින සිත අකුසල විපාක සම්පටීචඡන සිත යයි ද, කුසල විපාක විඤ්ඤාණයන් ගත් ඉෂ්ට අරමුණු පිළිගනිමින් උපදින සිත කුසල විපාක සම්පටීචඡන සිත යයි ද දත යුතුයි. මේ සිතින් අරමුණු පිළිගැනීම පමණක් කරන හෙයින්, දුක් හෝ සැප වෙදනා නොඉපිද උපෙක්ඛා වෙදනාවම උපදී. චිත්තයන්ගේ කෘතාය සහ සිත් යෙදෙන පිළිවෙල ආදිය දැන ගත් පසු මේ සිත් මෙයට වඩා හොඳින් අවබෝධ කරගැනීමට හැකි වේ.

#### සන්තීරණ සිත් තුන

සම්පටිච්ඡන සිතින් පිළිගන්නා ලද අරමුණ විමසා බලන්නාක් මෙන් උපදින සිත සත්තීරණ සිත නමි. අතිත් පිළිගත්නා ලද වස්තුව කෙබදු දැයි හරිහැටි දන ගැණීමට පෙර, ඒ වස්තුව මනා කොට පරීක්ෂා කළ යුතු වේ. එමෙන්ම, සම්පටිච්ඡන සිත විසින් පිළිගන්නා ලද අරමුණ ගැන, ස්ථීරව නිශ්චය කර ගැනීමට පුථම , ඒ අරමුණ මනාකොට විමසා බැලීම් වශයෙන් මේ සන්තීරණ සිත ඇති වේ. අකුසල විපාක සම්පටිච්ඡන සිතින් පිළිගන්නා ලද අනිෂ්ට අරමුණ විමසා බලන සිත අහේතුක අකුසල විපාක සන්තීරණ සිත නමි. එමෙන් ම කුසලවිපාක සම්පටිච්ඡන සිතින් පිළිගන්නා ලද ඉෂ්ට අරමුණ විමසා බලන සිත අහේතුක කුසල විපාක සන්තීරණ සිත නමි. මේ කුසල විපාක සන්තීරණ සිත් නමි. මේ කුසල විපාක සන්තීරණ සිත්, දෙකක් ම ලැබේ. එකක් උපෙක්ඛා සහගත ය. අනික සොමනස්ස සහගතය. අකුසල විපාක සන්තීරණ සිත උපෙක්ඛා සහගතය.

ඉෂ්ට අරමුණු, ඉෂ්ට මධාාස්ථය, අතිඉෂ්ටය කියා දෙකොටසකට බෙදිය හැකි වේ. එයින් ඉෂ්ට මධාාස්ථ අරමුණ වීමසා බලන සිත උපෙක්බා සහගතය. අතිඉෂ්ට අරමුණ වීමසා බලන සිත සොම නස්ස සහගතය. එහෙයින් කුසල විපාක සන්තීරණ සිත් දෙකක්ම ඇති බව සැළකිය යුතු.

උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිත් දෙකින්, සන්තී රණ කෘතා පමණක් නොව තවත් කටයුතු ද කරණු ලැබේ. එයින් පුධාන කටයුත්ත නම් පටිසන්ධි කෘතාය යි. අකුසල් සිත් දෙළොස අතුරෙන් උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත හැර, ඉතිරි සිත් එකළොසින් යම් අකුසල කර්ම පථයක් සිදු වී, එහි පටිසන්ධි විපාකය ගෙනදීමට අවකාශ ලද හොත්, සතර අපායෙහි පටිසන්ධිය ගෙන දෙන්නේය. අපායෙහි පහළවන විට ඇතිවන පළමුවන සිත වූ පටිසන්ධි සිත, මේ අහේතුක අකුසල විපාක සන්තීරණ සිත වේ. එමෙන් ම ඉතා දුර්වල වූ කුසල කර්මයක පටිසන්ධි විපාක දෙනකල්හී, ජාති අන්ධ, ගොළු බිහිරි ආදී අංගවිකලත්වයක් ඇතිව හෝ, ඉතා දුක්ඛිත ජීවිතයක් ගත කරන මනුෂා ආදී යෝනිවල හෝ උත්පත්තිය ගෙන දෙන්නේ ය. එවිට පටිසන්ධි සිත වශයෙන් ලැබෙන්නේ අහේතුක කුසල විපාක උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ සිතය. එබැවින් මේ අහේතුක උපෙක්බා සහතෙ සන්තීරණ සිත් දෙකට අහේතුක පටිසන්ධි යුගලය යයි කියනු ලැබේ. තව ද මේ සන්තීරණ සිත් තුනම ඇතැම් විත්තවීරීවල ජවන් සිත්වලට පසුව, එම අරමුණම ගෙන තදලම්බන කෘතා සිද්ධ කරමින් චිත්ත වීරීයේ කෙළවර ඇති වන විට එයට තදලම්බන සිත් යන නාමයද වාවහාර කරණු ලැබේ.

මෙතෙක් විස්තර කරණ ලද මේ පසළොස් කුසලාකුසල විපාක චිත්තයෝ අහේතුකම වෙති, ලෝහ, දෝෂ, මෝහ යන අකුසල හේතු හෝ ආලෝහ, අදෝෂ, අමෝහ යන කුසල හේතු හෝ මේ සිත්හි යෙදී නැති හෙයිනි.

කුසලාකුසල කර්මයන්ගේ ශක්තිය මෝරා පැසීම බවට පැමිණී මෙන් "විපාක"' නම් ලත් මේ අහේතුක විපාක සිත් පසළොස වස්තු දුර්වලතා, කෘතා දුර්වලතා ආදි වශයෙන් ඉතා දුර්වලය. හේතු ධර්මයෝ ඉතා බලවත් බැවින් දුර්වල සිත්වල නො යෙදෙන් නාහ. අකුසල කර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් ඇත්තේ මේ අහේ තුක අකුසල විපාක සත පමණ ය. කුසලකර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් මේ අහේතුක කුසල විපාක අට සහ තවත් සහේතුක මහා විපාක අටක් ද ඇත. එහි විස්තර පසුව දක්වන්නෙමු.

පුතිසන්ධි විපාකය, පුවෘත්ති විපාක යයි විපාක කොටස් දෙකෙකි. යම් කර්මයක් හේතුකොට ගෙන මරණින් මතු යම් භවයක උත් පත්තිය ගෙන දෙන්නේ නම්, එය පටිසන්ධි විපාක නම්, උපන්නා වූ සත්ත්වයාහට යම් දුක් සැප ආදී විදීමක් ගෙනදෙන්නේ නම් එය පුවෘත්ති විපාක නම්. උපන්නා වූ සත්ත්වයාහට ඉෂ්ටානිෂ්ට අරමුණු හමු වීමේ දී මේ විපාක සිත් කර්මයන්ට අනුකූලව ලැබෙකි. මේ සිත් පසළොසින්, උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ සිත් දෙක පුවෘත්ති විපාක පමණක් නොව අහේතුක පුතිසන්ධිය ද ගෙන දෙනි. පුති සන්ධි සිත මෙසේ ඉපිද නිරුද්ධවීමෙන් පසු එම සිත් ම, එම අරමුණම ගෙන, භවයාගේ පැවැත්මට අඩගයක් වශයෙන්, භවාඩග සිත් නමින්, චිත්ත පරම්පරාව ඇති කොට, ඒ භවයෙහි අවසානය වූ මරණය හෙවත් වූති සිතෙහි හංගය දක්වා නො සිදී පවති.

උසස් පින්කම හෙවත් උත්කෘෂ්ට කුසල කර්මයන්ගේ පුවෘත්ති වීපාක වශයෙන් අහේතුක කුසල විපාක අට සහ සහේතුක කුසල වීපාක අට ද ලැබෙන බව කලින් දක්වන ලදී. බලවත් වූ මහා විපාක සිත් වල විපාක ආනිශංස ගෙන දීමේ ශක්තියක් ඇත්තේ ය. විපාක ආනිශංසයෝ නම්, කුසලකර්ම බලයෙන් ලැබෙන ධන සම්පත්, වතුපිටි, ගේදෙර, පිරිවර, යස ඉසුරු ආදී උසස් සැප විදීමට උප කාරවන දේවල් ය. එවැනි හේතුසම්පත් ඇතියවුන්ට ඉතා ඉෂ්ට වූ රූප ශබ්ද, ගන්ධ, රස ස්පර්ශාදී අරමුණු හමුවූ විට ලැබෙන්නේ අහේතුක කුසල විපාක සිත්මය. කුසලකර්මය ඉතා දුර්වල නම් මහා වීපාක සිත් කිසිවක් නො ලැබේ. අහේතුක විපාක සිත් අට පමණක් ලැබේ,

දුර්වල වූ කුසල කර්මයන්ගේ විපාක මේ ලෙසින් දුර්වල වීනම්, අකුසල කර්මයන්ගෙන්, සැප කිසිවක් නො ලැබී, දුක් පමණක් ලැබෙන බව කිවයුතු නොවේ. අකුසල් කළ සත්ත්වයන්ට අනිෂ්ට වූ රූප ශබ්දදී, සිත් දූෂා කරවන අරමුණු ලැබීමෙන් අහේතුක අකු සල විපාක සිත් සත උපදින සැටි දක්වන ලදී. අකුසල කර්මය බලවත් වූ පමණට ලැබෙන අරමුණු ද වැඩියක් ම අනිෂ්ට වේ. එබැ වීන් ඒ සත්ත්වයන්ට ලැබෙන දුක් සමූහය ද බලවත් විය යුතුයි.

පෘථග්ජන වූ හැම සත්ත්වයන් විසින් ම සසරදී කරණ ලද කුසලාකුසල කර්ම අනන්ත අපුමාණ බැවින් දුක් සැප දෙකම වරින් වර විඳීම ස්වභාවයකි. සුගති පුතිසන්ධියක් ලැබූ කෙනෙකුට මේ හේතුවෙන් සැප දුක් මිශුව ලැබෙන හෙයින් දුක් විපාක වලින් වන චිත්ත පීඩා ආදිය, සැප විපාක ලැබෙන විට, තාවකාලිකව අමතක වන්නේ ය. නමුත් කුසල විපාක ගෙන දීමට අවකාශ නැති, දුගති පුතිසන්ධියක් ලැබූ කෙනෙකුට දුක් විපාක බලවත්ව ද නෙන් නේ ය. මනුෂ්‍ය ලෝක ආදී සුගතිවල ඉෂ්ටානිෂ්ට අරමුණු මිශුව ලැබෙ තත්, නරකාදී අපායයන්හි ඉෂ්ට අරමුණු ලැබෙන්නේ ඉතා කලාතුරෙකිනී. ඒ හේතුවෙන් අනිෂ්ට අරමුණු ගෙන ජීවිතාන්තය දක්වා විඳින බලවත් දුක් අපුමාණ ය. සහේතුක කුසල කර්මයන්ගේ විපාක වශ යෙන් සහේතුක අහේතුක විපාක දෙකොටසක් තිබෙන්නාක් මෙන් සහේතුක වූ අකුසල කර්මයන්ට සහේතුක විපාක නොලැබී අහේතුක විපාක පමණක් ලැබීමට හේතුව කුමක් ද යනු බොහෝ

දෙනෙකු වීසින් අසනු ලබන පුශ්නයකි. කුසල කර්මයන් ගේ විපාක වශයෙන් හමුවන ඉෂ්ට වූ රූප ශබ්ද දී අරමුණු නිසා, අහේ තුක කුසල විපාක සිත් ඇති වී සතුටුවීමටත්, සැප වෙදනා විඳීමටත් හැකි වන්නේ ය. සහේතුක මහා විපාක සිත් වලින් සහේතුක පුතිසන්ධියක් ද ලබා දී, පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් නොයෙක් සැප සම්පත් හා විපාක ආනිශංසයෝ ද ගෙන දෙනු ලැබේ. ලැබූ සම්පත් දියුණු කර ගැනීමට ද මේ මහා වීපාකයෝ උපකාර වන්නාහු ය. අකුසල විපාක වශයෙන් විදින්නට සිදු වන්නේ අනිෂ්ට වූ රූපාදී අරමුණු ලැබීමෙන් ඇති වන්නා වූ දුක් සමූහය පමණකි. අහේතුක අකුසල විපාක සත්දෙනා ගෙන් මේ සියඑම් දුක් ඒ ඒ අකුසල කර්ම යන්ට අනුකූලව ලැබෙන්නේ නම් අන් සිතකින් ඇති පුයෝජනය කුමක් ද? සහේතුක අකුසල විපාක ඇති වෙතොත් එහි ලෝහ, දෝෂ, මෝහ යන අකුසල හේතු යෙදිය යුතු වේ. මේ හේතු වලින් බලාපොරොත්තු වන්නේත් අකුසල දුක් විපාක බලවත් කර ගැනීම නම්, අහේතුක විපාකවලින් ඒ කටයුත්තම සිදුවන බැවින් සහේතුක අකුසල විපාක ඇතිවීමට අවකාශ නැති බව තේරුම් ගත යුතුයි. පුයෝජනයක් නැතිව සිත් හට නො ගන්නා බව ධර්ම ස්ව භාවයකි.

### අහේතුක කිුයා සිත් තුන

අහේතුක සිත් සංඛ්‍යාවට ගැණෙන මේ කිුයා සිත් තුන, කුසලා කුසල හේතු සයෙන් එකක් සමගවත් යෙදී නැති හෙයින් අහේ තුක වෙති. මේ සිත්වල, කර්ම සිත් මෙන් විපාක ගෙණ දෙන ශක්තියක් නැත. එහි ඇත්තේ කිුිියා මාතුයක් පමණ ය.

# උපෙක්ඛා සහගත පඤ්චද්චාණවජ්ජන සිත

චක්ඛුද්වාරය, සොතද්වාරය, සාණද්වාරය, ජීව්හද්වාරය, කායද්වාරය යන දෙරටු පහෙන් හෙවත් පඤචද්වාරයෙන් වැද ගත්තා රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස පොට්ඨබ්බ යන අරමුණුවලට සිත් පරම්පරාව යොමු කිරීමක් වශයෙන් පහළවන සිත පඤචද්වාරා වජ්ජන සිත නමි. චක්ඛුවිඤ්ඤාණාදී විඤ්ඤාණ සිතක් ඉපදීමට පෙර, මේ පඤචද්වාරාවජ්ජන සිත, ආවර්ජන කෘතය සිද්ධ කරමින්

ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මේ සිත ඇති වන්නේ හෘදය වස්තු රූපය අාශය කරගෙනය එහි අරමුණ එම චිත්තවීරීය ඉපදීමට හේතුවූ අඑත් වර්තමාන රූපාදි අරමුණු වලින් එකෙකි. නමුත් මේ සිතට අරමුණ හැදින ගැනීමට ශක්තියක් නැත. එයට පසුව ඇතිවන චක්බු විඤ්ඤාණාදී විඤ්ඤාණ සිතින්ම අරමුණ දැන ගන්නේ වේ. මේ සිත දූර්වල කිුයා සිතක් බැවින් උපෙක්බා වෙදනාවෙන් යුක්තය.

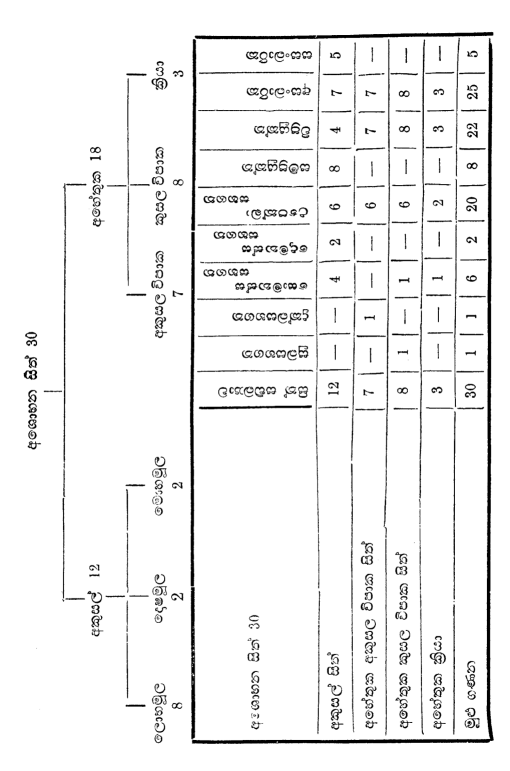
# උපෙක්බා සහගත මනොද්චාරාවජ්ජන සිත

සිතින් ම හෙවත් මනොද්වාරයෙන් ම ගන්නා අරමුණු වලට සිත් පරම්පරාව යොමු කිරීම වශයෙන් උපදින සිත මනොද්වාරා වජ්ජන සිත නමි. පඤවද්වාරයෙන් ගනු ලබන රූපාදි අරමුණු හැර අන් සියළු අරමුණු මනොද්වාරයෙන් හෙවත් සිතින් ම ගනු ලැබේ. මනොද්වාරික චීත්තවීරීයක හවාඩ්ග සිත බිදිමත් සමගම මේ සිත ආවජ්ජන කෘතාය සිද්ධ කරමින් ඉපිද නිරුද්ධ වූවායින් පසු ජවන් සිත් පෙළ ඇති වේ. තවද මේ සිත පඤවද්වාර චිත්තවීරීයෙහිදී, අරමුණු විමසා බැලීම නම් වූ සන්තීරණ කෘතාය සිද්ධ කරන සන්තීරණ සිත ඉපිද නිරුද්ධ වූවායින් පසු, ඒ අරමුණ මෙබඳු යයි ස්ථිර වශයෙන් නිශ්චය කිරීම හෙවත් වොට්ඨපන කෘතා සිද්ධ කර මින් උපදින්නේ ය. එවිට ඒ සිතට වොට්ඨපන සිත යයි ද කියනු ලැබේ. මේ ආවජ්ජන සිත් දෙකම චිත්ත වීරීයේ මුල් අවස්ථාවේ උපදින හෙයින් දුර්වලය. කුසල් හෝ අකුසල් වීමට නුපුළුවන් බැවින් කියා සිත් ම වේ. මේ සිත් දෙකම උපෙක්ඛා සහගතය.

### සොමනස්ස සහගන හසිතුප්පාද සිත

හසිතය යනු මද සිනහවට නමෙකි. සිනහ පහළ කිරීම වශ යෙන් උපදින සිත හසිතුප්පාද සිත නමි. සිනහ පහළ කිරීමේදී සතුටක් ඇතිවන හෙයින් එහි වේදනාව සොම්නස වේ. සිනහ පහළ කිරීමට පමණක් මේ සිත රහතන් වහන්සේලාට ඇති වන හෙයින් එය කු්යා සිතක් වේ. යම් පුද්ගලයෙකු ගේ සසර ගතියක් දක, තමන්වහන්සේ ඒ ගතියෙන් මිදුනේ යයි යනාදී වශයෙන් සතු ටක් ඇති වන කල්හි මද සිනහ පහළ කරවන මේ සිත ජවනකෘතාය සිද්ධකරමින් උපදී. අලෝහ, අදෝෂ, අමොහ යන කුසල හේතු කිසි වක් මේ සිතෙහි යෙදී නැති හෙයින් දුර්වල වූ අහේතුක සිතක් ම වේ.

සිනහ පහළ කරන්නා වූ සිත් තවත් ඇත. පුිය වූ කාම අරමු ණක් ලත් විටෙක හටගන්නා සොම්නස් සිත් වලින්, එනම් ලෝභ මුල සොමනස්ස සහගත සිත් සතර, සොමනස්ස මහා කුසල් සතර සහ මහා කිුයා සතර ද යන සිත් දෙලොසින් ද, සිනහ පහළ කිරීම සිදුවේ. එයින් පෘථග්ජනයන්ට සොමනස්ස ලෝහමුල සිත් සතර සහ සොමනස්ස මහා කුසල් සතර ද ශෛක්ෂයන්ට හෙවත් **සෝවාන්, සකෘදගාමි, අනාගාම මාර්ග එලස්**ථ යන්ට සොමනස්ස දිට්ඨිගත විපුයුක්ත සිත් දෙක සහ සොම්නස් කුසල් සතර ද ඇති වේ. රහතන් වහන්සේලාට සොමනස්ස හසිතුප්පාදය සහ සොමනස්ස මහා කියා සතර යන සිත් පහ ඇතිවේ. සව්ඥ බුදුවරයන් වහන්සේලා ට සොමනස්ස දෙණ සම්පුයුක්ත මහා කියා සිත් ලදක පමණක් ඇතිවේ. දුන් අප විසින් මෙතෙක් විස්තර කරණ ලද සිත් සියල්ලම, එනම් අකුසල් සිත් දෙළොසත්, අහේතුක සිත් අටළොසත් යන සිත් තිහම අශෝහන සිත්තම් වේ. අහේතුක සිත් දහඅටම මෙහෙයීමක්, උනන්දු කරවීමක් නැතිව උපදින හෙයින් අසංබාරික වේ.



# කාමසොභන සින්

කාමාවචර සිත් පනස්හතරෙන්, අශෝහන සිත් තිහ මෙයට පෙර විස්තර කරණ ලදී. ඉතිරි සිත් විසිහතර සෝහන සිත් ය. ගුද්ධා, සති ආදී ශෝහන චෙතසික යෙදෙන හෙයිනි. මේ කාමසෝහන සිත් සියල්ල ම සහෙතුක වෙති. අලෝහ, අදෙෂ, අමෝහ යන හේතු තුනම යෙදෙන සිත් නිහේතුක සිත් යයි ද, අලෝහ අදෙෂ යන හේතු දෙක පමණක් යෙදෙන සිත් ද්විහේතුක යයි ද වාවහාර වේ. මේ කුශල හේතු, අකුසල හේතුන්ට වඩා බලවත් ය. තාවකාලිකව හෙවත් තදඬ්ගපුහාණි වශයෙන් අකුසල හේතු මර්දනය කිරීමට මේ කුසල් සිත් වලට ශක්තිය තිබේ.

මේ කාම සොහන සිත් වීසිහතරෙන් සිත් අටක් මහා කුසල් සිත් ය. සිත් අටක් මහා වීපාක සිත් ය. ඉතිරි සිත් අට මහා කිුියා සිත් ය.

#### කාමාවචර මහා කුසල් සික් අට

- 1. සොමනස්ස සහගත ඤණ සම්පයුත්ත අසංබාරික කුසල් සිත. (සැප චේදනා සහිත ඤාණය සමග යෙදුන මෙහෙයීමක් නැති කුසල් සිත.)
- සොමනස්ස සහගත ඤාණසම්පයුත්ත සසංඛාරික කුසල් සිත.
   (සැප වේදතා සහිත ඤාණය සමහ යෙදුන මෙහෙයීමක් ඇති කුසල් සිත.)
- 3. සොමනස්ස සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත අසංඛාරික කුසල් සිත-(සැප වෙදනා සහිත ඤාණය සමග නො යෙදුන මෙනෙයී මක් නැති කුසල් සිත.)
- සොමනස්ස සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත සසංඛාරික කුසල් සිත-(සැප වෙදනා සහිත ඤාණය සමග නො යෙදුන මෙහෙයි මක් ඇති කුසල් සිත.)
- 5. උපෙක්ඛා සහගත ඤාණ සම්පයුත්ත අසංඛාරික කුසල් සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත ඤාණය සමග යෙදුන මෙහෙයී මක් නැති කුසල් සිත.)

- රෙයක්ඛා සහගත ඤාණ සම්පයුත්ත සසංඛාරික කුසල් සිත. (මැදහත් වෙදතා සහිත ඤාණය සමග යෙදුත මෙහෙයි මක් ඇති කුසල් සිත.)
- 7. උපෙක්ඛා සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත අසංඛාරික කුසල් සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත ඤාණය සමග තො යෙදුන මෙහෙ යීමක් නැති කුසල් සිත.)
- 8. උපෙක්බා සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත සසංබාරික කුසල් සිත. (මැදහත් වෙදනා සහිත ඤාණය සමග නො යෙදුන මෙහෙයී මක් ඇති කුසල් සිත.)

අකුසල් හෙවත් පාප ගති නසන බැවින් කුසල් නම් වේ. ලෝහ දෙෂ, මෝහ ආදී අකුසල මූලයන් නිසා ඇතිවන පාප ධර්මයන් මැඩ පවත්වා යහපත් මගට පමුණුවන්නාවූ, මනුෂාලෝක, දිවා ලෝක ආදී කාම සුගතින්හි පුතිසන්ධිය ඇති කොට මහත් වූ සැප සම්පත්, විපාක වශයෙන් ගෙණ දීමේ ශක්තිය ඇති කුශලකර්ම කිරීමේදී මේ සිත් පහළවේ. දන්දීම, සිල් රැකීම, භාවනා කිරීම, වතාවත් කිරීම, බණ ඇසීම, බණ දෙසීම, පින් පැමිණවීම යන ආදී උසස් පින්කම් කරන්නේත් මේ කුසල් සිත් අටෙනි.

පින්කම් කිරීමේදී ඉෂ්ට අරමුණු හමුවන්නේ නම් ඒ කුසල් සින් සොමනස්ස සහගත වේ. ඉෂ්ට මධාස්ථ නම් උපෙක්ඛා සහගත වේ. ශුද්ධාවෙන් දනක් දෙනු කැමැති කෙනෙකුට, යොගා වූ දනවස්තුවක් ලැබීමත් ගුණවත් පුතිගුාහකයෙකු හෙවත් දනවස්තුව පිළිගැණීමට සුදුසු පුද්ගලයෙකු ලැබීමත්, දන් දීමට සුදුසු කාලය පැමිණීමත්, යොගා ස්ථානයක් ලැබීමත්, උපකාර පිණිස කලාාණ මිනුයන් ලැබීමත්, පිරිසිදු සමාග්දෘෂ්ටිය, ඇති බවත්, පුති ගුාහකයාගේ ගුණ දන්මත් දන් දීමෙහි අනුසස් දනීමත්, සොමනස්ස සහගත මහා කුසල විපාක සිතකින් පුතිසන්ධිය ලබා සිටීමත් යනාදී හේතුන් ඇති කල්හි ඒ දනමය පුණා කර්මය සොමනස්ස සහගත උසස් කුසල කර්මයක් වත්නේ ය.

## කුසල් සිත සොමනස්ස වීමට හේතු නම්

- සොමනස්ස සිතකින් පුතිසන්ධිය ලබා සිටීම.
- 2. ශුද්ධාව බහුලව ඇති වීම.
- 3. පිරිසිදු සමාග්දෘෂ්ටිය ඇති වීම.
- 4. කුසල කර්මයන්හි ඵල විපාක දැනීම.
- 5. ඉෂ්ට අරමුණු ලැබීම.
- 6. රොගපීඩාදි උපදුවයන්ගෙන් වැළකීම.

මෙයින් යම් කරුණක් අඩුවීනම්, ඒ කුසල්සිත උපෙක්බා සහගත වේ. මෙසේ වෙදනා හෙදයෙන් මහා කුසල් සිත් සොමනස්ස සහගත, උපෙක්බා සහගත යයි දෙකොටසකට බෙදනු ලැබේ.

තවද, කුසල් කිරීමේදී ඤාණය හෙවත් අමෝහ සඬ්ඛාාත පඤ්ඤෙත්දීය චෛතසිකය යෙදුනවිට, ඒ සිත ඤාණ සම්පුයුක්ත සිතක් වේ. ඤාණය නො යෙදුන සිත් ඤාණ විපුයුක්ත සිත් නම්. මෙසේ ඤාණ හෙදයෙන් ද, කුසල් සිත් ඤාණ සම්පුයුක්ත, ඤාණ විපුයුක්ත යයි දෙකොටසකට බෙදනු ලැබේ.

කර්ම හා කර්ම විපාක විශ්වාස කිරීමද, හේතුඵල ධර්මයන් විශ්වාස කිරීම ද, ධර්මාර්ත්ථ හොඳ හැටි දැනීම ද, පාපයන් ගෙන් වළ කින උපාය දුනීම ද ඤාණය නම් වේ. මේ ඤාණය හෙවත් පුඥව සමග යෙදන සිත ඤාණ සම්පුයුක්ත සිතකි. ලෞකික ශාස්තු ආදිය පිළිබඳ මනා දනීමක් ඇති, උගත් තැනැත්තා ඤාණවන්තයා යයි සාමානා ලෝකයා විසින් පිළිගනු ලැබේ. නමුත් ඔහුගේ ඒ ඤාණවන්තකම නොයෙක් අකුසල් කිරීමටත්, තමන්ටත් අනුන්ටත් අයහපත සිදු කිරීම පිණිසත් පවතින්නට බැරිකමක් නැත. සතුන් මැරීම, මැරිමට උපකාර වන නොයෙක් අවි ආයුධ තැනීම, විෂ දුවා සැදීම යනාදී නොයෙක් විපත් සළසන කටයුතු කිරීම මේ අයගෙන් සිදු වේ. කුසල් සිත්හි ඇතිවන ඤාණය මෙය නොවේ. ධර්මයේ සැටියට ඤාණවන්තයා කුසල් අකුසල් දන අකුසලින් වෙන්වීමට උත්සාහ කරන්නේ ය. තමන්ටත් අනුන්ටත් යහපතක්ම සිදු කරන්-ඉන් ය. සසර දුක් දැන එයින් මිදීමට වීය⊅ී කරන්නේ ය. නුවණින් පමණක් නොව ගුණයෙන් ද උසස් වීමට උත්සාහ දරන්නේය. කුසල් සිත්හි යෙදෙන ඤාණය මෙබඳු යයි සැළකිය යුතුයි.

තවද, කොපමණ ආදර ගෞරවයෙන් අනුන්ට සංගුහ කළත්. කණ බොන දෑ සපයා දුන්නත් ගේ දෙර සාද දුන්නත්, කම්ඵල නො අදහන්නේ නම්, ඕ හට ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිත් ඇති නොවේ, මෙකී යහපත් කටයුතු කරණ ඔහුට ලැබෙන්නේ ද්විහේතුක ඤාණ විපුයුක්ත කුසල් සිත් පමණ ය. පෙර ජාතිවල, පුඥව ලැබීම පිණිස උපකාර වන කුසල්; එනම්, ධර්මවිනය ඉගෙනීම, ධර්මය කියාදීම, ධර්ම දේශකයන්ට සත්කාර කිරීම, ධර්මය ඉගෙණගන්නවුන්හට උපකාර කිරීම, නිරවදා ශිල්පශාස්තු ඉගෙණීම යනාදී කුසල් කොට, පුාර්ථනා බලයක් ඇතිව උපන් පුද්ගලයන්ට මේ ඤාණය පහළ වන්නේ ය. තවද පුඥදසකයට පැමිණ මුහුකළ නුවණක් ද තිබිය යුතුය. දනාදී පින්කම් කිරීමේ දී ලෝහ දෙෂ, මොහයන්ගෙන් ඒ කුසල චිත්තය පිරිවරකොට නොගතයුත්තේ ය. එනම් කුසලය කිරීමට පෙරත් කුසල් කළ පසුත් ඉතා පිරිසිදු සිත් පහළ කර ගත යුතුය. මේ ආදී කරුණු සම්පූර්ණ වූ විට උත්කෘෂ්ට ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් උපදී.

ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිතක් ඇතිවීමට උපකාරවන කරුණු නම:

- 1. න්හේතුක මහා විපාක සිතකින් පුතිසන්ධිය ලැබීම.
- 2. ශුද්ධා ආදී ධර්මයන්ගේ මේරීම.
- 3. අකුසල් කෙරෙන් ඇත්වීම.
- 4. නුවණ වැඩෙන කටයුතු කිරීම.

මෙකී කරුණු අඩුවීනම් ඤාණ විපුයුක්ත සිත් ඇති වේ.

ඉහත දක්වන ලද පරිදි කර්මඵල ආදිය, නුවණින් යුක්තව මෙනෙහි කිරීමට නො හැකි වූ, පුරුද්දෙන් දන්දීම සිල් සමාදන්වීම, මල්පිදීම, පූජා පැවැත්වීම ආදී පින්කම කරන විට ඇතිවන්නේ මේ ඤාණ විපුයුක්ත සිත්ය. කුඩා ළදරුවන් මව්පියන් අනුව විහාරයට යෑම, ගාථා කියා වැදීම, දන් පිළිගැන්වීම යනාදිය කරන්නේත් මේ ඤාණ විපුයුක්ත සිතින් ය. මෙහෙයීමක්, අනුබලයක්, උනන්දුකරවීමක් නො මැතිව කුසල් කරන විට අසංබාරික කුසල් සිත් ද, මෙහෙයීමක්, උනන්දු කරවීමක් ඇති වීටෙක සසංබාරික සිත් ද ඇති වේ. දන් දීමේ දී, ඒ දන වස්තුව, අලෝහ චෙතනාව පෙරදරි කොට, කරුණාවෙන්, පිළි ගත්නා තැනත්තාගේ අතට දෙන්නේ වේද, ඒ දනයෙන් ලැබෙන කුසලානි ශංසයන් ඒකාන්තයෙන් ම ලැබෙවායි යන ස්ථිර අදහසක් ද ඇති වූයේ නම්, ඒ සිත අසංබාරික වන්නේ ය. අනුන් සතුටු කරවන අදහසින් හෝ අනුන් ගේ නියෝගයකින් හෝ දනය පිළිගැන්වීමේදී සසංබාරික සිත් උපදී.

සැකෙවින් මේ කුසල් සිත් අට උපදින සැටි මෙසේ දනයුතු යි.

- 1. මල් පහන් පිදීම, දන්දීම්, සිල්රැකීම් ආදී පින්කම් ඉතා සතුටින්, ශුද්ධාව පෙරදැරි කොට, ආනිශංසද දන, මෙහෙයීමක් නො මැතිව කරන කල්හි පළමුවෙනි සොමනස්ස සහගත ඤාණ සමප යුත්ත අසංබාරික සිත උපදී.
- 2. එයම මෙහෙයීමක් ඇතිව කරණකල්හි දෙවෙනි සොමනස්ස සහගතඤාණ සම්පයුත්ත සසංඛාරික සිත උපදී.
- 3. කර්මඵල, ආනිශංස ආදිය සිහි නොකොට, පුරුද්දක් වශ යෙන්, මෙහෙයීමක් නො මැතිව, කුසල් කරණ කල්හි තුන්වෙනි සොමනස්ස සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත අසංබාරික සිත උපදී.
- 4. මේ ලෙසින් මෙහෙයීමක් ඇතිව කරණ කල්හි සතර වැනි සොමනස්ස සහගත ඤාණ වීජපයුත්ත සසංබාරික සිත උපදී.
- 5. පින්කම් කිරීමේ දී අදහස් පරිදි සතුටුවීමට බාධා ඇතිවුවත් නුවණින් යුක්තව, මෙහෙයීමක් නොමැතිව කරණ කල්හි පස්වැනි උපෙක්ඛා සහගත ඤාණ සම්පයුත්ත අසංඛාරික සිත උපදී.
- 6. එයම මෙහෙයීමක් ඇතිව කරණ විට සවෙනි **උපෙක්ඛා** සහ<mark>ගත ඤාණ සම්පයුත්ත</mark> සසංඛා<mark>රික සිත</mark> උපදී.

- 7. සතුටත් නැතිව, නුවණින් තොරව, මෙහෙයීමක් නැතිව කුසල් කරණ කල්හි සත්වන උපෙක්බා සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත අසංබාරික සිත උපදී.
- 8. එසේම අනුන්ගේ මෙහෙයීමකින් කරණ කල්හි අට වැනි උපෙක්බා සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත සසංබාරික සිත උපදී.

දනයක් දීමට අදහස් කළ මොහොතේ පටන්, දන්දී අවසන් වනතෙක්, අන්කිසි සිතක් ඇති නොවී, මේ කුසල් සිත්ම ඇතිවන බව නො සිතිය යුතුයි. එමෙන්ම අට සිල් සමාදන් වූ තැන් පටන් පසුදින උදේ සිල්පවාරණය තෙක් මේ කුසල් සිත් හැර අන් සිතක් පහළ නො වන බව ද නොසිතිය යුතුයි. පින්කම් කිරීමේ දී, ඒ පින්කම ගැන සිහියෙන් යුක්තව සිටින මොහොතේ පමණක් ඇතිවන චිත්තවීටීවල, මේ සිත් අටෙන් එකක් ජවන් හෙවත් කර්ම සිත් වශ යෙන් හත්වර බැගින් ඉපිද නිරුද්ධවෙන බව දක යුතුයි. මේ අතර ඊෂණී, මාන ආදී පාප අදහසක් හෝ පින්කමකට සම්බන්ධ නැති විරුද්ධ අදහස් හෝ පහළවීමෙන් මේ පින්කම ද ඒ අකුසල් සිත් නිසා දුර්වල වන්නේය. මේ බැව් සලකා හැකිතාක් සිහියෙන් යුක්තවම කුසල් කිරීමට සිත්හි තබාගත යුතුය.

## කාමාවවර මහා විපාක සිත් අට

- 1. සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පයුත්ත අංසබාරික විපාක සිත
- 2. සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පයුත්න සසංඛාරික විපාක සිත
- 3. සොමනස්ස සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත අසංඛාරික විපාක සිත
- 4. සොමනස්ස සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත සසංබාරික විපාක සිත
- 5. උපෙක්බා සහගත ඤාණ සම්පයුත්ත අසංබාරික විපාක සිත
- 6. උපෙක්බා සහගත ඤාණ සම්පයුත්ත සසංබාරික විපාක සිත
- 7. උපෙක්බා සහගත ඤණ විප්පයුත්ත අසංඛාරික විපාක සිත
- 8. උපෙක්බා සහගත ඤාණ විප්පයුත්ත සසංඛාරික විපාක සිත

කාමාවචර මහා කුසල් සිත් අටෙහි විපාක වශයෙන් ලැබෙන මේ මහාවිපාක සිත් අට ද, ඒ පිළිවෙලටම ඒ නම් වලින්ම හඳුන්වනු ලැබේ. කුසල විපාක වශයෙන් ඉෂ්ට වූ රූප ශබ්ද දී අරමුණු හමුවන කල්හි චක්බුවිඤ්ඤාණාදී අහේතුක කුසල විපාක සිත් අට උපදින සැටි කලින් විස්තර කරන ලදී. දැන් විස්තර කරණු ලබන්නේ ඒ කුසලකර්මයන් ගේ සහේතුක විපාක සිත් අටය.

මේ මහා විපාක සින් අටේ ම පුතිසන්ධි විපාක · ශක්තිය හා පුවෘත්ති විපාක ශක්තිය ද ඇත්මන් ය.

මනුෂාලෝකය සහ දිවාලෝක යන කාම සුගතීන්හි පුතිසන්ධිය ගෙනදීමේදී මේ මහා විපාක සිත් අටෙන් එකක් පුතිසන්ධි සිත වශ යෙන් පහළ වේ. මේ විපාක සිත් ලැබෙන්නේ කුසල කර්මශක්ති යට අනුකූලවය. ඤාණය යෙදීම හෝ නො යෙදීම අනුව මේ කුසල් සිත් නිහේතුක උත්කෘෂ්ට, තිහේතුක ඕමක, ද්විහේතුක උත්කෘෂ්ට, ද්විහේතුක ඕමක යයි සතර කොටසකට බෙදිය හැකිවේ.

ති්හේතුක උත්කෘෂ්ට කුසල කර්මයක පුතිසන්ධි විපාක වශයෙන් ඤාණසම්පුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතරෙන් එකක් **හෙතෙමේ කාම**සුගතියෙහි බොහෝ කලක් නොයෙක් සම්පත් වීපාක ආනිසංසයන් වශයෙන් විදිමින් කල් යවන්නේ ය. සසර නොයෙක් ජන්මවල ඉපිද, මෙබඳු පින්කම් කොට, ඤාණය වඩා, භාවතාදිය කොට, පුාර්ත්ථනා බලයකුත් ඇතිව උත්පත්තිය ලැබුයේ නම්, ඕහට කළානණ මිතුයන් ලැබීමෙන් බොහෝ වැඩ සිදුකර ගැණීමට අවකාශ ලැබෙන්නේය. භාවනා වැඩීමෙන් ධාානාදී ඵල ලබා ගැනීමට හැකිවන්නේ මුහුකුරාගිය ඤාණයක් ඇති මෙබඳු පුද්ගලයන්ටය. මාර්ගඵල ලබා ගැනීමට ද නිුගේතුක පුතිසන්ධියක් අවශාමය. ඇතැම්විටෙක මෙවැනි හේතු සම්පත් නැති පුද්ගලයන් හාවනාදිය කොට ඵල ලබා ගැනීමට නො හැකිව සිත් දුෂාාවීමෙන් සිහි විකලත්වයට ද පැමිණෙත්. දුර්වල වූ තීහේතුක කුසලය, එනම **ඤාණය දියුණු**නොවී ස්වල්ප වශයෙන් දැනුමක් ඇතිව කරණ කුසලය, තිුහේතුක පුතිසන්ධිය ගෙන දීමට තරම් ශක්තිය නැති හෙයින් ද්විභේ තුක පුතිසන්ධියක්ම ගෙනදෙන්නේ වේ. එවිට පුතිසන්ධිසිත වශයෙන් පහළවන්නේ ඤාණවිපුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතරින් එකකි. ඔහු මිනිස්ලොව ඉපිද ස්වල්ප වූ සමපතක් ලැබ සතුටු වෙමින් කල් ගත කරන්නේය. ඒ සම්පත ලබා ගැණීමට ද බොහෝ වෙහෙස මහන්සි වීය යුතුයි. ද්විහේතුක උත්කෘෂ්ට කුසලය හෙවත් අලොහ අදෙෂ

යන හේතු දෙක පමණක් බලවත්ව යෙදෙන කුසල් සිත, ද්විහේතුක පුතිසන්ධියක් දෙන්නේ ය. එනම් ද්විභේතුක හෙවත් ඤාණවිපු යුක්ත සිත් සතරින් එකක් පටිසන්ධි සිත වශයෙන් ලැබෙන්නේ ය. මේ පුද්ගලයා ද දුර්වල නිහේතුක පුද්ගලයාට බොහෝ සෙයින් සමානය. කුසල කර්මය, දුර්වල වූ ද්විහේතුක හෙවත් දුර්වලව යෙදුන අලෝහ අදෙෂ හේතු ඇති, ඤාණවිපුයුක්ත සිතකින් කරන ලද්දේ නම්, ඔහුට ඤාණවිපුයුක්ත විපාක සිත් නො ලැබෙන්නේය. ඔහුගේ පුතිසන්ධිය ඇතිවන්නේ අහේතුක කුසල විපාක උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ සිතිනි. දුගී දුප්පත් අඩ්ගවිකලත්වයෙන් යුත් නුවණ මද අසරණ මනුෂායන් උපදින්නේ මේ දුර්වල කුසල කර්ම හේතුවෙන් බව දුන යුතුයි. ඤාණයෙන් තොරව, අනුන් කුසල් කරන සැටි දුක, තරහයටත් ලෝකයාගේ පැසැසුම් ආදිය ලබා ගැනීම පිණිසත් කරන කුසල්, මේ දුර්වල ඤාණවිපුයුක්ත කුසල්ය. අහේ තුක සුගති පුතිසන්ධිය ලැබූ පුද්ගලයාට ඉෂ්ට අරමුණු ලැබුණක් එයින් සතුටුවීමට අවකාශ නො ලැබෙන්නේ ය. මනුෂාාත්මයෙන් ලැබිය යුතු උසස් ඵල ඔහුට නො ලැබේ.

මහා විපාක සිත් අටෙත් පුතිසත්ධිය ලැබූ පුද්ගලයාහට කර්ම ශක්තිය ඇති තාක් කල් පුවෘත්ති විපාක වශයෙන්ද මේ මහා විපාක සිත් අට කර්මයට අනුකූලව හටගන්නේ ය. තුිහේතුක උත්කෘෂ්ට කුසල් කළ තැනැත්තාට විපාක ආනිශංස වශයෙන් නොයෙක් සැප සමපත් ලැබීමේ දී මේ මහා විපාක සිත් උපකාරවන්නේ ය. ඉෂ්ට අරමුණු හමුවීමෙන් චක්ඛුවිඤ්ඤාණාදී අහේතුක කුසල විපාක සිත් පළමු කොට ඉපිද, පසුව එයින් ඇතිවන සතුට විදිමේදී මහා විපාක සිත් ලැබෙන්නේය. මේ සිත් සොළොසම කුසල කර්මයාගේ විපාක යෝ වන්තාහ.

අප හැම දෙනා විසින්ම සසරදී කළ නොයෙක් කුසලා කුසල කර්මයන් මිශුව තිබෙන හෙයින් පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් මෙකී කාමාවචර විපාක සිත් සියල්ලම, එනම්, අහේතුක අකුසල විපාක සිත් සතත්, අහේතුක කුසලවිපාක සිත් අටත්, මේ සහේතුක මහා විපාක සිත් අටත් යන විපාක සිත් විසිතුනම අපට ලැබේ. බුද්ධාදී ආයශීයන් වහන්සේලාට ද එසේ මය.

## කාමාවවර මහා කුියා සිත් අට

- 1. සොමනස්ස සහගත ඤාණසම්පයුත්ත අසංධාරික කිුයා සිත.
- 2. සොමනස්ස සහගත ඤාණසම්පයුත්ත සසංබාරික කිුයා සිත.
- 3. සොමනස්ස සහගත ඤාණවිප්පයුත්ත අසංධාරික කිුයා සිත.
- 4. සොමනස්ස සහගත ඤාණවිප්පයුත්ත සසංඛාරික කිුයා සිත.
- 5. උපෙක්බා සහගත ඤාණසම්පයුත්ත අසංබාරික කිුයා සිත.
- 6. උපෙක්ඛා සහගත ඤාණසම්පයුත්ත සසංඛාරික කිුයා සිත.
- 7. උපෙක්ඛා සහගත ඤාණවිප්පයුත්ත අසංඛාරික කිුයා සිත.
- 8. උපෙක්බා සහගත ඤාණවිප්පයුත්ත සසංඛාරික කිුයා සිත.

මේ මහා කුියා සිත් අට ද, කුසල් සිත් අටට බොහෝ සෙයින් සමානය. මෙහි ඇති වෙනස, කර්ම නොවන හෙයින් විපාක නො දෙන බවය. කර්ම ක්ෂය කළ රහතන් වහන්සේලාට පමණක් මේ සිත් ඇතිවන බැවින් කුියා සිත් නම් වේ. පෘථග්ජන වූ අපටත්, සෝවාන් සකෘදගාමී, අනාගාමී යන මාර්ගඵලස්ථ පුද්ගලයන්ටත්, මේ මහා කිුියා සිත් පහළ නො වේ. බුදු පසේ බුදු මහරහතන් වහන්සේලාට මතු භවයක් නැති හෙයින්, කුසල් සිත් වෙනුවට මේ කිුියා සිත් ඇතිවේ. ඉෂ්ටානිෂ්ට අරමුණු හමුවීමෙන් පහළ වන පඤවද්වාරික හෝ මනොද්වාරික චිත්තවීටීවල ජවන් සිත් වශයෙන් උන්වහන්සේලාට ඇතිවන්නේ මේ මහා කිුියා සිත් අටෙන් එකක්ය. සියළුම අකුසල් මුල් සිද දවන ලද බැවින් අකුසල් සිත් දෙළොස ඇති නොවේ. එසේම මතු භවයක් නැති නිසා කුසල කර්මයන් ගෙන් පුයෝජන නැති හෙයින් කුසල් සිත් අට ද ඇති නොවේ.

රහතන් වහන්සේලා සිහි නුවණින් යුක්තව යම යම කටයුතු කිරීමේ දී ඤාණසම්පයුත්ත මහා කියා සිත් සතරෙන් එක් සිතක් ජවන් සිත් වශයෙන් පහළ වේ. පුරුද්දෙන් මෙන් යම යම කටයුතු කිරීමේ දී ඤාණ විපුයුත්ත මහා කියා සිත් සතරෙන් එකක් ඇති වේ. බුදුන් වහන්සේලාට ඤාණසම්පුයුත්ත කියා සිත් මීස ඤාණ විපුයුත්ත කියා සිත් ඇති නොවන බව දක්වා තිබේ. අහේ තුක සිත් අටළොස විස්තර කිරීමේ දී සොමනස්ස හසිතුප්පාද නම් අහේතුක කියා සිතක් දක්වන ලදී. ඒ කියා සිතත් සිනහ පහළ කරන විට රහතත් වහන්සේලාට පමණක් ඇතිවන බව ද මතක තබා ගත යුතුයි. මේ කාමාවවර සිත් සූපනසෙන් (54) ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට ඇතිවන සිත් මෙසේ දන යුතුයි.

## බුදුරජාණන් වහන්සේට:—

හසිතුප්පාද සිත හැර අහේතුක සිත් සතළොස (17) මහා විපාක සිත් අට (8) ඤාණ සම්පයුත්ත මහා කුියා සිත් සතර (4) යන සිත් (29) ඇති වේ. ( ඇතැම් ආචායශීවරු, හසිතුප්පාදයත් ඤාණ වීප්පයුත්ත කුියා සිත් සතරත් ඇති විය හැකි බව කියනි.)

#### රහතන් වහන්සේලාට

අහේතුක සිත් අටළොස (18) මහා කුියා සිත් අට (8) මහා විපාක සිත් අට (8) යන සිත් 34 ඇතිවේ.

## අනාගාමී පුද්ගලයන්ට:—

දිව්යීගත සම්පයුත්ත සිත් සතර (4) දෙමනස්ස සිත් දෙක (2) සහ වීවීකිව්ණ සිත ද යන සිත් සත හැර ඉතිරි අකුසල් සිත් පහ (5), හසිතුප් පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සිත් (17), මහා කුසල් සිත් අට (8), මහා වීපාක සිත් අට (8) යන සිත් 38 ඇති වේ.

## සෝවාන් සහ සකෘදගාම පුද්ගලයන්ට:—

දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත සිත් සතර සහ විවිකිච්ඡා සිත හැර ඉතිරි අකුසල් සිත් (7) සත හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සිත් (17) මහා කුසල් සිත් (8) මහා වීපාක සිත් (8) යන සිත් 40 ඇති වේ.

### පෘථග්ජනයන්ට:—

අකුසල් සින් දෙළොස (12) හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සින් (17), මහා කුසල් සින් අට (8), මහා විපාක සින් අට (8) යන සින් 45 ඇති වේ.

පුද්ගලයන්ට ලැබෙන කාමාවචර සින්

|                   | ශෲග ්සසි                                       | 29                        | 34                       | 38                               | 40                                       | 45                     |
|-------------------|------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------|----------------------------------|------------------------------------------|------------------------|
| \$ 24             | සුනු ¢<br>සුනු ¢                               |                           | <del></del>              |                                  |                                          |                        |
| කාමයොහත සිත්      | යනු.ණ සම්පයු <b>න්</b> න මහා<br>නිසා ⁴         | 4                         | 4                        |                                  | 1                                        |                        |
| ශසාම              | 8 යාපල ශෙම                                     | 8                         | ∞                        | <b> </b> ∞                       | ∞                                        | ∞                      |
| කාම               | මහා කුසල් 8                                    |                           | ]                        | <b>∞</b>                         | ∞                                        | ∞                      |
| නුසා<br>18        | නසිනුජපාද සින                                  |                           | Ţ                        |                                  | 1                                        |                        |
| අගේතුක<br>සින් 18 | නසිනුප්පාදය නෑර<br>අමන්නුසා සින් 17            | 17                        | 17                       | 17                               | 17                                       | 17                     |
|                   | <b>යසි                                    </b> | ı                         |                          |                                  | -                                        |                        |
| ઝ 12              | <b>්</b> ලල්කිලිලි                             | 1                         |                          | 1                                |                                          | П                      |
| ල<br>ස            | රේෂම්ල සිත් 2                                  |                           |                          |                                  | 2                                        | 2                      |
| අකුසල්            | 4 ්ශසි                                         |                           |                          | 4                                | 4                                        | 4                      |
|                   | 4 ්තයි ක්ත්සුපම්ස කබඩිට\$                      |                           | 1                        |                                  |                                          | 4                      |
|                   |                                                | බුදුන් වහන්සේට ලැබෙන සින් | රහතත් වහත්සේට ලැබෙත සිත් | අතාගාම් පුද්ගලයන්ට<br>ලැබෙන සින් | සොවාන් සසාදෙගාමී<br>පුද්ගලයන්ටල බෙන සින් | පෘථග්පනයන්ට ලැබෙන සින් |

කාමාචචර සින් සූපනසෙහි (54) පුහෙද

| <b>^</b> ©<br>© | ් <u>ය</u> සි | සොල්ගය්ස<br>සහගස<br>සින් | ේලනස්ස<br>සහගන සිත් | සිම යගගස සින් | ්තසි | රෙම් ක්රම්<br>ක්රික්<br>ක්රික් | ්තසි ක්කඩුපුම්ස | විපුයුත්ත සිත් | ්ගයි කරිංලංසp | ්පසි කරිලෙංසස |
|-----------------|---------------|--------------------------|---------------------|---------------|------|--------------------------------|-----------------|----------------|---------------|---------------|
| අකුසල් සින්     | 12            | 4                        | 72                  |               |      | 9                              | 8               | 4              | L-            | స             |
| අලෝතුක සිත්     | 18            | 2                        |                     | H             | П    | 14                             | 1               | 18             | 18            | 1             |
| කාමයොහන සින්    | 24            | 12                       |                     | 1             | l    | 12                             | 12              | 12             | 12            | 12            |
| එකතුව           | 54            | 18                       | 23                  | -             | 1    | 32                             | 20              | 34             | 37            | 17            |

# රුපාවචර සිත් පසළොස

ලෝකයන්හි බහුලව පවත්තා රූපාවචර බුහ්ම රූපාවවර සිත් කරණ නමී. කාමයන් අරමුණු කාමාවචර සිත් වලට වඩා මේ සිත් උසස් ය, බලවත්ය, තැන්පත්ය, පිරිසිදුය. රු<mark>පාවවර ධාාන සිත්</mark> යයි ද මෙයටම නමෙකි. ඇති පුද්ගලයන් විසින් කාමයන්හි ආදීනව දුන, එයින් මිදෙනු කැමැ තිව, චිත්ත භාවනා වඩා, මේ <mark>මහග්ගන</mark> හෙවත් ධ**ාාන සිත්** උපදවා බොහෝ වීවේකව වාසය කොට, නොපිරිහුණු ධාාන ඇත්තේ, මරණින් මතු බුහ්මලෝකයන්හි ඉපිද, දීර්ඝ කාලයක් බුහ්ම සම්පත් වීදික්තාහුය. තවද, ඇතැම් පුද්ගලයන් වීසින් , ධාානයෙන් ලැබිය හැකි විවේක සම්පත්තිය දූන, මෙලොව දීම ධාාන සුව විදිනු කැමැ තිව, මේ ධාාන සිත් උපදවා ගනු ලැබේ.

නො හික්මුණු සිත, නොයෙක් කාම අරමුණු ගනිමින්, තැන්පත් කමක් නොමැතිව, නිතර කලබල සහිතව, ඉතා වේගයෙන් ඉපිද නිරුද්ධ වෙමින් මහත් වූ අවැඩ දුක් සාදන්නේය. මේ සිත යහ පත් අරමුණක ස්ථීරව පිහිටා ගැනීමෙන්, හික්මවා ගැනීමෙන් බොහෝ වැඩ සාදගත හැකි වේ. සිත මනාව හික්මුණු කල්හි සමාධිය ඇති වේ. සසර පුරුදු කළ භාවනා ඇති කෙනෙක් නම් වහා ධාාන උපදවා ගෙන, පුඳෙ භාවනා ද වඩා විදර්ශනාඥනයන්ගේ උපකාර යෙන් වතුරාය්‍ය සතායන් අවබෝධ කොට මාර්ගඵල ලබා සසරීන් එතර වන්නේ ය. අප හැම දෙනා විසින් ම සසරින් මිදෙනු කැමැති නම්, එයට පූර්ව පුතිපද වශයෙන් සමථ විදර්ශනා භාවනා වැඩිය යුතු බැවින් පළමුකොට මේ ධාාන සිත් පිළිබඳවත්, එය ලබන සැටිත්, උපදවන පිළිවෙලත් එහි ආනිශංසත් හොඳින් අවබෝධ කටයුතු වේ.

රූපාවවර සිත් පසළොස අතුරෙන් සිත් පහක් රූපාවවර කුසල් සිත්ය. සිත් පහක් රූපාවවර විපාක සිත්ය. ඉතිරි සිත් පහ රූපාවවර කිුිියා සිත්ය. මේ සිත් සියල්ලම ලෞකික සිත්ය. එසේම ඤාණ සම්පුයුක්තය, සොහනය, සසංඛාරිකය.

## රූපාවචර කුසල් සිත් පස

- වීතක්ක විචාර පීති සුබ එකග්ගතා සහිත පඨමජ්ඣාන කුසල් සිත.
   (වීතක්ක, විචාර, පීති, සුබ එකග්ගතා යන අඬග පසින් යුත් පළමුවැනි ධාාන කුසල් සිත.)
- 2. වීචාර පීති සුබ එකග්ගතා සහිත දුතියජ් ඣාන කුසල් සිත. (වීචාර, පීති, සුබ, එකග්ගතා යන අඩග සතරින් යුත් දෙවැනි ධාාන කුසල් සිත.)
- 3. පීති සුබ එකග්ගතා සහිත තැතියජ්ඣාන කුසල්සික. (පීති, සුබ, එකග්ගතා යන අඬග තුනෙන් යුත් තුන්වැනි ධායාන කුසල් සිත.)
- 4. සුබ, එකග්ගතා සහිත චතුත්ථජ්ඣාන කුසල් සිත. (සුබ එකග්ගතා යන අඩ්ග දෙකෙන් යුත් සතර වැනි ධාාන කුසල් සිත.)
- 5. උපෙක්<mark>බා එකග්ගතා සහිත පඤ්චමජ්ඣාන කුසල් සිත.</mark> (උපෙක්බා එකග්ගතා යන අඩිග දෙකින් යුත් පස්වැනි ධාාන කුසල් සිත.)

#### ධාහනය

"ආරම්මණ උපනිජ්ඣාන" නම් වූ කසිණාදී අරමුණු කරා එලඹ සිහි නුවණින් යුක්තව බැලීම හෙවත් අරමුණු ලංකොට බැලීම යන අර්ථයෙන් ධාාන නම් වේ. විසිර පවත්නා,නොහික් මුණු සිතින් අරමුණු ඇති සැටි බැලීමට නොහැකි වේ. භාවනාවෙන් ලබාගත් සමාධියකින්ම, සිත එක අරමුණක ස්ථීරව පිහිටුවාගෙන, අරමුණ බැලිය යුතුයි. යම් කිසි වස්තුවක් හෝද හැටි පරික්ෂාකර බැලීමට කැමැති තැනැත්තා එම අරමුණ සමීපයෙහි තබා, අන් අර මුණු වලට සිත යොමු නොකොට, එමඅරමුණෙහිම සිතස්ථීරව පිහිටුවා බෙහෝ වේලා බලන්නේ වේද, ලං කොට බලන්නේ වේද වර්ණ සටහන් ආදීය නොයෙක් ආකාරයෙන් බලන්නේවේද, ඕහට ඒ වස්තුව හැම ආකාරයෙන්ම ඉතා පිරිසිදුව වැටහෙන්නේ ය, එමෙන්ම කාමයන්ගෙන් වෙන්ව, හාවනාවෙහි යෙදී, යම් පඨවී කසිණාදී අරමුණක සිත පිහිටුවාගෙන, ඒ අරමුණ හොඳ හැටි බලන්නේ වේද, බොහෝ වේලා සිහි නුවණින් යෙදී බලන්නේ වේද, ඕහට ඒ අරමුණෙහි සිත එකහ කර ගැනීමෙන් එහි හැම ආකාරයක් ම පිරිසිදුව වැටහෙන්නේ ය. මෙසේ එක් තැන් කර ගත් සමාධි සිතින්, අන් අරමුණු වළක්වා, ධාාන අරමුණෙහි සිත රඳවා ගැණීම් වශයෙන් මේ ධාාන සිත පහළ වේ.

තවද ''පච්චනික ධම්මේ ඣාපෙතිති ඣානංයයි'' කි පරිදි වීරුද්ධ තෙවත් පතිපක්ෂ නිවරණාදී ධර්මයන් දවන අර්ථයෙන් ද ධාාන නම් චේ. කුසලය වළක්වන, ධාානය වළක්වන, මාර්ගඵලාධිගමය වළක්වන, වීරුද්ධ ධර්මයන් නීචරණ නම්. ඒ වීරුද්ධ පුතායන් හෙවත් නීවරණයන් නැගී සිටිනතාක් කල්, කුසල් කිරීමට හෝ ධාාන ඉපදවීමට හෝ මාර්ගඵල ලැබීමට හෝ නො හැකි වේ.

මේ නීවරණ ධර්මයන්ගේ දැවීම ගෙවත් පුහාණිය සතර ආකාරය කින් සිදුවේ. එනම්, තදංග පුහාණිය විෂ්කම්හණ පුහාණිය සමුච්-ඡෙද පුහාණිය සහ පටිප්පස්සද්ධි පුහාණිය යන සතර ආහාරයෙනි.

කදංග පුහාණිය. කාමාවචර කුසල කර්මයන්ගේ ක්ලේශ පුහාණිය කදංග පුහාණි නම් වේ. කුසල් සිත්වලින් නම තමන්ට පුතිපක්ෂ වූ අකුසලයන් යටපත් කොට නධා ගනිති. කුසල් සිත් යම්තාක් පවතී නම්, ඒතාක් කල් වීරුද්ධ වූ අකුසල ධර්මයන්ට නැගී සිටීමට අවකාශ නො ලැබෙන්නේ ය. අන්ධකාර රාත්‍රියක පහනක් දල්වූ වීට, ආලෝකය ඇති වී, අන්ධකාරය පහව යාමත්, පහන නිවීම සමහම නැවත අන්ධකාරය මතු වීමත් සිදුවන්නාක් මෙන්, කාමාවචර කුසල් සිතින් අකුසල් නැසීම තදඬග පුහාණි වශයෙන් සිදු වන්නේය. මේ තදඬග පුහාණිය, මහග්ගත සිත් හෙවත් ධාාන සිත් ඇති වන වීන්ත වීටී වල සහ මාර්ග සිත් ඇතිවන මාර්ග චීත්ත වීලී වල ද, ඒ ධාාන හා මාර්ග සිත්වලට පූර්ව භාගයෙහි පහළවන පරිකර්ම, උපචාර, අනුලෝම ගොතුභූ නම්වූ කාමාවචර මහා කුසල් සිත් වීසින් ම සිදුකරනු ලැබේ.

විෂ්කම්හණ පුහාණිය නම් මහග්ගත විත්තයන්ගේ ක්ලෙශ පුහාණියයි. ධානත සිත් පවත්තා කල්හි රාගාදී කෙලෙස් මතු තොවත් නේය. ජලයෙන් පිරී පවත්තා පොකුණක, දිය පිට හටගත්තා වූ, දිය සෙවෙල් ආදියෙන් වැසි තිබෙන්තා වූ ජලය, භාජනයකින් ගත්තා කල්හි හෝ දණ්ඩකින් හරණා කල්හි හෝ ඒ දියසෙවෙල් යම්සේ ඉවත්ව යෙත් ද, එපරිද්දෙන් රූපාවවර ධානතාදිය උපදතා කල්හි, චිත්ත නමැති ජලය වසා සිටි, ක්ලෙශ නමැති දියසෙවෙල් ඇත්ව යෙති. ඒ ධානතලාහි තැනැත්තාගේ සන්තානයෙහි යම්තාක් කල් ධානත සිත් නොපිරිහි පවතිද ඒතාක් කල් රාගාදී කෙලෙස් දුරුව පවතින්. යම් කලෙක ධානතයෙන් පිරිහී ගියේ චීනම්, නැවත වතුර නො ගන්තා වූ ජලයෙහි දියසෙවෙල් වැතිර පවත්තාක් මෙන් රාගාදී ක්ලෙශයෝ නැවත මුවහ කර ගනිත්. මෙසේ ඇතිවන ක්ලෙශ පුහාණිය විෂ්කම්භණ පුහාණි යයි.

සමුව්ජෙද පුහාණිය නම් සතර ලොකොතතර මාර්ග චිත්තයන් ගෙන් කෙලෙස් නැසීමය. සෝවාන් ආදී ඒ ඒ මාර්ගයන් විසින් නැසිය යුතු කෙලෙස් නැවත නුපදනා පරිද්දෙන් නැසීම, සමුව්ජෙද පුහාණිය නම් වේ. යම් වෘක්ෂයකට හෙන පහරක් වැදීමෙන්, ඒ ගසේ මුල් හා සමහ විනාශ වන්නාක් මෙන්, ඒ ඒ මාර්ග සිත් වලින් ඒ ඒ අකුසල යන් ඉතිරි නො කොට හාත්පසින් ම සහමුලින්ම පුහාණය කෙරෙත්.

පටිප්පස්සද්ධි පුහාණීය නම් සතර ලෝකෝත්තර එල චිත්තයන් ගේ කෙලෙස් විඩා සත්සිද වීමය. එනම් මාර්ග සිතකින් නැසූ කෙලෙස් විඩා සන්සිදු වීමක් වශයෙන් ඒ මාර්ග චිත්තයට අනතුරුව ඇතිවන එල සිත් වලින්, ඇතිවන සන්සිදවීමය. යම් තැනෙක කුණු කසල ආදිය රැස් කොට ගින්නෙන් දවා අළු කොට, එහි උෂ්ණය සන්සිද වීම පිණිස පැන් කල දෙකක් හෝ තුනක් වත් කිරීමක් මෙනි. මෙකී පුහාණ විධි සතරින්, මේ රූපාවචර ධාහන චිත්තයෝ නීචරණාදී අකුසල ධර්මයන් විෂ්කම්භණය වශයෙන් නසන බව දන යුතුයි.

නීවරණ ධම්යෝ පස් දෙනෙකි. එනම්,

- 1. කාමච්ඡන්ද නිවරණය
- 2. වාහාපාද නීවරණය

- 3. ටීනමිද්ධ නීවරණය
- 4. උද්ධව්ව කුක්කුච්ච නීවරණය
- 5. විචිකිච්ඡා නීවරණය

කාමඑඡන්දය යනු කාම වස්තූන් පිළිබඳ වූ බලවත් ආශාවට හෙවත් තෘෂ්ණාවට කියන නමෙකි. කාම තෘෂ්ණාව, සත්ත්වයා කාමභවයෙහි අලවා මහත් දුකට පමුණුවන කුසලයට බාධා කරණ, සමාධියට විපක්ෂ නීවරණ ධර්මයෙකි. මේ කාම තණහා වෙන් මිදෙනු කැමැති පුද්ගලයා, කාමයන්ගෙන් වෙන් වූ, ව්වේකස් ථානයකට පැමිණ, භාවනා කර්මයට යෝගා වූ අරමුණක් හෙවත් කර්මස්ථානයක් ගෙණ, භාවනා කොට සිතෙහි එකහ බව හෙවත් එකග්ගතාවය උපදවා ගන්නේය. එකග්ගතාවය දියුණු වූ කල්හි සමාධිය ලැබෙන්නේ ය. මේ එකග්ගතා වෙනසිකය කාමච්ඡන්දය දැවීම පිණිස අඩ්ගයක් වශයෙන් ධාාන සිතෙහි යෙදෙන්නේය.

වශාපාදය යනු බලවත් කෝධයට හෙවත්, වෛරයට කියන නමෙකි. මේ වශාපාදය, සිත් දූෂා කරවන, කුසලයට බාධා කරණ නීවරණ ධර්මයකි. පීතියෙන් හෙවත් සතුටින් සිටින අවස්ථාවක කොධය මතු නොවන බැවින්, පීතිය වශාපාදයට විරුද්ධ වූ ධර්මයකි. භාවනානුයෝගී පුද්ගල තෙමේ කමටහන් අරමුණෙහි සිත මනාකොට පිහිටුවා, අරමුණ ඉතා පුකටව සිතට වැටහුණු කල්හි, උපදනා බලවත් පීතිය හේතු කොට ගෙණ වශාපාදයට නැගී සිටීමට අවකාශ නොදී, වශාපාදය විෂ්කම්භණ පුහාණි වශයෙන් දවනු ලැබේ. මේ පීති චෛත සිකය ධාානාඩ්ගයක් වශයෙන් ධාාන සිතෙහි පහළ වන්නේ ය.

ථිතම්ද්ධය යනු විත්ත චෛතසිකයන්ගේ මලානික බවට හෙවත් මැලි බවට කියන නමෙකි. ක්ලාන්ත වූ පුද්ගලයා බරක් උසුලා ගත නො හැකිව බිම වැතිර සිටින්නාක්මෙන්, රීතම්ද්ධයෙන් පෙළනු ලැබූ තැනැත්තා, යහපත් අරමුණු ලංකොට බැලීමට නො හැකිව ක්ලාන්තව සිටී. යම්කිසි ශක්තිමත් පුරුෂයෙක් පැමිණ ක්ලාන්ත වූ පුරුෂයා අවදි කරවා උනන්දු කරවා, බර කරට උසුලා දී අභිමත තැනකට සැප සේ යාමට සලස්වන්නේ වේද, එමෙන්ම අරමුණෙහි සිත නැංවීමට ශක්තිය ඇති වීතර්ක නම චෛතසිකය, බලවත්ව හටගැනීමෙන් ටීනම්ද්ධ නම් වූ නීවරණය දවා, අරමුණෙහි සිත

මතාකොට පිහිටුවා ගැණීමට උපකාර වන්නේ ය. මේ **විතර්ක වෛතසිකය** ද ධාානාභ්ගයක් වශයෙන් ධාාන සිතෙහි පහළවන් නේය.

උද්ධච්ච කුක්කුච්චය උද්ධච්චයනම සිතෙහි නොසන්සුන් බවය. කුක්කුච්චය නම පසුතැවිල්ලය. මේ දෙකෙහිම, පුති පක්ෂ ධර්ම යන් සමාන බැවින්, එක්කොට ගෙන උද්ධච්ච කුක්කුච්ච නිවරණ යයි දක්වනු ලැබේ. මානසික දුකින්පෙළනු ලැබූ පුද්ගලයාගේ නොසන් සුන් බවත්, පසුතැවිල්ලත් පුකටය. යම් පරිද්දෙකින් සිතෙහි සුව පත් බවත් දියුණු බවත් ඇති කර ගැනීමට හැකි වී නම්, එවිට නොසන්සුන් බව සහ පසුතැවිල්ලද පහවී යෙත්. භාවනා අරමුණෙහි සිත මනාව පිහිටුවා ගැනීමේ දී ඇතිවන පීතිය නිසාසිතෙහි යම් සුවපත් බවක්, මහත් බවක් ඇතිවේ නම්, සියුම් සොමසක් වූ මේ මානසික සැප වේදනාවට සුබයයි කියනු ලැබේ. එබැවින් මේ සුබය, ධාානාඩගයක් වශයෙන් ධාාන සිත්හි ඇතිවෙමින් උද්වච්ච කුක්කුච්ච නීවරණය ද දවන්නේය.

විවිකිච්ඡා යනු බුද්ධාදී අටතැන පිළිබඳ සැකය වේ. මේ විටි කිච්ඡාව, කුසලය වළක්වන හෙයින් නීවරණයකි. යමක් සැක හැර දන ගැනීමට නම්, එම අරමුණෙහි සිත මනාකොට හසුරුවා බැලිය. යුතු වේ. බලවත් වූ විතර්කයෙන් අරමුණෙහි නැංවූ සිත ඒ අරමුණෙහි හැසිරවීම විචාරය නම්. මේ විචාර චෛතසිකය බලවත්ව අරමුණෙහි හසුරුවමින් මනා කොට පරීක්ෂාවෙන් බලන්නා හට, ඒ පිළිබඳ සියඑම සැක දුරු වන්නේය. එබැවින් මේ විචාර නම් වූ චෛතසිකය ධාහනාඪගයක් වශයෙන් ධාහන සිත්හි ඉපිද විවීකිච්ඡා නීවරණය දුරු කරන්නේ ය.

මෙසේ භාවනාවෙහි යෙදී සිටින යෝගාවචර තෙම, මෙකී ධායානාඩ්ග පස උපදවා, ඒ ඒ ධායනාඩ්ගයන් විසින් පුහීණ කළයුතු පඤච නිවරණ ධර්මයන්, කුමයෙන් දුරු කොට ධායන සිත් පිළි වෙලින් උපදවා ගන්නේය.

# රුපාවවර පළමුවෙනි ධාාන කුසල්සිත

ඉහතකී විතක්ක, විවාර, පීති, සුබ, එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ග පසෙන් ම යුක්තය. මේ සිත පළමු වරට ලබා ගත් යෝගාවචර තෙම කාමයන්ගෙන් වෙන්වම අකුසල ධර්මයන් ගෙන් වෙන්ව විවේක යෙන් හටගත් පීතියත්, සුබයත් නැවත නැවත විදිනු කැමැතිව, නැවත නැවතත් මේධාාන සිත් උපදවමින්, එහි ඇතුළත් ධාානාඩ්ග යන් ආවර්ජනය කරමින් ආවජ්ජන වසීයෙන් පුරුදු කරන්නේය. එමෙන් ම එම ධාානය වහ වහා උපදවමින් ධාාන සමාපත්තියට සමවදිමින් සමාපජ්ජන වසීයෙන් ද පුරුදු වන්නේය. තවද කාල නියමයක් අධිෂ්ඨාන කොට, ඒ කාල පරිච්ඡෙදය තුල ධාාන සිත් නො බිදී පවත්නා ලෙස අධිෂ්ඨාන වසීයෙන් ද පුරුදු වන්නේය. එපමණක් නොව ධාානයට සමවදිමින් සිට, කැමැති විටෙක ධාානයෙන් නැගිටීමට හැකිවනසේ උට්ඨාන වසීයෙන් ද පුරුදු වන්නේ. මන්නේය. මෙසේ මනා කොට පුරුදු කරණ ලද ධාාන ඇත්තේ, ධාානාඩ්ගයන් නැවත නැවතත් පුතාවෙක්ෂා කරමින් පුතාවෙක්ෂා වසීයෙන් ද පුරුදු වන්නේ ය.

## රූපාවචර දෙවෙනි ධාාන කුසල් සිත

පළමුවැනි ධාාන සිත මෙසේ පස් ආකාරයකින් පුරුදු කළ තැනැත්තාට රීතම්ද්ධය ස්වල්පයක්වත් හටතොගන්නේය. එය නැසීමට උපදවා ගත් විතර්කය දැන් අනවශාය. දැන් පළමුවැනි ධාානයට වඩා සියුම වූ පුණීත වූ දෙවෙනි ධාානය උපදවා ගැනීමට කැමැත්ත ඇති වන්නේය. මෙහි ඖදරික වූ විතර්කය ද දුරු කොට විවාර, පීති, සුබ එකාග්ගතා යන ධාානාඩ්ග සතරෙන් යුත් දෙවෙනි ධාාන සිත උපදවා ගත්තේ ය. මේ දෙවෙනි ධාානයද ඉහත කි ලෙස පස්ආකාරයකින් පුරුදු කරමින් පිතියත්, සුබයත් විදිමින් වාසය කරන්නේය.

## රුපාවචර තුන්වැනි ධාාන කුසල් සිත

පළමු ධාානයත් දෙවෙනි ධාානයත් පස් ආකාරයෙන් නැවත නැවතත් පුරුදු කොට, එයට වඩා පුණිත වූ තුන්වැනි ධාාන සිත .උපදවා ගැනීමට කැමැත්ත පහළ වාාන න්නේය. ධසුවය වීඳ එහි එලය ගැන යම සැකයක් ඇති වී නම එය ද දුරු වූ හෙයින් විතක්ක, විචාර දෙකම දැන් අනවශා, ඖදරික අඩ්ගයන් බව දැක, එය ද දුරුකොට, ඉතිරි ධාානාංග තුන ,ඉතා සියුම් වශයෙන් පුරුදු කරණ කල්හි, සමාධියෙන් හටගත් පීතියත්, සැපයත් ඇති පීති සුබ එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ග තුනෙන් යුත් තුන්වැනි ධාාන කුසල් සිත උපදවා ගන්නේය.

# රුපාවචර සතරවැනි ධාාන කුසල් සිත

මේ ධාාන තුන පස් ආකාරයෙන් පුරුදු කොට, එයට වඩා පුණිත වූ සතරවැනි ධාාන සිත උපදවා ගනු කැමැතිව, නැවත භාවනා ආරම්භ කොට, පුීතියත් අනවශා බව වැටහී එය ද දුරුකොට, සුබ එකග්ගතා යන ධාානාංග දෙකින් යුත් සතරවැනි ධාාන සිත උපදවා ගන්නේය.

## රුපාවචර පස්වැනි ධාාන කුසල් සිත

දන් ධාාන සිත් සතර පස් ආකාරයෙන් පුරුදු කොට, සිත බොහෝ සෙයින් තැන්පත් වී ඇති හෙයින් එයටත් වඩා සියුම් වූ, පුණිත වූ පස්වැනි ධාාන සිත උපදවා ගැනීම පිණිස වීයා අාරම්භ කරන්නේය. මෙසේ සිත එකහ වූ කල්හි හෙතෙම සැපය ද දුරු කිරීමෙන්, දුක ද දුරුකිරීමෙන්, පළමු කොටම සොම්නස් දෙමනස් දෙදෙනාගේ නැසීමෙන්, දුක් නැත්තා වූ සැප නැත්තා වූ, උපෙක්ඛා එකග්ගතා යන අඩිග දෙකින් යුත් පස්වැනි රූපාවවර ධාාන කුසල් සිත උපදවා ගන්නේය.

# ධාාන ලැබීමට සුදුසුකම්

ධාාන උපදවා ගැනීමට හේතු සම්පත් තිබිය යුතුය.

1. තුිහේතුක පුතිසන්ධියක් ඇති පුද්ගලයෙකු වියයුතුය. එනම් ඤාණ සම්පුයුක්ත මහාවිපාක සිත් සතරින් එකක් පුතිසන්ධි සිත වශයෙන් ලබා සිටි කෙනෙක් විය යුතුයි.

- 2. සුගති අහේතුක, දුගති අහේතුක, ද්විහේතුක, පුද්ගලයන්, ශීල විසුද්ධිය මුදුන් පමුණුවා, බුදුන්වහන්සේ ආචාය\$ කොට, කමට හන් ගෙණ, දිවිතෙක් භාවනා කෙළේ වී නමුත් ධාාන නො ලබයි. ඇතැම් විට තම අදහස් ඉටු නොවීමෙන්, කළ කිරීමට හෝ උන්මාද බවට හෝ පැමිණ, ශාසන බුහ්මචය\$ාව නිෂ්එල දෙයකැයි, හිස් දෙයකැයි, වැරැදි දෘෂ්ටි ගෙණ අපාගත වන්නේය.
- 3. විපාකාවරණයෙන් නො මිදුණු, සුගති අහේතුක දුගති අහේතුක පුද්ගල තෙමේ, මතු ආත්මයෙහි ධාාන ලබමියි සිතා භාවනා කරන්නේ නම්, ඔහුගේ භාවනාව හිස් නො වන්නේය. දෙවෙනි, තුන්වැනි භවයෙහිවත් තිහේතුක පුතිසන්ධියක් ලැබ, භාවනා කර වහා ධාාන ලබන්නේය.
- 4. සසර භාවතා පුරුදු කළ කෙනෙක් ද විය යුතුය. එවිට හෙතෙම ගොයම් කමත් ආදියෙහි පවා වහාම කසිණ නිමිත්ත ලැබ ධාාන උපදවා ගනියි,
- 5. තිහේතුක පුතිසන්ධිය ලැබුණේ වී නමුත්, මේ ආත්මයෙහිම මව්පියන් මැරීම් ආදී පඤචානන්තරිය කර්ම් කළවුන්ට, **කර්මාවරණය** නිසා ධාානය නො ලැබේ.
- 6. මහත් ධන සම්පත් ආදිය ඇති තැනැත්තා ද, වස්තු ලෝහය නිසා තිුහේතුක පුතිසන්ධිය ලැබුණේ වී නමුත් ධාානය නො ලබයි.
- 7. උපසම්පද භික්ෂුන් පාරාජිකාපත්තියට පැමිණ, ශුමණ පුතිඥවෙන් ශාසනයෙහි වසන තෙක්, තිහේතුක පුතිසන්ධි වූවද, ධායන නො ලබයි. ඔහු ගිහිව, පන්සිල් දශ සිල් ආදියෙහි පිහිටා භාවනා කළහොත් ධායන ලබයි.
- 8. ක්ලෙ**ශාවරණ**යෙන් මිදුනු කෙනෙක් ද විය යුතුයි. මිථාා දෘෂ්ටිය බලවත් ක්ලෙශයක් බැවින් එයින් තොරව විසිය යුතුයි.
- 9. ධානතලාහී ආචාය්ථ්වරයෙකු හමුවෙහි පිරිසිදු ශීලයෙහි පිහිටා, උන්වහන්සේගෙන් අවවාද අනුශාසනා ගෙණ, තමන්ගේ

චරිතයට සුදුසු කමටහතක් ලබාගෙන, භාවනාවට යෝගා වූ ගොචර ස්ථාතයකට එළඹ, තුනුරුවන්ට තමන් ගේ ජීවිතය පුද, භාවනා ආරම්භ කළ යුතුය. පිරිසිදු ශිලයෙහි නො පිහිටි යෝගාවචරයා හට සමාධිය නො ලැබේ. ගිහීව හෝ පැවිදිව හෝ සියළුම කාය වාක් දුශ් චරිතයන්ගෙන් වෙන්ව, නිවැරැදි ජීවිකාවක් ඇතිව, කාම වස්තූන් කෙරෙහි ඇලීමක් නොමැතිව විසිය යුතුයි. භාවනාවට අගෝචර ස්ථානයන්හි ද සිත එකහ කරගත නො හැකි වේ.

අගොවර ස්ථාන නම් මහා ආවාස, නව ආවාස, ජරා ආවාස, මහා මාර්ගාසන්න ආවාස, ගල්, පොකුණු, පලාපන්, මල්, ගෙඩි ජාති ඇති ආවාස, මහාජනයා ගැවසෙන ආවාස, නගරාසන්න ආවාස, දව දඩු ඇති ආවාස, පටුන් අසල ආවාස, පිටිසර ආවාස, රාජාා සීමා අසල ආවාස, විශභාග රූපයන් හා පුද්ගලයන් ඇති ආවාස, අමනුෂා යන් ඇති ආවාස, කලාාණ මිනුයන් නැති ආවාස, ක්ෂෙනුාසන්න ආවාස යන ආදියයි. මෙයින් වෙන් වූ, නො දුරු නො ලං, ගමනා ගමනයට පහසු, සුදුසු කලාහණ මිනුයන් ඇති ස්ථාන, භාවනාවට යෝගා ස්ථාන හෙවත් ගොවර ස්ථාන නම් වේ. ඉහත කී අගෝවර ස්ථානයන්හි, මනුෂා, අමනුෂා, තිරිසන් ආදී සතුන්ගෙන් ද, වෙනත් සිත් ඇදගන්නා රූප ශබ්දදි නොයෙක් අරමුණු වලින් ද, උපදුව පැමිණිය හැකි බැවින් භාවනාවට සුදුසු කැන් නොවන්නේ ය.

කමටහන් යනු භාවනා කර්මයට සුදුසු පඨවි කසිණාදි සතලි සක් අරමුණු අතුරෙන් එකකි. ඒ ඒ චරිතයන්ට සුදුසු කමටහන් නියම කර ඇති හෙයින්, ආචායෳයන් වහන්සේ විසින් යෝගාවචරයා වීමසා, ඔහුගේ චරිතයට අනුකූල වූ කමටහනක් දීමෙන්, නිසි මග යවනු ලැබේ.

# ධාන උපදවන පිළිවෙල

ධාාන ඉපදවීමට හේතු සම්පත් ඇති යෝගාවචර තෙම, ගොචර ස්ථානයකට එළඹ, පඨවි කසිණය කර්ම ස්ථාන වශයෙන් ගත්තේ වී නම්, පඨවි කසිණය නම් වූ පරි **කර්ම නිමිත්ත** ඉදිරියෙහි තබාගෙන පද්මාසනයෙන් හෝ හිඳ, ඒ නිමිත්ත දෙස බලමින්, ''පඨවි පඨවි'' යනාදී වශයෙන් පරි කර්ම භාවතාව ආරම්භ කරන්නේය. මෙසේ භාවතා කරණ කල්හි, අන් අරමුණු වළක්වා ගනිමින්, පරි කර්ම නිමිත්තෙහි ම සිත නැවත්වීමෙන්, සිතෙහි එකහ බව ඇති වී. ඒ පරිකර්ම නිමිත්තෙහි සියළු වර්ණ සටහන් ආදිය මනාව වැටහෙන් නේය. එවීට වට පිට බලන්නාවූ ද, ඇස් වසාගෙන බලන්නාවු ද, ඔහුට, මේ නිමිත්ත මීස අන් කිසිවක් සිතට හමු නොවන්නේය. එසේ වැටහුණු කල්හි ඒ නිමිත්තට උග්ගහ නිමිත්ත යයි කියනු ලැබේ. දුන් මොහුට පරි කර්ම පිණිස ඉදිරියෙහි තබා ගත් කසිණ නිමිත්ත උවමනා නැති බැවින් , එය අත්හැර දමා, විවේකය ඇති අන් තැනකට එළඹ, සිතට වැටහුණු ඒ පඨවී නිමිත්ත නැවත මෙනෙහි කරමින් භාවනාවෙහි යෙදෙන්නේ ය. මෙසේ බොහෝ වේලා මේ උග්ගහ නිමිත්ත අරමුණුකොට භාවනාවඩනකල්හි, ඒ උග්ගහනිමිත්ත විවෘත කොට ගෙණ පළමු වාරයෙහි කණමැදිරි ආලෝකයක් පමණ වූ, අතිශයින් පුසන්න වූ කසිණ පුතිභාග නිමිත්ත යයි කියන ලද කසිණා ලෝකය උපදී. ඒ කසිණා ලෝකය උපන් මානුයකින් ධාානය නුපදී. ඒ ආලෝකය මහත් වේවායි නිකාන්තිය හෙවත් කැමැත්ත උපදවා ගෙණ, ඒ **කසිණාලෝකය** අරමුණු කොට ගෙණ ''පඨවි පඨවි'' යනාදී වශයෙන් නැවත භාවනා කරණ කල්හි, ඒ ආලෝකය අහලක් දෙකක් පමණ මහත්ව වැටහෙන්නේ ය. එයට පරිත්තාලම්බණ යයි කියනු ලැබේ. මේ අවස්ථාවේ දී යෝගාවචරයා හට ධාානය උපදවා ගත හැකි වේ. එයින් සතුටට නො පැමිණ ආලලා්කය තවත් මහත් කරුණු කැමැතිව, භාවනා කරණ කල්හි, ඒ ආලෝකය දෙළොස් අහලක් පමණ මහත් වේ. එයට මධාාමා ලම්භණ යයි කියනු ලැබේ. මෙහිදී ද කැමැති නම් ධ**ානය උපදවා** ගත හැකි වේ. මෙයිනුත් සතුටට නො පැමිණ **කසිණාලෝකය** තවත් මහත් කරුණු කැමැතිව භාවනා කරණ කල්හි සැම දිසාවන්හී ම පැතිර පවත්තා අප්පමාණාලම්බණ යයි කියනු ලබන මහත් වූ කසිණාලෝකය පහළ වේ. මේ ආලෝකය නිතර උපදවා ගත හැකි පරිද්දෙන් ආරක්ෂා කරන්නේ නම්, සෘද්ධිවිධඥනාදී පඤ්චාභිඥ උපදවා ගැනීමට ද, අරූපාවචර ධාාන උපදවා ගැනීමට ද පහසු වන් ඉන්ය.

මේ ධානන සිත, එය පහළවන චිත්තවීරීයේ එක් සිතක් බවත්, එයට අනතුරුව හවාඪග සිත් නැවත නැවත හටගන්නා බවත් නැවත නැවත ධාාන චිත්තවීරී උපදවා ගැනීමෙන් ධාාන සිත් රාශි යක් පහළවන බව ද දත යුතුයි.

මේ රූපාවචර ධාාන කුසල් සිත් පහෙන් පළමු ධාාන සිත් සතර සොමනස්ස සහගත සිත් බවද, පස්වැනි ධාාන සිත උපෙක්ඛා සහගත බව ද මේ සිත් සියල්ලම සම්පුයුක්ත සිත් බවද, එසේම සසංඛාරික බවද දත යුතුය.

#### රුපාවචර විපාක සිත් පහ

- 1. විතක්ක විචාර පීති සුබ එකග්ගතා සහිත පඨමජ්ඣාන විපාක සිත.
- 2. වීචාර පීති සුබ එකග්ගතා සහිත දුතියජ්ඣාන වීපාක සිත.
- 3. පීති සුබ එකග්ගතා සහිත තතියජ්ඣාන විපාක සිත.
- 4. සුබ එකග්ගතා සහිත චතුත්ථජ්ඣාන විපාක සිත.
- 5. උපෙක්ඛා එකග්ගතා සහිත පඤ්චමජ්ඣාන විපාක සිත.

මේ රූපාවචර විපාක සිත් පහ රූපාවචර කුසල් සිත් පහට සමානය. රූපාවචර ධාාන කුසල් සිත් උපදවා, ඒ ධාානයෙන් නො පිරිහී චුතවීමක් ඇතිවේ නම්, ඒ ධාානයට සුදුසු වූ රූපාවචර බුහ්මලෝකයක ඔහුගේ පහළ වීමත් සමගම, මේ රූපාවචර විපාක සිත්වලින් එකක් පටිසන්ධි සිත වශයෙන් උපදින්නේ ය. එයට පසු එම හවයේ භවාඩ්ග සිතත්, චූති සිතත්, මේ විපාක සිතක් ම වේ. මෙසේ එක් එක් ධාාන සිතකට එක් එක් විපාක සිත බැගින් ඇති බව දත යුතුයි. වේදනා ආදී හෙදයන් කුසල් සිත්වලට කී පරිදි දත යුතුය.

# රූපාවවර කුියා සිත් පහ

- 1. විතක්ත විචාර පීති සුබ එකග්ගතා සහිත පඨමජ්ඣාන කිුිිිියා සිත.
- 2. විචාර පීති සුබ එකග්ගතා සහිත දුතියජ්ඣාන කිුයා සිත.
- 3. ජීති සුබ එකග්ගතා සහිත තතියජ්ඣාන කියා සිත.
- 4. සුබ එකග්ගතා සහිත චතුත්එජ්ඣාන කුියා සිත.
- 5. උපෙක්ඛා එකග්ගතා සහිත පඤ්චමජ්ඣාන කුියා සිත.

රූපාවචර ධාාන සිත් පහ, රහත් නොවූ පුද්ගලයන්ට ඇති වූ කල්හි, කුසල් සිත් යයි ද, රහතන් වහන්සේලාට ඇති වූ කල්හි, කුසල් සිත් යයි ද, කියනු ලැබේ. මේ කියා සිත්හි වෙදනාදී හෙද පෙර සේම දකයුතුයි. රහතන් වහන්සේලා මේ රූපාවචර ධාාන සිත් උපදවා ගනු ලබන්නේ විවේක සැපය විදිනු සදහාය. තවද, මේ රූපාවචර ධාාන මෙසේ උපදවා, අරුපාවචර ධාානයන් ද වඩා, අෂ්ට සමාපත්තිලාහීව, ඉහාත්මයෙහිම නිවන් සුව විදීම යයි කියන ලද නිරොධ සමාපත්තියට සම වැදීම පිණිස ද, මේ ධාාන සිත් උපදවා ගන්නා බව දකයුතු- මතු භවයක් නැති හෙයින් විපාක ශක්තියක් නැති, ධාාන කියා සිත් ම රහතන් වහන්සේලාට උපදින් නාහ.

මේ රූපාවචර ධාාන පස ලැබූ යෝගාවචර තෙමේ පස් වැනි ධාානය, ඉහත කියන ලද පස් ආකාරයෙන් පුරුදු කොට, පඤ්චා හිඥ උපදවන්නේය. මේ පඤ්චාහිඥවෝ පඤ්චමධාානයාගේ ම ආනිශංසයෝයි. පඤ්චාහිඥ නම් (1) සෘද්ධි විධඥණය. (2) පර විත්ත චිජානනඥනය. (3) පුබ්බේන්වාසානුස්සති ඤාණය. (4) දිවාවක්ෂුරභිඥනය. (5) දිවාශුාතඥනය යන අභිඥ පසය. මේ අභිඥ ලබන පුද්ගලයෝ සදෙනකි. (1) කර්මවාදී කියාවාදී තීර්ථක තවුස් ආදී පුථග්ජනයාය. (2) සාමානා රහතන් වහන්සේය (3) අසූමහාශාවකයෝය, (4) අගු ශාවක දෙදෙනාවහන්සේය. (5) පසේ බුදුන්වහන්සේය. (6) සව්ඥ බුදුන්වහන්සේය. මෙයින් නො රහත් වූ සියළුදෙනාම පඤ්චමධාාන කුසල් සිත අභිඥ බවට පමුණුවා ගනී. රහත්වූ අනා ආයරී පුද්ගල පස්දෙනා වහන්සේ පංචමධාාන කියා සිතින් අභිඥ උපදවා ගන්නා සේක.

සෘද්ධිවිධ ඤාණය ලබනු කැමති යෝගාවචර තෙමේ භූත කසිණ සතර සහ වර්ණ කසිණ සතර යන කසිණ අට වෙන් වෙන් වශ යෙන් අරමුණු කොට අෂ්ටසමාපත්ති ඉපද විය යුතුයි. එය ද අනුලෝම පට්ලෝම යනා දී වශයෙන් දහ හතර ආකාරයෙකින් පුරුදු කොට පංචමධාාන සිත උපදවා ගෙන එයට අනතුරුව පතාවෙක්ෂා ජවන චිත්තයන්ගේ කෙළවර අධිෂ්ඨාන කළ පරිදී සිය දහස් ගණන් රූප මැවීම, පොළොව කිමිදීම, අහසින් යාම යනා දී සෘද්ධි උපදවා ගන්නේ ය. පරවිත්තවිජානනඥනය නම් අනුන්ගේ සිත් දැන ගන්නා නුවණය. එයට වෙතොපරියඥනය යයි ද කියනු ලැබේ. මෙතෙමේ ආලෝ කය වඩා දිවැසින් අනුන් ගේ හෘදයවස්තුව බලා එහි පවතින ලේ ධාතුවෙහි වර්ණයෙන් සිත මෙබඳු යයි කියන්නේ ය. පෙර විසූ කඳ පිළිවෙල දක්නා නුවණ පුබ්බෙ නිවාසානුස්සති ඤාණය නමී. හෙතෙමේ තමා හිඳින ස්ථානයේ විස්තර පටන් කුමයෙන් ගත වූ තැන් සිතමින් පටිසන්ධිය දක්වා මෙනෙහි කොට, එයින් නො නැවතී පූර්ව ජන්මයෙහි වුතික්ෂණය ආදි වශයෙන් පෙර කඳ පිළිවෙල මෙනෙහි කරන්නේ ය.

දිවාවක්ෂුරහිඥනය නම භාවනා බලයෙන් නිපදවා ගත් පුඥ චක්ෂුසයෙන්, ඉතා ඈත රූප පවා දෙවියන්ගේ ඇස්වලින් බලන් නාක් මෙන් පිරිසිදුව දැකීමට උපදවා ගත් ඤාණයකි. සුගති දුගති දෙකට යන්නා වූ සත්වයන් ද, එයට හේතු වූ කර්ම ද ඒ නුවණින් දන හැකි වේ.

දිවා ශුාතඥනය නම් දෙවියන් ගේ ශුාතය මෙන් දුර ශබ්ද පවා ඇසිය හැකි ශුාත ධාතුවයි. මොහු විසින් පළමු කොට තමා අවට සියඑම ශබ්ද, පුද්ගලාදී වශයෙන් චෙන් කොට දත යුතුයි. මෙසේ පුරුදු කිරීමෙන් උවමනා විටෙක උවමනා ශබ්ද ඇසීමේ ඤාණයක් මොහුට ඇති වන්නේය. අභිඥලාභීන් ගේ ඤාණය ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ වශයෙන් වෙනස් වේ. පෘථග්ජන අභිඥලාභී පුද්ගලයාගේ ඤාණය කදෙපැණියෙකුගේ ආලෝකයට බඳු වේ. සාමානා රහතන්වහන්සේගේ ඤාණය තෙල්පහන් ආලෝකයක් මෙන් ද, අසූමහා ශාවකයන් ගේ ඤාණය පන්දම් එළියක් මෙන් ද, අගුශාවකයන්ගේ ඤාණය පහන් තරු එලිය මෙන්ද, පසේ බුදුන් වහන්සේගේ ඤාණය චන්දාලෝකය මෙන් ද, ලොවුතුරා බුදුන් වහන්සේගේ ඤාණය සුයුුණාලෝකය මෙන් ද දන යුතුය.

# අරුපාවචර සිත් දොළොස

අරූප ලොක සතරෙහි පවත්තා හෙවත් අරූප ලොකවලට අයත් සිත් **අරූපාවවර සිත්** නමි. රූපාවචර බුහ්ම ලොකවලට වෙනස් වූ ද, රූපකයක් හෙවත් ශරීරයක් නැති, නාමකය පමණක් පවත්තා හෙයින් අරූප ලොක යයි කියනු ලැබේ. රූපාවචර පඤ්චමධාානය උපදවා ගත් යොගාවචර තෙමේ, කාම යන් ගෙන් වෙන් වූ නමුත්, මේ ශරීරය ඇති කල්හි කාය වාක් දුෂ් චරිතයන් කොට, මරණින් මතු සතර අපායෙහි ඉපි ද, මහත් වූ දුක් වීදින්නට සිදුවන බව දක, සසර දුකට මුල් හේතුව මේ රූපයයි සළකා, රූපයට නින්ද කොට, රූපයක් නැති අරූප භවයක් ලැබිය හැකි නම් එය ම උතුමැ යි සිතා, රූපය අත්හරිනු පිණිස භාවනා කොට මේ අරූපධාාන සිත් උපදවා ගත්තේ ය.

මේ අරුපාවවර ධානන සිත් සියල්ල දෙළොසකි. එයින් සිත් සතරක් අරුපාවවර කුසල් සිත් ය. සතරක් අරුපාවවර විපාක සිත් ය. ඉතිරි සිත් සතර අරුපාවවර කියා සිත් ය. මේ අරුපා වචර සිත් දෙළොසත්, රූපාවචර සිත් පසළොසත් යන සිත් සත්විස්ස (27) මහග්ගත ධානන සිත් නම්.

# අරුපාවවර කුසල් සිත් ඝතර

- 1. **ආකාශානඤ්චායතන කුසල් සිත** (අනන්ත වූ ආකාශය අරමුණු කොට පවත්නා කුසල් සිත.)
- 2. විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල් සිත. (අනන්ත වූ විඤ්ඤා ණය අරමුණු කොට පවත්නා කුසල් සිත.)
- 3. ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල් සිත. (කිසිවක් නැති බව යන අභාව පුඥප්තිය අරමුණු කොට පවත්නා කුසල් සිත.)
- 4. නෙව සඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන කුසල්සිත. (සංඥවක් ඇත්තේත් නැති නැත්තේත් නැති කුසල්සිත.)

රුපාවචර පඤ්චමධාානයට පසුව උපදවා ගත් මේ අරුපාවචර සිත් සියල්ල ම උපෙක්බා එකග්ගතා යන ධාානාඩග දෙකින් යුක්ත වන බැවින් පඤ්චමධාාන සඩ්බාාවට ම ගැණෙන්නේ ය.

#### ආකාශානඤ්චායනන කුසල් සිත

ආකාශාතඤ්චායතන නම් වූ පළමුවැනි අරූපාවවර ධාානය උපදවනු කැමැති යොගාවචර තෙමේ, මේ රූපයෙහි දෙස් සොයන් **ෙන්, මේ ශරීරය ඉතා දුක සේ පොෂා කළ යුතු බවත්, එසේ ද වුවත්** නොයෙක් ජරා, රෝග, වාාධි හටගන්නා බවත්, සතුරු උපදුවාදීන් ගෙන් පෙළනු ලබන බවත්, නොයෙක් අන්තරාවන්ට මේ රූපය භාජනය වන බවත් යනාදී නොයෙක් ආදීනව දක, මේ රූපයට පිළිකුල් කිරීම යුක්ති සහගත බවත් වටහා ගන්නේ ය. රූපාවචර ධාාන උපදවා ගැනීමට උපකාර වූ, කසිණ මණ්ඩල **මය**හි පැතිර පවත්තා වූ කසිණාලොක සඞ්බාාත රූපය ක්ලෙශ යන් ගේ විෂ්කම්භන පුහාණියට උපකාර වූ පුණිත රූපයක් වූ නමුත් මේ ශරීරය මෙන් කසිණාලොක රූපය දුකට හේතු <mark>නො වන්නේ</mark> නමුදු , රූප වශයෙන් සමාන බැවින්, මේ කසිණා ලොක රූපය ද ශරීරය මෙන් හය උපදවන්නේ දෝ හෝයි සිතා කසිණා ලොකය දුරු කරන්නට උත්සාහ දරන්නේ ය. මෙසේ සිතා භාවනා වඩන් \_ නාවු යොගාවවර තෙමේ, කසිණාලොකය කැමැති පුදේශයක පතුරුවා, ඒ පුදේශය සම්පූර්ණයෙන් ම කසිණාලෝකයෙන් පැතිර ගිය කල්හි මාගේ භාවතාවට පූර්වයෙහි මේ ආකාශයෙහි චන්දු මණ්ඩල තාරකා රූපාදිය හොඳින් විදාහමාන වූ නමුත්, දන් මාගේ කසිණාලෝකයෙන් ඒ තාරකා රූපාදිය වැසි ගියේ යයි සිතා ඒ කසිණාලොකයෙහි නිකාන්තිය හෙවත් කැමැත්ත දුරු කොට, පළමු තිබුනා වූ තාරකා රූපාදීය දක්නට කැමැත්ත උපන් බැවින්, ඒ කාසිණාලොකය එක් පුදේශයකින්, ජනේල කවුලුවක් වීවෘත කළාක් මෙන්, අතුරදහන් වී යයි. මෙයට කිසුණු ඉගුළු ආකාශය යයි කියනු ලැබේ. ඉක්බිති හෙතෙමේ <mark>කිසුණු ඉගුඑ</mark> ආකාශය හෙවත් කසිණුග්සාටිකාමාකාශ පුඥප්තිය අරමුණු කොට ඉගණ, ''අනන්ත වූ ආකාශය, අනන්ත වූ ආකාශය'' යනාදී වශ යන් භාවනා වඩන කල්හි අනන්ත වූ ආකාශ පුඥප්ති අරමුණෙහි සිත එකහ වූ කල්හි, අනන්ත වූ ආකාශ අරමුණ පුකටව වැටහී ධාාන චිත්ත වීථිය පහළ වීමෙන් පරිකර්මාදී මහා කුසල් සිත් සතරට පසුව, උපෙක්බා එකග්ගතා යනු ධාානාඩ්ග දෙකින් යුක්ත වූ ආකාශානඤ්චායනන කුසල් සිත එක් වරක් ඉපි ද නිැද්ධවීමෙන් නැවත භවාංග වේ.

## විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල් සිත

අාකාශානඤ්චායතන ධාානලාභි යොගාවචර තෙම, ඒ ධාානය පළමු කී පරිදි පස් ආකාරයෙන් පුරුදු කොට, එම ධාාන සිතෙහි යෙදුන උපෙක්ටා එකග්ගතාවන් නැවත නැවතත් පුතාවෙක්ෂා කොට බලන කල්හි, ඒ ආකාශානඤ්චායතන කුසල් සිත රූපාවචර පඤ්චමධාාන සිතට ආසන්න බැවිනුත්, කසිණාලොක නමැති රූපය පතුරුවන ලද ආකාශයෙහි මේ ධාානය ලැබූ හෙයින්, එය දත් පුණිත නොවේ යයි ද සිතා, එම ධාානයෙහි කැමැත්ත අත්හැර විඤ්ඤාණඤ්චායතන ධාානය උපදවනු කැමැතිව භාවනා වඩන්නේය. මෙසේ භාවතා වඩන්නා වූ හෙතෙමේ පළමු උපදවා ගත් ආකාශා නඤ්චායතන කුසල් සිතම අරමුණු කොට ගෙණ ''විඤ්ඤාණය අනන්තය, විඤ්ඤාණය අනන්තය'' යනාදී වශයෙන් වඩනා කල්හි අනන්ත වූ විඤ්ඤාණ සිත පුකටව වැටහී ධාාන චිත්ත වීරියක් පහළවීමෙන් පරිකර්මාදී කුසල් සිත්වලට අනතුරුව උපෙක්ටා එකග්ගතා යන ධාානාභිග දෙකින් යුත් විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල් සිත එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධවීමෙන් පසු නැවත භවාඩග වේ.

## ආකිඤ්වඤ්ඤායතන කුසල් සිත

විඤ්ඤාණඤ්චායතන ධාානලාභි යොගාවචර තෙමේ, ඒ ධාාන යද පළමු පරිදි පඤ්ච වසිතාවෙන් පුරුදු කොට, නැවත නැවතත් ඒ ධාානයට සමවදින කල්හි, ඒ ධාානයාගේ අරමුණ, ඖදරික යයි අත් හරින ලද්ද වූ ආකාශානඤ්චායතන කුසල චිත්තය ම බව දන, එයට වඩා පුණිත වූ ආකිඤ්චඤ්ඤායතන ධාානය උපදවා ගනු කැමැතිව, ආකාශානඤ්චායතන ධාානයාගේ කිසිවක් නැත යන අභාව පුඥප්තිය අරමුණ කොට ගෙන ''කිසිවක් නැත, කිසිවක් නැත'' යනාදි වශයෙන් භාවනා වඩන කල්හි, ධාාන චිත්ත වීරීය පහළවීමෙන් පරිකර්මාදි කුසල් සිත්වලට අනතුරුව උපෙක්බා එකක්ගතා යන ධාානාඩ්ගයන් ගෙන් යුත් ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල් සිත එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් පසු නැවත භවාඩ්ග වේ.

## නෙව සඤ්ඤා නා සඤ්ඤා යතන කුසල් සිත

අාකිඤ්චඤ්ඤායතන ධාානලාභි යොගාවචර තෙමේ ඒ ධාානය පළමු පරිදි පස් ආකාරයෙන් පුරුදු කොට නොයෙක් වර ධාානයට සමවදිමින්, නැවත ඒ ආකිඤ්චඤ්ඤායතන ධාාන සිත විඤ්ඤානඤ්චා යතන සිතට ලං වූ බැවින්, එය ද අත්හැර, එයට වඩා පුණිත වූ නෙව සඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන සිත උපදවා ගනු කැමැතිව, ඒ ආකිඤ්-චඤ්ඤායතන ධාාන සිත ම අරමුණු කොට ගෙන එය, ''ශාන්තය, පුණීතය, ශාත්තය, පුණීතය'' යතාදී වශයෙන් භාවතා වඩන කල්හි, නැවතත් ධාාන චිත්තවීරීය පහළවීමෙන් පරිකර්මාදී කුසල් සිත් වලට අනතුරුව උපෙක්බා එකක්ගතා යන ධාානාඩ්ග දෙකින් යුත් නෙව සඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන ධාාන සිත එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් පසු නැවත භවාඪග වේ. මෙහි සඤ්ඤා යන්නෙන් සඤ්ඤා **වෛතසිකය කි** නමුත්, ඒ සමග ම ඒ සිතෙහි යෙදෙන අනිකුත් මෛචතසිකයන් ද ගත යුතු ය. ඉතා සියුම් බවට පත් කරන ලද මේ අරුපාවචර ධාාන සිතෙහි හා එහි යෙදී ඇති චෛතසිකයන් ගේ ද, ඇති බවක් හෝ නැති බවක් දන ගැනීම පවා දුෂ්කර හෙයින් නෙව සඤ්ඤා නා සඤ්ඤා යයි නම් කරන ලදී.

සතර අරූප ධාානයන්ට සමාන වූ උපමාවක් නම්–මහා කාන්තාර යක් මැද මණ්ඩපයක් වෙයි. එහි බීම අසූවිවලින් පිරී තිබේ. සූයාී තාපයෙන් ක්ලාන්ත වූ එක්තරා පුරුෂයෙක් දුවගෙණ විත්, මණඩපය බලා එහි සෙවෙන ලැබීමට කැමැති ව, පය ගසන්නට තැනක් නොලැබ, මදක් උඩ පැන මණ්ඩප පියසෙහි එක් කොනක් අල්වා ගෙන, එහි එල්ලී බීම ස්පර්ශ නො කොට සිටී. දෙවැනි පුරුෂයෙක් ද එසේ ම දුවගෙණ විත්, එල්ලෙන්නට තැනක් නො දක, පළමු පුරුෂයා ගේ පයෙහි එල්ලී බීම ස්පර්ශ නො කොට සිටී. තුන්වැනි පුරුෂයෙක් ද, විඩා සන්සිදුවා ගැනීම සඳහා දුවගෙණ අවුත් බීම ස්පර්ශ කිරීමට තැනක් නො දක, පළමු පුරුෂයා මෙන් මණ්ඩපයෙහි අනික් කෙළවරෙහි එල්ලී සිටී. සතරවැනි පුරුෂයෙක් ද, ඔහු පසු පසින් දුවගෙණ විත් තැනක් නො ලැබ තුන්වෙනි පුරුෂයා දක ඔහු ගේ පයෙහි එල්ලී බීම ස්පර්ශ නො කොට සිටී.

මේ උපමාවෙහි කාන්තාරය නම් භයානක වූ සසරයයි. අසූවී යෙන් පිරි පොළව නම් කාම ලොක යයි. මණ්ඩපය නම් අරූප ලොක සතර ය.

පළමුවැනි පුරුෂයා—ආකාශානඤ්චායතන ධාානලාභි පුද්ගලයා ය. දෙවැනි පුරුෂයා—විඤ්ඤාණඤ්චායතන ධාානලාභි පුද්ගලයා ය. තුන්වැනි පුරුෂයා—ආකිඤ්චඤ්ඤායතන ධාානලාභි පුද්ගලයා ය. සතරවැනි පුරුෂයා—නෙවසඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන ධාානලාභි පුද්ගලයා ය.

- 1. පළමුවැනි පුරුෂයා මණඩප පියසෙහි එල්ලී සිටියාක් මෙන් ආකාශානඤ්චායතන සිත රූපාවචර පස් වැනි ධාහනයට අරමුණු වූ කසිණ නිමිත්ත සිතින් අත්හැර ලබාගත් ආකාශ පුඥප්තිය අරමුණු කරයි.
- 2. දෙවැනි පුරුෂයා පළමුවැනි පුරුෂයා ගේ පයෙහි එල්ලී සිටියාක් මෙන්, විඤ්ඤාණඤ්චායතන සිත, ඒ ආකාශ පුඥප්තිය ද ඉක්මවා එය අරමුණු කොට උපන් ආකාසානඤ්-චායතන මහග්ගත චිත්තය අරමුණු කරයි.
- 3. තුන්වැනි පුරුෂයා ද පළමුවැනි පුරුෂයා මණ්ඩපයෙහි කෙළවර එල්ලී සිටියාක් මෙන්, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන සිත, ආකාශානඤ්චායතන සිත ද ඉක්මවා, එහි අභාවය වූ නැති බව හෙවත් නාස්ථිභාව පුඥප්තිය අරමුණු කරයි.
- 4. සතරවැනි පුරුෂයා තුන්වැනි පුරුෂයා ගේ පයෙහි එල්ලී සිටියාක් වෙන්, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන සිත

ඒ තාස්ථිභාව පුඥප්තිය ද ඉක්මවා එය අරමුණු කොට උපත් ආකිඤ්ඩඤ්ඤායතන මහග්ගත සිත අරමුණු කරයි.

## අරුපාවවර විපාක සිත් සතර

- 1. ආකාශානඤ්චායතන විපාක සිත.
- 2. විඤ්ඤාණඤ්වායතන විපාක සිත.
- 3. ආකිඤ්චඤ්ඤායතන විපාක සිත.
- 4. නෙවසඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන විපාක සිත.

මේ විපාක සිත් සතර ද එම කුසල් සිත් සතරට සමාන ය. අරුපා වචර ධාාන කුසල චිත්තයන් ගේ විපාක වශයෙන් පහළවන මේ විපාක සිත් සතර, එකී ධාානයෙන් නොපිරිහී වුතවන්නාවූ පුද්ගල යාට සුදුසු වූ අරුප තලයෙහි පතිසන්ධි සිත වශයෙන් උපදී. ඒ හවයෙහි භවාඩ්ග සිතත්, වූති සිතත් එය ම වේ. රූපය පිළිකුල් කොට වඩනා ලද ධාාන ඇති බැවිත් ඒ අත්බැව්හි රූපකයක් පහළ නොවී නාම කය පමණක් පහළ වේ. මේ අරුපතලයන්හි වසන පුද්ගල යන්ට බොහෝ ආයු ඇත්තාහ. ආකාශානඤ්චායතන භූමියෙහි ආයු මහා කල්ප විසි දහසක් බවත්, විඤ්ඤාණඤ්චායතන භූමියෙහි මහා කල්ප සතලිස් දහසක් බවත්, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන භූමියෙහි මහා කල්ප හැට දහසක් බවත්, නෙවසඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන භූමියෙහි මහා කල්ප සුවාසු දහසක් (අසූ හතර දහසක්) බවත් දත යුතු ය.

# අරුපාවවර කුියා සිත් සතර

- 1. ආකාශානඤ්චායතන කිුයා සිත.
- 2. විඤ්ඤාණඤ්චායතන කිුයා සිත.
- 3. ආකිඤ්වඤ්ඤායතන කුියා සිත.
- 4. නෙවසඤ්ඤා නා සඤ්ඤායතන කිුයා සිත,

අරුපාවචර කුසල චිත්තයන්ට සමාන වූ මේ කුියා සිත් සතර රහතන් වහන්සේලා විසින් ම උපදවනු ලබන බැවින් කුියා සිත් වේ.

මේ අරුපාවචර සිත් දෙළොස ම උපෙක්බා එකක්ගතා යන ධාානාඩ්ග දෙකින් ම යුක්ත බැවින් පඤ්චමධාානයට ඇතුළත් ය. එසේ ම සම්පුයුක්ත ය, සසංබාරිකය. ධාන ලබන පුද්ගලයෝ, තික්ඛ පාඥයෝ ය. මන්ද පාඥයෝය යයි ද්විධ වේ. තියුණු නුවණින් වහා ධානන උපදවන පුද්ගලයන් තික්ඛ පාඥයන් වශයෙන් ද, එතරම තියුණු නො වූ නුවණැති පුද්ගලයන් මන්ද පාඥයන් වශයෙන් ද සලකනු ලැබේ. ධානන සිත උපදින චිත්ත වීරීයේ දී මන්ද පාඥ පුද්ගලයන්ට පරිකර්ම උපචාර අනුලෝම, ගෝනුභූ යන මහා කුසල් සිත් සතරක් ම ධානන සිතට පුර්වයෙහි ඇති වේ. තික්ඛ පාඥයන්ට උපචාර, අනුලෝම, ගොනුභූ යන මහා කුසල් සිත් තුණ පමණක් ධානන සිතට පුර්වයෙහි ඇතිවේ.

සර්වඥයන් වහන්සේ තික්ඛ පුාඥයන් හට වැඩ පිණිස සියළු ම රූපාවචර ධාානයෝ සතරක් වශයෙන් ද, මන්ද පුාඥයන් උදෙසා ධාානයෝ පස් දෙනෙක් ද දෙශනා කළ සේක. චතුෂ්ක නයින් ගත් වීට රූපාවචර දෙවැනි තුන්වැනි ධාාන සිත් දෙක එකක් වශයෙන් ගනිනු ලැබේ. එවීට රූපාවචර ධාාන සිත් සතරත්, අරූපාවචර ධාාන සිත් සතරත් යන ධාාන සිත් අට දෙනා එක්කොට අෂ්ට සමාපත්තිහු යයි කියනු ලැබේ. පඤ්චක නයින් රූපාවචර සිත් පහත්, අරූපාවචර සිත් සතරත් යන ධාාන සිත් නවය එක්කොට ගෙණ ''නවානු පූර්ව විහාර සමාපත්ති'' යයි කියති. තව ද මේ චතුස්කය හා පඤ්චකය එක්කොට ගත් කල්හි සුද්ධික නවකයයි ද කියනු ලැබේ.

නිරෝධ සමාපත්තියට සම වැද මේ ආත්මයෙහි නිවන් සැප විදිනු කැමැති රහතන් වහන්සේලා විසින් මෙම අෂ්ට සමාපත්ති උපදවා ගන්නා බව දත යුතු ය.

# ලෝකෝන්තර සින්

තණ්හා දිට්යි වශයෙන් කදින් අල්වා ගන්නා ලද පඤ්චුපාදනස්-කන්ධ සඩ්බාහත ලෝකයෙන් ද, කාම ලොක, රූප ලොක, අරූප ලොක යන තුන් ලොකයෙන් ද එතර කරවන අර්ථයෙන් ලොකෝත්-කර නම් වේ, ලොකයන් ගේ පැවැත්මට උපකාරවන කාමාවචර, රූපාවචර, අරුපාවචර නම් වූ ලෞකික කුසල් සියල්ල ම, ඒ ඒ පමණට තදඩ්ග, විෂ්කම්භන වශයෙන් අකුසල් පුහාණය කිරීමට සමත් නමුත්, සසරින් එතර කිරීමට ශකිතියක් නැත. මේ ලොකොත් තර චිත්තයෝ සතර දෙනෙක්, මාර්ග සිත් වශයෙන් ඉපිද ඒ ඒ අකුසලයන් චෙන් චෙන්ව සතර වරකට සමුච්ඡෙද පුහාණි වශයෙන් නසා, සසරින් එතර කොට, නිවණට පමුණුවා, එයට අනතුරුව අතරක් නැති ව ලොකෝත්තර එල චිත්තයන් ඉපිද අකාලිකව ලැබෙන එලයන් ගේ උපකාරය ලැබ, පටිප්පස්සද්ධි පුහාණියෙන් කෙලෙස් විඩා සන්සිඳුවා ලන්නේ ය.

මේ ලොකෝත්තර සිත් සංක්ෂෙප වශයෙන් අටෙකි. එනම්, මාර්ග සිත් සතරත්, ඵල සිත් සතරත් ය. විස්තර වශයෙන් හෙවත් ලොකෝත්තර ධාාන සිත් වශයෙන් සතලිසකි.

## ලෝකෝත්තර සිත් අට

- 1. **සොතාපත්ති මග්ග සිත.** (පළමුවරට නිවන් මගට පැමි ණෙන ආය**ී** මාර්ග කුසල් සිත.)
- 2. සොතාපත්ති ඵල සිත.
- 3. සකදගාම මග්ග සිත. (එක් වරක් කාම භවයට පැමිණෙන ආයායී මාර්ග කුසල් සිත.)
- 4. සකදගාම ඵල සිත.
- 5. අනාගාමී මග්ග සිත. (නැවත කාම හවයට නො පැමිණෙන ආර්ය මාර්ග කුසල් සිත.)
- 6. අනාගාම ඵල සිත.
- 7. අරහත්ත මග්ග සිත. (සියලු කෙලෙසුන් නසා පූජා භාවයට පත් ආර්ය මාර්ග කුසල් සිත.)
- 8. අරහත්ත ඵල සිත.

මේ මාර්ග සිත් සතර, ලොකයෙන් එතර කරවන හෙයින් ලොකෝත්තර වූ ද, නිවණට පමුණුවන අඬ්ගයන්ගෙන් යුක්ත වූ හෙයින් මාර්ග වූ ද, පව නසන හෙයින් කුසල වූ ද සිත් සතරකි.

මෙහි මග්ග යන්නෙන් අදහස් කරණ ලද්දේ ආය්ථ අෂ්ටාඩ්ගීක මාර්ගයයි. සියළු ම දුක්ඛයා ගේ අනුත්පාද නිරෝධයට පැමිණෙන පිළිවෙත නම් වූ මේ මාර්ගයා ගේ අඩ්ගයෝ නම්— 1. සමාග් දෘෂ්ටිය, 2. සමාග් සඩ්කල්පය, 3. සමාග් වචනය, 4. සමාග් කර්මාන්තය, 5. සමාග් ආජීවය, 6. සමාග් වශායාමය, 7. සමාගේ ස්මෘතිය, 8. සමාග් සමාධිය යන මොහු ය.

මේ මාර්ගාඩ්ගයෝ අට දෙනා එකක්ෂණිකව, එක් සිතෙහි, නිර්වාණය ම අරමුණු කොට ගෙන පහළවන බැවින්, මේ අට දෙන, ගේ සමුදය මාර්ගය නම් වේ. එක් පුද්ගලයෙකු ගේ සන්තානයෙහි මේ අෂ්ටාඩ්ගික මාර්ගය සතර වරෙක් මීස ඉන් වඩියක් නූපදනෝය. ඒ සතර අවධියේ ම, නැසිය යුතු ඒ ඒ කෙලෙස් සමුච්ඡේද පුහාණි වශයෙන්, නැවත නූපදනා පරිදි, වෙන් වෙන් ව නසන බැවින් වැඩියක් මාර්ග සිත් ඉපදීමෙන් කළ යුත්තක් නැති හෙයින් නූපදනෝ ය. තව ද මේ මාර්ග චිත්තයෝ සතර දෙන, සතර වරෙක, කෘතායන් සතර බැගින් ඒකක්ෂණිකව සිද්ධ කරමින් උපදනාහුය. ඒ සතර කෘතායෝ නම්:—1. දුක්ඛ සතාය පිරිසිඳ දනීම,, 2. සමු දය සතාය පහ කිරීම, 3. නිරෝධ සතාය පුතාක්ෂව දනීම, 4. මාර්ග සතාය වැඩීම යන සතර ය.

යම් සේ තෙල් පහනක් දල් වූ කල්හි පහන් වැටිය දවීම ය. අන්ධකාරය නැසීමය. ආලෝකය පැතිරයාමය, තෙල් ක්ෂයවීම ය. යන මේ සතර කතායන් ඉදිරි පසු නො වී එකක්ෂණිකව කරන්නාක් මෙන්, මේ මාර්ග චිත්තයෙහි යෙදුන පුඥ චෛතසිකය නමැති පුදීපය එකක්ෂණිකව සතර කෘතායක් සිද්ධ කෙරේ. යම් සේ පුදීපය පහන් වැටිය දවා ද, එසේ ම මාර්ග ඥනය දුක්බ සතාය පිරිසිඳ දනී. යම් සේ අඳුර නසා ද එසේ ම සමුදය සතාය දුරු කෙරේ. යම් සේ එළිය පතුරුවා ද, එසේ ම මාර්ගයා ගේ වැඩීම සිදු වේ. යම් සේ තෙල් ක්ෂයවීම වේ ද, එසේ ම කෙලෙසුන් ගේ ගෙවීමට පුතා වූ නිරෝධ සතාය අරමුණු කිරීම් වශයෙන් සාක්ෂාත් කෙරේ. ඊට චතුස්සතාාව බොධය යයි කියති.

මේ ලොකොත්තර මාර්ග චිත්තය කෙලෙස් නසන හෙයින් කුසල් ද වෙත්. සියළු සත්තිස්බොධිපාක්ෂික ධර්මයන් හා සම්පුයොග ලක් ෂණයන් මිශුව ලැබෙන හෙයින් මේ නිර්වාණමාර්ගයට මිශුක මාර්ගය යයි ද කියනු ලැබේ. මෙයට පුර්වයෙහි, බොධි සම්හාරයන් පිරීම් වශයෙන්, එකී ධර්මයන් චෙන් චෙන් ව රැස් කිරීමය යන චීචට්ටපාද නම් වූ, පූර්වභාග පුතිපත්ති සංඛාාත ලෞකික මාර්ගය ද වැඩිය යුතු වේ. මෙකල්හි වසන්නාවූ, ගත බොල් කෙලෙස් ඇති, දීර්ඝ කාල යක් මුළුල්ලෙහි දනාදි සුචරිතයන් පිරීමෙන් තියුණු නො කරණ ලද ශුද්ධාදී ඉන්දියන් ඇති, නුමුහු කළ නුවණ ඇති, පෘථග්ජනයන් විසින් රැස් කරනු ලබන්නා වූ, හව සම්පත් සාද දීමෙහි පොහොසත් වූ, චට්ටපාද කුසල කර්මයෙන්, මේ ලෞකික ලොකොත්තර මාර්ග යන් ලැබිය නො හැකි ය. එසේ ද වුවත්, මෙ කල්හි කරනු ලබන්නා වූ දන ශීලාදි ලෞකික කාමාවචර කුසලයෙන්, නිවන් පැතුයේ වී නම්, කුමයෙන් තීක්ෂණ ඉන්දියන් ඇති පුද්ගලයෙකු වීමට එය උපනිශය වන බැවින් නිවන් ම පතා දනාදී කුසල් කටයුතු ය.

මේ ආය්‍ය මාර්ගය ලබනු කැමැත්තෙකු විසින් ශුාවක බොධි වශයෙන් නම්, යටත් පිරිසෙයින් කල්ප ලක්ෂයක් මුළුල්ලෙහි දන ශීලාදී සුචරිතයන් පිරීමෙන් තියුණු කරන ලද, ශුද්ධා, වීය්‍ය සත්, සමාධි, පුඥ සඬ්ඛානත පඤ්චෙන්දියන් ඇත්තා වූ, කෙලෙස් තුනී කළ සත්ත්වයෙක් ම විය යුතු ය. එසේ නොවී නම් දහස් ගණන් බුදුවරයන් වහන්සේලාට හමුවූවත්, මාර්ග එලාධිගමයක් නො කට හැකි වේ. බුදුවරයන් වහන්සේලා බුදු ඇසින් ලොව බලා වදරණ කල්හි ඒ බුද්ධ ඥනයට ගොදුරු වන්නේ, එබළු පිරු පෙරුම් ඇති සත්පුරුෂ සමූහයාම ය. එසේ නො වූවෝ ගඳකිළිය සමීපයෙහි ම සිටියත්, උන් වහන්සේලා ගේ බුදු ඇසට හමු නොවන්නේ ම ය.

මෙසේ පිරු පෙරුම ඇති ව, විපාකාවරණයෙන් මිදී, තිහේතුක පුතිසන්ධියක් ලැබ, ආනන්තරිය අකුසල කර්මාදියක් නො කළ බැවින් කර්මාවරණයෙන් ද තොර ව රාජා සම්පත් ආදී වූ කෙලෙස් උපදවන තැන්හි නො පිහිටි ක්ලෙශාවරණ නැත්තෙක්ව, සමාග් දෘෂ්ටියෙහි පිහිටා පතිරූප දෙශ වාසය, පණ්ඩිත සේවනය, සද්ධර්ම ශුවණය, සහ නොපසු බට විය\$යෙන් ද, කුමයෙන් ශීලවිසුද්ධිය, චිත්ත විසුද්ධිය, දිටයී විසුද්ධිය, කඩකාවිතරණ විසුද්ධිය, මග්ගා මග්ග ඤාණ දස්සන විසුද්ධිය, පුතිපද ඤාණ දස්සන විසුද්ධිය, යන පට විසුද්ධීන් උපදවා, ඔවුන්ගේ වශයෙන් නොයෙක්වර ලබන ලද පූර්ව භාග මාර්ග ඇතිව, චුල්ලසොතාපන්න යයි කිය යුතු බවට පැමිණ, සත් වැනි විසුද්ධිය වූ ඤාණදස්සන විසුද්ධි අවස්ථා වෙන් මිශුක මාර්ග නම් වූ ලොකොත්තර වූ ආය\$ මාර්ගය අධිගම කටයුතු වේ. සැකෙවින් කියතොත්, පූර්වභාග පුතිපදය, මිශුක පුතිපදය යන උභය මාර්ගය, නිවන් දක්නා ජාතියෙහි ම ලැබීය යුතු බවත්, දනට අප විසින් කරනු ලබන්නා වූ, දන ශීලාදී කාමාවචර වූ වටටපාද කුසලයන්, නෙනයුඩාණික මාර්ග නො වෙතත්, නිවන් පැතුයේ වී නම්, ඊට උපනිශුය මාතුයක් වන බවත් දත යුතු ය.

මෙසේ සළකන කල්හි, මේ ආත්ම භාවයෙහි නිවණට පැමිණි මට පූර්වභාගයේ දී, පුෘතිමොක්ෂ සංවර ශීලය, ඉන්දිය සංවර ශීලය ආජීව පාරිශුද්ධි ශීලය, පුතාසන්නිශීත ශීලය, යන සතර පිරිසිදු ශීල සමූහය සම්පූර්ණ ව, අතිපරිසුද්ධව, ලොව්තුරා දහම් ලැබීමට උප්කාර වන, **ශීල විසුද්ධි** වශයෙන් පිහිටිය යුතු වේ. මෙසේ ශීල විසුද්ධි ලයන් පිරිසිදු ව, උපචාර සමාධිය, අර්පණා සමාධිය වශයෙන් දෙවැ දෑරුම් වූ, විදර්ශනාවට පාදකවූ, කාමාවචර වූ ද,මහග්ගත වූ ද, සමාධීහු වඩා, **චිත්ත විසුද්ධියෙහි** පිහිටා තමා ගේ ආත්ම භාව සංඛ්යාත පඤ්චොපාදනස්කන්ධයෙහි නාම රූප මානුය ම මුත්, අනික් ආත්ම යයි ගන්නට යමක් නැතැයි , නාම රූපයන් ඇති සැටි දක්නා සම-මර්ශන **ඥ**නයෙන් **දුක්ඛ සත**ා නිශ්චය කොට දැකීම නම වූ <mark>දිට</mark>යී විසුද්ධිය උපදවා ගත යුතු ය. එසේ පිරිසිදු ව දක්නා දුක්බ සතායා ගේ, අවිදාා තෘෂ්ණාදී පුතායන් පිරිසිද දැනීමෙන් කාලතුය විෂයෙහි ඉපදිය හැකි වූ සැක දුරු කොට පවත්නා විදර්ශනා ඥනය නම් වූ කඩ්බා විතරණ විසුද්ධියෙන් පිරිසිදු ව, සමුදය සතා ය නිශ්චය කොට දනගන්නේ වේ. මේ සේ සැක හැර, සමුදය සතෳය පිළිබඳ ඤාණය පිරිසිදුවීමෙන් පසු, නැවත තුිලක්ෂණයන් අනෙක පුකාරයෙන් සම්මර්ශණය කරමින්, විදර්ශනා වඩන්නා වූ පුද්ගලයා හට, ඕහාසාදි දශ විධ විදර්ශනොප ක්ලෙශයන් පහළවීමේ දී මාර්ග යයි සිතා නො මගට යා හැකි බැවින්, ඒ නො මගින් වළක්වා, නිසි මහ පාද දෙන්නා වූ **මග්ගාමග්ග ඥන දස්සන විසුද්ධියෙන්** පිරිසිදු වන්නේ ය. මෙසේ වීදර්ශනොප ක්ලෙශයන්ගෙන් මිදී තිලකුණු මෙනෙහි කොට, පිළි වෙලින් ඉපිද විය යුතු වූ උදයවාාඥනාදී වූ නව මහා විදර්ශනා

ඥනයෝ පහළවීමෙන් පුතිපද ඥන දස්සන විසුද්ධියෙන් ද පිරිසිදු වන්නේ ය. මේ නව මහා විදර්ශනා ඥනයන් පහළ වු කල්හි මාර්ග එලාධිගමය පිණිස වැඩිය යුතු වූ අනා විදර්ශනාවක් නැති හෙයින්, මාර්ග චිත්ත වීටීය පහළ වී, අනුලෝම සිත්වලට අනතුරුව පෘථග්ජන ගොතුයෙන් එතර කරවමින් ගොතුභූ සිත ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි ඥන දස්සන විසුද්ධි වශයෙන් සොතාපන්රා මාර්ග චිත්තය, නිවණ අරමුණු කොට, සතර කෘතා සිද්ධ කරමින්, ආය්‍ය හාවයට පමුණුවමින් උපදින්නේ ය. එයට අනතුරුව එල සිත් දෙකක් හෝ තුනක් ඇති වී, නැසූ කෙලෙස් විඩා සන්සිඳුවා හවාඩග ගොතයට නැවත බස්නේ ය.

තව ද, පූර්ව භාග පුතිපත්ති සමයෙහි විදර්ශනාවට පාදකවූ ලෞකික ධාාන වඩන කල්හි සමථ බලය අධික වේ. අනිතාානු දර්ශනාදි වශයෙන් විදර්ශනා වඩන කල්හි විදර්ශනා බලය අධික වේ. ලොකොත්තර මාර්ගයෙහි වූ කලී ඒ සමථ විදර්ශනා දෙදෙන ම සම බලව, යුගනඩ්ග ව, එක වියෙහි සම බරට යෙදූ ගොනුත් දෙදෙනෙකු මෙන් එක චිත්තයෙහි අඩු වැඩි නො වී යෙදෙති. එහෙයින් ලොකෝත්තර මාර්ගක්ෂණයෙහි සමථ බලය විදර්ශනා බලය යන බලයන් දෙදෙනා ගේ සම යොගය ලැබෙයි. තව ද, පූර්වභාග පුති පත්ති සමයෙහි සමථ බලය අධික කල්හි විෂ්කම්භන පුහාණි වශ යෙන් කෙලෙසුන් නැසීම ද, විදර්ශනා බලය අධික කල්හි තදඪග පුහාණි වශයෙන් කෙලෙස් නැසීම ද, ලොකොත්තර මාර්ගක්ෂණයෙහි උහය බල සමයොගය ඇති කල්හි සමුව්ජෙද පුහාණි වශයෙන් කෙලෙස් නැසීම ද සිද්ධ වේ.

මේ කෙලෙස් නැසීම සිදුවන්නේ කෙසේ දැයි සංක්ෂෙපයෙන් වත් දත යුතුය. කෙලෙස් නම් එකාන්තයෙන් සිත් සතන් කෙලෙ-සන්නා වූ ද, කිලිටි කරන්නාවූ ද, නාම ධර්මයන් බැවින්, සිතෙහි ම ඇතිවනු මිස අන් කැනෙක ඇති විය හැකි නො වේ. කුසල් අකුසල් දෙක ම එක සිතක එකවර නො ලැබිය හැකි බැවින් ද, මේ මාර්ග සිතින් එහි නැති ක්ලෙශයන් නසන්නේ කෙසේ දැයි සිතිය හැකි වේ. යම් වස්තුවක් පිහිටීමට භූමියක් උපකාර වන්නාක් මෙන් ද, භූමිය නැති කැන වස්තුව නො පිහිටන්නාක් මෙන් ද, කෙලෙස් ඇතිවීමට ද භූමියක් තිබිය යුතු ය. ඒ භූමිය නම් නෙතුභූමික ස්කන්ධයෝ යි. භූමි නම් වූ මේ උපාදනස්කන්ධයන්හි, පුතාංයක් ඇති කල්හි ඉපදිය හැකි වූ ක්ලෙශයෝ භූමිලබ්ධ ක්ලෙශයෝ වෙති. මේ භූමිලබ්ධ ක්ලෙශයන් ගේ නැවත කිසි කලෙකත් නූපදනා සේ වළක්වාලීම නම් වූ අනුත්පාද නිරෝධය, මාර්ගයෙන් කෙලෙස් නැසීම බව දත යුතු ය.

මෙසේ විදර්ශනා භාවනාවට පූර්ව භාගයෙහි පිලිවෙලින් චතුපාරි සුද්ධ ශීලයන් සම්පූර්ණ කොට, ආනාපාන සකි ආදි චිත්ත භාවනා වඩා, එයින් ලබන ලද චිත්තෙකග්ගතා නම් වූ බලවත් සමාධි ඇත්තේ, නීවරණ ධර්මාදි අකුසලයන් ගේ පුහාණිය කදඩග විෂ්කම්භන වශ යෙන් සිද්ධ කොට, ධාානාඩ්ග උපදවා, එම ධාානාඩ්ග පාදක කොට ගෙන හෝ පාදක කොට නො ගෙන හෝ පුඳෙ භාවනා වඩා, එයින් උපදවන ලද නව මහා විදර්ශනා ඥන ඇති ව, පිළිවෙලින් මාර්ග එලාධිගමය කරනු මිස මෙයට වඩා කෙටි මාර්ගයක් මේ ශාසන යෙහි දක්වා නැත. බුදු රජාණන් වහන්සේ ලොව පහළ වී වදරණ කාලයෙහි, බොධි සම්භාරයන් පුරා සම්පූර්ණ කොට, මුහු කළ නුවණ ඇති ව, තුිහේතුක පුතිසන්ධියෙන් දිවා මනුෂාාදී ආත්ම භාවයන් ලැබූ පුද්ගලයෝ, බුදු රජාණන් වහන්සේගෙන් හෝ අාය\$ ශුාවකයන් වහන්සේලා ගෙන් හෝ, ස්වල්ප වූ ධර්ම මාතුයක් අසා වහා චතුස් සතාහාව බොධය කළහ. ඒ හැම පුද්ගලයන් විසින් ම පෙර භවයන්හි නිවන් පතා, දුන ශීලාදී පින්කම් කොට, සමථ, විදර්ශනා භාවනා පුරුදු කොට ක්ෂණයකින් වුව ද කීමාධිය ලබා ගැනීමට හේතු සම්පත් ඇති පුද්ගලයන් වූ බැවින්, වහා ධර්මාව බොධ කළ බව දත යුතු ය. එසේ ද වුවත්, එක් වරම අර්හත් මාර්ග ඥනය ලබා ගත නො හැකි වේ. පළමු කොට සොවාන් මාර්ග ඥනය උපදවා ගෙන, ඉක්බිනි පිළි වෙලින් සකෘදගාමි, අනාගාමි**,** අර්හත් යන ඉතිරි මාර්ගයන්ට පැමිණෙන්නේ ය.

සොවාන් මාර්ග ඥනය හෙවත් පළමුවරට නිවන් මහට පැමිණීම ඇතිවන්නේ කාම ලොක සහ රූප ලොක වල පුතිසන්ධි ලබා සිටින පුද්ගලයන්ට පමණ ය. බණ ඇසීම නම් වූ ''පරතො සොෂ පුතාය'' සොවාන් වන කෙනෙකුට අවශායෙන් ම උපකාර ධර්මයකි. ඇසී මට කන් නැති බැවින් කිසි කලෙකත් අරූප තලවල සෝවාන් මහ නො ලැබෙන බව දත යුතු ය. කාම ලොක, රූප ලොකයන්හි සොවාන් එලයට පැමිණි ආය\$ පුද්ගලයෙකුට නම අරූපධ3ාන උපදවා අරූප කලවල උත්පත්ති ලැබුණ විට, එම අරූප කලයකම ඉතිරි මාර්ග එල ලබා පිරිනිවන් පාන්නට හැකි බව දත යුතු.

# සොතාපත්ති මග්ග කුසල් සිත

මහා සමුදුය කරා නො නැවතී වේගයෙන් ගලා බස්නා ජලය ඇති, ඇළ, දෙළ, ගංගා සඩ්ඛාන ශොතයට හෙවත් සැඩ පහරට පළමුවරට බැස ගැනීම වැනි වූ නිවණට නො නැවතී පැමිණෙන තත්ත්වයට පළමු කොට බැස ගන්නා, මාර්ගාඩ්ග අට හා යෙදුන සිත සොතාපත්ති කුසල් සිත නමි. පෘථග්ජන ගොතුය නසා ආය්‍රී හාවයට පමුණුවන්නා වූ මේ සොතාපත්ති මග්ග සිත පළමුවැනි ලොකොත්තර සිත වේ.

දෙළොස් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන් ලොහ මුල දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරත්, මොහ මුල විවිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතත් යන අකුසල චිත්තයෝ පස් දෙනා මේ සෝවාන් මාර්ග චිත්තයෙන් සමූවිඡෙද වශයෙන් පුහාණය කරනු ලැබේ. එසේ ම දිට්ඨිගත වීප්පයුත්ත සිත් සතරෙහි සහ දෙෂ මුල සිත් දෙකෙහි ද යන අකුසල සිත් සදෙනා ගේ අපාය ගමනීය ශක්තියද මේ සොවාන් මාර්ග සිතින් නසන්නේ ය. තව ද දස සංයොජනයන් අතුරෙන්, සක්කාය දිට්ඨි විචිකිච්ඡා, සිලබ්බත පරාමාස යන ඕරම්භාගීය සංයෝජනයන් තිදෙනා ද, ක්ලෙශයන් අතුරෙන්, දිට්ඨි, චිචිකිච්ඡා යන දෙක ද, මීච්ඡන්තයන් අතුරෙන් මීථාා දෘෂ්ටිය, මීථාා වචනය (මුසාවාදය), මීථාා කර්මාන්තය, මීථාා ආජිවය යන සතර ද, මාත්සය්‍යියන් පස් දෙනා ද, විපයඖසයන් අතුරෙන් අනිතායෙහි නිතා යයී ද, අනාත්ම යෙහි ආත්ම යයි ද, ගන්නා සංඥ, චිත්ත, දිට්යී විපය්‍ාසයන් හා, දුකෙහි සුව යයි ද, අසුභයෙහි සුභ යයි ද ගන්නා දිට්ඨි විපයඖසයන් ද, ගුන්ථයන් අතුරෙන් ශීලබ්ඛත පරාමාස, ඉදං සතාාභිනිවෙශ කාය ගුන්**ථ** දෙදෙනා ද, **අගති** ගමනයෝ සතර දෙනා ද, ආශුවයන් අතු රෙන් දිට්ඨාශුවය ද, දිට්ඨිඕගය සහ දිට්ඨි යෝගය ද, නිවරණයන් අතුරෙන් විචිකිච්ඡා නීවරණය ද, එසේ ම පරාමාශය ද උපාදනයන් අතුරෙන් දිට්ඨු පාදන, සීලබ්බතු පාදන, අත්තවාදු පාදනයන් ද අනු ශයන් අතුරෙන් දිටයී විචිකිච්ඡා අනුශයෝද, අකුසල කර්ම පථ

යන් අතුරෙන් පුාණ සාකය, අදක්කාදනය, කාම මීථාාචාරය, මුසා වාදය, මීථාා දෘෂ්ටීය යන මොහු ද, ඉතිරි සියළු ම පාප ධර්මයන් ගේ අපාය ගමනීය භාවය ද මේ සොචාන් මාර්ග සිතින් සමුව්ඡෙද පුහාණි වශයෙන් නසන බව දත යුතු ය.

මේ සොවාන් මාර්ග ඥනයට ''දස්සන'' යයි ද කියනු ලැබේ.

## සොතාපත්ති ඵල සිත

සොතාපත්ති මාර්ග සිතට අනතුරුව දෙකක් හෝ තුනක් ව ලැබෙන්නා වූ මේ එල චිත්තයෝ ද ඒකාන්තයෙන් ම නිවන් අරමුණු කොට ඇත්තා වූ ලොකොත්තර සිත් වූයේ වී නමුත් කුසල් නො වෙති. ආනත්තරික සමාධිය අකාලික විපාකය යයි කියනු ලබන මේ විපාක අවෂාකෘත ධර්මයෝ වෙති. මේ එල චිත්තයෝ කුණු කසල දවා අලු කොට, උණුසුම නිවීමට පැන් කල දෙකක් හෝ තුනක් වත් කිරීමක් මෙනි. මාර්ගයෙන් නසන ලද කෙලෙස් ඇති එම සන්තානයෙහි සන්සිදීම් වශයෙන් උපදනා බැවින් පටිප්පස්සද්ධි පුහාණිය යයි කියන ලද සන්සිදීම කරමින් ඉපිද නිරුද්ධවීමෙන් පසු චිත්ත සන්තතිය නැවත හවාඩග වේ.

මේ සොවාන් එලස්ථ ආය\$ පුද්ගල තෙමේ ධාානලාහී නම් මරණින් මතු කාම භූමියෙහි නො ඉපිද ලබන ලද ධාානයට අනුව රූපා රූප භූමින්හි පටිසන්ධිය ලබා එහි දී ම ඉතිරි මාර්ග ඵල ලැබීමෙන් පිරිනිවන් පාන්නේ ය.

ධාාන නො ලැබූ හෙවත් ධාානය පාදක කොට නො ගෙන විදර්ශනා වඩා මාර්ගයට පැමිණි **ශුෂ්ක විදර්ශක සොචාන් පුද්ගල** යෝ තිදෙනෙකි.

- 1. ඒක බීජී සොතාපත්ති පුද්ගලයා–එක් වරක් පමණක් කාම භවයෙහි ඉපිද අර්හත්වය ලබා නිවත් දකී.
- 2. කොලංකොල සොතාපත්ති පුද්ගලයා-දෙවර සිට සයවර දක්වා කාම භවයන්හි ඉපිද අර්හත්වයට පැමිණ නිවන් දකී.

3. සත්තක්ඛත්තු පරම සොතාපත්ති පුද්ගලයා–සත් වරක් කාම හවයන්හි ඉපිද අර්හත්වයට පැමිණ නිවන් දකි.

මේ ශුෂ්ක විදර්ශකයා විසින් ලබන්නා වූ මාර්ගය ඒකාන්ත යෙන් ම පුථම ධාානයට සමාන වූ විතක්ක විචාර පීති සුබ එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ග පසකින් යුක්ත වන්නේ ය. එහෙයින් ශුෂ්ක වීදර් ශකයාට හෝ සමථ යානිකයාට හෝ ලැබෙන්නා වූ මාර්ගය ඒකාන්ත යෙන් ධාානාඩ්ගයන්ගෙන් නො මිදෙන්නේ මැ යි.

# සකෘදගාමී මග්ග කුසල් සිත

සොතාපන්න එලස්ථ ආයා පුද්ගල තෙමේ එම ආසනයේ තිද හෝ ඉන් පසු කාලයක හෝ දෙවැනි ආයා භූමිය වූ සකෘදගාම භූමියට පැමිණෙනු පිණිස පරිකර්ම භාවනා වශයෙන් නැවත විදර් ශනා වඩන්නේ ය. හෙතෙම පළමු මාර්ගය ලැබීමට පරිකර්ම කළ පරිද්දෙන් සියඑ බොධාාඩ්ග ධර්මයන් පූර්වභාග පුතිපත්ති වශයෙන් නැවත නැවත තම සන්තානයෙහි උපදවා නාම රූප ධර්මයන් විදර්ශනා ඥනයෙන් පිරිසිඳ පිළිවෙලින් නව මහා විදර්ශනා ඥනයන් උපදවා ඉක්බිති පහළ වන්නා වූ දෙවෙනි මාර්ග චිත්ත වීරීයේ දී අනුලෝම සිත්වලට අනතුරුව චොදන සිත පහළ වී නිරුද්ධ වූ පසු සකෘදගාම මග්ග කුසල චිත්තය ඉපිද, දෙවැනි වරට සතර කෘතායක් සිද්ධ කරමින්, චතුස්සතාාවබොධය කොට සකෘදගාම ආයර් පුද්ගල භාවයට පැමිණෙන්නේය.

ලදවැනි ලොකොත්තර මාර්ග සිත වූ මේ සකෘදගාමී මග්ග කුසල් සිත, අකුසල් සිත් වශයෙන් යමක් පුහාණය නො කළේ වී නමුත්, දිට්යිගත විප්පයුත්ත ලොහ මුල සිත් සතරත්, දෙෂ මූල පටිස සිත් දෙකත් යන අකුසල් සිත් සයෙහි සණුබොල් බව නසමින් තවත් දුරට තුනි කරන්නේ ය. තව ද, සංයෝජනයන් අතුරෙන් ඖදරික වූ, කාම රාග, පටිසයන් ද මේ මාර්ග සිතින් නසන්නේ ය

#### සකෘදගාමි එල සිත

මේ සකෘදගාමී මාර්ග සිතට අනතුරුව සකෘදගාමී ඵල සිත් දෙකක් හෝ තුනක්, මන්ද පුංඥ, තික්බ පුංඥයන් ගේ වශයෙන්, ආනන්තරික සමාධියත් අකාලික විපාකයත් සිද්ධ කරමින් ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු චීත්ත සන්තතිය නැවත භවාඩ්ග වේ.

මේ සකෘදගාමී එලස්ථ ආය\$ී පුද්ගල තෙම ධාාන වැඩුයේ නම් මරණින් මතු තමන් ලත් ධාානයට අනුරුපව රුපාරූප භුමියෙහි ඉපිද එහිදී ම අර්හත්වයට පැමිණ නිවන් දකී.

ධාාන පාදක කොට නොගෙන සෙදගැම් මග ලැබූ ශුෂ්ක විදර්ශක ආයා පුද්ගලයා, පසු කලෙකවත් ධාාන නො ලැබුයේ වී නම්, එක් වරකට වඩා කාම භවයෙහි නැවත නූපදනේ ය. එසේ හෙයින් සකෘදගාම් යන නාමය ලැබෙන්නේ ය .

#### අනාගාමී මග්ග කුසල් සිත

තුන් වැනි මාර්ග කුසල් සිත අනාගාමී මාර්ග කුසල් සිත නමි. කාම ධාතුවෙහි පිළිසිඳ ගැනීමට කිසි කලෙකත් නො එන සුඑ වූ ආය්‍ය පුද්ගලයා ගේ ඒ බව සිදු කර දෙන්නා වූ මාර්ගය අනාගාමී මාර්ග නමි. සකෘදගාමී එලස්ථ ආය්‍ය පුද්ගල තෙමේ නැව තත් නි ලක්ෂණ භාවනා වඩනා කල්හි යටකී පරිද්දෙන් සම්පූර්ණ වූ විදර්ශනා ඥන පහළවීමෙන්, මාර්ග චිත්ත වීරීය ඇති වී, එහි අනු ලොම චිත්තයන්ට අනතුරුව චොදන සිත ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි තුන්වෙනි වරට චතුස්සතාය අවබොධ කරමින්, කෘතය සතර ම එකක්ෂණිකව සිද්ධ කරමින් අනාගාමී මාර්ග සිත නිර්වාණය අරමුණු කොට උපදනේ ය.

මේ අනාගාමී මාර්ග සිතින් සිදුවන ක්ලේශ පුහාණියෙන් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන්, පටිස සම්පුයුත්ත සිත් දෙක ද, සංයෝජනයන් අතුරෙන් සියුම් වූ කාමරාග පටිසයෝ ද, ක්ලෙශයන් අතුරෙන් ද්වේෂය ද, මිච්ඡත්තයන් අතුරෙන් මිච්ඡා සංකප්ප මීථාා වචනය (පිසුණු වචන සහ පරුෂ වචන), ලොක ධර්මයන් අතුරෙන් ඒ ඒ ලොක ධර්ම විෂයෙහි වූ පටිසය ද, විපයඖසයන් අතුරෙන් අසුභ යෙහි සුභයයි ගන්නා සංඥ චික්ක විපඎසයෝ ද, ගුන්ථයන් අතුරෙන් වඎපෑ කාය ගුන්ථය ද, ආශුවයන් අතුරෙන් කාමාශුවය ද කාමොස සහ කාමයෝගද, නීවරණයන් අතුරෙන් කාමච්ඡන්ද වඎපෑ, කුක්කුච්ච යන තුන් දෙනා ද, අනුශයන් අතුරෙන් කාමරාග පටිසානුශයෝ ද, මලයන් අතුරෙන් ද්වේෂ මලය ද, අකුසල කර්ම පථ අතුරෙන් පිසුණාවාචා, පරුෂාවාචා, වඎපෑදය යන තිදෙනා ද සමුච්ඡෙද වශයෙන් පුහාණි වන බව දන යුතු ය.

#### අනාගාම් ඵල සිත

අනාගාමී මාර්ග කුසල් සිතට අනතුරුව අනාගාමී ඵල සිත් දෙකක් භෝ තුනක් **ආනන්තරිය සමාධිය** හා <mark>අකාලික විපාක</mark> වශයෙන් ද ඉපිද නිරුද්ධවීමෙන් පසු පළමු ප<mark>රිදි</mark> විත්ත සන්තතිය හවාඩිග වේ,

ධාානලාභි අනාගාමි ආයර් පුද්ගල තෙමේ මරණින් මතු පඤ්ච ශුද්ධාවාස යන්හි ඉපිද එහි දීම රහත්ව නිවන් දකී.

ශුෂ්ක වීදර්ශක වූ අනාගාම අාය්‍ය පුද්ගල තෙමෙ දිවි හිමියෙන් ධානත නො වඩා හිඳ කාලකියා කෙළේ වී නම් ඔහු ගේ කාමරාගය නැති බැවින්, කාම ලොකයෙහි පුතිසන්ධිය නො ගණී. හෙතෙමේ වුතියට පූර්ව භාගයෙහි චතුර්ත්ථ ධානතය ලබා එයින් වුතව ශුද්ධා වාසයන්හි උපදිත්නේ ය. ස්තිුහු තුමූ, අනාගාමී වුව ද, එකවරට ශුද්ධා වාසයට නො යන්නාහ. ධානතලාභි ස්තින්ට නියම වූ බුහ්ම පාරිෂදායෙහි ඉපිද, එහි දී ම චතුර්ත්ථ ධානතය උපදවා, බුහ්ම පාරි ෂදායයන් චුතව, ශුද්ධා වාස භුමියෙහි උපදින්නේ ය.

පඤ්ච ශුද්ධා වාසයන්හි ඉපිද එහි නියමිත ආයු නො වළඳා, අතර මග දී රහත් ව පිරිනිවන් පානා අන්තරා පරිනිඛ්ඛායි අනාගාමි පුද්ගලයා ද, නියමිත ආයු වළඳා රහත්ව පිරිනිවන් පානා උපහච්ච පරිනිඛ්ඛායි අනාගාමි පුද්ගලයා ද, එහි දී විදර්ශනා භාවනා කිරීම වශයෙන් උත්සාහ නොකොට රහත්ව පිරිනිවන් පානා අසංඛාර පරිනිඛ්ඛායි අනාගාමී පුද්ගලයා ද, විදර්ශනා භාවනා කිරීම් වශයෙන් උත්සාහ කොට රහත්ව පිරිනිවන් පානා සසංබාර පරිනිඛ්ඛායි අනාගාම පුද්ගලයා ද අවිහ බුන්ම ලොකයෙහි ඉපිද කුමයෙන් කැමැති පරිදි අකප්ප, සුදස්ස, සුදස්සී, අකතිට්ඨ තලය දක්වා ගොස් රහත්ව නිවන් දක්නා උද්ධංසොත අකිනිට්ඨගාම අනාගාම පුද්ගලයා ද යනාදී වශයෙන් නොයෙක් පුභෙද වේ.

## අරහත්තමග්ග කුසල් සිත

සතරවැනි ව හෙවත් අවසාන වරට උපදින මාර්ග සිත අර්හත් මාර්ග සිත ය. අගු දක්ෂිණාර්හ හෙයින්, සියළු දෙවී මීනිසුන් ගේ පූජා ලබන්නට සුදුසු වන බැවින් හෝ කෙලෙස් නම් වූ අරින් (සතුරන්) හනනය (නිරවශෂයෙන් නැසීම) කළ බැවින් හෝ සංසාර වකු යෙහි අරනම් වූ දවී නැසූ බැවින් හෝ පව කිරීමෙහි රහසක් නැති බැවීන් හෝ හෙවත් රහසින්වත් පව නො කරන බැවින් හෝ ''අරහ'' නම් වූ රහත් හු ගේ බවය යන අර්ථයෙන් අරහත්ත නම් වූ අරහත් ඵලය ලබන්නා වූ මාර්ගය අරහත්ත මග්ග නම්.

අනාගාම එලස්ථ ආය\$ පුද්ගල තෙමේ රහන් බව ලැබීම පිණිස නැවත විදර්ශනා භාවනා වඩුනා කල්හි සියළු ම විදර්ශනා දෙනයන් නැවත පහළවීමෙන් සතර වැනි වරට මාර්ග චින්ක වීථිය ඇති වී එහි අනුලොම චිත්තයන්ට අනතුරුව, චොදන සින ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි සතර වැනි වරට චතුස්සතාාවබොධය කරමින්, සතර කෘතායන් එකක්ෂණිකව සිද්ධ කරමින් අරහත්ත මාර්ග සිත නිර්වාණය අරමුණු කොට උපදින්නේ ය.

මේ අර්හත් මාර්ග කුසල් සිතින් ඉතිරි අකුසල් හෙවත් අනුශය වසයෙන් පැවති සියළු ම පාප ධර්මයන් සමුච්ඡෙද වශයෙන් පුහාණය කොට නැවත භවයක නූපදනා පරිද්දෙන් සොපාදිශෙස නිර්වාණ ධාතුවට හෙවත් උපාදනස්කන්ධ ශෙෂය සහිතව පවත් නා නිර්වාණ ධාතුවට පැමිණෙන්නේ ය.

අර්හන් මෘර්ග ඥනයෙන් අකුසල වින්නයන් අතුරෙන් දිට්ඨිගත විප්පයුත්ත සිත් සතර සහ උද්ධච්ච සම්පුයුත්ත සිත ද, සංයෝජනයන් අතුරෙන් රූපරාග, අරූපරාග, මාන, උද්ධවුව, අවීජ්ජා යන පඤ්ච උද්ධංහාගිය සංයෝජනයන් පස් දෙනා දු ක්ලෙශයන් අතුරෙන් ලොහ, මොහ, මාන, ජීන, උද්ධච්ච, අහිරික, අනොත්තප්ප යන සත් දෙනා ද, මිච්ඡත්තයන් අතුරෙන් මීච්ඡා වචන (සම්එප්පලාප) මිච්ඡා වාහයාමය, මීච්ඡා සති, මීච්ඡා සමාධි, මීච්ඡා විමුත්ති මිච්ඡා ඥණ යන මොහු ද, ලොක ධර්මයන් අතුරෙන් ඒ ඒ ලොක ධර්ම වීෂයෙහි වූ ආලය ද, විපය\$ාසයන් අතුරෙන් දුකෙහි සුව යයි ගන්නා සංඥා චීත්ත විපය®ාසයන් ද, ගුන්ථයන් අතුරෙන් අභිධාා කාය ගුන්ථය ද, ආශුවයන් අතුරෙන් භවාශුාව, අවිජ්ජාශුව දෙකද හවොස, අවිදෙහාස, භවයොග, අවිදහයොග යන සතර ද, නීවරණ යන් අතුරෙන් රීනමිද්ධ, උද්ධච්ච යන දෙදෙනා ද උපාදනයන් අතුරෙන් කාමුපාදනය ද, අනුශයයන් අතුරෙන් මාන, භවරාග, අවීදහානුශයන් ද, මලයන් අතුරෙන් ලොහ, මොහ මලයෝ ද, අකු සල කර්ම පථයන් අතුරෙන් සම්එප්පලාප අභිධාන යන ලෙදෙනා ද යන මේ සියළුම පාප ධර්මයන් නැවන නුපදනා පරිදි නිරවශෙෂ යෙන් නසනුලැබේ.

#### අරහත්ත ඵල සිත

අර්ගත් මාර්ග කුසල් සිතට අනතුරුව අර්හත් ඵල සිත් දෙකක් හෝ තුනක් ආනන්තරිය සමාධිය හා අකාලික විපාක වශයෙන් ද ඉපිද නැතිවීමෙන් පළමු පරිදි චිත්ත සන්තතිය හවාඩග ශොතයට බස්නෝ ය. මේ රහතන් වහන්සේට අශෛක්ෂ පුද්ගලයා යය් ද කියනු ලැබේ. පෘථග්ජනයන් හැර ඉතිරි මාර්ගඵලස්ථ පුද්ගලයෝ ශෛක්ෂ නම් වෙති.

ශුෂ්ක විදර්ශක රහතන් වහන්සේ, ධාාන පාදක කොට නො ගෙන විදර්ශනා වඩා අර්හත් මාර්ග චිත්තය ලැබීමේ දී පුථම ධාාන යෙහි අන්තර්ගත ධාානාඩග පසම ලබන බව දත යුතු. පසුව නිරොධ සමාපත්ති නම් වූ ඉහාත්මයෙහි නිවත් සැප විදිනු කැමැති ආම්, ධාාන උපදවා අෂ්ට සමාපත්ති ලාභී වන්නේ ය. ජීවිතයා ගේ කෙළවරදී රහතන් වහන්සේ ස්කන්ධශෙෂය ද නැති කළ හෙයින් අනුපාදිශෙෂ නිර්වාණ ධාතුවෙන් පිරිනිවන් පාත්තේ ය. මේ මාර්ග සින් සතර සතරවරෙක කරන සතර කෘතායෙන් දැක්වීමට උපමාවක් ද ඇත.

පෙර නුදුටු විරු ඉතා අගනා වස්තු සොයමින්. යන පුද්ගලයෙක් එම වස්තු සම්බන්ධව මනා දනීමක් ඇති දයගෙන් වීමසා යම්කිසි පුදේශයක, රජවරුන්ට අයන් භාණ්ඩාගාරයෙක්හි එකී වස්තු තිබෙන බව අසා, එයට පැමිණෙන මාර්ගය ද හොඳ හැටි අසා දුන ගෙන, ඒ මගින් යන්නේ, සොර සතුරු උපදවාදීන්ගෙන් බේරී, කුමයෙන් අවුත් භාණ්ඩාගාරය අසලට රාති කාලයේ ම පැමිණියේය. එහි දී භාණ්ඩාගාරයට ඇතුල්වීමට නිසි අවසර ආදිය රැගෙන, පහන් දැල්වීම ආදියට උවමනා උපකරණ ද සකස් කොට, භාණ්ඩාගාරයට පැමිණ ඉදර හැර බලා, අන්ධකාරය පවත්නා බැවින් භාණ්ඩ නො දුක නමා විසින් ගෙනෙන ලද උපකරණවලින් පහන දලවා භාණ්ඩාගාරය ආලෝක කොට, එහි තැන්පත් කළ අගනා වස්තු දක සතුටු වී, තමන් කැමැති භාණ්ඩ ද රැගෙන පහන නිවා දෙර වසා නැවත පළමු සිටි තැනට පැමිණ, එහි විස්තර සිතමින් සිටියේ ය. මඳක් වේලා මෙසේ සිට නැවත වරක් භාණ්ඩ දකිනු කැමැති ව පළමු පරිදි භාණ්ඩා ගාරයට ගොස් පහන දල්වා, වස්තු බලා, කැමැති දේ රැගෙන ආපසු පැමිණියේය. තුන්වන වරට ද මෙසේ ම ගොස් පහන දල්වා වස්තු බලා සතුටින් ආපසු ආයේ ය. සතරවන වරට ද වස්තු දකිනු කැමැතිව ගොස් පහන දල්වා වස්තු බලා සිටිය දී ම සූයණි ලොකය පහළවී ය. මෙ තැන් සිට හෙතෙමේ කැමැති කැමැති වීටෙක සූය\$ා ලොකයෙන් වස්තු බලා පුීතිවෙමින් සවස හිර බසිනතෙක් සිට සැනසීමට පත් වීය. මේ උපමාවෙහි භාණ්ඩාගාරයේ තැන්පත් අගනා වස්තු මෙන් චතුස් සතායෝ ද, වස්තු සොයා හිය පුද්ගලයා මෙන් යොගාවචර තෙමේ ද, නිසි මග යාම මෙන් පූර්වභාග පුතිපදව ද, සතර වරෙක පහන් දල්වා ආලොකය ලබා ගත්තාක් මෙන් සත්ර මාර්ග ඥනයෙන් සතර කෘතාය සිදු කිරීම ද, සුය®ා ලොකය මෙන් අර්හත් එලය ද, සුයණි බැස යන තෙක් වස්තු සිත් සේ බැලීම මෙන් කැමැති කැමැති වීටෙක නිවණ අරමුණු කිරීම ද, සුයුර් බැස යන්නාක් මෙන් රහතන් වහන්සේ ගේ පිරිනිවීම ද දන යුතුයි.

දෙළොස් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන් එක් මාර්ගයකින් නසනු ලබන්නා වූ අකුසල් සිත් සයකි. සොවාන් මාර්ග සිතින් දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත සිත් සතර සහ විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිත ද අර්හත් මාර්ගයෙන් උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත සිත ද එකවර නසනු ලැබේ. මාර්ග තුනකින් නසනු ලබන සිත් දෙකෙකි. එනම්, සොවාන්, සකෘදගාමී, අනාගාමී යන මාර්ග සිත් තුනෙන් නසනු ලබන්නා වූ පටිස සම්පුයුක්ත සිත් දෙක ය. සතර මාර්ගයෙන් ම නැසිය යුතු අකුසල් සිත් සතරෙකි. එනම් සොවාන්, සකෘදගාමී, අනාගාමී, අර්හත් යන සතර මාර්ගයෙන් නසනු ලබන දිට්ඨිගත විප්පයුක්ත සිත් සතරය.

මේ ආය\$ පුද්ගලයන් අට දෙනාට, තම තමන් ගේ එල සිත් මුත්, අනික් ලොකොත්තර සිත් සත නො ලැබෙන බව දත යුතු ය.

#### ලොකොත්තර ධාාන සිත් සතලිහ

රූපාරුප ධ‍යාතයන් උපදවා එයින් යම් ධ්‍යාතයක් හා යෙදුන සම්පුයුක්ත ධර්මයන් පාදක කොට නො ගෙන, හුදෙක් පඤ්චස්කන්ධ යත් ම අරමුණු කොට, විදර්ශනා වඩා, මාර්ග ඵලයන් උපදවන්තා වූ ශුෂ්ක විදර්ශකයාහට පහළවන ලොකොත්තර මාගී සිත් සතරත්, ඵල සිත් සතරත් විස්තර කරන ලදී. යම් යොගාවචරයෙක් ධෲන උපදවා, ඒ ඛෲනයෙහි අන්තර්ගත ධර්මයන් පාදක කොට ගෙන විදර්ශනා වඩා මාර්ග ඵල ලබන්නේ නම්, ඒ පුද්ගලයාහට ඒ ඒ ඛෲන සිත්හි යෙදෙන ධෲනාඩ්ගාදී සම්පුයුක්ත ධර්මයන් හා යෙදුන මාර්ග සිත් සහ ඵල සිත් උපදනේ ය. ඛෲන සිත් පහෙන් ම මාර්ග සතරත්, ඵල සතරත් ලැබිය හැකි වේ. එවිට පුථමධෲනය ඇති ව ලබන මාර්ග සතරත්, ඵල සතරත් යන ලොකොත්තර ඛෲන සිත් අටක් ලැබෙන්නේ ය. මේ කුමයෙන් දෙවෙනි, තුන්වැනි, සතරවැනි පස් වැනි ඛෲනයන් ඇති ව ලබන මාර්ග ඵල සිත් අට බැගින් ලැබෙන් නෝ ය. මෙසේ ලොකොත්තර ඛෲන සිත් සතලිසක් වන්නේ ය.

## පුථමධාාන ලොකොත්තර සිත් අට

- 1. පඨමජ්ඣාන සොතාපත්ති මග්ග සිත
- 2. පඨමජ්ඣාන සොතාපත්ති එල සිත
- 3. පඨමජ්ඣාන සකදගාම් මග්ග සිත
- 4. පඨමජ්ඣාන සකදගාම් ඵල සිත
- 5. පඨමජ්ඣාන අනාගාම් මග්ග සිත

- 6. පඨමජ්ඣාන අනාගාම් ඵල සිත
- 7. පඨමජ්ඣාන අරහත්ත මග්ග සිත
- 8. පඨමජ්ඣාන අරහන්න එල සිනු

මේ කුමයෙන්, දුතියජ්ඣාන ලොකොත්තර සින් අටෙකි. තති-යජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අටෙකි. චතුත්ථජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අටෙකි. පඤ්චමජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අටෙකි. සියල්ල සතලිසකි.

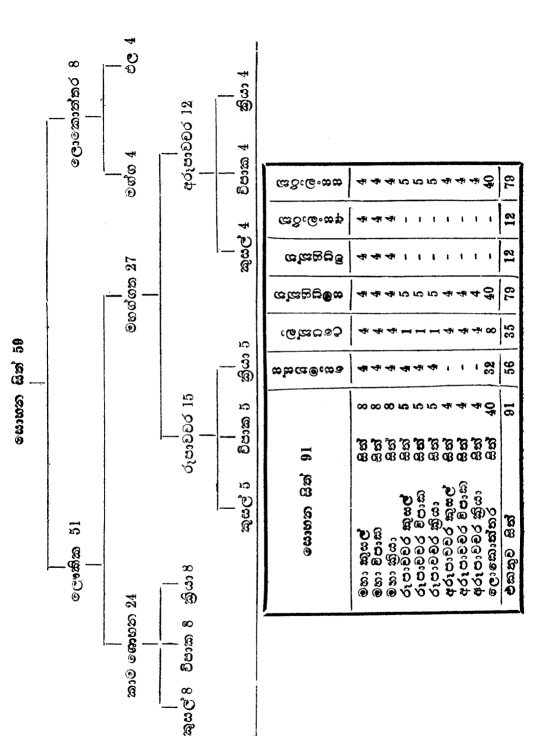
මේ සිත් සකලිසෙහි යෙදෙන ධාානාඩ්ගයෝ ද ඒ ඒ ධාාන සිත්ති යෙදෙන ධාානාඩ්ගයෝ ම ය. එහි විස්තර පළමු කී පරිදි දත යුතුය.

ලෞකික සිත් අසූ එකත් (81), සාමානා ලොකොත්තර සිත් අටත් (8) එකතු කළ කල්හි සිත් සියල්ල අසූ නවයකි (89).

ලෞකික සින් අයූ එකට ලොකොත්තර ධාාන සින් සකලිස එකතු කළ කල්හි සියල්ල සිත් එක් සිය විසි එකකි (121).

මේ එක්සිය විසි එකත් සිත් අතුරෙන් ධාාන සිත් හැට හතකි (67). එනම් ලොකොත්තර ධාාන සිත් 40 ත්, රූපාවචර ධාාන සිත් 15 ත්, අරූපාවචර ධාාන සිත් 12 ත් ය. එයින් පුථම් ධාාන සිත් 11 කි. දුතියධාාන සිත් 11 කි. තතිය ධාාන සිත් 11 කි. චතුත්ථ ධාාන සිත් 11 කි. පඤ්චම ධාාන සිත් 23 කි. ඉන්දිය හෙදයෙන් මේ පඤ්චමධාාන සිත් 23 ම උපෙක්ටා සහගත ය. ඉතිරි සිත් 44 සොම නස්ස සහගත ය.

පුළුම පරිච්ඡෙදය නිම්.



# අභිධම්මන්ථ සඩ්ගහො

# දූතියො පරිචෙඡදෙ

- එකුප්පාද නිරෝධාව එකාලම්බන වත්ථුකා චෙතොයුත්තා ද්විපඤ්ඤාස – ධම්මා වෙතසිකාමතා
- 2. කථං? එස්සො වෙදනා සඤඤා චෙතනා එකග්ගතා ජීවිතිදීයං මනසිකාරොචෙති සත්තිමේ චෙතසිකා සබ්බචිත්තසාධාරණා නාම.
- 3. විතක්කො විචාරො අධිමොක්බො විරීයං පීති ඡන්දෙචාති ඡ ඉමෙවෙතසිකා පකිණ්ණකානාම. එවමෙතෙ තෙරසචෙතසිකා අඤ්ඤ සමානාති වෙදිතබ්බා.
- 5. සද්ධා සති හිරි ඔත්තප්පං අලොහෝ අදෙසො තතුමජ්ඣත්තතා කායපස්සද්ධි විත්තපස්සද්ධි කායලහුතා චිත්තලහුතා කායමුදුතා චිත්තමුදුතා කායකම්මඤ්ඤතා චිත්තකම්මඤ්ඤතා කායපාගුඤ්ඤතා චිත්තපාගුඤ්ඤතා කායුජ්ජුකතා චිත්තුජ්ජුකතා චෙති එකුතවීසතිමෙ චෙතසිකා සොහන සාධාරණා නාම.
- 6. සම්මාවාචා සම්මාකම්මන්තො සම්මාආජීවෝ චෙති තිස්සො විරතියොනාම.
- 7. කරුණා මුදිතා අප්පමඤ්ඤායො නාමාති සබ්බථාපි පඤ් ඤ්න්දියෙන සද්ධිං පඤ්චවීසතිමෙ චෙතසිකා සොහනාති වෙදිතබ්බා, එත්තාවතාච.
  - නෙරසඤ්ඤසමානාව වුද්දසාකුසලා තථා, සොහතා පඤ්චවීසාති – ද්විපඤ්ඤාස පවුචචරෙ.

- 9. තෙසං චික්තාවියුත්තානං යථායෝගමිතොපරං චිත්තුප්පාදෙසු පච්චෙකං – සම්පයෝගෝ පවුච්චකි.
- 10. සත්ත සබ්බත්ථ යුජ්ජන්ති යථායොගංපකිණ්ණකා චුද්දසා කුසලෙස්වේව – සොහතෙසේවව සොහතා
- 11. කථං? සබ්බචිත්තසාධාරණා තාව සත්තිමෙචෙතසිකා සබ්බෙ සුපි එකුනනවුත් චිත්තුප්පාදෙසු ලබ්හන්ති.
- 12. පකිණ්ණකෙසු පත විතක්කො තාව ද්වීපඤ්චවිඤ්ඤාණ වජ්ජිත කාමාවචර චිත්තෙසුවෙව එකාදසසු පඨමජ්ඣාත චිත්තෙසු චාති පඤ්ච පඤ්ඤාස චිත්තෙසු ජායති.
- 13. වීචාරොපන තෙසුචෙව එකාදසසු දුතියජ්ඣාන වින්නෙසු චාති ඡසට්ඨී චීත්තෙසු.
- 14. අධිමොක්බො ද්වීපඤ්ච විඤ්ඤාණ විචිකිඑඡා සහගත වජ්ජීන වික්නෙසු
- 15. වීරියං පඤ්චද්වාරාවජ්ජන වීපඤ්ච විඤ්ඤාණ සමපටීවඡන සන්තීරණ වජ්ජිත වීත්තෙසු.
- 16. පිති දෙමනස්සුපෙක්ඛාසහගත කායවීඤ්ඤාණ චතුත්ථජ්ඣාන වජ්ජිත චිත්තෙසු.
  - 17. ජන්දෙ අහෙතුක මොමූහවජ්ජිත චීන්තෙසු. තෙපන චිත්තුප්පාද යථාක්කමං:—
  - 18. ඡසට්ඨී පඤ්චපඤ්ඤාස එකාදසව සොළය. සත්තති වීසති චෙච – පකිණ්ණක විවජ්ජිතා, පඤ්චපඤ්ඤාස ඡසට්ඨී – ට්ඨසත්තති තිසත්තති. එකපඤ්ඤාස චෙකූන – සත්තති සපකිණ්ණකා,
- 19. අකුසලෙසුපන මොහො අහිරිකං අනොත්තප්පං උද්ධව්චං චාති චත්තාරො මෙචෙතසිකා සබ්බාකුසල සාධාරණ නාම, සබ්බෙසුපි වාදසාකුසලෙසු ලබ්හන්ති.

- 20. ලොහො අව්ඨසු ලොහසහගත විත්තෙස්වෙව ලබහකි. දිට්ඨී වතුසු දිට්ඨීගත සම්පයුත්තෙසු, මානො චතුසු දිට්ඨීගත විප්පයුත්තෙසු
- 21. දෙසො ඉස්සා මවචරියං කුක්කුච්චං චාති ද්ව්සුපටිස සමපයුත්ත විත්තෙසු.

  - 23. විචිකිච්ඡා විචිකිච්ඡා සහගත විත්තෙයෙවාති.
  - 24. සබ්බාපුඤ්ඤේසු චත්තාරෝ ලොහමුලෙකයොගතා, දෙසමුලෙසු චත්තාරෝ – සසඩ්බාරෙද්වයං තථා. විචිකිච්ඡා විචිකිච්ඡා – චිත්තෙ චාති චතුද්දස. ද්වාදසාකුසලෙස්වෙව – සම්පයුජ්ජන්ති පඤ්චධා.
- 25. සොහනෙසුපන සොහන සාධාරණාතාව එකුනවීසකිමෙ චෙතසිකා සබ්බෙසුපි එකුනසට්ඨිසොහන චිත්තෙසු සංවිජ්ජන්ති.
- 26. වීරතියොපන තිස්සොපි ලොකුත්තර චිත්තෙසු සබ්බථාපි නියතා එකතොව ලබ්හන්ති, ලොකියෙසුපන කාමාවචරකුසලෙස්වෙ වකදවී සනිස්සන්ති විසුං විසුං.
- 27. අප්පමඤඤායොපන ද්වාදසසු පඤචමජ්ඣාන වජ්ජිත මහග්ගත විත්තෙසු චෙව කාමාවචර කුසලෙසුව සහෙතුක කාමාවචර කිරීය චිත්තෙසුවාති අට්ඨවීසති චිත්තෙස්වෙව කදවි නානාහුත්වා ජායන්ති, උපෙක්බා සහගතෙසු පනෙත්ථ කරුණාමුදිතා නසන්තිතී කෙවි වදන්ති.
- 28. පඤඤාපන ද්වාදසසු ඤාණසම්පයුත්ත කාමාවචර චිත්තෙසු චෙව සබ්බෙසුපි පඤචතිංස මහග්ගත ලොකුත්තර චිත්තෙ සුචාති සත්තචත්තාලීස චිත්තෙසු සම්පයෝගං ගච්ඡතී ති.
  - 29. එකුනවීසති ධම්මා ජායන්තෙකුන සට්ඨිසු තයෝ සොළස චිත්තෙසු – අට්ඨවීසතියං ද්වයං පඤඤාපකාසිතා සත්ත – චත්තාළිස විධෙසුපි සම්පයුත්තා චතුද්ධෙවං – සොහනෙස්වෙව සොහනා.

- 30. ඉස්සා මව්ජෙර කුක්කුව්ව වීරති කරුණෑදයො නා නා කදවීමානොව – ජීන මීද්ධං තථා සහ යථාවුත්තානුසාරෙන – සෙසා නියත යොගිනො සඩගහංව පවක්ඛාමි – නෙසංදුනි යථාරහං
- 31. ජත්තිංසානුත්කරෙ ධම්මා පඤචතිංස මහග්ගතෙ අට්ඨතිංසාපි ලබ්හන්ති කාමාවවර සොහතෙ සත්ත වීසතෳපුඤඤම්හි ද්වාදසාහෙතුකෙතිව යථාසම්භවයොගෙන පඤචධා තත්ථ සඩගහො
- 32. කථං? ලොකුත්තරෙසුතාව අට්ඨසු පඨමජ්ඣානික චීත්තෙසු අඤ්ඤසමානා තෙරස චෙතසිකා අප්පමඤ්ඤා වජ්ජිතා තෙවීසති සොහන චෙතසිකාචෙති ඡත්තිංසධම්මා සඬ්ගතංගච්ඡන්ති, තථා දුකියජ්ඣානික චීත්තෙසු චීතක්කවජ්ජා, තතියජ්ඣානික චීත්තෙසු චීතක්ක චීචාර ජ්ජා, චතුත්ථජ්ඣානික චීත්තෙසු චීතක්ක චීචාර ජීති වජ්ජා, පඤචමජ්ඣානික චීත්තෙසුපි උපෙක්ඛා සහගතා තෙ එව සංගය්හන්තී ති සබ්බථාපි අට්ඨසු ලොකුත්තර චීත්තෙසු පඤචකජ්ඣාන වසෙන පඤචධාව සඬ්ගතො තොතීති.
  - 33. ජත්තිංස පඤ්චිතිංසාථ චතුත්තිංස යථාක්කමං තෙත්තිංසවය මිච්චෙවං – පඤ්චධානුත්තරෙ යීතා.
- 34. මහග්ගතෙසුපත තිසුපඨමජ්ඣානික චිත්තෙසුතාව අඤ්ඤ--සමාතා තෙරස චෙතසිකා විරතිත්තය වජ්ජිතා ද්වා වීසති සොහත චෙතසිකා චෙති පඤ්චතිංස ධම්මා සඬ්ගහං ගව්ඡන්ති. කරුණා මුදිතා පතෙත්ථ පව්චෙකමෙව යොජෙතබ්බා. තථා දුතියජ්ඣානික චීත්තෙසු විතක්කවජ්ජා තතියජ්ඣානික චිත්තෙසු විතක්ක විචාර වජ්ජා චතුත්ථජ්ඣානික චීත්තෙසු විතක්ක විචාර පීති වජ්ජා පඤ්චමජ්ඣානික චීත්තෙසුපි උපෙක්ඛා සහගතා තෙ එවං සඬ්ගය්හන්ති. පඤ්චමජ්ඣානික චීත්තෙසුපත පණ්ණ රසසු අප්පමඤ්ඤායෝ තලඛහ -න්තිති සබ්බථාපි සත්තවීසති මහග්ගත චීත්තෙසු පඤ්චකජ්ඣානව සෙන පඤ්චධාව සඬ්ගහෝ හොතීති.
  - 35. පණ්චතිංස චතුත්තිංස තෙත්තිංසව යථාක්කමං බත්තිංස වෙව තිංසෙති – පණ්චධාව මහග්ගතෙ.

- 36. කාමාවචර සොහතෙසුපන කුසලෙසුතාව පඨමද්වයෙ අඤ්ඤ--සමානා තෙරස චෙතසිකා පඤ්චවීසති සොහන චෙතසිකාවෙති අට්ඨ--තිංස ධම්මා සංගහංගවඡන්ති. අප්පමඤ්ඤා වීරතියො පනෙත්ථ පඤ්චපි පව්චෙක මෙව යොජෙතබ්බා. තථා දුතියද්වයෙ ඤාණවජ්ජිතා තතියද්වයෙ ඤාණ සම්පයුත්තා පීතිවජ්ජිතා. චතුත්ථද්වයෙ ඤාණ පීතිවජ්ජිතා තෙළුව සභීගය්හන්ති.
- 37. කිරිය චිත්තෙසුපි චිරතිවජ්ජිතා තථෙව චතුසුපිදුකෙසු චතුධාච සඩගය්හන්ති.
- 38. තථා වීපාකෙසුව අප්පමඤ්ඤා වීරතිවජ්ජිතා කෙ එව සඬ්ග ය්හන්ති.
  - 39. අට්ඨතිංස සත්තතිංස–ද්වයං ඡත්තිංසකං සුභෙ පඤචතිංස වතුත්තිංස – ද්වයං තෙත්තිං සකං කියෙ තෙත්තිංස පාතක ද්වත්තිංස – ද්වයෙකතිංසකං හවෙ සහෙතු කාමාවචර – පුඤ්ඤ පාක කියා මතෙ.
  - 40. නව්ජ්ජන්තෙත්ථ වීරති කිුයෙසුව මහග්ගතෙ අනුත්තරෙ අප්පමඤ්ඤා – කාමපාකෙද්වයං තථා.
  - 41. අනුත්තරෙ ඣාන ධම්මා අප්පමඤ්ඤාච මජ්ඣිමෙ වීරති ඤාණ පීතිව – පරිත්තෙසු විසෙසකා.
- 42. අකුසලෙසු පන ලොහමූලෙසු තාව පඨමෙ අසඩ්බාරිකෙ අඤ්ඤසමානා තෙරස චෙතසිකා අකුසලසාධාරණා චත්තාරොචාති සත්තරස ලොහදිට්ඨීහි සද්ධිං ඒකුන වී සති ධම්මා සඩ්ගහං ගවඡන්ති.
  - 43. තථෙව දුතියෙ අසඩ්බාරිකෙ ලොහ මානේන.
  - 44. තතියෙ තථෙව පීති වජ්ජිතා ලොහදිට්ඨිහි සහ අට්ඨාරස.
  - 45. චත්තුත්ථෙ තථෙව ලොහමානෙන.

- 46. පඤ්චමෙ පන පටිසසම්පයුත්තෙ අසඩ්බාරිකෙ දෙසො ඉස්සා මච්ඡරියං කුක්කුච්චඤ්චාති චතුහි සද්ධිං පිති වජ්ජිතා තෙ එව වීසති ධම්මා සඩ්ගය්හන්ති. ඉස්සාමච්ඡරිය කුක්කුච්චාති පනෙත්ථ පච්චේකමෙව යොජෙ තබ්බානි.
- 47. සසඩ්බාරික පඤ්චකෙපි තථෙව ථින මිද්ධෙන විසෙසෙත්වා යොජෙතබ්බා.
- 48. ඡන්ද පීති වජ්ජිතා පන අඤ්ඤසමානා ඒකාදස අකුසල සාධා රණාචත්තාරොචාති පණ්ණා රස ධම්මා උද්ධච්චසහගත සම්පයුජ්-ජන්ති.
- 49. විචිකිච්ඡා සහගත චිත්තෙව අධිමොක්ඛ වීරහිතා විචිකිච්ඡා සහගත කරෙව පණණරස ධම්මා සමූපලබ්හන්තීත් සබ්බථාපිද්වාදසා කුසල චිත්තුප්පාදෙසු පව්චෙකං යොජිතමානාපි ගණනවසෙන සත්ත ධාවසඬ්ගහිතා හවන්තීති.
  - 50. එකුනවීසාට්ඨාරස වීසෙකවීස වීසති ද්වාවීසපණණරසෙනි – සත්තධාකුසලෙයිනා.
  - 51. සාධාරණාච චත්තාරෝ සමානාච දසාපරෙ චුද්දසෙතෙපවුච්චත්ති – සබ්බාකුසලයොගිනො
  - 52. අහේතුකෙසු පන හසන චිත්තෙතාව ඡන්දවජ්ජිතා අඤ්ඤ-සමානා ද්වාදස ධම්මා සඬගහං ගච්ඡන්ති.
  - 53. තථා වොට්ඨපනෙ ඡනුපීතිවජ්ජීතා.
  - 54. සුඛසන්තීරණෙ ඡන්ද විරිය වජ්ජිතා
- 55. මනො ධාතුත්තිකාහෙතුක පටිසන්ධි යුගලෙඡන්ද පීති විරිය වජ්ජිතා
- -56. ද්විපඤ්ච විඤ්ඤාණෙ පකිණ්ණක වජ්ජිතා තෙයෙව සඬග-ය්හන්තිති සබ්බථාපි අට්ඨා රසසු අහෙතුකෙසු ගණන වසෙන චතුධාව සඬගහොහොතීති.

- 57. ද්වාදසෙකාදස දස සත්තචාති චතුබ්බිධො. අව්ඨාරසා හෙතුකෙසු – චිත්තූප්පාදෙසු සඩ්ගහො.
- 58. අහෙතුකෙසු සබ්බන්ථ සන්න සෙසා යථාරහං ඉතිවිත්ථාරතො වූත්තො – තෙත්තිංස විධසංගහො
- 59. ඉත්ථං චිත්තා වියුත්තානං සම්පයොගංච සඩ්ගහං ඤත්වා භෙදං යථා යොගං – චිත්තෙන සමමුද්දිසෙ.

ඉති අභිධම්මත්ථ සඞ්ගගෙ වෙතසික සඞ්ගහ විභාගොතාම.

දුතියො පරිච්ඡෙදෙ

# අතිධමාජීව සංගුහය දූතිය පරිච්ඡෙදය

#### (භාවය)

- 1. සිත සමහ එක්ව උපදින, එක්ව නිරුද්ධවන, එක් අරමුණක් ඇති, එක් වස්තුවක් ඇති, සිත හා යෙදෙන දෙපනස් ධර්මයෝ චෛතසිකයෝ යයි දන්නා ලදහ.
- 2. කෙසේ ද? එස්ස, වෙදනා, සඤ්ඤා, චෙතතා, එකග්ගතා, ජීවීතින්දිය, මනසිකාර යන මේ චෛතසික සත සබ්බවිත්ත සාධාරණ නම් වෙත්.
- 3. විතක්ක, විචාර, අධිමොක්ඛ, විරිය, පීති, ඡන්ද යන මේ චෛතසික සය පුකීර්ණක නම් වෙත්. මෙසේ මේ චෛතසික තෙළෙස අඤ්ඤ සමාන යයි දන යුතු.
- 4. මොහ, අහිරික, අනොත්තප්ප, උද්ධච්ච, ලොහ, දිට්ඨි, මාන, දෙස, ඉස්සා මච්ඡරිය, කුක්කුච්ච, ථින, මිද්ධ, විවිකිච්ඡා යන මේ චෛතසික තුදුස අකුසල චෛතසික නම් චෙත්.
- 5. සද්ධා, සති, හිරි, ඕත්තප්ප, අලොහ, අදෙස, තතුමජ්ඣත්තතා කායපස්සද්ධි, චිත්තපස්සද්ධි, කායලහුතා, චිත්තලහුතා, කායමුදුතා, චිත්තමුදුතා, කායකම්මඤ්ඤතා,චිත්තකම්මඤඤතා, කායපාගුඤ්ඤතා චිත්තපාගුඤ්ඤතා, කායුජ්ජුකතා, චිත්තුජ්ජුකතා යන මේ එකුත් විසි ලෙචතසිකයෝ සොහන සාධාරණ නම් වෙත්.
- 6. සම්මාවාචා, සම්මා කම්මන්ත, සම්මා ආජීව යන තුන් දෙන විරතීහු නම් වෙත්.
- 7. කරුණා, මුදිතා දෙදෙන අපුමාණයයෝ නම වෙත්. සර්ව පුකාරයෙන් පඤ්ඤින්දියයත් සමග ඉම පස් විසි චෛතසිකයෝ සොහ නයෝ යයි දත යුත්තා හ.

- 8. මෙතෙකින්, අනාාසමාන කෙළෙසය, අකුසල තුදුසය, සොහන පස් විස්සය යි දෙපනස් චෛතසිකයක් කියනු ලදී.
- 9. මින්මතු, චිත්තයන් හි වෙන වෙනම යෙදෙන ඔවුන්ගේ **සම**පුයොගනය කියනු ලැබේ.
- 10. සතක් සියළු සිත්හි යෙදෙත්. පුකීර්ණකයෝ සුදුසු පරිද් දෙන් යෙදෙත්. තුදුසක් අකුසල් සිත්හිම යෙදෙත්. සොහනයෝ සෝහන සිත්හිම යෙදෙත්.
- 11. කෙසේද? සබ්බවිත්ත සාධාරණ නම් වූ මේ චෛතසික සත සියලු එකුන් අනු සිත්හි ලැබෙති.
- 12. පුකිරණකයන් අතුරෙන් විතර්කය දෙපස්විඤ්ඤාණයන් හැර ඉතිරි කාමාවචර චිත්තයන්හි ද, එකොළොස් පුථමධාාන සිත්හිද යන පස්පනස් සිත්හි උපදී.
- 13. විචාරය ඒ සිත්හි ද, එකොළොස් දුතියධාාන සිත්හි ද යන සසැට සිත්හිද
- 14. අධිලමාක්ඛය දෙපස් විඤ්ඤාණ සහ විචිකිච්ඡා සහගත සිත හැර ඉතිරි සිත් හිද
- 15. විරිය පඤ්ච<mark>ද්චාරාවජ්ජනය, දෙපස්විඤ්</mark>ඤාණය, සම්පටිච්ඡණ සන්තීරණ සිත් හැර ඉතිරි සිත් හිද
- 16. පුීතිය, දෙම්නස් සිත්, උපෙක්බාසහගත සිත්, කායවිඤ්ඤාණ චතුර්පධාාන සිත් හැර ඉතිරි සිත්හි ද,
- 17. ඡන්දය අහේතුක සිත් මොමූහ සිත් හැර ඉතිරි සිත්හි උපදී. එය පිළිවෙලින්.
- 18. සිත් සැටසයෙක පස්පනසෙක, එකොළොසෙක, සොළො ලසක, සැත්තෑවෙක, විස්සෙක පුකීර්ණකයෝ තොයෙදේ. සිත්

- පස්පනසෙක, සැටසයෙක, සැත්තෑ අටෙක, සැත්තැතුනෙක, එක්පනසෙක, එකුන්සැත්තෑවෙක යන සිත්හි පිළිවෙලින් යෙදෙත්.
- 19. අකුසලයන් අතුරෙන් මොහ, අභිරික, අනොත්තප්ප, උද්-ධච්ච යන මේ චෛතසික සතර සබ්බාකුසල සාධාරණ නම් චේත්. මොව්හු සියලු දෙළොස් අකුසල් සිත්ති ලැබෙත්.
- 20. ලොහය, ලොහසහගත සිත් අටෙහිම ලැබේ. දිටයීය, දිටයී ගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරෙහි ම ලැබේ. මානය දිට්ඨීගත විපු යුක්ත සිත් සතරෙහි ම ලැබේ.
- 21. දෙස, ඉස්සා, මච්ඡරිය, කුක්කුච්ච යන මොහු පටිසසම්පු යුක්ත සිත් දෙක්හි ද,
  - 22. ථිනය හා මිද්ධය සසඩ්බාරික සිත් පසෙහි ද,
  - 23. විවිකිච්ඡාව විචිකිච්ඡා සහගත සිතෙහි ද ලැබේ.
- 24. සියළු අකුසල් සිත්හි සතරෙක් ද, ලොහ මූල සිත්හි තුනෙක් ද, දෙස මූල සිත්හි සතරෙක් ද, සසඩ්බාර සිත්හි දෙකෙක් ද, විචිකිච්ඡාව විවිකිච්ඡා සිතෙහි ද, මෙසේ මේ තුදුස දෙළොස් අකුසල් සිත්හි පස් ආකාරයකින් යෙදෙති.
- 25. සොහනයන් අතුරෙන් එකුන් විසි සොහනසාධාරණ වෛත සිකයෝ සියලු එකුන් සැට සොහන සිත්හීම ලැබෙති.
- 26. විරතිතු**ය ලොකොත්තර** සිත්හි සර්වපු**කාරයෙන් නියතව** එකට ම ලැබෙ**ත්. ලෞකික** සිත් අතුරෙන් කාමාව**චර කුසල් සිත්** හිම ඇතැම් විටෙක වෙන වෙනම ලැබෙත්.
- 27. අපුමාණායෝ පඤ්චමධාාන සිත් හැර මහග්ගත සිත් දෙළො සෙහි ද කාමාවච්ර කුසල් සිත්හිද, සහේතුක කාමාවචර කිුයා සිත්හිද යන අට විසි සිත් හි ඇතැම් විටෙක වෙන් වෙන්ව උපදිත්. උපෙක්ඛා සහගත සිත්හි කරුණා මුදිතා දෙක නො ලැබෙතියි සමහරෙක් කියත්.

- 28. පුඥව වනාහි දෙළොස්ඤාණ සම්පුයුක්ත කාමාවවර සිත්හි ද, සියලු පන්තිස් මහග්ගත ලොහත්තර සිත්හි ද යන සිත් සතළිස් සංතති සම්පුයොග බවට යෙයි.
- 29. එකුන් විසි ධර්මකෙනෙක් එකුන් සැටක් සිත්හි ද, තිදෙ නෙක් සිත් සොළොසෙක ද දෙදෙනෙක් සිත් අටවිස්සෙක ද යෙදෙනි. පුඳෙව සිත් සකළිස් සනෙක යෙදේ යයි කියන ලදී. මෙසේ ශොහනයෝ සොහන සිත්හිම සතර ආකාරයකින් යෙදුනාහු ය.
- 30. ඉව්වා, මව්ජරි්ය, කුක්කුව්ව, වීරතිතුය, කරුණා, මුදිතා යන මොව්හු සහ මානය ද වෙන් වෙන්ව කිසි විටෙක උපදී. එසේම ජීනය සහ මිද්ධය ද එකටම උපදී. කියන ලද අනුසාරයෙන් සෙස්ස නියතයෝගී වෙනි. දුන් ඔවුන්ගේ සංගුහනය ද කියමි.
- 31. ලොකොත්තර සිත්හි සතිසක්ද, මහග්ගත සිත්හි පන්තිසෙක්ද, කාමාවචර සොහන සිත්හි අටතිසෙක් ද, අකුසල් සිත් හි සත් වීස් සක් ද, අහේතුක සිත්හි දෙළො**ළ**සක් ද ලැබෙති. මෙසේ ලැබෙන පරිදි යෙදීමෙන් එහි සංගුහය පස් වැදෑරුම් වේ.
- 32. කෙසේ ද? ලොකොත්තර සිත් අතුරෙන් පුළුමධානතික සිත් අටෙහි තෙළෙස් අනාසමාන චෛතසිකය, අපුමාණායන් හැර තෙවීසි සොහන චෛතසිකදයි සතිස් චෛතසිකයන් සංගුහ වෙත්. එසේම දුතියධානනික සිත්හි චිතර්කය හැර ද, තෘතියධානනික සිත්හි චීතර්කච්චාරයන් හැර ද, චතුර්ථධානනික සිත්හි චිතක්ක චීචාර පීතිය හැරද, පඤ්චමධානනික සිත්හි එය ම උපෙක්තා සහිතවද සංගුහ වෙත්. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් ලොකොත්තර සිත් අටෙහි පඤ්චක ධානත යන් ගේ වශයෙන් පඤ්චවිධ සංගුහයක් වෙත්.
- 33. ලොකොත්තර සිත්හි පිළිවෙලින් සතියෙක, පන්තියෙක' සිව්තිසෙක, තුන්තිසෙක් බැගින් යුගලයක් දැයි පඤචවිධ සංගුහයෙක් සිටියාහුය.
- 34. මහග්ගත සිත්හි වනාහි පුථමධාානික සිත්තුනෙහි අඤ්ඤ සමාන තෙලෙස් චෛතසිකයෝ ය. විරති හැර සොහන දෙවිසි චෛතසිකයෝ ය යන පන්තිසක් ධර්ම සංගුහ වෙත්. කරුණා

මුදිතා දෙදෙන වෙන වෙනම යෙදිය යුත්තානුය. එසේ ම දුතියධාානික සිත්ති වීතර්කය හැර ද, තෘතියධාානික සිත්හි විතර්ක විචාරයන් හැරද, චතුර්ත්ථධාානික සිත්හි විතර්ක, විචාර පීතිය හැරුද පඤ්චමධාානික සිත්ති එයම උපෙක්ඛාව සහිතව ද සංගුහවෙත්. පසළොස් පඤ්චම ධාානික සිත්හි අපුමාණායයෝ නො ලැබෙත්. මෙසේ සර්වපුකාර යෙන් සත් වීසි මහග්ගත සිත්හි පඤ්චකධාානයන් ගේ වශයෙන් පඤ්චවිධ සංගුහයක් වෙත්.

- 35. මහග්ගත සිත්හි පන්තිසෙක, සිවිතිසෙක, තුන්තිසෙක, දෙතිසෙක, තිසෙක යයි මෙසේ පිළිවෙලින් පඤ්චවිධ සංගුහයෙක් වෙත්.
- 36. කාමාවචර සොහන සිත්හි වනාහි කුසල්සිත් අතුරෙන් පුථමද්ව යෙහි අඤ්ඤසමාන චෛතසික තෙළෙසය, පස්වීසි සොහන චෛත සික දයි අටතිස් ධර්ම කෙනෙක් සංගුහ වෙත්. මෙහි අපුමාණා, වීරති යන ධර්ම පස වෙන වෙනම යෙදිය යුත්තාහ. එසේ ම දෙ වෙනි ද්වයෙහි ඤාණය හැර ද, තුන්වන ද්වයයෙහි ඤාණ සම්පුයුක් තව පීතිය හැර ද, චතුර්එද්වයෙහි ඤාණ පීති හැර එයම සංගුහ වෙත්.
- 37. කිුයා සිත්හි විරති හැර එසේම සතර දුකයෙහි සතර විධ සංගුහමයක් වෙත්.
- 38. එසේම විපාකසිත්හිද අපුමාණා, විරතිහැර එයම සංගුහ වෙත්.
- 39. සහේතුක කාමාවචර කුසල කිුයා විපාක සිත්හි පිළිවෙලින් කුසල් සිත්හි අටතිසෙක සත්තිස බැගින් දෙකෙක, සතිසෙක කිුයා සිත්හි පන්තිසෙක, සිවතිස බැගීන් දෙකෙක තුන්තිසෙක, විපාක සිත්හි තුන්තිසෙක දෙතිස බැගින් දෙකෙක, එක්තිසෙක යන චෛත සිකයෝ සංගුහ වෙක්.
- 40. මහග්ගත සිත්හි හා මහා කුියා සිත්හිද විරහුති නැත්තාහ. ලොකොත්තර සිත්හි අපුමාණායෝ නැත්තාහ. එසේම මහා විපාක සිත්හි වීරති අපුමාණායෝ නැත්තාහ.

- 41. ලොකොත්තර සිත්හි ධාාන ධර්මයෝ ද, මධාාම වූ මහග්ගත සිත්හි අපුමාණායෝ ද, පරිත්තවූ කාම සොහන සිත්හි වීරති, ඤාණ, ජීතිහු ද, විසෙසකර වෙත්.
- 42. අකුසල්සිත් අතුරෙන් ලොහ මූල සිත්හි පුථම අසංඛ්ඛාරික සිතෙහි තෙළෙස් අඤ්ඤසමාන චෛතසිකයෝය. අකුසලසාධා රණ සතරය, යන සතලොස සහ ලොහ දිට්ඨි සහිතව එකුන් විසි ධර්ම කෙනෙක් සංගුහ වෙත්.
  - 43. එසේ ම දෙවෙනි අසඞ්බාරික සිතෙහි ලොහමානයන් සමගද
- 44. එසේම තුන්වෙනි අසඩ්බාරික සිතෙහි පුීතිය හැර ලොහ දිට්ඨී සමඟ අටළොසෙක් ද,
  - 45. එසේම සිච්චැන්නෙහි ලොහ මානයන් සමහ ද,
- 46. පස්වෙනි පටිසසම්පුයුක්ත අසඩ්බාරික සිතෙහි 'දෙස, ඉස්සා මච්ඡරිය, කුක්කුච්ච යන සතර සමභ පීතිය හැර ඒ විසි ධර්මයෝ ම සංගුහ වෙත්. එහි ඉස්සා මච්ඡරිය කුක්කුච්චයත් වෙන වෙන ම යෙදිය යුතුය.
- 47. සසඩ්බාරික සිත් පසෙහි ද එසේ ම ජීන මිද්ධයන් වෙසෙසා යෙදිය යුතු.
- 48. ඡන්ද පීති හැර අනා සමාන එකොළොස ද අකුසලසාධාරණ සතර ද යන පසළොස් ධර්මයෝ උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත සිතෙහි යෙෙදන්.
- 49. විචිකිච්ඡා සහගත සිතෙහි ද අධිමොක්ඛය හැර විචිකිච්ඡාව සමහ පසළොස් ධර්ම කෙතෙක් එසේම ලැබෙත්. මෙසේ සර්ව පුකාරයෙන් දෙළොස් අකුසල් සිත්හි වෙන වෙනම යෙදෙන්නාහු නමුදු ගණන වශයෙන් සත්පරිද්දෙකින් ම සංගුහ කරන ලද්දහු වෙත්.
- 50. අකුසල් සිත්හි එකුන් වීස්සෙක, අටළොසෙක, වීස්සෙක, එක්වීස්සෙක, නැවන වීස්සෙක, දෙවීස්සෙක, පසළොසෙක යයි සප්තවිධ සංගුගයෙක් යිටියාහු වෙත්.

- 51. අකුසල සාධාරණ සතරය, අනාঃසමාන දසය යන තුදුස සියලු අකුසල් සිත් හි යෙදෙන්නානුය.
- 52. අහේතුක සිත් අතුරෙන් පළමුකොට හසන චිත්තයෙහි ඡනුය.හැර අනාසමාන දෙළොස් ධර්මයෝ සංගුහ වෙත්.
  - 53. එසේම චෞට්ඨපන සිතෙහිඡන්දපුීති හැර ද,
  - 54. සුඛසත්තීරණයෙහි ඡන්දවිරිය හැරද,
- 55. මනොධාතුනිකය සහ අහේතුක පටිසන්ධි යුගලයෙහි ඡන්ද, පීති විරිය හැරද.
- 56. දෙපස් විඤ්ඤාණයන්හි පුකීර්ණකයන් හැර අනා සමානයෝ සංගුහවෙත්. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් අටළොස් අහේතුක සිත්හි ගණන වශයෙන් සතරවීධ සංගුහයෙක් වෙත්.
- 57. අටළොස් අහේතුක සිත්හි දෙළොසෙක, එකොළොසෙක දසයෙක, සතෙක යයි මෙසේ සතර ආකාරයකින් සංගුහ වෙයි.
- 58. සියඵ අහේතුක සිත්හි චෛතසික සතක් ද, සෙසු චෙතසික යෝ සුදුසු පරිද්දෙන් ද ලැබෙනි. මෙසේ විස්තර වශයෙන් තෙතිස් වැදෑරුම් වූ සංගුත නය කියන ලදී.
- 59. මෙසේ සිත හා යෙදෙන චෙතසිකයන්ගේ සම්පුයොගනය හා සංගුහනය ද දන යෙදෙන යෙදෙන පරිද්දෙන් සිත හා සම වූ චෛතසික පුහෙදය කියන්නේ ය.

මෙසේ අභිධර්මාර්ත්ථ සංගුහයෙහි මවෙතසික සංගුහ විභාග නම් වූ

දුතිය පරිච්ඡෙදය නිමි.

# අභිධමාථ පුදිපිකා දුනිය පරිච්ඡෙදය

#### වෛතසික සංගුහ විභාගය

විත්ත, මෛතසික, රූප, නිර්වාණ යන සතර පරමාර්ථ ධර්මයන් අතුරෙන් මෛතසිකය දෙවැනි පරමාර්ථය වේ. සිතක් හට ගැනී මෙදී චෛතසිකයන් නැතිව නූපදී. චෛතසිකයන්ට ද සිතක් නැතිව ඉපදීමට නොහැකි වේ. සිතින් කරනු ලබන යම් කෘතායක් වේනම් මේ චෛතසිකයන්ගේ ශක්තියෙන් ම කළයුතු වේ. බලවත්ව යෙදුන චෛතසික ඇති සිත් බලවත් වේ. දුර්වල සිත්වල චෛතසිකයන් දුර්වලවේ. සිතත් සමගම, සිතටම ඇතුළත්ව පවතින මේ දෙපනස් චෛතසික ධර්මයෝ සිතම පූර්වාඬගම කොට ඇත්තාහුය. චීත්ත චෛතසික දෙදෙනාගෙන් සිත පුධානය. චෛතසිකයෝ අපුධානය.

## සම්පුයෝග ලක්ෂණ සතර

ඒකුප්පාද, එකනිරොධ, එකාලම්බණ, ඒකවත්ථුක, යයි වෛත සිකයන්ගේ සම්පුයොග ලක්ෂණ සතරෙකි.

එකුප්පාද ලක්ෂණය–චිත්තයාගේ උප්පාද, යීති, හඬග යන ක්ෂණතුය අතුරෙන් චිත්තය හටගන්නා උප්පාදක්ෂණයෙහිදීම ඉදිරි පසු නොවී තමා හා සම්පුයුක්ත වූ චෛතසික ධර්මයෝ ද හටගන්නාහු වෙති. මෙයට ඒකුප්පාද ලක්ෂණය යයි කියති.

එකනිරොධලක්ෂණය—චිත්තයාගේ හඩ්ගක්ෂණයේ අවසානයේදී සිත නිරුද්ධවන කල්හි ඒ හා සමහ යෙදුනා වූ චෛතසික ධර්මයෝද ඉදිරිපසු නොවී නිරුද්ධ වී යෙති. මෙයට එකනිරොධලක්ෂණය යයි කියති.

එකාලම්බණලක්ෂණය–චිත්තය වනාහි රූපාලම්බණ, සද්දලම් ඛණ, ගත්ධාලම්බණ, රසාලම්බණ, ස්පාර්ශාලම්බණ, ධර්මාලම්බණ, පව්වුප්පන්න, අතීතානාගත ධර්මයෝය, කාල විමුක්ත වූ පුඥප්තිය,. විත්ත චෛතසික සඬ්බාහත නාම ධර්මය, අධාහත්මක බාහිර ධර්මය, නිර්වාණය යන මේ ධර්මයන් අතුරෙන් යම්කිසි ධර්මයක් අරමුණු කොට උපදනේය. තමා හා සම්පුයුක්ත චෛතසිකයෝද මෙකී චිත්තයාගේ අරමුණ ම අරමුණු කරත්. මෙයට එකාලම බණ ලක්ෂණය යයි කියති.

එකවත්ථුකලක්ෂණය– චක්ඛු විඤඤාණාදී ද්විපඤච විඤඤාණයෝ චක්ඛුපුසාද වස්තු ආදි පඤචපුසාද වස්තු නිශය කොට ගෙණ උපදිත්. අනිකුත් සියළුම සිත් හෘදයවස්තු රූපය නිසා පවත්නාහු වෙති. ඒ සිත් හා උපදනා චෛතසිකයෝ ද ඒ ඒ සිත් උපදින වස්තු නිසා පවත් නාහුම වෙති. මෙයට එකවත්ථුක ලක්ෂණය යයි කියති.

මෙකී සම්පුයොග ලක්ෂණ සතරින් යුක්තව, සිත හා සමගම, සිතෙහිම නියුක්තව, සිතටම ඇතුළත්ව පවත්නා හෙයින් මේ දෙප නස් ධර්මයන්ට චෛතසික යන නාමය වාාවහාර වේ.

මේ චෛතසිකයෝ පනස් දෙදෙනා වෙන් වෙන් වූ ස්වභාව හා වෙන් වෙන් වූ කෘතා ඇත්තෝම වෙති. හැම සිතක් පාසාම මේ චෛතසික සියල්ලම යෙදෙන්නේ නොවේ. ඒ ඒ සිත්හි යෙදෙන චෛතසික සඩ්බාහව ද වෙනස් වේ. අඩුම ගණනින් චෛතසික යන් සත් දෙනෙක් ද, වැඩිම ගණනින් චෛතසිකයෝ තිස්හය දෙනෙක් ද යෙදෙත්. යම් සිතක යම් චෛතසික සමූහයක් යෙදෙන්නේ නම්, ඒ චෛතසිකයන් ද සිත හා සමභම ඉපදීම ආදී සතර සම්පුයෝග ලක්ෂණයන්ගෙන් යුක්ත වේ.

ඉදපනස් චෛතසිකයන් අතුරෙන් ඇතැම චෛතසිකයෝ හැම සිත්හි ම යෙදෙන්නාහු ය. තවත් සමහර චෛතසිකයෝ කුසල් අකුසල් දෙක්හිම අවස්ථා පරිදි යෙදෙන්නාහුය. තවත් ධර්ම සමුෂ යක් අකුසල් සිත් හි පමණක් ද, සමහර ධර්මයෝ කුසල් සිත්හි පම ණක් ද යෙදෙන්නාහුය. මේ ආදී නොයෙක් කරුණු සලකා මේ චෛතසික ධර්ම සමූහය නොයෙක් කොටස් වලට බෙදු දක්වනු ලැබේ. පළමු කොට චෛතසිකයෝ රාශි තුනකට බෙදනු ලැබේ.

- 1. අඤ්ඤසමාන රාශිය– වෛතසික 13 කින් යුක්තය.
- 2. අකුසල රාශීය– වෛතසික 14 කින් යුක්තය.
- 3. **සොහන රාශිය** ඉචෙතසික 25 කින් යුක්තය.

අඤ්ඤසමාන රාශිය– අනා සමාන රාශියට අයත් චෛතසික යන් දහතුන් දෙනා අසොහන සික් සමග යෙදෙන විට තමනුත් අසොහන වෙයි. එසේම සොහන සිත් සමග යෙදෙන විට තමනුත් සොහන වෙයි. මෙසේ අසොහන සිත් සමග යෙදෙන කල්හි, සොහන සිත්වලින් අනා වූ අසොහන සිත් හා සමාන බැවිනුත්, සොහන සිත් සමග යෙදුන කල්හි අසොහන සිත්වලින් අනා වූ සොහන සිත් හා සමාන වන හෙයිනුත් මේ චෛතසිකයන්ට අඤ්ඤ-සමාන යන නාමය වාවහාර වේ.

මේ අඤ්ඤසමානයෝ, මිතුයන් ආශුය කිරීමෙහි දක්ෂ කෛරාටික මීතුයෙකුට බඳු උපමා ඇත්තේයි. මොහු පුාණසාත අදත්තාදනාදී දුශ්චරිතයන්හි හැසිරෙන්නා වූ, පාපකාරී පුද්ගලයන් ආශුය කිරීමේ දී ඔවුන් හා සමානවම පුාණසාතාදී යෙහි හැසිරෙන්නේ ය. දනාදී පින්කම් කරන මිතුයන් ආශුය කිරීමේ දී ඔවුන් හා සමානව ම පින්කම්හි යෙදෙන්නේ ය. එසේ ම මේ චෛතසිකයෝ තෙළෙස් දෙන, දෙළොස් අකුශල සිත් හා එක්ව යෙදුන කල්හි ඒ ධර්මයෝ ද ඒකාන්තයෙන් ම අකුසල් වෙති. කාම, රූප, අරූප, ලොකොත්තර යන හෙද ඇති සොහන සිත්හි ඒ හා එක්ව යෙදෙන කලහි, ඒ ධර්ම යෝ එකාන්ත කුසල්ම වෙත්. විපාක කිුයාවන් හා යෙදුනු කල්හි අවහාකෘත වෙත්.

තව ද මේ අඤ්ඤසමාන චෛතසිකයන් අතුරෙන් සත් දෙනෙක් සියළුම සිත්හි යෙදෙන සබ්බචිත්ත සාධාරණයෝයි. සදෙනෙක් සොහන අසොහන සිත්හි විසිර පවත්නා පුකීර්ණකයෝ ය.

අකුසල රාශිය— දෙළොස් අකුසල චිත්තයන්හි පමණක් යෙදෙන තුිදුස් (14) චෛතසිකයෝ අකුසල රාශියට ඇතුළත් වෙති. පාප ගතිවූ ද, අනර්ථය සළසන්නාවූ ද අවැඩ සාද දෙන්නා වූ ද මේ චෛත සිකයෝ කුසලය වළක්වති. සොහන රාශිය– මේ සොහන රාශියට අයත් පස්විසි (25) චෛත සික ධර්මයෝ සොහන සිත්හි මීස අන් සිතක නො යෙදෙන්නාතුය. යහපත් ගතිවූද, අර්ථයම සළසන්නා වූ ද, වැඩ සාද දෙන්නා වූ ද මේ වෙනසිකයෝ යහපත්කම ලබා දෙන හෙයින් සොහන නම වෙති.

#### අඤ්ඤසමාන රාශිය

#### සබ්බවිත්ත සාධාරණ චෛතසිකයෝ

සබ්බවිත්ත සාධාරණ වෛතසිකයෝ නම්:— (1) එස්සය, (2) වෙදතාය, (3) සංඥය, (4) වෙතතාය, (5) එකග්ගතාය, (6) ජීවිතෙන්දියය, (7) මනසිකාරය යන සතය.

අසූනවයක් වශයෙන් හෝ එක්සිය විසි එකක් වශයෙන් හෝ ගැණෙන සිත් සියල්ලෙහිම මේ චෛතසිකයෝ සත් දෙන යෙදෙන හෙයින් සියළුම සිත්වලට සාධාරණය යන අර්ථයෙන් සබ්බවික්ක සාධාරණයෝ යයි වාවහාර වේ.

#### ಲಿಚಟය

සිතක් හටගැනීමට අරමුණක් අවශාය. අරමුණු වශයෙන් ගැනීමට කොපමණ රූප, ශබ්දදිය ඇත්තේ වී නමුත්, ඒ හැම අරමුණක්ම, සිත විසින් එකවර ගනු නො ලබන්නේ ය. යම්කිසි එක් අරමුණක් සිත උපදින ස්ථානයේදී ම, එම සිතත් සමහ යම හැපීම ආකාරයක් දක්වා ද, එවිට ඒ අරමුණ ගෙන සිත උපදි. අරමුණ සිතෙහි හැපීම, වැදගැණිම, ස්පර්ශවීම ආකාරයෙන්, සිතෙහිම හටගන්නා ස්වභාවය, එස්ස යයි දන යුතු. බාහිරව පවත්නා වර්ණාදිය, අභාගන්තරය ඇසුරු කරමින් පවත්නා සිත සමහ ස්පර්ශවීම ඉතා සියුම ආකාරයෙන් සිදුවන්නෙකි. එස්ස චෛතසිකය නම් වූ මේ නාමධර්මය අරමුණක් හමු වූ කල්හි සිතත්, සම්පුයුක්ත ධර්මත්, අරමුණෙහි ස්පර්ශ කරවීම පිණිස එම සිතෙහි ම හට ගන්නාශක්තියකි. මේ එස්සය අනිකුත් සමපුයුක්ත ධර්මයන්ට, මෙසේ ස්පර්ශ කරන ලද අරමුණු රසය විදීම ආදි නොයෙක් කෘතායෙන් කිරීමට අවකාශ සළසනු ලැබේ. සියළුම සම්පුයුක්ත ධර්මයන් එකට

උපදිත නමුත් පළමු කෘතෳයක් හැටියට ස්පර්ශය ගත හැකි බැවින් මේ චෛතසිකය පළමු කොට දැක්වූ බව සැළකිය යුතුය.

රූප ධර්මයන් එකිනෙකට ගැටීම හෙවත් ස්පර්ශවීම රඑ වශ යෙන් සිදුවන්නකි. නාම ධර්මයන් ගේ ස්පර්ශය, එසේ නොව අරමුණු රසය විදගැනීමට හැකිවනසේ ගැටෙන ආකාරයෙන් පැවැත් මය. පඤ්චද්චාරයෙන් ගනු ලබන වර්තමාන අරමුණු පමණක් නොව, මනොද්වාරයෙන් ගනු ලබන අතීත වූ ද අනාගත වූ ද, ·කාලනියමයක් නැත්තාවූ ද, අරමුණු හා සමභ ගැටීමෙන් ඒ පිළිබඳව සිත් ඇති වන්නේය. ඒ හැම අරමුණක්ම, සිතෙහි ුඋපදනා ස්පර්ශ චෛතසිකයාගේ ශක්තියෙන් ම වැදගන්නේවේ. ඉතා වෙගයෙන් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නා වූ සිතකින් ඉතා සියුම්වු අතීතාතාගතාදී අරමුණු ගන්නා කල්හි ද, ඒ සිතත්, සියුම් වූ අරමුණත් එකිනෙක හැපීම කරවන මේ එස්ස චෛතසිකය ද, ඒ සිත හා සමගම ඉපිද, ඒ සිත නිරුද්ධවන කල්හීම නිරුද්ධ වෙයි. එසේ ම ඉතා ැකුඩා වූ ද, මහත් වූ ද, අභිමුඛව පවත්තා වූ ද, දුර තිබෙන්නා වූ සෑම අරමුණුම, ක්ෂණයෙකින් මේ ස්පර්ශ වෛතසිකය විසින් සිත හා සමහ ස්පර්ශ කරවන්නේය. එපමණක් නොව පූර්ව භවයෙන් ගන්නා ලද කර්ම, කර්ම නිමිති, ගති නිමිති ආදී අරමුණුත් භවාඩ්ග සිත හා ගැටීම ඇති කර වන්නේත් මේ ස්පර්ශ චෛත්සිකය විසින්මය. මෙය ඉතා දුර්වලව හටගන්නා විපාක සිත් බැවින් එහි අරමුණ පුකටව නො වැටහේ. එබැවින් මේ **එස්ස වෛතසිකය** ද සිතුත්, සිතෙහි සමපුයුත්ත වූ අනිකුදු ධ<mark>ර්මයනුත් ස</mark>මග එකටම ඉපිද එකටම නිරුද්ධවන එකම අරමුණ ගෙන එකම තැන උපදින නාම පරමාර්ථ යකි. හැම සිතකම එස්සය උපදින හෙයින් එය සබ්බචිත්ත සාධා රණ මෛතසිකයකි.

නවද චක්බු, සොත, සාණ, ජීව්හා, කාය, මන යන සළායතන යන්ගේ ඇතිවීම හෙතුකොට ගෙනම මේ එස්සය වන්නේ ය. එමෙන් ම මේ එස්සයාගේ පහළ වීමෙන් වේදනාව ඇති වන්නේ ය. සත්ත්ව යාගේ ජීවත් වීමට මේ එස්සය ආහාරයක් වන බැවින් එයටම එස්සානාර යයි ද කියනු ලැබේ.

## වේදනාව

සැම අරමුණකම පැතිර පවත්තා රසයක් ඇත්තේ ය. එම අරමුණ, සිත හා සමග ස්පර්ශවීමේ දී, අරමුණු රසය විදගැනීමේ ශක්තියක් ද, ඒ සිතෙහිම ඇති වේ. එයට වෙදතා යයි කියනු ලැබේ. මේ වෙදතාව සෑම සිතකම උපදින බැවින් සබ්බචිත්ත සාධාරණ වෛතසිකයකි. යම් අරමුණක ඇති ඉෂ්ට බව, පිය බව හෝ යහපත් බව දක්වන ආරම්මණ රසය අනුහව කිරීමේ හෙවත් විදීමේ ස්වභාවය සුබ වෙදතා යයි ද, සොමනස්ස වෙදතාව යයි ද වාවහාර වේ ආරම්මණයාගේ අනිෂ්ඨ බව, අපිය බව, අයහපත් බව දක්වන අරමුණු රසය අනුහව කිරීමේ හෙවත් විදීමේ ස්වභාවය දුක්බ වෙද තාව යයිද, දෙමනස්ස වෙදතාව යයි ද වාවහාර වේ. එමෙන් ම ආරම්මණයාගේ සැප හෝ දුක් හෝ නුවූ මධාසේථ බව අනුහව කරන් නාවූ, විදින්තා වූ ස්වභාවය උපෙක්බා වෙදතා නම් වේ. මෙසේ අනුහවන හෙදයෙන් වෙදනාව සුබ, දුක්බ, උපෙක්බා යයි තෙවැදෑ රුම් වේ. ඉන්දිය හෙදයෙන් වනාහි සුබ, සොමනස්ස, දුක්බ, දෙම නස්ස, උපෙක්බා යයි පස් වැදෑරුම් වේ.

සිතින් වැදගන්නා ලද අරමුණක යම රසයක් වේද, ඒ සිතෙහි අන්තර්ගත සියඑම චෛතසික ධර්මයන් විසින් ද, තම තමන්ට අයත් විශෙෂ කෘතෳයන් සිද්ධ කරමින්, එක්තරා පුමාණයකින් අරමුණු රසය විදින නමුත්, මේ වෙදනා චෛතසිකය සර්වපුකාර යෙන්ම ඊශ්වර භාවයෙන් ම අනාෘ කෘතෳයක් නො කොට අරමුණ රසයම අනුභව කරන බව සැළකිය යුතුයි.

සැම සිතකම ඇතිවන මේ වේදනා සමූහයට **වෙදනා ස්කන්ධ යයි** කියනු ලැබේ.

වීශෙෂයෙන් සුබ වෙදනා උපදනා කල්හි, එයම නැවත නැවත වීදීමට කැමැත්ත හා ආශාව ඇති වීමෙන් තණහාව දියුණු වන්නේය. දුක් වෙදනා වීදින කල්හි පටිසය ඇති වන්නේය.

# සංඥව

සං**ඥව** වනාහි ආරම්මණ ස්වභාවය හැඳිනීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. සෑම වස්තුවක්ම, සෑම ධර්මයක් ම ඔවුනොවු<mark>න්ට</mark> වෙනස් ආකාරයෙන් ඇතිවන බැවින්, ඒ ඒ වස්තු හෝ ධර්ම වෙන් වෙන් වශයෙන් හැඳිනීමට උපකාරවන ස්වභාවයක් හෙවත් ලක්ෂණ ඇත්තේය. සිතෙහිම හට ගන්නා වූ, එම අරමුණු ස්වභාවය හෙවත් ලක්ෂණ හැඳින ගන්නා ශක්තියට සංඥ වෛතසික යයි කියනු ලැබේ. සැම සිතකම මේ සංඥව ඇතිවන බැවින් එය ද සබ්බවිත්තසාධාරණ චෛතසිකයකි. මේ සංඥව උපදනා කල්හි එම අරමුණ නැවත හැඳිනීමට ලකුණක් කොට නිරුද්ධ වෙයි. පසුව ඇතිවන සිත, ඒ ලකුණෙන් අරමුණ හැඳින, නැවත හැඳිනීමට උපකාරවන ලකුණක්ද කරයි. මෙසේ නැවත නැවත ලකුණු කරමින් උපදනා මේ සංඥ සමූහය කල්ගත වීමෙන් අරමුණ ස්ථීරව හැඳිනීමට උපකාර වේ.

මේ සංඥ තොමෝ වනාහී සුදු, රතු නිල් යනාදී වශයෙන් ඒ ඒ ආළම්බණයන්ගේ සළකුණු මාතුයකින්, අරමුණ හැඳින ගන්නේ වී නමුත්, එය කුමක් හෙයින් සුදු රතු නිල් වූයේ දයි නො දනී.

සෑම සිතක් පාසාම ඇතිවන මේ සංඥ සමූහයට **සංඥ ස්කන්ධ** යයි කියනු ලැබේ.

#### වෙතතාව

කායික වූ ද, වාචසික වූද, මානසික වූද, හැම ක්‍රියාවක්ම කරන කල්හි, ඒ ඒ කෘතායන්හි උත්සාහවත් බව ඇති කරවන ආකාර යෙන්, සිතෙහිම විශෙස ශක්තියක් පහළ වන්නේය. ක්‍රියාවක් හෙවත් කෘතායක් නො කරන සිතක් නැත. සිත පමණක් නොව සිතෙහි සම්පුයුක්ත ධර්ම සමූහයා විසින් ද වෙන් වෙන් වශයෙන් තම තමන්ට අයත් කෘතායන් සිදු කරමින් පහළ වෙත්. සිතත්, සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත්, තම තමන්ට අයත් කටයුතු කිරීමෙහි ශක්ති යක් ඇතිව ඉපදුන නමුත්, ඒ ඒ කටයුතු පිළිබඳව උත්සාහවත් බව ඇති කරවන ශක්තියක් ද ඒ හා සමහම ඉපදිය යුතු ය. එවැනි උත්සාහ කරවන ශක්තියක් නො ලැබුනොත් කටයුතු කළ නොහැකි වේ. එබැවින් සෑම සිතකම ඇතිවන මේ ශක්තියට චෙතනාව යයි කියනු ලැබේ. මෙය ද සබ්බ චිත්ත සාධාරණ වෙතසිකයකි.

සවල්ප වූ සම්පුයුක්ත ධර්මයන් ඇති සිත්වල, එනම් අහේතුක වීපාක සිත් ආදීන්හි යෙදෙන මේ චෙතතා චෛතසිකය ද දුර්වල වේ. එවැනි සිත්වලින් තමන්ට කළ හැකි වැඩ කටයුතු ද නැත. කුසලා කුසල කර්ම කරන කල්හි පහළවන සිත්වල වැඩි වෛතසික ගණනක් **ලයදෙන** බැවින් ද, එයින් කළයුතු කෘතාායන් අධික බැවින් ද, ඒ සිත්වල යෙදෙන <mark>වෙතතා වෛතසිකය</mark> ද බලවත් වේ. මේ <mark>චෙතතා</mark> **ටෛතසිකය**, තමනුත් උත්සාහවත් වී, සිතත්, අනිකුදු සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත් උත්සාහවත් කරමින් උවමනා කිුිියාව සම්පූර්ණ කර **ල**දන්නේ ය. යුද්ධ සේනාපති තෙමේ යම්සේ ආයුධ සන්නද්ධව. ඉදිරියට පැමිණ, ඒ ඒ සේනාවන් ද ඒ ඒ යුද්ධ කාය\$යන්හි යොදවා තමන් සතු කාය\$ය ද සිද්ධ කරන්නාක් මෙන්, මේ ''**චෙතසික භාවය**'' නම් වූ උත්සාහවත් වීම ලක්ෂණ කොට ඇති <mark>වෙතනා වෛතසිකය,</mark> සසම්පුයුක්ත වූ සිත තම තමන් සතු කාය\$යන්හි යොදවා, තමනුත් චන්හි පුධානත්වය දරන චෙතනාව, කුසලා කුසල කර්මයන් කරවන කල්හි ඒ ඒ කියාවන්ට යොගා පරිද්දෙන් අනිකුක් සම්පුයුක්ත ධර්ම යන් ද උපදවා ගන්නේ ය. මේ චෙතතාවට, කර්මය යයි කියනු **යේ** මේ හේතුව නිසා බව දත යුතුයි.

වේදනා,, සංඥා, සභිඛාර, විඤ්ඤාණ යන සතර නාම ස්කන්ධයන් අතුරෙන්, වේදනා, සඥ යන දෙක පළමු කොට දක්වා, එයට අන තුරුව සභිඛාර ස්කන්ධය දක්වන කල්හි මේ වේෂනාව මුල් කොට ඇති චෛතසික පනස (50) දක්වීමෙන් ද, ඉතිරි චෛතසිකයන් අතුරෙන් චෙතනාවට මුල් තැන දී තිබෙන බව සැළකිය යුතුය. ඓ චෙතනාවට ම කර්මය, සංඛාරය, ආයුහනය යනාදී නම් ද වාව භාර වේ. අනා වූ චෛතසිකයන් මෙන් මේ චෙතනාවගේ ආයුෂය ද චිත්තක්ෂණයකට වැඩි නොවේ. එසේ නමුත් මේ චෙතනාව හෙවත් කර්මය, ඔහුගේ නිරුද්ධයට පසුව ලැබිය යුතු විපාක ශක්තිය උපදවා දෙමින්ම නිරුද්ධ වන්නේය. ණය ගත්තාවූ තැනැත්තාණය ගෙවන තුරුම ණයගැති වන්නාක් මෙන්, මෙසේ උපදවා ගත් චෙතනාවලග් විපාක ශක්තිය ගෙවන තුරුම නෙනේන්ය. ණය ගත්තාවූ කැනැත්තාණය ගෙවන තුරුම නෙනේන්ය ගෙවන තුරුම නො නැසී පවතින්නේය. ණය ගෙවීමට කාලපරිච්ඡෙදයක් නියම කොට හෝ නියම නොකොට හෝ ණය ගත්තේ වී නම්, ඒ ඒ කාලසීමාව තුළ හෝ කාල නියමයක් නැතිව ලත්වීවෙක හෝ, ණය ගෙවා නිදහස් විය හැකි

වන්නාක් මෙන්, මේ චෙතනාවගේ විපාක ශක්තිය ද, පළමුවන සත් වන ජවත් සිත්හි යෙදුන විට එම ආත්මභාවයෙහිදී ම හෝ, දෙවන අත්බැවිහි හෝ, විපාක දියයුතු වේ. මධායෙහි වූ ජවත් සිත් පහෙන් සිදුවන කර්ම කාල නියමයක් නැතිව, අවස්ථා පරිදි විපාක දෙන්නේ වේ. ණය ගෙවුනු පසු ණයෙන් නිදහස් වන්නාක් මෙන් එක් චෙතනා චෛතසිකයකගේ විපාකය වරක් ලැබුණු කල්හි එයින් නිදහස් වන්නේය. නැවත විපාක දෙනු ලබන්නේ අනා චෙතනා වන්ගේ විපාකයෝය. යම් කර්මයක් කරන කල්හි ලක්ෂ සඩ්බාහත චිත්ත වීරී උපදනා බැවින් ද, ඉන් එක් චිත්ත වීරීයක ජවත් හෙවත් කර්ම බවට පැමිණි සිත් සත බැගින් උපදනා බැවින් ද විපාක උපද චන චෙතනා අපුමාණ බවත් එම ගණනට ම අපුමාණ විපාක ලැබෙන බවත් වටහා ගත යුතු.

#### එකග්ගතාවය

එක සිතකට, එක අරමුණක, එක් ආකාරයක් මුත් ආකාර කීපයක් එකවර ගත නො හැකිවේ. නොයෙක් ආකාරයන් එකවර ගන්නට <mark>ගියහොත් එකක්</mark>වත් හමු නොවන්නේය. එබැවින් සෑම සිතක්ම, තමන් වීසින් ගනු ලබන අරමුණෙහි නොයෙක් ආකාරයන් අතුරෙන් යමකිසි එක් ආකාරයක පිහිටා, එම ආකාරයෙන් ම අරමුණ ගන්නාව ශක්තියක් ද එම සිතෙහිම පහළ වේ. මෙසේ අරමුණෙහි පිහිටුවන සවභාවයට **එකග්ගතා** යයි කියනු ලැබේ. සිතත්, සිතෙහි වු සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත්, උප්පාදක්ෂණයේ සිට භංග අවස්ථාවේ අවසානය දක්වා, අරමුණ අත් නොහැර, එහි පිහිටා, එහිම නවත්වා ගන්නා වූ ද, කම්පා නොවීම ලක්ෂණ කොට ඇති, එකග්ගතා ශක්ති යද, සෑම සිතකම, අනිකුත් සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත් සමග පහළ වන්නේ ය. මේ එකග්ගතාවද සබ්බවිත්ත සාධාරණ චෛතසිකයකි. මෙයට සිතෙහි එකහ බව යයි ද කියනු ලැබේ. සිතින් සහ සම්පු යුක්ත ධර්මයන් විසින් ද, තම තමන්ට අයත් කෘතායන් කරන්නට හැකි වන්නේ ඒ ධර්මයන් අරමුණෙහි පිහිටුවා ගත් කල්හි පමණය. මේ උපකාරය ලබාදෙන්නේ එකග්ගතා චෛතසිකය විසිනි.

බලවත් එකග්ගතාවට <mark>සමාධිය</mark> යයි කියනු ලැබේ. කාමාවචර සිත්හි යෙදෙන සමාධියට වඩා මහග්ගත ලොකෝත්කර සිත්හි මයදෙන **සමාධිය** බලවන් වේ. මේ සමාධිය පුඥව ලැබීමට උපකාර වේ. අකුසල් සිත්හි මේ එකග්ගතාවය සමග මොහය**න් උද්**ධච්ච oයදෙති. මෝහය බලවත් වූ කල්හි හෙවත් නොසන්සුන් බව අධික වේ. මෝහමූල උද්ධඵීච සම්පු යුක්ත සිත ඇති වන්නේ එහෙයිනි. මේ සිතේ එකග්ගතාවයත් උද්ධච්චයත් එකට ඇතිවන්නේ කෙසේ දුයි සැක කළ හැකි වේ. එකග්ගතාවය, අරමුණ අත් නොහැර, අරමුණෙහි සිත රඳවා ගැනීම කරන්නේ ය. උද්ධච්චය, සිතත් සම්පුයුක්ත ධර්මත් කම්පාකොට නොසන්සුන් බව ඇති කරන්නේ ය. මේ කරුණු දෙකම අකුසල් සිතෙහි එකවර සිදු වේ. වල .ගොඩ සහිත වූ මාර්ගයක රථය කට නැගී යන කෙනෙක් සෙලවි සෙලවි නමුත් රථයෙන් ගමන් කරන්නාක් මෙන්, මේ අකුසල් සිත ද උද්ධච්චයෙන් සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ගේ නොසන්සුන් බව ඇතිවන නමුත් එකග්ගතා ශක්ති යෙන් අරමුණ අත් නොහරින්නේ ය. උද්ධව්වය නිසා, සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ට, තම තමන්ට අයත් කෘතායන් නිශ්චලව සිට කරන්නට **නො හැකි වේ. කුසල් සිත්හි මෙවැනි කලබල සහිත ස්වහාවයක්** නැති බැවින් එකග්ගතාවය බලවත්ව, සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ට ද, නිශ්චලව, තම තමන්ට අයත් යහපත් කෘතාායන් කිරීම පිණිස අරමුණෙහි සසම්පුයුක්ත වූ සිත මනාව පිහිටුවා දෙන්නේ ය. කාමා වචර සිත්වලට වඩා මහග්ගත සිත්හි යෙදෙන එකග්ගතාවය බලවත් බැවින් ඒ සිතින් ගත් අරමුණෙහි මනාව පිහිටා කියා කරන්නේ ය. ලොකොත්තර සිතෙහි මේ බලවත් එකග්ගතාවය වූ සමාධිය සමභ වීදර්ශතා දෙනය යෙදෙන බැවින් ඒ සිත අන් හැමට වඩා බලවත්ය. පෘථග්ජන ගොනුය නැසීමට හැකි වන්නේත් මේ පිරිසිදුවීමක්, බ**ල** වත්කමත් නිසා ය.

# ජීවිතෙන්දිය

නාමජීවිතෙන්දිය, රූපජීවිතෙන්දිය යන දෙවැදෑරුම් ජීවිතෙන් දියයන් අතුරෙන්, නාමජීවිතෙන්දිය සියඑම අසූ නවයක් වූ සිත්හි යෙදෙන්නා වූ ද, සිතත්, සම්පුයුක්ත ධර්මත් නැසෙන්නට ඉඩ නොදී ආරක්ෂා කරන්නා වූ, ජීවිතය දෙන්නා වූ වෛතසික ධර්මයකි. නාම ධර්මයක් වූ මේ නාම ජීවිතෙන්දිය, ඒ හා සමහ පහළවන අනි කුත් නාම ධර්මයන් ජීවත් කරවන, ඉන්දියභාවයෙහි පිහිටි වෛත සිකයක් බැවින් ජීවිතෙන්දිය යයි කියනු ලැබේ. ජීවිතෙන්දිය නැති කල්හි නාම ධර්මයන් ගේ පැවතීමක් නොවන්නේ ය. සෑම සිතක් ම විනාශ වන්නට ඉඩ නො දී සිත් පරම්පරාව ද රකිමින්, ජීවත් කරවමින්, සිතෙහි ම හට ගන්නා මේ ස්වභාවය හෙවත් ශක් තිය චිත්තසන්තතිය පාලනය කරන්නේ ය. මේ නිසා වෙය නො නැසෙන ශක්තියක් යයි ද, ආත්මයක් යයි ද වරදවා පිළිගැනීම ද සිදුවන්නේ ය. මේ ජීවිතෙන්දිය චෛතසිකය ද අනිකුත් චෛතසික යන් මෙන්, සිත හා සමගම ඉපිද සිත නිරුද්ධ වන කල්හි ම නිරුද්ධ වේ. එයට පසුව උපදින සිතෙහි ද ජීවිතෙන්දියය ඒ සිත හා සමග ඉපිද නිරුධවේ. එබැවින් ජීවිතෙන්දිය නො නැසෙන ශක්තියක් නොව හැම සිතක් පාසාම ඇතිව නැති වන චෛතසික ධර්මයකි,

රූපජීවිතෙන්දිය යයි කියන ලද්දේ පටිසන්ධික්ෂණයේ දී හට ගත් කර්මජ රූපකලාපසන්තිය නො නැසී චුතිය දක්වා පවත්වාගෙන යාමට කර්මයෙන් හටගත් රූප ධර්මයකි. මව් මළ පසු දරුවන් රැකීමට කිරීමව්වරු ඉදිරිපත් වන්නාක් මෙන් පටිසන්ධි සිත ඉපිද නිරුද්ධ වූවායින් පසු කර්මජ රූප කලාප ජීවත් කිරීමට මේ රූපජීවිතෙන්දිය පහළ වන්නේය. චුති සිතෙහි අවසානය වනවිට කර්මජ රූප සියල්ලක් ම නිරුද්ධ වන බැවින් පටිසන්ධියේදී හටගත් මේ ජීවිතෙන්දිය නම් වූ රූප ධර්ම පරම්පරාව ද චුති සිතත් සාමග නිරුද්ධ වේ.

සබ්බචිත්ත සාධාරණ චෛතසිකයක් වශයෙන් ගනු ලබන්නේ මේ නාමජීවිතෙන්දිය බව දත යුතුයි.

#### මනසිකාරය

අරමුණු මෙනෙහි කිරීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ මනසිකාරය සියඑම සිත්හි යෙදෙන සබ්බවිත්තසාධාරණ චෛතසිකයකි. සිතට හමුවන නොයෙක් අරමුණුවලින් එකක් පමණක් එක වරකට සිතින් ගත හැකි බැවින්, කැමැති අරමුණු පමණක් ගැනීමටත් අන් අරමුණ වළක්වාලීමටත් මේ මනසිකාරය නම් චෛතසිකය උපකාර වේ. සිතත්, සම්පුයුක්ත ධර්මත් කැමැති එක් අරමුණට යොමු කරවන්නේ මේ මනසිකාරයයි. එබැවිත් මේ මනසිකාරය, අරමුණු සිහි කිරීමත්, සිත හා එකිනෙක ගැලපීමත් සිදු කරන්නේය. මනසිකාරය නොෙ මැති නම් අරමුණ වෙන්කර ගැනීමක් සිදු නොවේ. නුවණත් සමභ යෙදී අරමුණු මෙනෙහි කරන විට යොනිසො මනසිකාරය යයි ද නුනුවණින් මෙනෙහි කරන විට අයොනිසො මනසිකාරය යයි ද කියනු ලැබේ. මනසිකාරයට පමණක් යහපත් හෝ අයහපත් වශයෙන් අරමුණු තෝරාගන්නට ශක්තියක් නැත.

මෙහි විස්තර කරන ලද මේ සබ්බචිත්තසාධාරණ චෛතසික ධර්ම සත, කුසල් අකුසල් විපාක, කුියා යන සෑම සිතකම යෙදෙති. කුසල් සිත් සමග යෙදෙත විට මේ සත් දෙනා එකාන්ත කුසලයෝ වෙති. අකුසල් සිත් සමග යෙදුන විට එකාන්ත අකුසල් වෙති. විපාක කිියා සිත්හි යෙදුන විට අවහාකෘත චෛතසිකයෝ යයි කියනු ලැබේ. අඤ්ඤසමාන රාශියට ඇතුළත් වන්නේ ඒ හෙයිනි. ඉතාම දුර්වල වූ අහේතුක ද්විපඤච විඤ්ඤාණ සිත්හි ඉයදෙන්නේ මේ චෛතසික සත්දෙනා පමණය. මෙයින් එකක්වත් අඩුව සිතක් හට නොගන්නේය.

## පුකීර්ණක වෛතසිකයෝ සදෙන

විතක්ක, විචාර, අධිමාක්ඛ, විරිය, පීති, ජන්ද යයි පුකීර්ණක වෛතසිකයෝ සදෙනකි. සබ්බචිත්තසාධාරණ වෛතසිකයන් මෙන් නියම වශයෙන් හැම සිතකම නො යෙදුණේ වී නමුත් සොහන අසො හන සිත් දෙකොටසෙහිම සමහර විටෙක යෙදෙමින්, සමහර විටේක නොයෙදෙමින්, විසිර පවත්නා බැවින් මේ චෛතසික සදෙනාට පුකීර් ණකයෝ යයි කියනු ලැබේ. මේ පුකීර්ණක චෛතසිකයෝ ද කුසල් සිත් සමග යෙදෙන විට එකාන්ත කුසල් වශයෙන් ද, අකුසල් සිත සමග යෙදෙන විට එකාන්ත අකුසල් වශයෙන් ද, විපාක කුියා සිත් සමග යෙදෙන විට අවාාකෘත යයි ද සළකනු ලැබේ.

#### විතක්කය

සිකත්, සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත් අරමුණ කරා පමුණුවන, අරමුණට නංවන ස්වභාවය විතක්ක නමි. කල්පනා කිරීම යයි කියන්නේත් මේ විතර්කයටය. මේ විතර්කය, නැවත නැවතත්, අළුත් අළුත්

අරමුණුවලට සින නංවමින් උන්සාහ වන් කරයි. විතර්කයෙන් අරමුණ කරා නංවන ලද සිත ඒ අරමුණ ගැනීම කරන්නේය. සින අරමුණ ගන්නා කල්හි සම්පුයුක්ත ධර්මයන් ද එම අරමුණම ගනිති චක්බු විඤ්ඤාණාදි ද්ව්පඤ්ච විඤ්ඤාණයන්ට මේ විතර්කය උවමනා නැත. රුපාදී අරමුණු චක්ෂුරාදි වස්තුන්හි ගැටීම නිසා ඒ ඒ ස්ථානයන්හි ම විතර්කයාගේ මෙහෙයීමක් නැතිව සිත් උපදී. මහග්ගත චිත්තයන් අතුරෙන් පුළුම ධාාන සිතෙහි චිතර්කය යෙදෙන නමුත් ඉතිරි ධාානයන්හි, චිත්තසන්තතිය අරමුණෙහි බෙහෙවින් හුරු කරන ලද බැවින්, විතර්කය නැතිවම සමාධිය ඇති වේ. තමන්ට පමණක් ඉසිලිය නො හැකි බරක් කරපිට නැංවීමට උපකාර වන අත් පුරුෂයෙකු මෙන් විතර්කය ද අරමුණෙහි නැංවීමට උපකාර වන්නේ ය. ඖදරික ඝණඨාර ශබ්දයක් වැනි වූ මේ **විතක්ක විෂ්පාර** ශබ්දය, අභිඥලාභීන්ගේ දිවාශුගාකඥනයට හමුවීමෙන්, මෝහට **ෙ**මබඳු සිතක් උපන්නේ යයි දූනගනී. නවද උකුසකු අහසට නගින කල්හි පියාපත් වේගයෙන් පැහැර අහසට නගින්නාක් මෙන් ද මේ විතර්කයේ ඖදරිකත්වය දතයුතුයි. මේ විතර්කයම. තර්කය යයි ද, සංකල්පය යයි ද, අප්පණා යයි ද, වාාප්පණා යයි ද, ඌහා යයි ද ඒ ඒ අවස්ථාවන්ට අනුව නොයෙක් නම්වලින් හඳුන්වනු ලැබේ. ධාානා **ඪ**ග අතුරෙන් පළමුවැනි ධාානාඪගය **විතර්ක** යයි. ධාාන චිත්ත වීථීයෙහි පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම, ගොනුභූ යන කාමාවචර කුසල් සිත්හි යෙදෙන විට **විතර්කය** යයි ද, ධාාන සිතෙහි යෙදෙන විට අප්පණා, වාාජ්පණා යයි ද කියනු ලැබේ. මාර්ගඵල චිත්තයන්හි ඉයදෙන විතර්කයට **සම්මා සඩකප්ප** යයි කියනු ලැබේ. තව ද විතර්කයෙන්, රීනම්ද්ධ නිවරණය යටපත් කරනු ලැබේ.

#### විචාරය

විතර්ක චෛතසිකය විසින් අරමුණට නංවන ලද්ද වූ සිතත් සමපු යුක්ත ධර්මයනුත් ඒ ඒ කියාවන්හි හැසිරවීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ විචාරය අරමුණෙහි ස්වභාවය සිතට පැහැදිලි කර දෙන්නේ ය. යම වස්තුවක් පැහැදිලි ලෙස දැන ගැනීමට පෙර එය හොඳ හැටි පිරීමැද, අතගා බැලිය යුතු වාක් මෙන් විචාරය ද අරමුණෙහි හැසිර ජීම වශයෙන් උපකාර වෙයි. මේ විතක්ක විචාර දෙදෙනා නිතර

එකට ම උපදී. එයින් විචාරය සියුම ස්වභාවය ඇත්තේ වෙයි. සණයාර ශබ්දයට පසුව ඇතිවන රාවය මෙන්ද, අහසට නැගී උකුසා පියාපත් නො පැහැර නිශ්චලව අහසෙහි යන්නාක් මෙන් ද, සන්හුන් පැවතුම ඇත්තේ ය. යම කිසි පුරුෂයෙක් ලොහොතලියක් එක් අතකින් තදින් අල්වාගෙන අනිත් අතින් සෙමින් සෙමින් මදින් නාක් මෙන්, විකර්කය විසින් තදින් නංවා අල්වා ගත් අරමුණ විචාරය විසින් පිරිමැද බලන්නේය. තව ද මේ විචාරය ධාානාඪග යක් වශයෙන් පළමුවැනි දෙවැනි ධාාන සිත්හි යෙදෙමින් විචිකිච්ඡා නීවරණය මැඩලීමට උපකාරවන්නේ ය. ද්විපඤ්ච විඤ්ඤාණ සිත්හි ද

#### අධිමොක්ඛය

අරමුණ නිශ්චය කරන ස්වභාවයට අධි<mark>මොක්බ</mark> යයි කියනු ලැබේ. අරමුණෙහි සැක හැර ස්ථිරව පිහිටීමට මේ අධිමොක්ඛ චෛත සිකය උපකාර වෙයි. සතාය, අසතාය, යහපත, අයහපත යනාදී වශයෙන් වෙන් නො කොට ,අරමුණ කුමක් හෝ වේවා, කදින් අල්වා ගෙන, සිතෙහි පිහිටුවා ගැනීමට උපකාරවන මේ අධිමොක් බය, බොහෝ සෙයින් වැරදි ලෙස ද, අසතාය සතා වශයෙන් ද අද හන්නේ වේ. **මීථාාධි මොක්ඛ** යයි කියනුයේ එයටය. අරමුණක් යහපත් ය කියා හෝ අයහපත්ය කියා හෝ නිශ්චය කර ගැනීමට චිත්ත වීරී රාශියක් ඇති විය යුතුයි. සිතින් ගනු ලබන අරමුණ, අන් අරමුණුවලින් වෙන් කොට, නිශ්චය කිරීමක් වැනි කියාවක් ඇත්තා වු මේ අධිමොක්ඛ චෛතසිකය විවිකිඑජාව නම් වූ සැකයට විරුද්ධ වූ නාම ධර්මයක් බැවින් මෝහමුල විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත අකුසල් සිතෙහි නො යෙදෙන්නේය. මේ අධිමොක්ඛය අකුසල් සින්හි යෙදෙන කල්හි අකුසල් වශයෙන් ද, කුසල් සින්හි යෙදෙන කල්හි කුසල් වශයෙන් ද, විපාක කුියා සිත්හි යෙදෙන කල්හි අවාාකෘත වශයෙන් ද සළකනු ලැබේ.

#### වීරිය

සසම්පුයුක්ත වූ චිත්තයට අරමුණෙහි ස්ථීරව පිහිටා සිටීමට රුකුල් දීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ වීය\$ී මෛතසිකයද

සොහන අසොහන සින් දෙකොටසෙහි විසිර පවත්නා හෙයින් පුකීර්ණ චෛතසිකයකි. චිත්ත චෛතසික ධර්මයන්ගේ පසුබට නො වීම පිණිස මේ වීයාීමෙවනසිකය රුකුල් දෙන්නේ ය. ශරීරය කියා කිරීමට, මැනවින් ආහාර පානාදියෙන් අනුබල ලැබිය යුතු වේ. ආහාර නොලැබූ කය දුර්වල වී ඇද වැටෙන්නේ ය. එමෙන් ම සිතුන්, සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත් දුර්වල වී, ඇදවැවෙන්නට නොදී අරමුණෙහි ස්ථීරව පිහිටා, තම තමන් අයත් කෘතුෂයන් නිසිසේ කිරීමට උපකාර දීමත්, අනුබල දීමක් වශයෙන් මේ විරිය මෛතසිකය පහල වන බව දුතු යුතුයි. පාප ගතියට ම නැමී පවත්නා පෘථග්ජන චිත්ත සන්තානයක මේ වීයා ී වෛතසිකය යෙදුන කල්හි පහතට ගලා බස්තා ජලයක පිහිටි ඔරුවක් මෙන්, පහසුවෙන් අකුසල පක්ෂයෙහිම ගමන් කරයි. කුසලය වනාහී අකුසලයන් මැඩ පවත්වා උත්සාහ යෙන් සිත සකස් කොට කළ යුත්තකි. වීය\$ නො යෙදුන කල්හි කුසල් කිරීමට නො හැකි වේ. කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයාට දන්දීම් සිල් රැකීම ආදිය මහත් බරක් සේ වැටතේ. බරක් රැගෙන කඳු නගින තැනැත්තාට වීය\$ි නො ලැබුනොත් කඳු නැග ගන්නට නො හැකි වන්නා සේ කුසල් කිරීමට වීය\$ය ඇති විය යුතුයි. කුසල් සිතට වීයා ී ලැබුණ කල්හි එහි සම්පුයුක්ත ධර්මයන් ද දුබල නොවී, උත්සාහවත් වී, නො පසු බටව කිුිිිියා කරන්නට රුකුලක් වන්නේ ය. වීයා බලවත් වූ පමණට කුසල් සිත ද බලවත් වේ. බලවත් වූ වීයෳීය, පාරමිතාවක් වශයෙන් ද පුරුදු කොට, සම්බොධි යට ද පැමිණිය හැකි වේ. බොධි පාක්ෂික ධර්මයක් සැටියට මේ වීය\$ය, නව ආකාරයකින් පහළ වන්නේය. එනම් **සතර සම**ාක් පුධානයෝය, වීරියිද්ධිපාදය, විරියින්දුිය, විරියබලය, වීරිය සම්බොජ් **ඣඩ්ගය, සම්මාවායාමය** යනුයි. මනොද්වාරාවජ්ජනය සහ හසිතුප්පා-දය යන සින් දෙක හැර අනිකුන් අහේතුක සින් සොළොසෙහි මේ වීයා චෛතසිකය නො යෙදෙන්නේය. ඒ සිත් දහසය, පුසාද වස්තූන්හි අරමුණු ගැටුනු කල්හි උත්සාහයක් නැතිවම හටගන්නා හෙයිනි. ඉතිරි සිත් සියල්ලෙහි ම මේ වීය\$ චෛතසිකය යෙදෙන බව දත යුතුය.

# පුතිය

පීති චෛතසිකය අරමුණෙහි සිතත්, සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත් පීණවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. දුකින් පෙළනු ලැබු පුද්ගල සාගේ හැකුළතු ශරීරය, ඉෂ්ට අරමුණු ලත් කල්හි ඇතිවන සොමනස නිසා වියල් ස්වභාවය දුරුවී පිරුණු, සැහැල්ලු ගතියක් ඇති කරන්නාක් මෙන්, මේ පීති චෛතසීකය ද සිත පුබුදු කරවයි. පීතිය නිසා උපදවා ගත් වයොධාතුහුගේ උපකාරයෙන්, ශරීරය ද නොයෙක් ආකාරයෙන් සැලෙන්නට, වැනෙන්නට ද සැරසෙයි. සිනහවත් නැටීමත් ඇති වන්නේ මේ හේතුවෙන්ය. සොමනස්සය යෙදෙන සෑම සොහන අසොහන සිතකම පීතිය ද පහළ වන්නේ ය. සොමනස්සය ඉෂ්ට අරමුණු රසය වීදීමකි. මේ වීදීම නිසා සිතෙහි ඇතිවන පුබෝධය පීතිය නමි.

මේ පිති තොමෝ, බුද්දක පුීතිය, බණික පුීතිය, ඔක්කන්තික පුීතිය, උබ්බෙග පුීතිය, එරණ පුීතිය කියා පස් ආකාර වේ. ශරීරයෙහි ලොමු ඩැහැගැනීම් මාතුයක් උපදවන්නා වූ පුීතිය බුද්දක පුීති නම්. විදුලි ගසන්නාක් මෙන් ක්ෂණක්ෂණයෙන් ශරීරයෙහි ලොමු දැහැ ගැනීම් උපදවන්නා වූ පුීතිය බණික පුීති නම්. මුහුදේ රළ, චෙරළෙහි බිඳි බිඳී යන්නාක් මෙන් සකල ශරීරයෙහි පැතිර යන්නා වූ පුීතිය ඔක්කන්තික පුීතිය නම්. ශරීරය උඩට විසිකරන්නාක් මෙන් ඇතිවන බලවත් පුීතිය උබ්බෙග පුීතිය නම්. සකල ශරීරයම ස්පර්ශ කරමින්, පැතිර පවත්නා අති පුණින පීතිය එරණ පුීති නම්.

නවද මේ පීති චෛතසිකය, ධාානාඩ්ගයක් වශයෙන් පළමුවැනි ණුදවැනි තුන්වැනි ධාාන සිත්හි යෙදෙන්නේ ය.

# ඡන්දය

අරමුණ ගැනීමෙහි කැමැති බව ජන්ද යයි. මේ ජන්දය, අරමුණ ගනු කැමැත්ත මීස එහි ඇලීම කරවන ශක්තියක් නොවේ. අරමුණෙනි ඇලෙන ශක්තියට ලොහ යයි ද, තෘෂ්ණාව යයිද, ආශාව යයිද කියනු ලැබේ. යහපත, අයතපත වශයෙන් නො සළකා අරමුණ ගැනීම පමණක් මේ ජන්දයෙන් සිදුවේ. මෝහය අධික කල්හි, සිතෙහි නොසන්සුන් භාවය හෝ, අරමුණෙහි සැක සහිත භාවය හෝ ඇතිවන නිසා, අරමුණ ගැනීමෙහි කැමැත්තක් ඇති නොවේ. එබැවිත් මොහමූල සිත් දෙකෙහි ජන්ද වෛතසිකය නොයෙදෙන් නේය. තව ද දුර්වල වූ අහේතුක සිත් අටළොසෙහි ද මේ ජන්දය

නො යෙදේ. මේ හැර සොහන සිත් සියල්ලෙහි ම ඡන්දය යෙදෙන් නේය. පුකීර්ණික චෛතසිකයක් වූ මේ ඡන්දය, අකුසල් සිත් සමහ යෙදුන විට අකුසල් වශයෙන් ද, කුසල් සිත් සමග යෙදුන විට කුසල් වශයෙන් ද, සළකනු ල.බේ.

ලොහමූල අකුසල් සිත්හි යෙදෙන ඡන්දය, ලොහයට අනුබල දෙන්නේ වේ. කුසල් සිත්හි යෙදෙන ඡන්දය, ලොහය මැඩලීමට උපකාර වේ. මේ ඡන්දය දියුණු කිරීමෙන් ඡන්දයි පති හාවයට හා ඡන්දීද්ධිපාද භාවයට පැමිණ තෘෂ්ණාව මැඩ පවත්වා උසස් කුසල් කිරීමට ද, ධාාන උපදවා ගැණීමට ද, නිවණට පැමිණීමට ද උපකාර වන්නේමය.

# අකුසල චෛනසික

අරමුණක් රැගෙන සිතක් හටගන්නා කල්හි, ඒ අරමුණ ගන්නා ආකාරයට අනුව සිතෙහි පහළවන්නා වූ ගති හෙවත් චෛතසිකයෝද ඉවනස් වේ. ආළම්බණ ස්වභාවය ඇති සැටි ගැනීමේ දී පහළ<mark>ව</mark>න සොහන චෛතසිකයෝ, ආළම්බණ ස්වභාවය වරදවා ගැනීමේ**දී** පහළ නොවන්නාහ. අරමුණ වරදවා ගන්නා කල්හි උපදනා සිත් වලින් අනර්ථයක්ම සිදුවන්නේ ය. යහපත සලසන්නා වූ සිත්හි යෙදෙන වෛතසිකයෝ සොහන චෛතසිකයෝයි. අනර්ථය සිදු කරන අකුසල් සින්හි යෙදෙන චෛතසිකයන්ට, අකුසල චෛත සිකයෝ යයි කියනු ලැබේ. පෘථග්ජන සත්ත්වයා වනාහී සතර මහා භූතයන්ගේ විකාර ස්වභාවය, පෙනෙන, ඇමෙසන, දූනෙන ආකාරයෙන් ම පිළිගැනීමට පුරුදුවී සිටින බැවින්, බොහෝ සෙයින්ම මුළා වීමෙන්, අයහපත යහපත වශයෙන් ද, යහපත අයහපත වශයෙන් ද ගෙන නොයෙක් දුක් හිරිහැර, කරදර ආදීන්ට භාජන වෙමින් සසර ඇවී දින්නේය. මෙසේ බොහෝ කලක් අඳුරෙහි ගමන් කරන්නාක් මෙන්, අරමුණු වරදවා ගන්නට පුරුදු වූ සත්වයා හට වැඩි වශයෙන් ඇති වන්නේ මුළාවූ සවභාවයකි. එබඳු මුළාවූ හැම අවසථාවන්හි සිත්වල යෙදෙන්නේ අනර්ථයම ගෙන දෙන්නාවූ පාප ගතිමය. ඒ පාප ගති හෙවත් අකුශල චෛතසිකයන් නිසා භයානක අපා දුකට ද පැමිණෙන්නේය. සසරින් මිදෙනු කැමැති නුවණැති

පුද්ගල නෙමේ මේ අනර්ථය සළසන්නාවූ පාප ගති හොඳින් දුන හැදිනගෙන, එයින් වන විපාක හා මිදෙන මාර්ග ද අසා ඉගෙණ, නුවණත් වීය්‍රීයත් දියුණු කර ගනිමින් පාපයන්ගෙන් වැළකීමට මහත් උත්සාහයක් දරන්නේය.

අකුසල් සිත් දෙළොසෙහි යෙදෙන්නා වූ මේ පාප ගති හෙවත් අකුසල චෛතසිකයෝ තුදුසෙකි. එනම්:– මොහය, අහිරිකය අනොත්තප්පය, උද්ධච්චය, ලොහය, දිට්ඨිය, මානය, දෙෂය, ඉස්සාය, මච්ඡරිය, කුක්කුච්චය, රීනය, මිද්ධය, විවිකිච්ඡාය යන චෛතසික යෝ දහහනර දෙනාය. මෙයින් මොහය, අහිරිකය අනොත්තප්පය, උද්ධච්චය යන චෛතසික සතර සියළුම දෙළොස් අකුසල් සිත්හිම යෙදෙන හෙයින් අකුසල සාධාරණ චෛතසික නම් වෙති. ඉතිරිදසය, අවසථා පරිදි ඒ ඒ අකුසල් සිත්හි යෙදෙත්.

#### මොහය (1)

මොහය වනාහී දාළම්බණ සවභාවය මුවහ කිරීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. ආර්ම්මණයාගේ ඇති සැටි දනගන නො හැකි පරිද්දෙන්, සැබෑ ආකාරය ආවරණය කොට, ආරම්මණ සවභාවය වරදවා ගැණීම කරන්නා වූ ධර්මයට **මොහය** යයි කියනු ලැබේ. වැහිවලාකුලින් වැසීගත් අහස ඇති, අමාවක් පොහො දිනෙක, මධාම රාතියෙහි, වන ලැහැබෙක ඇතිවන අන්ධකාරය හේතුකොට ගෙන, ඒ වන ලැහැබෙහි ඇති ගස් කොළ ආදීන්ගේ නීලපීතාදී වර්ණයන් මුවහ කරවන්නාක් මෙන්, මේ මොහාන්ධකාරයෙන්, රූප ශබ්දදී සියළු ආරම්මණයන්ගේ සැබෑ තත්වය වසා, වැරැදි ආකාර යෙන්ම අරමුණු ගැනීම කරවන්නේය. යහපත අයහපත වශයෙන් දු, අයහපත යහපත වශයෙන්ද, අමිහිරි දෙය මිහිරි වශයෙන් ද, මිහිරි දෙය අමිහිරි වශයෙන් ද, දුක සැප වශයෙන් ද, සැප දුක වශයෙන් ද, අනිතාය නිතාය වශයෙන් ද, අනාත්මය ආත්මය වශයෙන් ද, අසුහය සුහ වශයෙන්ද, නොයෙක් දුකට පමුණුවන්නා වූ, අරමුණෙහි ඇලීම නම් වූ ආශාව, සැප ලබා ගැනීමේ හේතුවක් වශයෙන් ද, ඇස්, කන්, නාසාදි ඉන්දියයන් පිණවීම භාගාය ලභා කරවන ධර්ම යන් සැටියට ද ඉන්දිය දමනය මහත් හිරිහැරයක් හැටියට ද, පුාණ වධාදියෙහි යෙදීම විනෝදයක් හැටියට ද, එයින් වැළකීම මෝඩ

කමක් හැටියට ද, සසර දුක සැප වශයෙන් ද එයින් මිදීමේ පුතිපදට නපුරක් හැටියට ද, සත්හය අසතහය වශයෙන් ද අසතහය සතහය වශයෙන් ද කෙටීයෙන් කියතහොත් දුක්ඛයන්ගේ පැවැත්මට සථාන වූ මේ පඤචස්කන්ධය නපුරක් හැටියට නොව, යහපත් වූද, මිහිරි වූද, ආලය කටයුතු වුද, අහනා වස්තුවක් සැටියට සිතනු ලබන්නේ මේ මොහන්ධකාරය නිසාමය. තවද මේ මොහය හේතුකොට ගෙන පූර්වභවය මුවහ කරවන්නේ ය. අනාගතය නො පෙනී යන්නේය. පූර්වාපරාත්තය නො දනෙන්නේය. හේතුඵල ධර්මයන් නො වැටහෙන්නේය. පුඥව මුවහ කරවන්නේය. කුසලය වළක්වන් නේය. අකුසලයෙහිම යොදවන්නේය. කුසල කර්මයාගේ ආනි ශංස නො වැටහෙන්නේය. අකුසල කර්මයාගේ ආදීනව නො අනෙන්නේය. පාප ධර්මයන් හි හැකිලීමක්, පැකිලීමක් පසුබැස් මක් නො මැතිවම, පාපයෙහිම යොදවන්නේය. මෙලොවත් පර-ලොවත් මහත් වූ දුකට පමුණුවන්නේය. එබැවින් මේ මොහය, සියළු ම අකුසල්වලට මූලික හේතුවක් හෙවත් අකුසල මූලයක් යයි කියනු ලැබේ.

මොහය කරණකොටගෙණ නො ඇලියයුතු අරමුණෙහි ඇලීම නම් වූ ලොහය, අාශාව, තණ්හාව, අාලය යනාදීය ඇති වූ විට ලොහ, මූල සිත් අටෙන් එකක් උපදී. මොහයෙන් මුළාවූ පුද්ගලයාගේ, වැරිදි දෘෂ්ටි හෙවත්, මිථාාදෘෂ්ටිය ගැනීමේදී, ලොහ මූල දිට්ඨිගතසම්පු යුක්ත සිත් සතරෙන් එකක් පහළවන්නේ ය. ලොකය සදකාලික යයි ගන්නා ශාසුවතදෘෂ්ටිය ද, පරලොවක් නැතැයි ගන්නා උච්ඡෙද දෘෂ්ටියද, කුසලාකුසල කර්ම නැත, විපාක නැත, සියළුම සවිස්ඤාණක අවිස්ඤාණක වස්තූන් මවන දෙවියෙක් හෝ බඹෙක් ඇත. මේ ලෝකය හැර අනා සත්ත්වලොක නැත. අපාය නැත, දෙව්ලොව නැත. බඹ ලොව නැත. අපට පෙනෙන, ඇසෙන, දෙනෙන හවය මීස අන් හවයක් නැත, අපායත්, දෙව්ලොවක්, බඹලොවත් මේ මනුෂා ලෝකයේ මය යනාදී වශයෙන් මිථාාදෘෂ්ටිය නොයෙක් ආකාර වේ. මේ සිත්වල මොහයත් සමග ලොහය සහ දිට්ඨිය ද

එමෙන්ම නො කිපිය යුතු අරමුණෙහි කිපීම නම්වූ පටිසය, ණුතාධය, තරහව, වෛරය යනාදී වශයෙන් සිත් දූෂා වීමද මේ මොහය නිසාම ඇති වන්නේය. එහිදී මොහයත් සමග ද්වේෂමූල යත් ඇතිවන හෙයින් දෙෂමූල දෙමනස්ස සහගත පටිස සම්පුයුත්ත සිත් දෙකෙන් එකක් පහළ වන්නේය. කුසලයට මහත් බාධාවක් වූ මේ පටිසය හේතුකොටගෙන අනන්ත අපුමාණ අපාදුකට හාජනාවන්නේය.

තවද මේ මොහය බලවත් වූ කල්හි අරමුණ නිශ්චය කර ගතං නො හැකිවන ආකාරයක් ඇතිවීමෙන් මංමුළාවූ කෙනෙකු මෙන්ද, නොයෙක් සැක උපදවමින්, මහත් නොසන්සුන්කමක් දක්වමින් අනර්ථයම සිදුකර ගන්නේය. විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතත්, උද්ිධ වච සම්පුයුත්ත සිතත් ඇතිවන්නේ මේ බලවත් වූ මොහය හේතු කොට ගෙනමය.

සියළුම පාපධර්මයන්ට මූලික හේතුවක් වූ මේ මොහ චෛත සිකය, සැම අකුසල් සිතකම යෙදෙමින්, ඒ සිත උපදනා කල්හී ඉපිද නිරුද්ධවන කල්හි නිරුද්ධ වෙමින්, එම අරමුණම ගෙන, ඒ සිත උපදින තැනම උපදිමින් සිතටම ඇතුළත්වන අකුසල සාධාරණ චෛතසිකයක් වූ නාම ධර්මයක් බව දත යුතුය. මොහයාගේ ඖදරික සවභාවයන් ඒ ඒ මාර්ගඥනයන් විසින් නසනු ලබන නමුත් සියුම් වූ අවිදාහව අර්හත් මාර්ගඥනයෙන් නසන තෙක් චිත්තසන්තාන යෙහි අනුශය වශයෙන් පවතින බව දත යුතුය.

#### අහිරිකය (2)

දෙවෙනි අකුසල සාධාරණ චෛතසිකය නම් අහිරිකයයි. කාය වාග් දුශ්චරිතාදියෙන් ලජ්ජා නොවීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ අහිරිකය අකුසල් සිත් දෙළොසෙහි ම යෙදෙන්නේ ය. මොහයෙන් මුළා වූ පුද්ගලයාහට, අරමුණ මුවහවීම හේතුකොට ගෙන, අරමුණෙහි සැබෑතත්වය තේරුම් ගත නොහැකිව, ලජ්ජාවක්, පිළිකුලක්, හැකි ලීමක් නැතීවල, ඉෂ්ට අරමුණක් හමු වූ කල්හි එහි ඇලීම ද, අනිෂ්ට අරමුණක් හමුවූ විට කිපීම ද ඇති වන්නේ ය. මොහයෙන් මුළා නො වූයේ නම ඉෂ්ටානිෂ්ට අරමුණු හමු වූ කල්හි එහි ඇලීමක් හෝ කිපීමක් හෝ නොවන්නේ ය. තමාට එයින් අවැඩක් සිදුවේ දෝ හෝයි සිතා වැරැදි සහිත කටයුත්තක් හෙවත් අකුසල් කිරීමට පිළි කුලක් ලැජ්ජාවක් ඇති වන්නේය.

පුකෘති චිත්තය හෙවත් හවාඩ්ග සිත ඉතා පිරිසිදුය. අහේතුක පටිසන්ධියක් ලැබු පුද්ගලයෙකුට පවා භවාඪග සිත වශයෙන් ලැබෙන්නේ උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ සිතක් ය. එම සිතෙහි ලැබෙන්නේ අඤ්ඤසමාන වෛතසිකයන් දස දෙනෙක් පමණය. අකුසල චෛතසිකයන් කිසිවක් එහි නො ලැබෙන බැවින් ද, පාප ගති හා මිශු නොවූ බැවින් ද ඒ සිත පවිතුය. නුවණැති පුද්ගල තෙමේ මේ පවිතු වූ භවාඪග චිත්කපරම්පරාව පාපගකි වලින් කිලිටි කර ගැනීමට නො කැමැති වේ. එයට හාත්පසින්ම පිළිකුල් කරන්නේය. නුවණ නැති, මොහයෙන් මුළා වූ පුද්ගල තෙමේ, මේ බව නොදත් නිසා හෝ, සසර පුරුද්දක් වශයෙන් හෝ, මේ පිළිකුල් කරන ස්වභාව ය නැති හෙයින් අකුසල් කිරීමට ලජ්ජා නොවෙයි. සුකර, සුනබ ආදී සත්වයෝ අසූචියෙහි ඇති දුර්ගන්ධය, සුවඳක් මෙන් වැටහී, පිළිකුලක් නැතිවම ගන්ධය ඉවසමින් පීතියෙන් එය අනුභව කරන් නාහුය. එමෙන්ම පාපයට පිළිකුල් නො කරන නැනැත්තා ද හැකිලි මක්, පැකිලීමක් නැතිවම අකුසල් කරන්නේ ය. අහිරික යයි කියනු ලබන්නේ මොහයෙන් මුළා වූ සත්ත්වයාගේ, අකුසල් කිරීමේදී ඇති වන පිළිකුල් නො කිරීමේ ශක්තියටය. අහිරිකය නැතිව අකුසලයක් කළ නො හැකි වේ.

# අනොත්තප්පය (3)

කාය වාග් දුශ්චරිතාදීන්ට හය නොවීම හෙවත් තැති ගැන්මක් ඇති නොවීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ අනොත්තප්ප චෛතසිකය ද, අකුසල් සිත් දෙළොසෙහිම යෙදෙන අකුසල සාධාරණ චෛතසික යෙකි. අරමුණු සවහාවය වරදවා ගැනීමේදී පිළිකුල් නො කරණ අහිරිකය මෙන් මේ අනොත්තප්පය ද, අරමුණු සවහාවය වරදවා ගැනීමේදී බියක් තැතිගැන්මක් ඇතිනොවන්නේ ය. වරද කිරීමේදී ඇතිවන අනිෂ්ට විපාකයන්, මොහයෙන් මුළාවූ තැනැත්තාට නො වැටහෙන්නේය. වරදෙහි ආදීනව නො දත් පුද්ගලයා හයක් චකිත යක් නැතිවම වරද කරන්නේය. පව කළ තැනැත්තාට මෙලොවදී පමණක් නොව, පරලොවේදීත් සතර අපායන්හිදී ත්, විඳින්නට සිදුවන දුක් සමුහය ගැන සිතන විට බිය උපදවන්නේමය. මොහයෙන් වසා ගන්නා ලද චිත්ත සන්තානයට මේ බිය නො දනෙන්නේ ය. සසර පුරුද්දක් වශයෙන්ම, නො දනුවත්වම, පාපයට හය නොවනමේ

අනොත්තප්පය නම් සවභාවය, පෘථග්ජන සත්ත්වයාට ඇතිවේ. එයින් වැළකීමේ ශක්තියක් ඔහුට නැත්තේය. පළහැටි තෙමේ පහන් සිළු ආලෝකයට රැවට්, රූප තෘෂ්ණාවෙන් මුළා වී, ඒ පහන් චැටියේ හැප්පීමෙන් පිලිස්සී දිවිනසා ගන්නාක් මෙන්, අඥන පුරුෂ තෙමේ ද, පුණසාක, අදත්තාදන, කාම මීථාාචාර, මුසාවාද ආදී කොට ඇති කායවාග් දුශ්චරිතයන් ඉතා සැපවත් යයි සළකා, එයට රැවට්, මේ අනොත්තප්පය හේතුකොටගෙන, දුශ්චරිත නමැති ගින් නෙන් දුවී නොයෙක් දුක් කරදර ආදීන්ට පැමිණෙන්නේ ය.

අභිරිකය, අනොත්තප්පය යන මේ චෛතසික දෙක, සත්ත්ව යන් අකුසලයෙහි යොදවන මහාබල දෙකෙකි. මේ ශක්ති දෙක නැතිව අකුසල් කළ නොහැකි වේ.

# උද්ධව්වය (4)

සිතෙහි නොසන්සුන් බව හෙවත් සිත අරමුණෙහි චංචල කර චන සවහාවය උද්ධ**ච්චය** නමි. අරමුණු සවහාවය හැදින ගැනීමට, සිතත් සම්පුයුක්ත ධර්මයනුත් නිශ්චලව පැවතිය යුතුය. චංචල වූ සිතකට හොඳ නරක තේරුම් ගැනීමට නො හැකි වේ. මොහ යෙන් මුළා කරවන ලද විලි බිය නැති සිත, අරමුණු වරදවා ගන්නා කල්හි, නිශ්චලතාවය නැති කොට, චංචල සවහාවයක් ම ඇති කර වන මේ උද්ධව්ව චෛතසිකය, පුරුද්දක් වශයෙන් ම සිත නොමභ යවන්නේය. අකුසල් කරනු ලබන්නේ මේ උද්ධව්චයාගේ උප කාරයෙනි. වාත වේගයෙන් ගස්, අතු කොළ ආදිය සොලවන්නාක් මෙන්, මේ උද්ධච්ච වේගයෙන් සම්පුයුක්ත ධර්මයන් සෙළවමින් ඔවුන්ගේ කෘතායන් නිසිසේ කිරීමට බාධා පමුණු වන්නේය. ක්ලෙ-ශයන් විසින් චිත්තසන්තානය දවන තවන කල්හි, සිතෙහි, සම්පු යුක්ත ධර්මයන්හිත් නොසන්සුන් භාවය වඩාත් පුකට වන්නේය. . මොහය බලවත් වූ පමණට උද්ධච්චය ද බලවත් වන්නේ ය. මොහ මුල උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත පහළ වන්නේ මේ උද්ධව්චය බලවත්වූ කල්හිමය. උද්ධච්චය, දෙළොස් අකුසල් සිත්හිම යෙදෙන බැවින් අකුසල සාධාර්ණ චෛතසිකයකි. උද්ධවච සම්පුයුක්ත සිතෙහි ලොහදෝෂාදි වඩා අනර්ථකරවන පාප ගති නැති හෙයින්, කර්ම පථ බවට නො පැමිණෙන්නේය. මේ අකුසල් සිත අර්හන් මාර්ග

ඥනයෙන්ම නැසිය යුතුවේ. අනාගාම වූව ද උද්ධව්ව නම් වූ උද්ධම්භාගීය සංයෝජනය පුහිණ නො කළ බැවීන් රූපාරූප භව යන්හි උත්පත්තිය ගෙණ දෙන්නේය. පසුතැවීල්ල ඇති කරවන කුක්කුච්ච චෛතසිකය හා සමහ යෙදුන වීට, කුසලයක්, සමාධියත්, වළක්වන උද්ධව්ව කුක්කුච්ච නීවරණය වශයෙන් පවතින බව ද සැළකියයුතු.

#### ලොහය (5)

ලොහ චෛතසිකය, අරමුණෙහි ගිජුවශයෙන් ඇලීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය. මේ ලොහය අකුසල මූලයක් වශයෙන් ලොහ මූල සිත් අටෙහි යෙදෙන්නේය. ඉෂ්ටාරම්මණයක් හමුවූ කල්හි, එහි ඇලීම, සසර පුැරුද්දක් වශයෙන්ම පෘථග්ජන සත්ත්වයාට ඇති වන්නේය. අනිෂ්ට අරමුණක් වුවත්, චීත්ත වීපල්ලාසාදීන්ගේ වශයෙන් ඉෂ්ට ලෙස ගැනීමේදී මේ ලොහයම ඇති වන්නේය. යම් භවයක පළමුව පටිසන්ධිය ලබන අවස්ථාවේදී පටිසන්ධි භවාඩ්ග සිත් ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි, එයට අනතුරුව අඑත් භවයකට ඇලුම් කරවන මේ ලොහමූල සිතක්ම ජවන් සිත් වශයෙන් පහළ වන්නේය. අර්හත් මාර්ගඥනයෙන් මොහය සමුච්ඡෙද වශයෙන් පුහීණ වනතුරු මේ ලොහය හෙවත් තණ්හාව අනුශය වශයෙන් පවතින්නේය.

අකුසල මූලයක් වූ මේ ලොහය, වඳුරු ලාටුවකට උපමා කොට තිබේ. මක්කටාලේප නම වූ මේ වඳුරු ලාටුව, වඳුරන් ඇල්ලීම පිණිස, යම් තැනෙක ගා තැබූ කල්හි, එහි හැපෙන වඳුරා, එහිම ඇලී බේරී යන්නට නො හැකිව මහත් දුකට පැමිණෙන්නේය. එමෙන්ම ලොහය නම් වූ මේ තණ්හාව, අරමුණෙහි තදින් ඇලීම හේතුකොට ගෙණ, කාම මිථාාචාරාදී නොයෙක් අකුසල් සිදුකර දෙන්නේයා මේ ලොහය ඇති වන්නේ අරමුණක් ආශ්වාදනීය වශයෙන් ගන්නා කල්හිය. තණ්හාව, ආශාව, ආලය, රාගය, පුමය, ආදරය, ශිජු බව ලොල්බව, ඕනෑකම යනාදී වශයෙන් ලොහයාගේ නොයෙක් ආකාර පුකාශ වන්නේය. මිමිය, මාගේය, මාගේ මව්පියෝය, මාගේ අඹුදරුවෝය, මාගේ සහෝදර සහෝදරියෝය, මාගේ නෑදැ මීතුරෝය, මාගේ ගේදෙර වතුපිටි කුඹුරුය, මාගේ වස්තුාහරණ යෝය, මාගේ සම්පන යනාදී වශයෙන් මමත්වයක් හෙවත් අර්මු ණෙහි ඇලෙන සවහාවය ද මේ ලොහ චෛතසිකයෙන් ම සිදුවන්නේය සැප සම්පත් සෙවීම, ලත් දෙය රැකීම, කාමයන්හි හැසිරීම, දඬිලෝහය ශාශ්වත උච්ඡේද ආදි වශයෙන් මීථාාදෘෂ්ටි ගැනීම, නියත වශයෙන්ම ලොහමූල සිතකින් ඇති වන්නේ ය, අනියත වශයෙන් අදත්තාදනය මුසාවාදය, පිසුණාවාචය, සම්එප්පලාපය යන අකුසලයන් ද ලොහය නිසා සිදුවේ. ලොහය හෙවත් තණහාව, සියළුම දුක් ඉපදවීමෙහි හේතුවක් වන හෙයින් සමුදය සතාය ද වන්නේ ය. සෝවාන් මාර්ග දෙනයෙන් දිට්යීයත් සමහ යෙදුන ලොහය සමුච්ඡේද වශයෙන් නැසීමත්, දිට්යීය සමග නො යෙදුන ලොහය තුනී කිරීමත් ඇති වන්නේය. අර්හත් මාර්ගඥනයෙන් ඉතිරි අකුසලයන් සමහ සියුමව පැවති ලොහය ද නසනු ලබන්නේ ය.

# දිට්ඨිය (6)

දිට්ඨීය යනු දැකීමට කියන නමෙකි. අකුසල චෛතසිකයක් වශයෙන් දිවයීය යයි කියනු ලබන්නේ සමාග්දෘෂ්ටිය, මිථාාදෘෂ්ටිය යන දෙවැදෑරුම් දෘෂ්ටීන් අතුරෙන් මීථාාදෘෂ්ටියටය. පෘථග්ජන සත්ත්වයා මොහයෙන් මුළා වූ බැවින්, දුටු පමණින්, ඇසූ පමණින්, විදිනු පමණින් ඒ ඒ දෙය හමුවූ ආකාරයෙන් ම ගැනීමට සසර දී පුරුදු කළ බැවින්, වැඩි වශයෙන් වැරැදි ලෙසම දකින්නට ඔහු පුරුදුවී සිටී. යමක් පිළිබඳව නිවැරදි දකීමක් ඇති වීමට, පුඥව ඇති විය යුතුයි. මොහයෙන් සතාය හෙවත් සැබෑ තත්වය මුවහ කරනු ලබන බැවින් අසතාය හෙවත් වැරැදි සවභාවයෙන් දකීම වන්නේය. යුක්තිසහගතව හේතු පුතායන්ට අනුව ඇති සැටී නොගෙන, කරුණු වරදවා ගන්නා සවභාවය මීථාාදෘෂ්ටිය නම් වේ. කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයාගේ පුධාන පැතීම සැප ලබා ගැනීමය. සැප විදිනු පිණිස සැප ගෙන දෙන මාර්ගසොයා ඇවිදින පුද්ගලයාහට පුිය වස්තුවක් හෝ පුිය අරමුණක් හමු වූ කල්හි එහි ඇලීම සවභාවයකි. මොහය සමග යෙදුන ලොහය ඇති සිතට අරමුණෙහි පිණවීම මිස එහි ඇති සැටි කල්පනා කිරීමේ ශක්තියක් නැත. එබැවින් සැප විදිමේ අදහසින්, හමුවූ හැම ඉෂ්ට අරමුණක්ම, තදින් අල්වාගෙන, එහි විශ්වාසය තබා සැපය කැමැති වනු මිස, එහි වරද හෝ නිවැරද ඔහුට නොපෙනෙන්නේය. සතුන් මැරීම, අන් සතු වස්තු ගැනීම කාමයෙහි වරුවා හැසිරීම, බොරු කීම කේලාම් කීම යනාදිය තමාගේ

සැපතට හේතුවේ යයි ද, එවැනි දේ කිරීම නිවැරදි යයි සිතා වරදක්ම කොට මහත් දුකට පැමිණෙන්නේ ය.

පුාණසාතයෙහි දෙස් නැත, අදත්තාදනයෙහි වරදක් නැත. කාම මීථාාචාරයෙහි අනිටු විපාක නැත, කුසලාකුසල කර්ම නැත, විපාක නැත, හේතුඵල නැත, පරලොව නැත, අතීතය නැත, අනාගතය නැත, සදුකාලික සවර්ගයක් ඇත, මැවුම්කාර දෙවියෙක් බඹෙක් ඇත.සෑම ඉදයක්ම මනුෂාායාගේ පුයෝජන<mark>ය පිණිස</mark> මවන ලද්දේය යනාදි වශයෙන් කරුණු වරදවා ගනු ලබන්නේ මේ මීථාාදෘෂ්ටීය හේතු ශාශ්වත දෘෂ්ටිය, උච්ඡෙද දෘෂ්ටිය යයි කොට ගෙනමය. පුධාන මීථාාදෘෂ්ටි දෙකකි. කර්මපථ බවට පැමිණෙන මීථාාදෘෂ්ටි තුනෙක් වේ. දන්දීම. සිල් රැකීම, භාවනා කිරීම යනාදියෙහි ඵලයක් නැතැයි ගන්නා **නාස්ථිකදෘෂ්ටීය** ද, මේ ලොකයෙහි සත්ත්ව යෝ අහේතුකව හටගන්නේයයි දඬි වශයෙන් ගන්නා අ<mark>හේතුක</mark> දෘෂ්ටීය ද, කුසලකර්මයෙහි ඉෂ්ට විපාක හෝ අකුසල කර්මයෙහි අනිෂ්ට විපාක හෝ නැතැයි දඩි වශයෙන් ගන්නා අකිරිය දෘෂ්ටිය ද යන තුන නියත මීථාාදෘෂ්ටි වෙති. මේ දිට්ඨිය ලොභමූල දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරෙහි මිස අන් සිතක නොයෙදෙන්නේය.

#### මානය (7)

තමාගේ තත්වය වරදවා මැනීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ මාන වෛතසිකය, ලොභයාගේ යහළුවෙක් වශයෙන් පෙනී සිටින බැවින් ලොභමූල සිතකම යෙදෙන්නේය. මොහයෙන් මුළාවූ සත්ත්වයා හට තමාගේ තත්වය වූවද, නිවැරැදි ලෙස මැන ගැනීමට නොහැකි වන්නේ යම් යම් දේ ලබාගැනීමට තිබෙන ආශාව හෙවත් ලොභය නිසාමය.

අපයාහමානය සදිසමානය හීනමානය යයි මානය තෙවැදෑරුම් වේ. තමාගේ ශරීර ලක්ෂණය, ධන සම්පත්තිය, වයසින් හා ගුණ යෙන් වැඩි බවය, ජාති ගොතුය, උතුම් බවය, කුසලකර්ම ඇති බවය යනාදිය සළකා, මම උතුමැයි ධවජයක් කොට, කොතක් කොට, උසස් කොට, ගන්නා සවහාවය සෙයා මාන නම් වේ. මෙයද

ජාති මානය, ගුණ මානය, පුණා මානය කියා තුන්වැදැරුම් වේ. මම උසස් ජාති ගොතුයකින් පැවැත එන කෙනෙක්මියි සිතීම ජාති මානය වේ. මම ශීලසමාධි ගුණයන්ගෙන් යුක්ත යයි සිතා මානය කිරීම ගුණ මානයයි. මම කුසලකර්ම හේතුවෙන් ධන සම්පත්ති ලැබීමියි කියා මානය කිරීම පුණා මානය වේ. උත්තම යයි සම්මත පුද්ගලයන් විසින් හීනයයි සම්මත පුද්ගලයන්ට මානය කිරීම පුණික මානය හෙවත් සෙයා මානය නම් වේ. උඩභු බවය, ආඩම්බරය, අහංකාරය යනාදී වශයෙන් දක්වන්නේත් මේ සෙයා මානයයි.

මම ද ඔහු ද කුල, සීලාදියෙන් සමාන යයි සිතා මානය කිරීම සදිස මානය වේ. අනායන්ටත් ඇත්තේ මට ඇති අවයවමය. අනායන් මෙන්ම මට ද සමානව සැප විදීමට බලයක් ඇත. උසස්ය, පහත්ය, පොහොසත්ය, දුප්පත්ය යනාදි වශයෙන් වෙනස් කොට සැළකීම යුක්ති සහගත නොවේ. අප හැම දෙනාම සෑම කරුණ කින්ම සමානය යනාදී වශයෙන් ගැනීම සදිසමානයාගේ ලක්ෂණ යෝයි.

නීචයයි සම්මත අය විසින් උසස් අයට දක්වන මානය හිත මාතය වේ. මෙය දක්වනු ලබන්නේ තම තත්වය පහත් කොට පෙන්වීමෙනි. අතායන්ට මෙන් මට ධනය නැත, උගත්කම් නැත, නැදෑමිතුරන් නැත. භාගාය නැත. හීන වූ අපි උගත්කම් ලබාගන්නේ කෙසේද? දත් දෙන්නේ කෙසේද, සතුටු වන්නේ කෙසේද, උසස් වන්නේ කෙසේ ද යනා දී වශයෙන් තමාම ඉතා පහත් කොට සැළකීම මේ හීනමානයාගේ ලක්ෂණයෝයි. හීනමානය ඇති පුද්ගල තෙමේ දෙලොවින්ම පිරිහෙන්නේය.

මේ මානය, දිට්යීය හා සමානවම බලවත් හෙයින් එක සිතක මේ චෛතසික දෙක නො යෙදෙන්නේය. දිට්යීගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරෙහි දිට්යීය නියත වශයෙන්ම යෙදෙන්නේය. මානය, දිට්යීගත විපුයුක්ත සිත් සතරෙහි අනියත වශයෙන් යෙදෙන බව සැළකිය යුතුය.

# (දෝෂය 8)

අපිය හෙවත් නො කැමැති අරමුණෙහි කිපීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ ද්වේෂය ද,සිත කිලිටි කරවන බලවත් අකුසල චෛතසික යකි. දණ්ඩෙත් පහර ලත් සර්පයෙකු මෙන් අපිය අමනාප අරමුණෙහි කිපෙන්නේ මේ ද්වේෂය ඇති හෙයිනි. තරහව, කොධය චෛරය යනාදී වශයෙන් දක්වෙන්නේත් මේ ද්වේෂයාගේ නොයෙක් ආකාරයෝයි. සැඩ එරුෂ ගතියෙන් ද, රෞදු භාවයෙන් ද, සිත දූෂා කිරීම මෙහි පුධාන ලක්ෂණය වේ. ගින්න දර දවන්නාක් මෙන් මේ ද්වේෂය ද, චිත්ත සන්තානය දවන ධර්මයකි. යකඩෙහි හට ගත් මලය යකඩය විනාශ කරන්නාක් මෙන්ද, අධාාත්මක චිත්ත සන්තානයෙහි හටගත්තා වූ ද්වේෂය, මේ ජාතියෙහිත් තමා විනාශ කොට, මරණින් මතු අපාය දුකට ද පමුණුවන්නේ ය.

අපිය අරමුණක් හමුවූ කල්හි එයට විරුද්ධව ඇතිවන සමහාවයට කෝපය යයි ද අපිය අරමුණ බලවත් වූ බව දන එයින් ඇත්වීමට අදහස් කරවන ද්වේෂයට හය යයි ද අනිෂ්ට අරමුණු හමුවූ කල්හි ඇතිවන හැකිළෙන සමහාවයට පිළිකුල යයි ද කැමැති දෙය නොලැබීම, අදහස ඉටු නොවීම ආදියෙහි දී ඇතිවන සිත් තැවිල්ලට දෙමනස්ස යයි ද, කණගාටුව යයි ද, අදහස් පරිදි එල නොලැබෙන කල්හි ඇතිවන නොසතුටට අනභිරතිය යයි ද, බලාපොරොත්තුවූ පැහැදීම වෙනුවට නො සතුට ඇති වීමේ දී අපුසාදය යයි ද, එසේම පලිගැනීමේ අදහසය, විනාශ කරනු කැමැත්තය, යනාදී නොයෙක් ආකාරයෙන් මේ ද්වේෂය පවතින බව දත යුතුය. දෙළොස් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන් ද්වේෂ මූල පටිස සම්පුයුත්ත සිත් දෙකෙහි පමණක් මේ ද්වේෂ චෛතසිකය යෙදෙන්නේය. මේ ද්වේෂය මාර්ග සිත් තුනෙකින් නැසිය යුතු වේ. සෝවාන් සකෘදගාමී මාර්ග දෙනයන්ගෙන් එය තුනී කොට අනාගාමී මාර්ගඥනයෙන් සමුච්ඡෙද වශයෙන් නසනු ලැබේ.

#### ඉස්සාව [9]

අනුන්ගේ සම්පත් යස ඉසුරු ආදීය නුරුස්තා බව හෙවත් නො ඉවසන සවභාවය ඊෂೠීව නම්. මොහයෙන් මුළා වූ පුද්ගල තෙමේ පර සම්පතක් හෝ දියුණුවක් හෝ දක, එය ඉවසා ගත නොහැකිව, නොසතුටට පත්ව, එහි විතාශය කැමැති වන්නේය. ද්වේෂයාගේ යහඑවෙක් වශයෙන් සැළකිය යුතු මේ ඉස්සා චෛතසිකය දෝෂ මූල සිත් දෙක්හිම ලැබෙන්නේය. ඊෂ්ඨාව සිත් සතන් දවන ධර්ම යකි. බාහිර සන්තානයම අරමුණු කරමින් උපදනා මේ ඊෂ්ඨාව අනුන්ගේ විපතෙහි හා දුකෙහි ද සතුටු ආකාරයක් හා අනුන්ඉග් සැපතෙහි හා දියුණුවෙහි ද නොසතුටු ආකාරයක් ද, දක්වන්නේය සැප විදින්නන් දක ඔවුන්ට නින්දු අපහාස කරති. පින් දහම කරන, සිල් රකින, භාවනා කරන පින්වතුන් දක ඔවුන්ගේ ඒ ගුණ මකා, එය කුහක කමක් වශයෙන් ද, ලාභ සත්කාර ලබා ගැනීමේ පයෝගයක් වශයෙන් ද පෙන්වා, ඔවුන් ගේ නුගුණම පළකරන්නේය. පස් පවින් වැළකි ගුණ දම වඩන පුද්ගලයන් වඬක පුද්ගලයන් ලෙස දක්වන්නේය. සසර පුරුද්දක් වශයෙන්, පෘථග්ජන සත්වයා තුළ, මේ සවභාවය බොහෝ සෙයින් ඔවුන් නො දනුවත්වම ඇති වේ

## මච්ඡරිය (10)

තමාගේ සම්පත් යස ඉසුරු සැහවීම ලක්ෂණ කොට ඇති මේ මෙව්රෙය චෛතසිකය ද, ද්වේෂයාගේ බලවත් මිනුයෙකු සේ දෙෂ මූල සිත් දෙක්හි පමණක් යෙදෙන අකුසල චෛතසිකයකි. තමා සතු යම දෙයක් අන් කෙනෙකුට අයිතිවීම නො ඉවසන්නාවූ ද, තමා සතු දෙයකින් අන්කෙනෙකුට පුයෝජනයවීම නොඉවසන්නා වූද, තමාගේසම්පතට සමාන සම්පතක් අන් කෙනෙකුට ඇතිවීම නොඉවසන්නා වූද, තමාගේ සම්පත් ආදිය අනායන් දන ගැනීම පවා නො ඉවසන්නා වූද මසුරු කම යයි කියනු ලබන්නා වූද, චිත්ත සන්තානය කිලිටි කරන්නා වූද මේ නාම ධර්මය අධාාත්මයම අරමුණු කරන්නේය. ඊෂාාව අධාාත්මය නොව බාහිර සන්තානයම අරමුණු කරන්නේය. මසුරු තැනැත්තා තමා සතු වස්තුව සැඟවීම පමණක් නොව, තමාට පුයෝජනය නොවන දෙයක් වූවත් අනුන්ට දීම වලක්වන්නේය. හැකිනම් අනුන්ගේ දීම පවා වළක්වන්නේය.

ආවාස මච්ඡරිය, කුල මච්ඡරිය, ලාහ මච්ඡරිය, වර්ණ මච්ඡරිය ධම්ම මච්ඡරිය යයි මසුරු කම් ඇති වීමට හේතු වන වස්තුන්ගේ වශ යෙන් පස්වැදුරුම් වේ.

#### කුක්කුච්චය (11)

කළපව හා තොකළ පින් පිළිබඳව පසුව සිත්හි ඇති වන්නා වූ තැවෙන සවභාවයට හෙවත් පසුතැවිල්ලට කුක්කුච්චය යයි කියනු ලැබේ. මේ කුක්කුච්චය අතීතයෙහි කළ නො කළ පව පින්ම අර මුණු කරන්නේය. දහම් නො අසා, සත්පුරුෂයන් සේවනය නොකර, පව පින් නො දන, යෞවන මදයෙන් මත්ව, නොයෙක් අකුසල් කළ තැනැත්තා, පසු කාලයක, වයස්ගතව, ධර්මය ගැන දනීමක් ඇතිව, අකුසල විපාකාදිය පිළිබඳ විස්තර අසා, අහෝ තරුණ මදයෙන් මත් වූ මා විසින් මේ මේ අකුසලයන් කරන ලද්දේ ය. මට වූයේ මහත් වරදෙකි, එකාන්තයෙන්ම අපා දුක් විදිමට සිදුවන්නේයයි සිතමින් විත්ත සන්තානය නැවත නැවතත් කිලිටි කර ගන්නේය. එමෙන්ම, කුසල් කිරීමට හැම අවසථාවක්ම තරුණ වියෙහි දී ඇතිවූ නමුත්, පාප මිනුයන් ඇසුරු කරමින් පින් නො කළ බැවින්, දන් අත් පා දුර්වල වී, ජරාවෙන් පිඩිත වී, දුබලව සිටිනමා කෙසේ පින්කම කරන්නෙම් ද, අහෝ මට වූයේ මහත් අලාභයකි යනාදී වශයෙන් සිතමින් තැවෙන්නේය.

අතීතයෙහි කළ පව ගැන සිතීම හෙවත් කළ පව නැවත නැවත සිහි කිරීම කුක්කුව්වය නො වන බව සැළකිය යුතු යි. කළ පව ගැන සිතමින්, තැවීම, කරණගාටුවීම, පශ්චාත්තාපය, පව තුනී කරන යහපත් ගුණයක් හැටියට බොහෝ දෙනා සළකති. නමුත් කළ පව ගැන සිතාපසුතැවිලි වීම, පව තුනී කිරීම වෙනුවට නැවත නැවතත් සිත් දූෂා කරවන බැවින්, කලින් ඇති වූ සුළු පාපය බර පතල කිරීමට උපකාර වන්නේය. අපායට යවන්නට තරම ශක්ති යක් නැතිව තිබූ අකුසලය, මේ කුක්කුව්වය නිසා අපායට යැවිය හැකි අකුසලයක් වන්නේය. එසේම නො කළ පින් ගැන පසුව තැවීමෙන් පින් සිදුවන්නේ නැත. එයින් වන්නේ පින් කිරීමට උත්සාහචත් වූ සිත නැවත දුර්වල කොට සින දූෂා කිරීමකි.

ඇතැම්විට කලින් දන්දීම් සිල්රැකීම ආදිය කොට පසු කලෙකදී මීථාා දෘෂ්ටි ගෙන, අහෝ මා විසින් කුසල්යයි සිතා මේ මේ දේ කෙළෙමී. ඒ සියල්ලම දැන් නිස්ඵල ය. ඒ කාලයන් ධනයත් මාගේ මෙලෝ දියුණුවට යෙදුවානම් අද මම කොපමණ උසස් ශකනෙක් ද, මා විසින් කර තීබෙන්නේ මහත් වරදෙකි යනාදී වශ යෙන්ද පසුතැවිල්ල ඇතිවන්නේය. මේ කුක්කුච්චය දෙෂමූල පටිස සිත් දෙක්හි පමණක් අනියත වශයෙන් යෙදෙන්නේය.

තවද මේ කුක්කුච්චය බලවත් වූ කල්හි, තමාගේ කල්පනාවෙන්ම කුසල් කිරීමට නො හැකි වන්නේය. නිතර සිත දූෂාව පවතින බැවින් තම උත්සාහයෙන් පමණක් එයින් මිදී සුචරිතයෙහි හැසිරීමට ශක්තිය නො ලැබෙන්නේය. බුදු පසේ බුදු මහරහතන් ආදී කලාාණ මිතුයන් හමු වූ කල්හි, උන්වහන්සේලාගේ අනුගුහය ලැබීමෙන් පමණක් සුචරිතයෙහි හැසිරීමට හැකි වන්නේය.

මේ කුක්කුච්චය, උද්ධච්චය සමග යෙදී උද්ධච්ච කුක්කුච්ච තීවරණය වශයෙන් කුසල් සිත වළක්වන්නේය. මේ දෙදෙනා, කෘතාය, ආකාර සහ පුතිපක්ෂ ධර්මයන්ගේ වශයෙන් සමානය. උද්ධච්චය නොසන්සුන් ආකාර ඇති හෙයින් නොයෙක් අරමුණුවල සිත හසුරුවන්නේය. කුක්කුච්චය ද පසුතැවිල්ල නිසා එක් අරමුණක සිත පවත්වාගත නොහැකිව මහත් නොසන්සුන් භාවයක්ම දක්වන් නේය. එබැවින් මේ දෙදෙනා කෘතායවශයෙන් සමානය.

උද්ධව්වයා නොසන්සුන් සවහාවය ඇති හෙයින් ඉතා ලුහුඩු කල්පතා ඇත්තේ වේ. කුක්කුච්චය ද එසේම නොසන්සුන් ගති ඇති බැවින් ලුහුඩු කල්පනාව ඇත්තේ වේ. මෙසේ මේ දෙදෙනා ආකාර වශයෙන් ද සමානය.

උද්ධච්චය එකග්ගතාවට පුතිපක්ෂ වෙයි. කුක්කුච්ච චෛතසික ය ද එසේ ම එකග්ගතාවට පුතිපක්ෂය. මෙසේ මේ දෙදෙනා පුති පක්ෂ ධර්ම වශයෙන් ද සමානය.

#### ථිනය (12) සහ මිද්ධය (13)

සිතෙහි ගිලත් බව, දුබල බව, අපුාණිකබව, මලානික බව හැකිලෙන ගතිය, හෙවත් උත්සාහවත් නොවන සවභාවයට ථින යයි කියනු ලැබේ. චෛතසිකයන්ගේ ගිලන් බව, අලස බව, මැලි බව මිද්ධය නමි. මේ ථිනයත් මිද්ධයත් වෙන් කළ නොහැකි ධර්ම දෙකෙකි. සිතෙහි හැකිලීමක්ඇතිවන විට චෛතසිකයන්ගේද හැකිලීම ඇති වන්නේය. මේ ජීන මිද්ධ දෙක එකතු වී නීවරණයක් වශයෙන් සමාධිය වළක්වා ලන්නේය. මේ ජීන මිද්ධ දෙදෙනාද කෘතා, ආකාර විපක්ෂ ධර්මයන්ගේ වශයෙන් සමාන බැවින් එක් කොට ගනු ලබන්නේය. කුරුළු පිහාටුවක් ගින්නට ලංකළ කල්හි හැකිළෙන්නාක් මෙන්, ජීනය, සිතෙහි හැකිලීම හෙවත් පසුබැසීම ඇතිකරන්නේය. මිද්ධය ද චෛතසිකයන්ගේ හැකිලීම ද ඇති කරන්නේය. මෙසේ මේ දෙදෙනා කෘතා වශයෙන් සමානය

ථීනය හේතුකොටගෙන සිත හැකිලෙන කල්හි ශරීරයෙහි හැකිලීම, අලස බව, බර බව ඇනුම් ඇරීම්, ඇතිවනේය. මිද්ධය කරණකොටගෙන සම්පුයුක්ත ධර්මයන් හැකිලෙන කල්හි ඒ සිතින් උපදවන චීත්තජරුපයන් පැතිර යාමෙන් ශරීරයාගේ හැකිලීම, අලස බව, බර බව, ඇතිවන්නේය. මෙසේ ආකාර වශයෙන් ද මේ දෙදෙනා සමානය.

ථිනය වීයාෳීයාගේ සතුරු ධර්මයෙකි. මිද්ධය ද එසේම වීයාෳී යට විපක්ෂය. මෙසේ විපක්ෂ ධර්මයන්ගේ වශයෙන් ද දෙදෙන සමානය.

මේ ථින මිද්ධ දෙදෙනා සසංඛාරික අකුසල් සිත් පසෙහිම අනියත වශයෙන් යෙදේ. මේ ථින මිද්ධ චෛතසිකයෝ නැවත නැවත උපදනා කල්හි, ඒ සිතින් උපදවනු ලබන චිත්තජරූපයන්, ශරීරයේ සැමතැනම පැතිරී යාමෙන්, නාමකාය සම්බන්ධ වූ විය්‍රී උපදවනු ලබන චෙතසිකය ද දුර්වල වී, රූප කය බරබවට, මත්බවට පත් වීමෙන් නිදාව හටගන්නේය. රූපමිද්ධයයි කියනු ලබන්නේ මේ නිදාවටය. චෛතසිකයන්ගේ මැළිබව වූ මිද්ධය නාමමිද්ධ යයි දත යුතුයි. නාම මිද්ධය අකුසලයකි. රූපමිද්ධය නම් වූ නිදාව හැමවිටෙකම නාම මිද්ධය නිසාම ඇති නොවන්නේය. ගමනාදි ඉරියව පැවැත්වීමෙන් ද, ගිලන් වීමෙන්ද ඇතිවන ශරීර විඩාව සංසිඳ වීමට ශරීරයට වීවෙකය උවමනා වේ. මේ වීවේකය නොලැබුන හොත් ශරීරය නීරොගීව පවත්වා ගැනීම දුෂ්කර චේ.එබැවින් එවැනි අවස්ථාවන්හි ඇතිවන නිදාව සිතෙහි හෝ චෛතසිකයන්ගේ මැලිකම නිසාම ඇති නොවන්නේය. රහතන් වහන්සේලාට ද ශාරීරික වීවේකය හෙවත් නිදාව උවමනාය. උන්වහන්සේලා සිහිනුවනින්

යුක්තවම නින්දට යති. වැඩෙක නොයෙදී තිස්ව සිටින අවස්ථාවන්හිදී එක් ඉරියව්වකින් කල්යවන පුද්ගලයාහට ඇතිවන නිදීමත හා පිබිදිකල්හි ඇතිවන අලස භාවයද, ටීනමිද්ධ යයි දත යුතුයි පමණ නොදන වැඩි අාහාර ගැනීම, අපථා අාහාර ගැනීම, හා ස්වල්පවූ අාහාර ගන්නා කල්හිදී ටීනමිද්ධය ඇතිවියහැකිය. නොකැමැත් තෙන් යමක් අසමින් බලමින් සිටිනවිටද ඕනෑකමින් යමක් නොකරන විටද, නිදීමතවන්නේ මේ ටීනම්ද්ධය නිසාමය. කුසල් සිත්හි කාය විත්ත ලහුතා, මුදුතා, කම්මඤ්ඤතා, පාගුඤ්ඤතා ආදී පුතිපක්ෂ ධර්මයන් ඇතිවන හෙයින් ටීනම්ද්ධය ඉපදීමට අවකාශ නැත. විතර්ක චෛතසිකය බලවත් වූ කල්හි, ටීන මිද්ධනීවරණය යටපත් කොට, සමාධිය ලැබීමට උපකාර වන්නේය.

# විචිකිච්ඡාව (14)

රුපාදි අරමුණු නිශ්චය කොට නොගත හැකිබව හෙවත් අරමුණු පිළිබඳව ඇතිවන සැකය අවිශ්වාසය වි<mark>විකිච්ඡා</mark> නම් වේ. කුසලයත් ඤාණයත් සමාධියත් ආවරණය කරන හෙයින් විචිකිච්ඡාව නීවරණ ධර්මයකි. මොහමුල විවිකිඑජා සම්පුයුක්ත සිතෙහි පමණක් යෙදෙන මේ චෛතසිකය මීථාාදෘෂ්ටීය හා සමාන වූ බලවත් අකුසලයකි. වීවීකිව්ඡා බහුල පුද්ගල තෙමේ අකුසල් නොවන්නාවූ කිුයාවෙහි අකුසල්යයි සිතා භයවෙයි. කුසල් නොවන්නා වූ කියාවෙහි කුසල් යයි. වරදවා පිළිපදිති. එබැවින් මෙය මහා සාවදා අකුසල සංඛාා වට ගැණෙන්නේය. විචිකිච්ඡාව සමුව්ඡෙද වශයෙන් පුහීන නො කොට ආය<sup>®</sup> මාර්ගයට පැමිණිය තො හැකි වේ. දෙමං සන්ධියකට පළමුවර පැමිණි පුද්ගලයෙක් යා යුතු මාර්ගය කුමක් දැයි නිශ්චය ලකාට ගත නො හැකිව වෙහෙසට පැමිණෙන්නාක් මෙන් මේ විචිකිච්ඡාවද අරමුණු නිශ්චය කොට ගත නොහැකිව. චිත්ත සන්තාන නය වෙහෙසන්නේ ය. නීවරණ නොවූ විචිකිච්ඡාවක්ද ඇත්තේය නොදන්නා යම් කරුණක් ගැන නිශ්චය කොට ගත නො හැකිව ඇතිවන්නාවූ සැකයයි. එය සිත්රාශියකින් සිදු වන්නක් බැවින් අකුසලයක් නොවන්නටද පිළිවන. අකුසලය වන්නේ නීවරණ විචිකිච්ඡාව බව දතයුතුයි. බුද්ධාදි අට තැන සැකයට ද විචිකිච්ඡා යයි කියනු ලැබේ. මොහ මුල විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතෙහි විස්තර දැක්වූ පරිදි මෙය දන යුතුයි. නුවණින් යුක්තව කල්පනා කිරීම

අරමුණ මතාකොට පරික්ෂාකිරීම නම් වූ විචාර චෛතසිකය දියුණු වූ කල්හි සැකය ද දුරුවන්නේය. මොහය බලවත් වූ සිතකම මේ විචිකිච්ඡාව යෙදෙන බව දතයුතුයි.

# සොහන චෛතසික

කුසල් සිත්හි යෙදෙන්නාවූ ද, යහපත්වූ ද, මනාගති හෙවත් සොහන වෛතසිකයෝ විසිපස් දෙනෙකි. ඔවුන් යෙදෙන සිත් දක්වීමේ පහසුව සදහා මේ සොහන චෛතසිකයෝ සතර කොටසකට බෙද දක්වනු ලැබේ. මෙයින් දහනවයක් (19) සියළුම සොහන සිත්හි නො අඩුවම යෙදෙන බැවින් සොහන සාධාරණ චෛතසිකයෝ යයි ද, තුන් දෙනෙක් වීරති චෛතසිකයෝ යයි ද, දෙදෙනෙක් අපු මාණායෝ යයි ද, එක් චෛතසිකයක් පඤ්ඤින්දිය යයි ද වාවෙහාර කරනු ලැබේ.

අසූනවයක් සිත් අතුරෙන් අකුසල් සිත් දෙළොස සහ අගේතුක-සිත් අටළොස යන අහොහන සිත් තිහ හැර ඉතිරි සොහන සිත් පනස් නවයෙහි මේ සොහන චෛතසිකයෝ යෙදෙන්නාහුය. දන සීල භාවනා ආදී මහා කාමාවචර කුසල් කරන කල්හි ද, රූපාවචර අරූපාවචර ධාාන උපදවන කල්හි ද, මාර්ග ඵලයන්ට පැමිණිමේ දී ද මේ සොහන සාධාරණ චෛතසිකයෝ ද හනව දෙන නියත වශයෙන් ද, ඉතිරි චෛතසිකයෝ සදෙන ඒ ඒ සිත්හි ද පහළවන්නාහුය. එමෙන් ම, මහා කුසල් සිත්හි ද, කුසල විපාක සිත්හිද මහා කියා සිත්හි ද මේ සොහන චෛතසිකයෝම යෙදෙන්නාහ. මේ සොහන චෛත සිකයෝ උපදනා කල්හි අකුසල චෛතසිකයන්ගේ පහළවීමක් නොවන්නේය. ක්ලේශයන් නැසීමට උපකාර වන්නේ ත් මේ සොහන චෛතසිකයෝමය.

#### සොහන සාධාරණ වෛතසිකයෝ

සද්ධා, සති, හිරි, ඔත්තප්ප, අලොහ, අදෙස, තතුමජ්ඣත්තතා, කාය පස්සද්ධි, චිත්ත පස්සද්ධි, කායලහුතා, චිත්ත ලහුතා කාය මුදුතා, චිත්ත මුදුතා, කාය කම්මඤ්ඤතා, චිත්ත කම්මඤ්ඤතා කාය පාගුඤ්ඤතා, චිත්ත පාගුඤ්ඤතා, කායුජ්ජුකතා, චිත්තුජ්ජුකතා යන එකුත්විසි (19) චෛතසිකයෝ සොහන සාධාරණ චෛතසික නම්.

කාමාවවර කුසල, චීපාක කුියා සිත් විසිහතර ද, මහග්ගත සිත් විසිහතද, ලොකොත්තර සිත් අට ද යන සොහන සිත් පනස් නව යෙහි ම මෙ සොහන සාධාරණ චෛතසික දහනවය නො අඩුවම එකවර ලැබෙන්නාහුය.

# සද්ධාව (1)

**ශුද්ධා චෛතසික තෙමේ** බුද්ධාදී ඉෂ්ටාලම්බණයෙහි තමා හා සම්පුයුක්ත ධර්මයන් පැහැදවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. බුද්ධ ධම්ම සඬ්ස යන රත්නනුය, අතිඉෂ්ඨවූ ද අති උත්තමවූද වස්තු බැවින් ඇදහිය යුතු වස්තුහු නම් වේ. මේ ශුද්ධාව, අපුමාණ ගුණයන්ගෙන් යුක්ත වූ තුණුරුවන් කෙරෙහි විශ්වාසය ඇතිකොට, ඒ ගුණයන් සිහි කරවන්නාවූ චීත්තසන්තානයෙහි රාග, ද්වේෂ මොහාදී ක්ලෙෂයන්ගේ පහළවීමට අවකාශ නොදී, පිරිසිදුකොට, සිතෙහිත් සම්පුයුක්ත ධර්ම යන්ගේත් පැහැදීම හෙවත් පුසන්න භාවය ඇති කරවන්නේය. මඩ බොර හේතු කොටගෙන කැලැත්වූ ජලයෙහි, සක්වීති රජුගේ මාණිකා රත්නය දමාලූ කල්හි, මඩ බොර යටපත් වී ජලය පුසන්න භාවයට පත්වන්නාක් මෙන්, කෙලෙස් සහිත වූ චිත්ත සන්තාන යෙක්හි, ශුද්ධා නමැති ගුණය උපදවාගත් කල්හි කෙලෙස් යටපත් කොට සසම්පුයුක්ත වූ සිත පුසන්න භාවයට පත්වන්නේය. පුසන්න වූ ජලය කැඩපතක් මෙන් අවට පවත්නා වස්තුන්ගේ ඡායාව වැද .. ගන්නාක්මෙන්, ශුද්ධාවෙන් පුසන්න කරනලද හෙවත් ඔපදමන ලද සම්පුයුක්ත ධර්මයෝ බුද්ධාදී තුණුරුවන් ගුණ නම් වූ අති ඉෂ්ට අරමුණු වැදගැනීම හෙවත් පිළිගැනීම ඇති කරවති. රුවන් ගුණ විශ්වාස කිරීමත්, ඇදහීමත් ඇතිවන්නේ මේ පැහැදීම ඇති කල්හිමය. මෙසේ පුසන්න භාවයට පත්වූ චිත්ත සන්තාන යෙහි කෙලෙස්හට නොගන්නා බැවින් සොහන චෛතසිකයන්ගෙන්ම යුක්ත වූ කුසල් සිතක්ම වන්නේය. කුසලය වලක්වන නීවරණාදී පාප ධර්මයන් හට නොගන්නා බැවින් දන්දීම්, සිල් රැකීම්, භාවනා කිරීම ආදී පින්කම් කළ හැකිවේ. ගංගාවකින් හෝ සැඩ පහර

කින් එකරවීම පිණිස රැස්ව සිටින පිරිසක් එකර කිරීම සඳහා ඔවුන් ඉපරදුරි කොට ඉදිරියෙන් ගමන් කරන්නා වූ වීර පූරුෂයෙකුමෙන්, මේ ශුද්ධා චෛතසිකය ද කුසල් කිරීමේදී හැමටම පළමුව ඉදිරිපත් වී, අනිකුදු සම්පුයුක්ත ධර්මයන් තමාට අනුකූලකොට අධිපති භාවය දක්වන බැවින්, මෙයටම **ශුද්ධා ඉන්දිය** යයි කියනු ලැබේ. මනා කොට පිහිටුවා ගන්නා ලද ශුද්ධාව, පුතිපක්ෂ ධර්මයන් විසින් නොසෙලවිය හැකි භාවයට පත් වූ කල්හි, එයට **ශුද්ධා බලය** යයි කියති. යහපත් වස්තූන් පිළිගැණීමට අත දිගු කරන්නාක් මෙන්, පින්කම්හි යෙදෙනවිට කුසලය පිළිගන්නා වූ හස්තයක් මෙන් මේ ශුද්ධාව ඉදිරිපත් වන්නේය. තවද ඉෂ්ට වූ කම්සැප ලබා ගැනීමට ධනය උපකාරවන්නාක් මෙන්, ලෞකික ලොකෝත්තර සියඑ සම්පත් ලබාගැනීමට මේ ශුද්ධා නමැති ආය\$ ධනය උපකාර වන් නේය. එබැවින් එයට **ශුද්ධා ධනය** යයි ද කියනි. එමෙන් ම, සරු කෙතක රොපනය කරන ලද සරු බීජය,සරු ඵල ලබාදෙන්නාක් මෙන්, තුණුරුවන් ගුණ විෂයෙහි මනාකොට පිහිටුවා ගන්නා ලද චිත්ත සන්තානය, නිවණ් සැප වැනි උතුම් ඵල ලබා දෙන බීජයක් වන හෙයින් එයට **ශුද්ධා බීජයයි** ද කියනු ලැබේ.

තුණුරුවන් ගුණ මිස කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයන් කෙරෙහි ඇති වන යම පැහැදීමක් චේ ද, එයට ශුද්ධාවයයි නොකිය යුතුයි එය ශුද්ධා මුහුණුවරින් පවතින මීථාෲධි මොක්බය බව දතයුතුයි. පෘථග් ජන පුද්ගල තෙමේ බුදු ගුණ, දහම ගුණ සහ සහ ගුණ නොදත් බැවින් නොපැහැදිය යුතු නැන පහදින්නේය. කුසලයක්යයි සිතා ඉතා උත්සාහයෙන් ම අකුසලයක්ම කරන්නේය. එල ලෙබෙන පිළි වෙතැයි සිතා නිශ්ඵල වැඩෙහි යෙදෙන්නේය. ගිලන් උපස්ථානය, රොගීන්ට සන්කාරය, යනාදිය පිණිස ඇතැම් විට සන්ත්ව සාතනයද කරන්නේය. අකැප වස්තු කැප වශයෙන් සළකා පිළිගන්වති. කරුණා, මෙනිය යයි සිතා නොයෙක් පුද්ගලයන් කෙරෙහි වරදවා හැසිරෙන්නේය. මේ ආදී වශයෙන්, මොහයෙන් මුළාවී, නොකට යුතු දෙය කටයුත්තකැයි වරදවාගෙන, ශුද්ධා සවරුපයෙන් අකුසල් කොට අනර්ථයම සිදුකර ගනිති. සමහර කෙනෙක් එයට මොඩ ශුද්ධාවයයි කියති. නමුත් එය නොකිය යුත්තකි. මොඩකම; මොහය නම්වූ අකුසලයකි. ශුද්ධාව පිරිසිදු කුසලයකි. කුසල් සිතක අකුසල චෛතසික නොයෙදේ. මෙයට මුග්ධ පුසාදය යයි කීෙගි වරදෙක් නැත. මෙයද **මීථාාධිමොක්ඛය** වේ.

# සතිය (2)

සමභාවයෙන්ම අකුසල පක්ෂය කරා ගමන් කරන චිත්ත සන්ත තිය එයින් වළක්වා, කුසල පක්ෂය මතක්කරවන, සිහිකරවන ශක්තිය සතිය නමි. ගංගා ජලයෙහි දමනලද භාජනය ජල වේගයෙන් එහා මෙහා පෙරළවමින් පහලටම ගසාගෙන යන්නාක් මෙන්, පෘථග් ජන චිත්ත සන්තතිය ද, පිය අරමුණු හමුවූ කල්හි එහි ඇලීමෙන්ද අපිය අරමුණු හා ගැටීමෙන්ද, අකුසලටම බණ් පවත්නේය. මෙසේ පවත්නා සිත් පරම්පරාව කුසල පක්ෂයට හරවාගෙන කුසල කියාවන් කිරීමට චිශෙෂ ශක්තියක් ඇතිවිය යුතුයි. සිහිය හෙවත් සතිය යයි කියනුයේ මේ ශක්තියටය. මේ සතිය නැති කල්හි කුසල් කළ නො හැකිවේ. එබැවින් සති චෛතසිකය සියළුමසොහන සිත්හි යෙදෙන බැවින් සොහන,සාධාරණ චෛතසිකයෙකි. පෙර ඇසූ, දුටු, කළ, කී දෙයක් හෝ ඉදිරියෙහි කිරීමට අදහස් කරන කටයුත්තක් හෝ මතක් කරණ විට ද සිහිය යයි කීමට බොහෝ දෙනා පුරුදුවී සිටී. නමුත් මේ මතක් කිරීම සති චෛතසිකය නොව, සිත් රාශියකින් සිදුවන එක්තරා කියාවකි.

තමා සතු වස්තුව අනුන්ට නොදී රැක බලාගැනීම පෘථග්ජන ගතියකි. දන්දී, නුපුරුදු කෙනෙකුට තමා සතු වස්තුවෙන් සවල්ප යක්වත් ලොහය හැර අනුන්ට දීම ඉතා දුෂ්කර වැඩෙකි. ලෝහය වළක්වා අලොහ චෙතනාව ඇති කොට දනමය කුසල කර්මය සිදු කිරීමට මේ සති චෛතසිකය ඇති විය යුතු. කම්සැපෙහි ඇලි ගැලී සිටින පුද්ගලයාහට සිල් රැකීම මහත් හිරිහැරයක් මෙන් වැට හෙන්නේය. සතිය ඇති කල්හි කාමයන්හි ආදීනව සිහි කොට එයින් වළක්වා කායවාග් සංවරයෙහි පිහිටුවන්නේ ය. අනේකාරම මණයන්හි විසිර පවත්තා නොසන්සුන් සිත යහපත් වැඩෙහි යෙදීම අති දුෂ්කරය. කුසල් කිරීමට සිත්හි තැන්පත් බව ඇති විය යුතුයි. සති චෛතසිකයෙන් ඒ බව සිහි කරවා භාවනාදියෙහි යොදවා නුවණ වැඩීමට වුවමනා චිත්තෙකග්ගතාවය හෙවත් සමාධිය

උපදවා ගැනීමට උපකාරවන්නේය. මෙලෙසින් සියඑම කුසල යන්ගේ ඇති වීමට සතිය අවශා බව සැළකිය යුතුයි.

තවද මේ සති චෛතසිකය රත්නතුයෙහි ගුණ පමණක් නොව නාමරූපධම්යන්ගේ අනිතහාදී සවභාවය සිහිකරවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. ගලෙහි කෙටු අකුරක්මෙන් නොනැසී බොහෝ කලක් පවත්තා බැවින් ශිලාලෙබනස්ථම්භයකට ද උපමා වේ. කුඩා කල පටුන් ස්ථීර වශයෙන් ඉගෙණගත් ශිල්පශාස්තුාදීහු මුළා නොවී සිත්හි පවත්වා ගැනීමට සති මෛතසිකය උපකාර වේ. පඤ්ච මධාාන වඩා අභිඤ්ඤා උපදවාගත් පුද්ගලයා මේ චෛතසිකය වඩා අතීත ජාතියෙහි අරමුණු පවා සිහිකරන්නේය. දෙරටුසයක් ඇති ගෙයක් රක්නා දෙරටුපාලක තෙමේ දෙරටු සයෙන් එන සොර සතු රන් වළක්වා ගෘහය ආරක්ෂා කරන්නාක්මෙන් සති චෛතසිකයද. චක්ඛුසොතාදීවූ සදෙරින් පාපධර්මයන්ට ඇතුල් විය නොදී රක්නේය. එමෙන්ම ඉන්දුබීලයක් මෙන් සතිමෛතසිකය අරමුණෙහි දුඩිව පිහිටා සිටින්නේය. කායානුපස්සනා, වේදනානුපස්සනා, චිත්නානු පස්සනා, ධර්මානුපස්සනා යන සතර සතිපට්ඨාන භාවනා කරන පුද්ගලයාගේ චිත්තසන්තානය මනාකොට භාවනා අරමුණෙහි පිහි ටුවා තිලක්ෂණ මෙනෙහිකොට, විදර්ශනා වැඩීමට උපකාරවන් නේත් තියුණු වූ මේ සති චෛතසිකයමය. අනිකුත් සමපුයුක්ත ධර්මයන්ට පෙරටුව ගමන්කොට නිවන් මග හෙළි කරන්නාවූ කල්හි අධිපති භාවයෙන් පුකටව පවත්නා මේ සතියට **සතින්දිය** යයි කියති. පුතිපක්ෂ ධර්මයන් විසින් ,මැඩලිය නොහැකි ලෙස ස්ථීරව පිහිටුවාගත් සතියට සතිබලය යයි ද චතුස්සතාාවබොධය පිණිස හෙවත් සතර මාර්ගඥනය උපදවන අඬගයක් වශයෙන් යෙදුන කල්හි සතිසම්බොජ්ඣඩ්ගය යයි ද, ලොකොත්තර සිත්හි මාර්ගාඩ්ග යක් වශයෙන් යෙදේන කල්හි සම්මාසති මාර්ගාඩගය යයි ද කේයනු ලැබේ.

#### නිරිය (3)

පාපයට පිළිකුල් කරවන,හැකිලෙන, ලජ්ජාවන සවභාවය හිරි නම්වේ. පාපය පිළිකුල් කටයුතු වරදෙක් බව නො සිතා අකුසල් කරණ කල්හි අභිරිකය යෙදෙන බව දක්වන ලදී. මේ අහිරිකය මැඩපවත්වා නැවත නැවත නැගී එන්නට නොදී වළක්වාලීම වශයෙන් මේ හිරි චෛතසිකය සියලුම සොහන සිත්හි යෙදෙන්නේය. හිරිය නැති කල්හි කුසල් කළ නොහැකි වේ.

අධාාත්මය අරමුණු කොට ලජ්ජාවීම වශයෙන් පාපයෙන් වළකින කල්හි, හිරි වෛතසිකය ආත්මගෞරවය රකින්නේය. අසූවියෙන් වැකුණු සිහිල්වූ යකඩයක් ඇල්ලීම පිළිකුල් කරන්නාක් මෙන්, හිරි වෛතසිකයද පාපයට පිළිකුල් කරන්නේය. එ මෙන්ම හිරිය ඇති පුද්ගලයා තමාගේ උසස් කුලගෝතාදිය සළකා සත්ත්වසාත නය, අදත්තාදනය, කාමම්ථාාචාරය, මුසාවාදය, සුරාපානය, ආදී පව්කම් කිරීම, නිවයයි සමමත පුද්ගලයන්ගේ නිහීන ක්‍රියාවකැයි සළකා පාපයෙන් වළකින්නේය. එමෙන්ම සමහර පුද්ගලයෝ තමන්ගේ සූරවීර භාවයද, බහුශුත භාවය හෙවත් මාගේ දෙමව්පියන් විසින් මේ මේ ශිල්පශාස්තුයන් උගන්වා මා උගතෙකු කළ බැවින්, උගක් මා විසින් නුගත් අඥනයන් කරන පහත් ක්‍රියා නොකළ යුතු යයි ද සිතා පාපයට පිළිකුල් කරන්නේය. මෙසේ ගෝතුය, වයසය, සූරභාවය, බහුශුතභාවය, යනාදී කරුණු සළකමින් පාපයෙන් වැළකී කුසල් කිරීමට මේ හිරි චෛතසිකය සියළු සොහන සිත්හි යෙදෙන්නේය.

# ඔත්තප්පය. (4)

කායවාග් දුශ්චරිතාදියට හයවීම හෙවත් තැතිගැනීම ඔක්තප්පය තම වේ. පුාණසාතාදි වූ කායදුශ්චරිතයන්හිද, මුසාවාදදී වාග් දුශ්චරිතයන්හිද හැසිරෙන පුද්ගලයාහට, මෙලොවදීම අනුන්ගෙන් ඇතිවන හිරිහැර, කරදර, පීඩා වධ බන්ධන, දඬුවම ආදියද, මරණින් මතු පැමිණෙන සතර අපා දුක්ඛයද සිහිකරන්නාවූ නුවණ ඇති තැනැත්තාහට මහත් භයක් හෙවත් තැතිගැන්මක් හටගන්නේය. මොහය හේතුකොටගෙන පාපයට භය නොවන්නාවූ ද මෙලොව පරලොව දෙක්හිම විදින්නට සිදුවන දුක නොවැටහෙන්නාවූද අඳෙන පුද්ගලයා අකුසල් කොට මහත් දුකට පැමිණෙන්නේය. කායවාග් දුශ්චරිතාදින්ට භය උපදවා කුසලයෙහි යෙදීමට උපකාරවන ධර්ම යක් වූ මේ ඔත්තප්ප චෛතසිකය බාහිරය අපෙක්ෂාකොට ලොක ගෞරවය රැකගැනීම පිණිස පාපයෙන් වැළකීම සිදුවන්නේය. අත පිළිස්සේ යැයි හයින් ගිනිගෙන දිලිසෙන යකඩයක් අත නො ගාන්නාක් මෙන් මේ ඔත්තප්පයද වධයට හයින් පව අනා කරයි.

ඇතැම් පුද්ගලයෝ කායවාග් දුශ්චරිතාදීන්හි යෙදීමට අවසථා පැමිණිකල්හි ලොකයෙහි ශීෂ්ටසම්පත්ත වූද, සිල්වත් වූද අය විසින් මට නින්ද කරනු ලබන්නේයයි සිතා පාපයන්ගෙන් වැළකෙති. සමහර කෙනෙක් මේ දෙශය රත්නනුයට ගරුකරන්නා වූද, පුාණසාතාදී අකුසල් නොකරන්නාවූද, සත්පුරුෂයන් වාසය කරන පුදේශයක් බැවින් මෙහි දී වරදක් කිරීම මා වැනි කෙනෙකුට නොහොබනේ යැයි සළකා පාපයෙන් වළකියි. ශාස්නු උගත් පණ්ඩිත ජනයා වසන තැන්හිදී වරද කිරීමෙන් ඔවුන්ගේ නින්දවට භාජන විය හැකි බැවින් පුදෙවන්තයන්ට හයින් ද අකුසලයෙන් වළකින්නේය. එමෙන්ම උසස් ගුණදම් පුරණ පුද්ගලයන් විසින්ද තමාගේ ගුණයට කැලලක් වේය යන හයින් පවෙන් වළකියි. මේ ආදී නොයෙක් කාරණා, අකුශලයන්ගෙන් වෙන්වී කුශලයෙහි යෙදීමට උපකාර වේ.

මේ හිරි ඔතප් ධර්ම දෙක රකින පුද්ගලයෝ ශිෂ්ට සම්පන්න පුද්ගලයන් ලෙස ලෝකයා විසින් ද පිළිගනු ලැබේ. දණ්ඩනීති ආදිය පැණවීමට වඩා මේ හිරි ඔතප් දෙක රැකීමෙන් ලොකය මනා කොට පාලනය වන බැවින් මෙයට ලොකපාලක ධර්මය යයි ද කියති. උසස් සත්ත්වයන් ගේ ධර්ම දෙකක් බැවින් දේවධර්මය යයි ද මෙයටම නමෙකි. නිවන් සැප ලැබීමට උපකාර වන ආයාශිධනයක් ද වන්නේය

# අලොහය (5)

අලොහය අරමුණෙහි නො ඇලීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. අරමුණෙහි ඇලීම නම් වූ ලොහයට පුතිපක්ෂවූද, ලොහයට අවකාශ නොදී එය මැඩපවත්වන්නාවූද ශක්තිය අලොහය නම් වේ. පියුම් පතෙහි දිය නො ඇලෙන්නාක් මෙන්, අලොහයද නො ඇලී අරමුණ ගන්නේය. ලොහයාගේ අභාවය හෙවත් ලොහය නැතිබව අලොහය නොවේ. ලොහය නසන ශක්තියම අලොහය නම්. මේ අලොහය, වස්තුන් පිළිබඳ ආශාව දුරුකොට පරිතාහාග වශයෙන්යෙදීමට උපකාර වන්නේය. තමා සතු වස්තුවට ආශා කිරීමෙන්, තණහාව

දියුණුකොට, සසරම රදාසිටීම පෘථග්ජන ගතියකි. නුවණ ඇති සත්පුරුෂ තෙමේ මේ බැව් දන, සසරින් එතරවනු පිණිස, සියළු දුකට හේතුවූ මේ තණිහාව දුරු කිරීම වශයෙන් වස්තුන්හි නො ඇලීම පුරුදු කරන්නේය. වස්තුන්ගෙන් පුයෝජන ඇති පුද්ගලයන් බලා, ලොභය හැර ඔවුන්ට මෛතී සහගත සිතින් වස්තු පුදනය කරන්නේය. අපිය වූ පුතිගුාහකයාට පවා යමකින් සංගුහ කරණ කල්හි, මේ අලොභය ඇති විය යුතුයි. ලොභය ඇතිතාක් කල් තමා සතු වස්තුව අත් නො හරින්නේය. අලොභය නිර්වාණාවබොධය පිණිස පූර්ව පුතිපදව වශයෙන් පිරිය යුතු පාරමී ධර්මයක්ද වන්නේය.

දන්දීමේදී පමණක් නොව, සිල් රැකීම, භාවනාකිරීම ආදී සියළුම් පින් කිරීමට මේ අලෝහය ඇතිවිය යුතුයි. තමා පිළිබඳ අධාාත්මක වූද, බාහිරවූද, වස්තූන් පමණක් නොව සියළුම සැප සම්පත් ආදියද පරිතාාග වශයෙන් නොපවත්වා තණ්හාව දුරුකළ නො හැකිවේ. කාම තණ්හා, හව තණ්හා, විභව කණ්හා ආදී සියළුම තෘෂ්ණාවන් දුරු කිරීමට පුඥවත් සමභ යෙදුන අලෝහය අවශාමය. එබැවින් මේ අලෝහ චෛතසිකය, අකුසල මූලයක් වූ, ලෝහයට පුතිපක්ෂ වූ, සියළුම කුසල් කිරීමේ දී ඇතිවන කුසල මූලයක් වශයෙන් ද පනස් නවයක් සොහන සිත්හි යෙදෙන්නේය.

# අදෝෂය. (6)

ද්වේශයට හෙවත් සිත්හි දූෂා බවට වීරුද්ධවූද, කම අදහසට එකහවූ මිතුයෙකුසේ, අරමුණෙහි සිත කිලිටි නොකරන්නාවූද, මොලොක්වීම සවභාවකොට ඇත්තාවූද, මෛතිය නම් වූ ශක්තිය ට අදෝෂ ය යයි කියනු ලැබේ. අරමුණ පිළිබඳව නොසැඩ බව, රෞදු නැති බව, අවිරුද්ධ බව අදෝෂයාගේ ලක්ෂණයෝයි. ද්වේෂයාගේ අභාවය හෙවත් ද්වේෂය නැතිබව අදෝෂය නොවේ. ද්වේෂය මැඩපවත්වන්නාවූද, ද්වේෂයට නැග එන්නට නොදී එයට වීරුද්ධවන් නාවූද සවභාවය අදෝෂ නම්. මවක් දරුවකු අතගාන්නාක් මෙන් අරමුණ ඉතා ලොලොක් ආකාරයෙන් ගන්නේය. පූර්ණ චන්දුයා මෙන් සෞමාය. කෙලෙසුන් විසින් දවන ලද තවන ලද චිත්ත සන්තානය නිවා සිහිල් කොට සන්සිදුවා ලන්නේය. සතුරෙකුට පවා තමා සතු වස්තුවෙන් කොටසක් වත් දෙන කල්හි ඔහු පිළිබඳව ඇති වූ

පටිසය හෙවත් ද්වේෂය යටපත් කොට දිය යුතුවේ. ද්වේෂය පවත්තෘ කල්හි පරිතයාගයක් කළ තොහැකි වේ. එබැවින් අදෝෂ චෛත සිකය ද, අලොභය මෙන් පනස්නවයක් සොහන සිත්හි සොභන සාධාරණ චෛතසිකයක් වශයෙන් යෙදෙන්නේය. එ මෙන් ම අදෝෂය කුසල මූලයකි.

අනන්තවූ සත්ත්වපුඥප්තිය අරමුණු කොට ඔවුන් කෙරෙහි මෘදු මොලොක් ආකාරයෙන් අනුකම්පාව දක්වන කල්හි මේ අදෝෂය හෙවත් මෛතීය, සතර බුහ්ම විහරණය නම් වූ උතුම් චය්‍යාවන්ගෙන් එකක් වන්නේය. පුමාණ කළ නොහැකි සත්ත්ව සමූහයා කෙරෙහි සුද්ගල විශෙෂයක් නැතිව මෛතීය පැතිරවීම හේතුකොටගෙන අපුමාණය ධර්මයක් ද වන බව සැළකිය යුතුය. මේ අදෝෂ චෛත සිකය, තරහව, කොධය, වෛරය, වාහපදය නැති කරන මහා බලයෙකි. නිර්වාණාවබොධය පිණිස පූර්වපුතිපදව වශයෙන් පිරියයුතු මෛතී නම් පාරම් ධර්මයක් ද වන්නේ ය.

## තතුමජ්ඣත්තතාවය (7)

තතුමජ්ඣත්තතා චෛතසිකය වනාහී මැදහත් ආකාරයෙන් අරමුණු ගැණීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. සිතත් චෛතසික ධර්මත්, වෙන්වෙන්වු කෘතා ඇති ධර්මයෝවෙති. යම් කිුියාවක් සිදුකරන කල්හි මේ සිතත්, එහි සම්පුයුක්ත වූ ධර්මත්, සාමුහිකව, වුවමනාකටයුත්තට සුදුසු පරිදි යෙදී කිුිිියා කරමින් කටයුතු සම්පාදනය කරන්නේය. අකුසල් කරනවිට මොහ උද්ධච්ච ආදි පාපගති යෙදී නොසන්සුන් භාවය ඇති කරන බැවින් එම සිතෙහි යෙදෙන අනිකුත් අකුසල චෛතසිකයෝ තම තමන්ට පුරුදු පරිදි සව උත්සාහයෙන් ම කියා කරන්නේය. ඒ පාපගති සවභාවයෙන්ම නොහික්මුණු ධර්ම බැවින් අමුතුවෙන් හික්මවා ගැනීමක් හෝ රැක ගැණීමක් හෝ අන වශාය. නුමුත් කුසල් කරන කල්හි සවභාවික වූ පාපගති වළක්වා, එයින් චිත්තසන්තතිය මුදවා ගෙන කුසල මාර්ගයට හරවා ගැනීම උත්සාහයෙන්ම කළ යුත්තකි. මෙසේ උත්සාහයෙන් උපදවා ගනු ලබන චිත්ත මෛතසික ධර්මයන්, ඒ ඒ කටයුත්තට වූවමනා පරිදි සමතත් වයෙන් පිහිටුවා ගෙන කිුයා කරවන ශක්තියට **තතුමජ් ඣත්තතා වෛතසික** යයි කියනු ලැබේ. මෙසේ සම්පුයුක්ත ධර්මයන් මැදහත්

ආකාරයෙන් හෙවත් කට යුත්තට ගැලපෙන පරිදි අඩු වැඩි නොවී සම තත්වයෙන් නොපිහිටි කල්හි නිසිලෙස කුසලය කිරීමට නො හැකිවේ.

අසුන් දෙදෙනෙකු බඳනා ලද රථය ඇදගෙන යන කල්හි රථා චාය්‍යා විසින් ඒ අසුන් දෙදෙනා ඉදිරි පසු වන්නට ඉඩ නොදී සමව ඉගත නොගියහොත්, යා යුතු තැනට රථය නිසිසේ ගෙනයාම අපහසු වන්නාක් මෙන් සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ගේ කිුියාවේගය කටයුත්තට වුවමනා පරිදි සම තත්වයෙන් මැදහත්ව තබා නොගතහොත් කුසල කර්මුයට බාධා පැමිණෙන්නේය. එබැවින් මේ මැදහත්භාවය ඇති කිරීම පිණිස සෑම සොහන සිතකම මේ තත්තුජ්ඣත්තතා **ෛචතසිකය** යෙදෙන බව සැළකිය යුතුයි. මේ **තතුමජ්ඣත්තතා** ඉවෙනසිකයටම **උපෙක්ෂාව** යයි ද කියනු ලැබේ. මේ උපෙක්ෂාව, වෙදතා චෛතසිකයේ භෙදයක් වූ **උපෙක්බා වෙදතාව** නොවන බව දුකු යුතුයි. අනන්ත වූ සත්ත්වපුඥප්තිය අරමුණු කොට මධාස්ථ භාවය ඇතිවන කල්හි උපදනා තතුමජ්ඣත්තතාවයට **උපෙක්බා** <mark>බුහ්මවිහරණය</mark> යයි කියනු ලැබේ. බොයිය නම වූ සතර මාර්ග<del>ඥ</del>න යන්ගේ අඬ්ගයක් වශයෙන් යෙදෙන කල්හි **උපෙක්බා සමේබාජ්ඣඩ් ගය** යයි ද,නිර්වාණාව බොධය පිණිස පුතිපද වශයෙන් උපෙක්බාව වඩන කල්හි උපෙක්ඛා පාරමිතා යයි ද කියනු ලැබේ.

# කායපස්සද්ධිය (8) සහ චිත්තපස්සද්ධිය (9)

කාය යනු සොහන සිත්හි යෙදෙන චෛතසික සමුහයාට කියන නමෙකි. වෙදනා, සඤ්ඤා, සංඛාර යන ස්කන්ධතුයට ඇතුළත් වන ධර්මයන්ගේ සමුදුය කාය බව දත යුතු. මෙහි චිත්ත යයි කියනු ලබන්නේ සොහන සිත් වලටය. පස්සද්ධිය යනු සන්සුන් බවය. එබැවින් කායපස්සද්ධියෙන් සොහන චෛතසිකයන්ගේ සන්සුන් බවද, චිත්ත පස්සද්ධියෙන් සොහන සිතෙහි සන්සුන් බවද පුකාශ වේ.

සිතෙහි නොසන්සුන් බව ඇතිවන්නේ උද්ධච්ච චෛතසිකය යෙදුනු කල්හිය. අකුසල් සිත්හි මිස කුසල් සිත්හි උද්ධච්චය නො යෙදෙන්නේ ය. පුණාකර්මයක් කිරීමේදී උද්ධච්චය නැග එන්නට නොදී වළක්වා, චිත්තසන්තානය රැකගැණීමෙන් සංසිදුනු ස්වභාව යක් ඇති කිරීමේ ශක්තියක් ඒ සිතෙහිම පහළ විය යුතුයි. සිතත් චෛතසික ධර්මත් එකටම ඇතුළත් ව උපදනේ වී නමුත් චෙන්චෙන් වූ ධර්ම බැවින්, සංසිඳවන ශක්ති දෙකක් ම කායපස්සද්ධි, චිත්ත පස්සද්ධි වශයෙන් පහළ චන්නේ ය. මෙසේ උද්ධච්චය යටපත් කිරීමට පස්සද්ධි ධර්ම දෙක උපකාර චන්නේය.

පස්සද්ධිය බලවත් වූ කල්හි චීත්ත සුවය ද ඇති වන්නේය. එවීට පිත් කිරීම ඉතා මිහිරි වන්නේය. දුබල වූ පස්සද්ධිය ඇති කල්හි පිත් කරන්නේ වී නමුත් එතරම් මිහිරි නොවන්නේ ය.බොධි තම් වූ සතර මාර්ග ඥන ලැබීමේ දී අඩ්ගයක් වශයෙන් යෙදෙන කල්හි මේ වෛතසික දෙකට පස්සද්ධි සම්බෝජ් ඣඩ්ග යයි කියනු ලැබේ.

සූයාශීතාපයෙන් පෙළනු ලබන පුද්ගලයා රුක්සෙවනට පැමිණි කල්හි විඩා සංසිදුවීම ඇතිවන්නාක් මෙන්, පෘථග්ජන චිත්ත සන්තානයෙහි බලපවත්වන්නා වූ, අකුසල් සිත්හි යෙදෙන උද්ධච්චය නමැති සූයාශී තාපයෙන් පෙළනු ලබන කල්හි, කෙලෙස් දහය සංසිදවීම පිණිස රුක්වෙසන නමැති පස්සද්ධිය උපදවා ගන්නෝණ එබැවීන් සොහන සිත්හි සිථිල භාවය හෙවත් ශාන්තභාවය ඇති වන්නේ මේ පස්සද්ධි ධර්ම හේතුකොට ගෙණ බව දත යුතුයි.

# කාය ලහුතා (10) සහ චිත්ත ලහුතා (11)

සොහන සිත්හි යෙදෙන්නා වූ සම්පුයුක්ත ධර්ම සමූහයාගේ සැහැල්ලු බව හෙවත් බර බව සන්සිඳවීමේ ශක්තියට කාය ලසුතා යයි ද සොහන චිත්තයාගේ සැහැල්ලු බවට චිත්ත ලහුතා යයි ද වාවහාර කරනු ලැබේ. කාය ලසුතාව, අකුසල් සිත්හි යෙදෙන්නා වූ මිද්ධ නම් වූ චෛතසික ධර්මයාගේ බර බව සන්සිඳවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය. චිත්ත ලහුතාව වනාහී ථිත නම් වූ සිතෙහි බරබව සංසිඳවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය. ථිත මිද්ධ දෙදෙනා සසංබාරික අකුසල් සිත්හි එක්ව යෙදෙන්නාක් මෙන්, එයට පුතිපක්ෂ ධර්ම දෙකක් වූ මේ කාය ලහුතා චිත්ත ලහුතා චෙතසික දෙක සොහන සිත්හි එක්ව යෙදෙන්නේ ය. ලහුතා ධර්ම පවත්නා

කල්හි ජීන මිද්ධයන්ට නැග එන්නට අවකාශ නොලැබේ. නාම ධර්මයන් වූ ජීන මිද්ධ දෙදෙනාගේ බර බව, දුවායන් ගේ බර බවක් මෙන් නොව, සිතෙහි දුර්වලභාවය හේතුකොට ගෙන ස්ව උත්සාහයෙන් ම නැභී සිටීමට නො හැකිව, බරක් මෙන් පවතින සවභාවයෙකි. එමෙන්ම එයට පුතිපක්ෂ වූ ලහුතා ධර්ම දෙක ද, චීත්ත චෛතසික ධර්මයන්ගේ සැහැල්ලු බව යයි කියන කල්හි, එයින් අදහස් කරනු ලබන්නේ බරක් ලෙස දනෙන චීත්ත චෛතසික ධර්මයන්ගේ සැහැල්ලු බව යයි කියන කල්හි, එයින් අදහස් කරනු ලබන්නේ බරක් ලෙස දනෙන චීත්ත චෛතසික ධර්මයන්ගේ දූර්වල භාවය හෙවත් අලස බව, මැලි බව නැති කොට කටයුත්තට සුදුසු බව ඇති කරවන ශක්ති දෙකෙකි. දුර සිට බරක් ඔසවාගෙන චීත් පසෙක බහා තබා බර සැහැල්ලු කොට නිදහස ලබන්නාක් මෙන්, මේ ලහුතා ධර්ම දෙක ද, ජීන මිද්ධ නිවරණ නමැති බර බහා තබා සැහැල්ලු බව ඇති කරවන්නේ ය.

# කාය මුදුතා (12) සහ චිත්ත මුදිතා (13)

සොහන සිතෙහි යෙදෙන සම්පුයුක්ත ධර්මයන්ගේ මොලොක් බ<mark>ව කාය මුදුතා</mark> නමි. සොහන සින්හි මොලොක් බව **චින්ත මුදුතා** නමි. මිථාා දෘෂ්ටිය මානය ආදිකොට ඇති, චිත්ත චෛතසික යන්ගේ තද බව, කර්කශ බව ඇති කරවන පාප ධර්මයන්ට අවකාශ නොදී, සොහන සසම්පුයුක්ත සින්හි මෘදු මොලොක් භාවය ඇති කරවන්නේ මේ මුදුතා ධර්මයන්ගේ ශක්තියෙනි. එබැවින් මේ ධර්ම දෙක, දිට්ඨී මාන ආදි ක්ලෙශයන්ගේ සන්සිඳවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. ගොරෝසු හමක් වැඩට සුදුසු ලෙස සකස් කර ගැණීමට කැමැති තැනැත්තා විසින් ඒ සම, තෙල් දිය, ආදී යෙන් තෙමා තලා මොලොක් බවට පත්කර ගන්නාක් මෙන් දීට්ඨී, මාන ආදී කෙලෙසුන්ගෙන් දඬි බවට පත් වූ චිත්ත සන්තානය, මේ ධර්ම දෙක උපකාර කොට ගෙන මොලොක් බවට පත්කර ගැනීමෙන් කුසලයට හුරු කරනු ලබන්නේ ය. හැම කෙලෙසුන්ටම වඩා මීථාාදෘෂ්ටිය බලවත් පාපයකි. නැමිය නොහැකි වියලි දණඩක් මෙන් ඉතා කදය, ලොභ මොහ ආදි පාප ධර්මයන්ගෙන් පිරිවරා ගත්, වැරදි ලෙස අරමුණු ගැණීමට පුරුදු වූ මේ දිට්ඨිය ඇති පුද් ගලයා, එම මීථාාදෘෂ්ටියෙන් මුදවා ගැනීම අති දුෂ්කරය. මීථාා දෘෂ්ටිය බල පවත්නා තෙක් කුසලයක් කළ නො හැකිය. එබැවින් මීථාහදෘෂ්ටියට විපක්ෂ වූ මේ <mark>කාය මුදුතා චිත්ත මුදුතා</mark> නම් වූ මුදුතා

ධර්ම දෙක සොහන සිතෙහි යෙදීමෙන් මීථාා දෘෂ්ටීයගේ මතුවීම වළක්වා සිත මොලොක් බවට පත් කරවන්නේ ය.

# කාය කම්මඤ්ඤතා (14) සහ චිත්ත කම්මඤ්ඤතා (15)

සොහන වෛතසික ධර්මයන් කුසල කර්මයට යොගා කරවන සවභාවය හෙවත් කර්මණා භාවය කාය කම්මඤ්ඤතා නමි. විත්ත යාගේ කර්මණා භාවය හෙවත් කුසලයට යොගා කරවන ශක්තිය **විත්ත කම්මඤ්ඤතා** නමි. කාම වස්තුව කෙරෙහි ඇලීම නම් වූ කාමච්ඡඥය ආදී කොට ඇති නීවරණධර්මයන් පෘථග්ජන විත්ත සන්තානයෙහි නිකර පහළවන බැවින්, එයින් මිදී කුසල් කිරීම ඉතා දුෂ්කර කටයුත්තකි. එබැවින් කුසලයට බාධා කරන, කුසලය වළක්වන මේ නීවරණ ධරමයන් මර්දනය කරන, නීවරණ ධර්ම යන්ගේ නැගී සිටීම වළක්වන, එයට පුතිපක්ෂ වූ ශක්තියක් හැම සොහන සිතකම ඇතිවිය යුතුයි. එසේ නොයෙදුනහොත් ඒ සිත කුසලයට යොගා නොවන්නේය. මේ සිත කුසලයට යොගා කරවන්නේ හෙවත් කර්මණා භාවය ඇති කරවන්නේ මේ කම්ම ඤ්ඤතා ධර්මයන්ගේ උපකාරයෙනි. රනින් ආභරණ තනාගනු කැමැති පුද්ගලයා, රත්රන් ගෙන, භාජනයක තබා උණු කොට, එහි අපිරිසිදු ලොභ ආදිය ඉවත් කොට, පිරිසිදු කර ගත් කල්හි කැමැති සේ ආහරණ තතාගැනීම පහසුවන්නාක් මෙන්, කුසල් කරණු කැමැති පුද්ගලයා විසින්, නීවරණාදී පාපධර්මයන්ගෙන් අපිරිසිදු වූ මේ චිත්ත සන්තානය පිර්සිදු කොට, කැමැති සේ කුසල් කිරීමට යෝගා පරිදි සිත සකස් කරගනු ලබන්නේ මේ කම්මඤඤතා ධර්ම දෙක උපදවා ගැනීමෙනි. කම්මඤඤතා ධර්ම බලවත් වූ කල්හි පහසුවෙන් කුසල කර්මයෙහි යෙදෙන්නේ ය. එය දුබල වූ කල්හි පින්කම කරන්නට සැරසුනේ වී නමුත් වහා ආපසු අකසල පක්ෂයට බසින්නේය.

#### කාය පාශුඤ්ඤතාවය -16) සහ චිත්ත පාශුඤ්ඤතාවය(17)

සොහන සිත්හි යෙදෙන චෛතසික ධර්මයන් ගේ පුගුණය, පුහුණු බව නොහොත් නොගිලන් බව **කායපාගුඤ්ඤතා** නමී. සොහන සිතෙහි පුගුණ බව, පුහුණු බව නොහොත් නොගිලන් බව **චිත්තපාගුඤ්ඤතා** නම් වේ. චිත්ත චෛතසික යන්ගේ ගිලන් බව හෙවත් රොගී භාවය ඇති කරවන <mark>අශුද්ධා</mark> ආදී ක්ලෙශ යන් මර්දනය කිරීමේ ශක්තිය මේ පාගුඤඤතා ධර්මයන්හි ඇත් තේය. යම වැඩක් හොඳ හැටි කිරීමට ඒ වැඩය පිළිබඳව මතා පුරුද්දක් හෙවත් පුහුණුවක් ඇති විය යුතුයි. පුහුණු නොවූ තැනැත්තා වැඩට නුහුරු බැවින් කටයුත්ත කිරීමට අසමර්ථ වේ. එසේ ම දන්දීම,සිල් රැකීම, භාවනා කිරීම ආදි පින්කම කිරීමට ද පුරුද්ද හෙවත් පුහුණු කළ බවක් ඇති විය යුතුයි. පුහුණුවක් නැති කල්හි කුසලයෙහි යෙදිය නොහැකි වේ. සසර දී ඒ ඒ පින්කම කොට මනාපලපුරුද්දක් ඇති පුද්ගලයාහට ඒ පුහුණු කළ පින්කමහි යෙදීම ඉතා පහසු වන්නේය. දන් දීම පුරුදු කළ තැනැත්තාට දන්දීම ඉතා පහසුය. සිල්රක භාවනා කොට පුරුදු තැනැත්තාට සිල් රැකීම භාවනා කිරීම ඉතා මිහිරි වන්නේය. දන්දීම සිල් රැකීම භාවනා කිරීම ආදියට මැලි වන්නේ භයවන්නේ ලජ්ජා වන්නේ ඒ පින්කම කළ පුරුද්දක් නැති බැවිනි. ශුද්ධාව සතිය, හිරිය, ඔත්තප්පය, යනාදී යහපත් ගති පුහුණු නොකළ තැනැත්තාගේ චිත්ත සන්තානයෙහි අශුද්ධාව, මුට්ඨස්සකිය, නිවරණ ධර්මාදිය වැඩෙමින් චිත්තයාගේ රොගී භාවය හෙවත් ගිලන් බව ඇති කරන් නේය. රොගාදියෙන් පීඩිත වූ ශරීරය දුර්වල වී කටයුතු කිරීමට අසමර්ථ වන්නාක් මෙන්, අශුද්ධාදී පාපධර්මයන් නිසා රොගී වූ චිත්ත සන්තානය කුසල් කිරීමට අසමර්ථ වන්නේය. චිත්ත <del>චෛතසික ධර්ම යන්ගේ ගිලන් බව නැති කොට අන්තරායෙන්</del> මුදවා කුසල් කිරීම පිණිස හුරු බවක් හෙවත් පුහුණුවක් ඇති කරවන මේ **කායපාගුඤ්ඤතා විත්තපාගුඤ්ඤතා** නම් වූ මෛතසික ලැක සියඑ සොහන සින්හි යෙදෙමින් සින් සනන් ශක්තිමක් කොට කුසලයෙක ම යොදවන්නේය. පාගුඤඤතා ධර්මයන් බලවත් වූ කල්හි ඉතා පහසුවෙන් වෙහෙසක් නැතිව කැමැති පරිද්දෙන් ම කුසල කරන්නේ ය. දුබල වූ කල්හි වෙහෙසට පත් වන්නේ ය.

## කායජ්ජුකතාවය (18) සහ චිත්තුජ්ජුකතාවය (19)

සොහන චෛතසිකයන්ගේ අවඩික බව, ඇද නැති බව හෙවත් සෘජු භාවය ඇති කරවන ශක්තිය කායුජ්ජුකතානම. චිත්තයා ගේ අවඩික බව, ඇද නැති බව හෙවත් සෘජු බව ඇති කරවත ශක්තිය චිත්තුජ්ජුකතා නම් වේ. මායාසායේයා ඇදී ක්ලශයෝ සිතෙහි වඩිකභාවය ඇති කරවන පාප ධර්මයෝ යි. කළවරද නැතහොත් ඇති වරද සහවා අනුත් රැවටීම මායා නම් වේ. නැති ගුණ පෙන්වා රැවටීම සායේයා නම්. මේ වඩික ගති, සිත් සතන්හි පවත්නා තෙක් කුසල් කළ නො හැකි වේ. එබැවින් මේ වංක ගති වළක්වා, ඇද නැති කොට, සිතෙහි හා සම්පුයුක්ත ධර්මයන් ගේ ද සෘජු භාවය ඇති කරවන මේ කායුජ්ජුකතා, චිත්තුජ්ජු කතා නම් වූ චෛතසික දෙක සියඑම සොහන සිත්හි ඇති වන්නේය. මේ චෛතසික දෙක බලවත් වූ කල්හි ඉතා මැනවීන් සිහි නුවණින් යුක්තව, කලබල නොවී, නො හැකිලී උඩගු නොවී පින් කරන්නේය. දුබල වූ කල්හි සිතෙහි කලබල සවභාවය ඇති විය හැකි බැවින් පින්කමෙහි ස්ථිරව නොපිහිටන්නේය. වහා අකුසල පක්ෂයට බසින්නේය.

මේ වඩික භාවය තුන් ආකාරයකට දක්වනු ලැබේ. එනම ගොමුතු වඩිකය, වන්දු වඩිකය, නභුලකොටි වඩිකය යනුයි.

ගමන් කරන්නා වූ ගවයා මුතු පහ කරණ කල්හි පොළොවෙහි ඇතිවන රේඛාවේ ඇදයට ගෝමුතු වඩ්කයයි කියති. තමා තුන් දෙරින් ම පව් කරමින් පව් නොකරමි කියන පුද්ගලයාගේ ඇදය මේ ගෝමුතු වඩ්කය මෙනැයි දත යුතු. මෙතෙමේ වරක් පව් කිරීම නිසා එක පැත්තකට බර වී, පව් නො කරන බව පෙන්වීමේ දී අනිත් පැත්තට බරවන්නේ ය.

අමාවකට පසුව පායන චන්දුයාගේ ඉතාවක් බවට චන්දු වඩ්කයයි කියති. ඇතැම් පුද්ගලයෝ පව් කරමින් ම අනුන්ට පව් නොකරන්නටත්, පව්වලට හය විය යුතු බවත් කියති. මොව්හු ඉතාම වඩ්ක බැවින් චන්දු වඩ්කය හා සමානය. මෙතෙමේ ද්වාර දෙකෙකින් පව් සිදු කරගන්නා කෙනෙකි.

නගුලෙහි දණ්ඩ සෘජු නමුත් වියගස බඳින කෙළවර ඇදය. මෙයට **නඩගුලකොටි වඩකය** යයි කියනු ලැබේ. සමහරු පව් කරමින්, පව් නොකරණ බව ඉදිරියෙහි නොකියා වට පිටින් , පව් තොකරන බව හැහවීමට උත්සාහ කරති. පව කිරීමෙහි වරද අනුන්ට කියා දෙයි. එය අසන අය මෙතෙමේ අවඩික යයි පිළි ශනී. මෙසේ වූ වඩිකය <mark>නඩගුලකොටි වඩිකයයි</mark> මෙනැයි කියනු ලැබේ. මෙඉතම එක් දෙරකින් පමණක් අකුසල් කරන කෙනෙකි.

කායුජ්ජුකතා චිත්තුජ්ජුකතා යන මේ ධර්ම දෙක සියළුම අකුසල යන්ට පුතිපක්ෂය.

මෙහි විස්තර කරණ ලද සොහන සාධාරණ චෛතසික දහනවය, සොහන සිත්හි එකවර යෙදෙමින් ඒ ඒ අකුසල ධර්මයන් මැඩ පවත්වා කෙලෙස් නැග එන්නට නොදී චිත්ත සන්තානය ආරක්ෂා කොට කුසල කර්මයන්හි යොදවන්නා වූ බලවත් නාම ධර්ම සමූහයකි.

#### වීරති වෛතසික

සම්මාවාවා, සම්මා කම්මන්ත, සම්මා ආජීව යයි වීරති ධර්ම තිදෙනෙකි වීරතිය වනාහි පාපයෙන් වැළකීම, පුාණ සාතාදි දූෂ්චරිතයන්ගෙන් වැළකෙන සවභාවය, දූෂ්චරිතයන්ගෙන් වැළකීමට සත්ත්වයාහට උපකාරවන්නා වූ සවභාවය ද ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය.

විරවිතබ්බ වස්තු හෙවත් වැළකිය යුතු වස්තු සතකි. එනම් මුසාවාද, පිසුණාවාව, එරුසාවාව, සම්එප්ලපාප, පුණෙසාත අදක්කාදන, කාමමිථාාවාරය යන සතය. මෙයින් මුසාවාද, පිසුණාවාව, එරුසා වාව සම්එප්ඵලාප යන සතර, වාග්දුෂ්චරිතයෝ වෙති. පුණෙසාත අදක්කාදන, කාමමිථාාවාර යන තුන කායදුෂ්චරිත යෝයි. සප්ත දුෂ්චරිත සඩ්බාාත විරවිතබ්බ වස්තූන් ගෙන් වළක්නා හෙයින් වීරති නම් වෙත්. විරවිතවා වස්තූන්ගෙන් වැළැක්මක් නැති කල්හි විරති නොවන බව සැළැකිය යුතුයි. යහපත් වචන කීම, යහපත් කර්මාන්ත කිරීම, යහපත් වෙළඳාම් ආදිය කිරීම ඒකාන්ත විරති සංඛ්‍යාවට නොගැණෙන්නේය.

### සම්මාවාචා වීරතිය (20)

ආජීව හේතු අපෙක්ෂා නොකොට, මුසාවාද, පිසුනාවාවා, එරුසා වාචා, සම්එප්පලාප යන සතර වාග්දුශ්චරිතයන්ගෙන් වැළකී ම හෝ. වළක්තා සවභාවය හෝ, වැළකීමට උපකාරවත සවභාවය හෝ ස<mark>මමාවාචා විරති</mark> නමි. සතර වාග්දුශ්චරිතයන්හි යෙදෙන්නාවූ පුද්ගලයාහට මෙලොවදීම රාජාාපාලකයන් ගෙන් හා ශිෂ්ඨ ජනසමාජ යෙන්ද ඇතිවන නින්ද, අපහාස, හිරිහැර, කරදර, දඬුවම ආදිය ද, පරලොව දී ඇතිවන අපාය හය ආදිය සළකන්නාවූ පුරුෂතෙමේ, මෙසේ බහිද්ධ සන්තානය අපේක්ෂා කිරීම වශයෙන් වාග්දුශ්චරිත යන්ගෙන් වළකින්නේ ය. මෙසේ සතර වීරවිතා වස්තුන්ගෙන් වැළකීමක් නැතිව යහපත් වචන කීම, දහම පත් පොත් කියවීම, අනුන්ගේ ගුණ කථනය කිරීම යන ආදිය, පුණෳකිුයාවන් වූ නමුත් එකාන්ත විරති නොවන්නේ ය. එයට චොහාරසම්මාවාචා යයි ද කුථා සම්මාවාචා යයි ද කියනු ලැබේ. යහපත් වචන කීමේ දී ඇතිවන කුසල් සිත්හි යෙදෙන චෙතනාවට <mark>චෙතනා සම්මාවාචා</mark> යයි කියති. මේ දෙකම විරති නොවන්නේ ය. විරතියක් වූ මේ සම්මාවාචා චෛතසිකය ශීලයට ඇතුළත්වන ධර්මයකි. සිල් රැකීමේ දී වාග්දුශ්චරිතයන්ගෙන් වළකින බව මෙනෙහිකරන්නා වූ මහා කුසල් සිත්හි පමණක් මේ චෛතසිකය යෙදෙන්නේ ය. ලොකොත්තර චිත්තයන්හි මේ වීරති සම්මාවාවා වෛතසිකය. යෙදෙන්නේ මාර්ගාඩ්ගයක් වශයෙනි.

# සම්මාකම්මන්ත විරතිය (21)

ආජීව හේතු අපෙක්ෂා නොකොට, පුාණසාකය, අදත්තාදනය කාමම්ථාාචාරය යන තිවිධ කාය දුශ්චරිත නම් වූ විරවිතවා වස්තූන් ගෙන් වැළකෙනු පිණිස, ශික්ෂා පද සමාදන් වන්නා වූ හෝ අධිෂ් ඨාන කරගන්නා වූ හෝ පුද්ගලයාගේ කාය දුශ්චරිතයෙන් වළක්නා වූ හෝ වළක්නා සවභාවය හෝ, වැළකීම හෝ සම්මාකම්මන්ත විරති නම් වේ. යහපත් කායික කියා කරණ කල්හි විරවිතවා වස්තූන් ගෙන් වැළකීමක් නොවන හෙයින් සම්මාකම්මන්ත විරතිය නො වන්නේ ය. නිවැරදියහපත් කර්මාන්ත කිරීමට චොහාර සම්මා කම්මන්තය හෙවන් කියාසම්මාකම්මන්තය යයි කියති. එසේ කීරීමේ දී ඇතිවන වෙතනාව, **වෙතනා සම්මාකම්මන්ත** නම්. විරතිය ඇතිවන්නේ කාය දුශ්චරිතයන්ගෙන් වළකින කල්හි පමණය. මෙය ද ශිලමය පුණාකර්මයට ඇතුළත් වේ. ලොකොත්තර සිත්හි මේ **සම්මාකම්මන්ත විරති** වෛතසිකය යෙදෙන්නේ **මාර්ගාඩ්ගයක්** වශයෙනි. මෙලොව පරලොව දුක්ඛයන්ට හය වී ඛහිද්ධ සන්තානය අපේක්ෂා කරමින් මේ සම්මාකම්මන්ත වෛතසිකයේ උපකාරයෙන් නිවිධ කාය දුශ්චරිතයන්ගෙන් වළකින්නේ ය.

# සම්මා ආජීවය(22)

පව කරන්නන් අතර ජීවිකාව පිණිස පව කරන්නෝ ද වෙති. ජීවිකාව සඳහා හෙවත් ආජීව හේතු අපේක්ෂාකොට සප්තවිධ විරවිතවා වස්තූන්ගෙන් වැළකීම හෙවත් සතර වාග්දුශ්චරිතයෙන් හා නිවිධ කාය දුශ්චරිතයෙන් ද වළක්නා සවහාවය හෝ වැළකීමට උපකාර ධර්මය හෝ සම්මා ආජීව නම් වේ. මෙය අධාාත්ම සන් තානය අපෙක්ෂා කොට අකුසලින් හෙවත් සප්තවිධ දුශ්චරිතයන් ගෙන් වළකින්නේ ය. සවහාවයෙන් ම නිවැරැදි වූ යහපත් වෙළඳාම ආදී වූ කර්මාන්ත කිරීම වශයෙන් ඇතිවන නිවැරදි ජීවිකාවමේ විරති සම්මා ආජීවය නොවේ. ආජීව පාරිශුද්ධ ශීලය ආදී වශයෙන් ශීලමය පුණාකර්මය වන්නේ, සප්තවිධ දුශ්චරිතයන් ගෙන් වැළකී නොහොත් මිථාා ආජීවයෙන් වෙන්ව යහපත් ජීවිකාවක් කරන කල්හිය.

තම ජීවිකාව පිණිස ලාභ සත්කාර ලබා ගැනීමේ අදහසින් කළා තුළ නැති ශීලා දී උතුම් ගුණ දහම් ඇතැයි ගැහවීම, බොරු කියා අනුන් රවටා, වංචා කොට ලාභ ලැබීම, අනුන් කෙරෙහි නැති ගුණ වර්ණනාකොට පුයෝගයෙන් ඔවුන් සතුටු කරවා පුයෝජනය ලබා ගැනීම, තමා තුළ සවභාවයෙන් නැති ශාන්ත ඉරියව් ආදිය අනුන් ඉදිරියෙහි පවත්වා සිල්වතෙක, ගුණවතෙක, සමාධි ඇත් තෙක, ධාාන මාර්ගඵලාදි උත්තරී මනුෂා ධර්ම ඇත්තෙක, යනාදී වශයෙන් අනුන් රවටා පුයෝජනය ලැබීම යනාදිය මීථාා ආජීවය බව සැළකිය යුතුයි. අමාරුවට පත් කෙතෙකු දැක ඔහුගේ ඉඩ කඩම් පසුව අත් පත් කර ගැනීමේ අදහසින් ඔහුට මීල මුදල් දී

සත්කාර කොට අයුතු පොලී එකතු කොට, ඔහුට එය ගෙවාගත තො හැකි කල්හි එය තමා සතු කර ගැනීම ආදීය ද, තමාට ඇති වන සුළු ලාභයක් නිසා අනුන් අන්තරාවට පත් කිරීම යනා දී නොයෙක් අධම කිුිියාවන් ද මීථාන ආජිව නම් වන්නේ ය. මෙවැනි ජීවිකා වන්ගේ දෙස් දක මීථාන ආජීවයෙන් වෙන්ව යහපත් ජීවිකාව කරන කල්හි මේ සම්මා ආජීව විරතිය ලැබෙන්නේ ය.

තවද ආජීව හේතු අපේක්ෂා කොට ගෙන උපසම්පන්න හික්ෂූන්ට පණවා වදල සැවැදැරුම ශික්ෂාපද නම්වූ, පාරාජිකාවය, සංසාදිසේසය, ථුල්ලච්චය, පාවිත්තිය, පාටිදෙසනීය, දුක්කටය යන ශික්ෂාපදයන් වානිකුමණය කිරීම හෙවත් කඩ කිරීම වශයෙන් කුහන, ලපන, නෙමිත්තකතා නිප්පෙසිකතා, ලාහෙනලාහං නිජිගිංස නතා දී පාප ධර්මයන්ගේ වශයෙන් ද පවත්නා වූ මීථාා ආජීවයෙන් වැළ කිමේදී ආජීව පාරිශුද්ධ ශීලය වශයෙන් මේ සම්මා ආජීව විරති චෛතසිකය කුසල් සිත්හි යෙදෙන්නේය. ආජීවට්ඨමක සීල සමා දනයෙහි ද මේ විරති නුමය ලැබෙන්නේය.

දශපුණා කියාවන් අතුරෙන් ශීලමය පුණා කර්මය කරන කල්හි පමණක් කාමාවචර කුසල චිත්තයෙහි මේ විරතිහු යෙදෙති. කාමාවචර විපාක කියා සිත්හි ද, මහග්ගත සිත්හි ද, සීලය නොයෙදෙන බැවින් විරතිහු නො ලැබෙති. කාමාවචර සිත්හි ලැබෙන විරතිහු, අවිදාහපතායෙන් ලැබෙන්නා වූ කුසල සංස්කාර යන්ට උපකාර වෙති. ඒ පටිච්චසමුප්පාද චක්‍රයේ අඩ්ගයක් හෙවත් මතු සංසාරයෙහි ඉපදීමට හේතුහු වෙති. මාර්ග චිත්තයෙහි මාර්ගාඩ්ග වශයෙන් ලැබෙන්නා වූ විරතිතුය, පටිච්චසමුප්පාද කුමයෙන් බැහැර යාමට හේතු වූ නියණිණිකාඩ්ගයන්ගෙන් යුක්ත වූ මාර්ගාඩ්ගයෝ වෙති. මෙසේ කාමාවචර විරතිහු, ලොකොත්තර විරතින්ට අසමාන වන්නේ වී නමුත් ලොකොත්තර විරතින් හේ ලැබීමට ඒකාන්ත යෙන් ම උපනිශය වන්නේ ය.

මේ විරතිහු තුන් ආකාරයෙකින් පහළවෙත් එනම්: සම්පත්ත විරතිය, සමාදන විරතිය, සමුච්ඡෙද විරතිය යන තුන් ආකාරයයි.

ශික්ෂාපද සමාදනයක් නැතිව, වරදක් කිරීමට අවස්ථා පැමිණි කල්හි, තමාගේ තත්වය, වයස, කුලය, උගත්කමය, පාපය යනාදිය සළකා වරදින් වැළකීම සම්පත්ත විරතිය නම්. චක්කණ නම් එක්තරා පුද්ගලයෙකුගේ මහළු මව් රොගාතුර වී වෙඉදකු කැඳවා පරීක්ෂා කරවා, රෝගයට පුතිකාර පිණිස සාලෙයින් ඖෂධයක් තතාදීය යුතු බව සැළකෙළෙන්, චක්කණ තෙමේ වනයට ගොස් උගුල් අටවා පැටවුන් සහිත වූ සාදෙනක් එයට අසු වූ බව දැක, ලභටවිත් සාලදන පිරිවරා සිටි කුඩා සා පැටවුන් දැක, අනුකම්පාව උපදවා මගේ මව් මළහොත් අපට වන දුකට සමාන දුකක් මේ සාදෙන මැරීමෙන්, සා පැටවුන්ට ඒකාන්කයෙන්ම ඇති වේයයි සංවේගය උපදවා, සාලදන මුදවා වනයට යවා තම ගෙට ආපසු ගොස් මෙපවත් තම සොහොයුරුට කී කල්හි ඔහු විසින් තර්ජනය කරන ලදින්, මව් සමීපයට ගොස් පැටවුන් සහිත වූ සාදෙනගේ ජීවිත දනය දුන් සැටි කියා එම සතාාය කරණකොට ගෙණ මැනියන්ගේ රෝගය සංසිඳේවායි සතාෘකුියා කිරීමත් සමභම මව්ගේ රෝගය සුවවීය. කලින් සමාදනයක් නොවී අවස්ථාව පැමිණි කල්හි පුාණසාන අකුස ලින් මිදුනු ඒ පූරුෂයාගේ වීරතිය සම්පත්ත වීරතිය නම් වේ.

ශික්ෂාපද සමාදන්වූ කෙනෙකු වරදක් කිරීමට අවස්ථා පැමිණි කල්හි ඔහු වීසින් සමාදන් වන ලද ශික්ෂාපද ගැන සිතා ජීවිතය නැති වුවත්, ශික්ෂාපද කඩ නොකරන්නෙමි යි තරයේ අධිෂ්ඨාන කොට පාපයෙන් වැළකීම සමාදන වීරකි නමි. එක්තරා පුරුෂ යෙක් පන්සිල් සමාදන්ව, දරකැපීම සඳහා පොරවක් රැගෙන වනයට යන්නේ, මගදී මහා පිඹුරෙක් ඔහු වෙලාගත් කල පොරොවෙන් කපා පිඹුරා නසන්නට සිතා, නැවත සිතනුයේ මා විසින් සමාදන් වන ලද ශික්ෂාපද බිඳුනේ වී නම් නපුරෙක, ජීවිතය නැතිවුවත් ශික්ෂාපද බිඳිම නුසුදුසුය යනාදීන් තුන්වරෙකම සිතා, මේ පොරව අත තිබෙන තෙක් පිඹුරා මැරීමට අදහස් වන බැවින් පොරොව ඉවත දමාලු කල්හි, පිඹුරාද වෙළුම හැර වනයටම ගියේය. සමාදන්වූ ශික්ෂාපද ඇති හෙයින් ශීල හෙදයට හයින්, මෙසේ ජීවිතය පුදු පුණසානයෙන් වැළකී සිටී අවස්ථාවේ මොහුට ඇති වූ වීරතිය සමාදන වීරතියකි.

ආයර් මාර්ග ඥනයෙන් නැවත හටනොගන්නා ආකාරයෙන් සමුව්ඡේද වශයෙන් කෙලෙස් නසා, පුණසානාදී පාප ධර්මයන් ගෙන් වැළකීම සමුව්ඡේද වීරති නම් වේ. සද්ධාතිස්ස නම් රජු වීසින් සෝවාන්වූ තිස්ස නම් අරක්කැම්යාහට කුකුළෙක් යවා ඉදින් තා කුකුළා නොමරන්නේ නම් වධකයන් ලවා තාගේ හිස සිඳවා ලන්නෙම්යි නියෝග ලත් කල්හි, කුකුළා නොමරා තමා වධයට පැමිණීම ඉවසන්නේ යයි කියා වධකයන් සමභ ගොස් ගෙල සිඳිනා තෙක් බලා සිටියේය තමාගේ ජීවිතය හාන්වූයේ නමුදු පුාණසාතාදී සප්තවිධ දුශ්චරිතයන් නොකරන්නාවූ ආයර් පුද්ගලයාගේ විරතිය සමුව්ඡේද වීරති නම් වේ.

සම්මාවාචා, සම්මාආජීව, යන විරති ලදක දක්වීමට ද උපමාවක් දක්වනු ලැබේ. අන්සතු කෙතක් අ<mark>ද</mark>යට ලබා ගත් එක්තරා පුරුෂ යෙක්, පසු කලෙක දී එම කෙත තමන් සතු කර ගැනීමේ අදහසින් කෙත හිමියාහට දිය යුතු සසා නොදී සිටි කල්හි කෙත හිමියා අධිකරණයට පැමිණිලි කෙළේය. එවිට වංචා කරුණු කැමැති පුද්ගලයා නීතිඥයෙකු වෙත පැමිණ පඩුරු දී කෙත හිමිකර දෙන ලෙස අයැද සිටියේය. නීතිඥ තුමා ද එය පිළිගෙන නැවත සිතනුයේ, ලබාරු කියා අන්සතු වස්තුවක් අහිමියෙකුට හිමිකර දීම මුසාවාද අකුසලයක් බැවින් ඒකාන්තයෙන්ම අපා දුක් විදිමට සිදුවන්නේයයි සිතා පඩුරු ආපසු දී, මුසාවාද අකුසලයෙන් වැලකුනේය. මෙසේ වැළකීමේදී ඇතිවන කුසල් සිතෙහි සම්මාවාචා වීරතිය ලැබෙන්නේ ය. නැවත මේ නීතිඥයා මෙසේ ද සිතුන්නේ ය. බොරු කියා මෙසේ මුදල් උපයා ජීවත්වීම මහත් වරදෙකි. ඒ වැරදි ජීවිකාව නීසා ඉතිනෙන් කලක් අපා දුක් වීදිමට ද සිදු වනවා ඇත. එබැවින් මා විසින් මීථාා ආජීවයෙන් වැළකිය යුතුයයි සිතා පුතික්ෂේප කරන් **ෙන්ය. මෙසේ වළක්නා කල්හි ඒ කුසල් සිතෙහි යෙදෙන්නේ** සම්මා ආජීව විරති යයි.

# අප්පමඤ්ඤා චෛතසික.

අපුමාණවූ හෙවත් පුමාණය කළ නො හැකි සත්ත්ව පුඳුප්තිය අරමුණු කරන ධර්ම අ<mark>පුමාණා ධර්ම</mark> නමි. අපුමාණා ධර්මයෝ සතර දෙනෙකි. එනම්: **මෙත්තා, කරුණා, මුදිතා, උපෙක්ඛා**  යන සතරය. බුහ්ම විහරණයෝ යයි කියනු ලබන්නේන් මේ සතරට මය. මෙයින් මෙත්තා යනු අදෝෂයට නමෙකි. උපෙක්බා යනු තතුමජ්ඣත්තතා වට නමෙකි. මේ චෛතසික දෙකම සොහත සාධාරණ චෛතසිකයන් වශයෙන් ගන්නා ලද බැවින්, කරුණා මුදිතා, දෙක පමණක් අපුමාණා චෛතසිකයන් වශයෙන් මෙහි විස්තර කරණු ලැබෙ.

#### කරුණාව (23)

කරුණාව වනාහී අපුමාණවූ – දුක්ඛිත සත්ත්ව පුදෙප්තිය අරමුණු කොට ගෙන පවත්නා අනුකම්පා කරන සවහාවය ලක්ෂණ කොට ඇත්තේය. ලොකයෙහි දුක්ඛිත සත්ත්වයෝ අපුමාණය. ඔවුන් ගේ දුක්ඛිත භාවය අරමුණු කරන්නා වූ සත්පුරුෂයන්ගේ චිත්ත සන්තා නයෙහි ඇතිවන්නාවූ පර දුක්බය පිළිබඳව කම්පා වන්නාවූ ද, ඔවුන් ගේ දුක නො ඉවසන්නාවූද, ඒ දුකින් ඔවුන් මුදවනු කැමැති වන්නාවූද පරදුක්ඛයට වීරුද්ධ ආකාරයෙන් පවත්නාවූ ද, සවභාවයට **කරුණාව** යයි කියනු ලැබේ. තම මව්පිය, අඹු දරු, නැදෑ මිතුරු ආදින් කෙරෙහි ඇතිවන්නා වූ අනුකම්පාව දයාව, ලොභයාගේම විශෙෂයක් බැවින් කරුණා වෛතසිකය නොවන්නේය. දසදිසාවන්හි වසන සත්ත්වයන් කෙරෙහි, සතුරු මිතුරු, ආදී විශෙෂයක් නො මැතිව, සමාන වශ යෙන් පවත්නා කල්හිම අපුමාණා ධර්ම වන්නේය. එසේ පුද්ගල වීලශෂයක් නො කොට, දුක්ඛිත භාවයම අරමුණු කොට, මේ සත්ව යෝ කවර කලෙක්හි දුකින් මිදෙන් ද, දැන් දැන් දුකින් මිදෙන්නේ නම් යහපතැයි යනා දී වශයෙන් හටගන්නා වූ දයාව, අනුකම්පාව, හෙවත් කාරුණිකභාවය කරුණා මෛතසිකය නම් වේ.

ඇතැම් විටෙක පරදුක්ඛය ඇසූ දුටු පමණින්ම, සිතේ නොසන් සුන් භාවයක් ඇතිවී ඔහුගේ සුවය පතමින්ම ශොකයක් ද, ඇති වන්නේය. එයද ඉවසා ගත නොහී හඬන්නට ද, වැලපෙන්නට ද සැරසෙන්නේය. මේ ශොක කිරීම, කරුණාවගේ විලාසයෙන් ඇතිවන ද්වේෂයාගේ එක් ආකාරයක් බැවින් අකුසලයක්ම වන් නේය. මෙය කරුණාව වඩන්නාවූ පුද්ගලයාගේ සතුරෙකි. ශොකය හැඩීමට කරුණක් වන නමුත් කරුණාව හැඩීමට කාරණයක් නො වන්නේය. මේ ශොකය වෙදනාස්කන්ධයට ඇතුළත් වේ. කරුණා ව සංස්කාරස්කන්ධයට අයත් ය. කරුණාව විඩන්නාවූ පුද්ගලයා ශාන්ත ගති ඇති සත්පුරුෂයෙකි. බුද්ධාදී උතුමන් ගේ වීහරණ යක් බැවින් බු<mark>හ්ම විහරණයක්</mark> ද වන්නේය.

# මුදිතාව (24)

මුදිතා චෛතසිකය වනාහී අපුමාණ වූ ද, සුබිත වූ ද සකල සත්ත්ව පුදෙප්තිය අරමුණු කොටගෙන, සතුටු වීම ආකාරයෙන් පවත්නාවූද, පරසම්පත දකින, අසන කල්හි සිත්හි හටගන්නාවූද එයට අනුකූල වූ ආකාරය හෙවත් ඊෂාාවට පතිපක්ෂ වූද සවහාවයකි. තම දූ දරු, නැදෑ හිත මිතුරු ආදීන් ගේ යස ඉසුරු සැප සමපත් ආදීය දකීමෙන් ඇසීමෙන් ඇතිවන සතුටු ආකාරය ලොභයාගේම විශෙෂයක් මුත් කුසල චෛතසිකයක් වූ මුදිතාව නොවන්නේ ය. සීමා රහිත වූද, දස දිග්හි වසන සුබිත සත්ත්ව පුදෙප්තිය අරමුණු කොට විශෙෂ විභාගාදීය නොසළකා ඔවුන්ගේ සුබීත භාවය පිළිබඳව ඇති වන්නාවූ සතුටුවන ආකාරයම මුදිතා චෛතසිකය වන බව දත යුතුයි.

# පඤ්ඤින්දිය (25)

අරමුණ තත්වාකාරයෙන් හෙවත් ඇති සැටියෙන් දන ගන්නා සවහාවය පඤ්ඤ්ත්දීය නම් වේ. මොහයට පුතිපක්ෂ වූ ද, නිවැරදි ලෙස ආරම්මණයන් ගනු ලබන්නා වූද, හෙවත් සතා වශයෙන් ආරම්මණ තත්වය ගැනීමට උපකාරවන්නා වූද, මේ සවහාවයට අමෝහය යයි ද, විදහාව යයි ද, පුඥව යයි ද කියනු ලැබේ. ඒ ඒ වස්තූන්ගේ විශෙෂ ලක්ෂණ හා අනිතා, දුක්බ, අනාත්මාදී සාමානා ලක්ෂණ පිළිබඳ දනීම අමොහයේ ලක්ෂණයෝයි. යමක ඇති සැටි අවබොධ කිරීමේ දී අධිපති වන බැවින් පඤ්ඤ්ත්දීය යයි වාවහාර වේ. මේ පඤ්ඤ්ත්දීය වෛතසිකය ඤාණසම්පුයුක්ත සොහන සිත්හි යෙදෙමින් පළපුරුදු මාර්ගදෙශකයෙකු මෙන් මුළා නොවී ආරම්මණයාගේ ඇති තත්වයම දක්වත්නේය. දක්ෂ දුනුවායෙකු සණ වෘක්ෂාදීය විනිවිද යන ලෙස ඊය විදින්නාක් මෙන් පඤ්ඤ්ත්දීය ද සියළු ධර්මයන් විනිවිද පවතින්නේ ය. අන්ධකාරය දුරු කොට වස්තු ආලෝක කරන පහනක් මෙන් මොහයෙන් වැසී තිබෙන, ආරම්මණයාගේ අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්මාදී, සවභාවයන් මනාකොට

අවබෝධ කරන්නේය. චතුස්සතාය අවබෝධ කරන්නේත් ලොකෝත්තර සිත්හි යෙදෙන මේ පඤ්ඤ්න්දුියමා. චතුස්සතාය නොදන්නාහට දුෂ්පුාඥයා යයි ද, චතුස්සතාය දන්නා හට පුාඥයා යයි ද වාවහාර වේ.

පඤ්ඤ්න්දීය හෙවත් පුඥුව සත්ත්වයාහට ඇති රත්නයකි. හෙවත් මහාසාර ධනයෙකි. හැම කෙලෙසුන්ගෙන්ම පිරිසිදු වී රහත් වන්නේත් මේ පුඥුව හේතුකොට ගෙනමය.

පටිසන්ධියත් සමග ලැබූ පුඥ බීජය හෙවත් ජාති පුඥව, පුර්ව ජන්මයන්හි දහම ඇසීම, නිරවදා විදාා ඉගෙණිම, යොනිසොමනසි කාරය, ධර්මය මෙනෙහි කිරීම, පණ්ඩිත සත් පුරුෂ ආශුය යනාදී කුසල හේතූන්ගේ විපාක වශයෙන් ලැබෙන තිහේතුක පුතිසන්ධිකවූ සත්ත්වයාටම ලැබෙන්නේය. දිවා මනුෂාාදීන්ට මේ පුඥා බීජය ලැබෙන්නේ වී නමුත් තිරිසනුන්ට හා නිරිසතුන්ට ද නොලැබෙන් නේය. ඔවුන්ට ජන්මයෙන් ලැබී ඇත්තේ සංඥ, විඤ්ඤාණ හෙවත් හැඟීම හා දනීම යන දෙක පමණකි. එබැවින් ඔවුන්ගේ සිත් සතන්හි නුවණ වැඩිය හැකි නොවේ. ජාති පුඥව හෙවත් පුඥ බීජය ඇති පුද්ගලයා හට නුවණ වැඩීම වශයෙන් පුඥව දියුණු කළ හැකි වේ. මෙසේ දියුණු කළ කල්හි පුඥ, විදාා, දර්ශන ද, සම්මා, දිටයි, විජ්ජා, ධම්මවිචය සම්බෝජ්ඣඩ්ග, පඤ්ඤින්දිය, පඤ්ඤාබල වීමංසිද්ධිප්පාද ආදිය ද ලැබෙන්නේය.

විඥන, සංඥ, පුඥ වන්හි වෙනස ද දත යුතුයි. ඒ ඒ දෙරටුවලට හමුවන අරමුණු ඇතුළට ගෙන යන්නාක් මෙන් දනෙන කෘතාය කරන්නේ විඥනය හෙවත් චිත්ත යයි. සදෙරින් ගන්නා ලද අරමුණෙහි ලකුණු මාතුයක් හෙවත් නැවත හැදිනීමට සටහන් ගන්නාක් වැනි පැවැත්ම නම් වූ හැඟීම, සංඥ නම්. මෙහිදී ලකුණු තතු සේ ගැනීමට යථාව සඤ්ඤා යයිද, නොතතු සේ ගැනීමට විපරිත සඤ්ඤා යයි ද කියනු ලැබේ. සදෙරට හමුවූ අරමුණු ඇති සැටියටම හෙවත් තත්වාකාරයෙන්ම අවබෝධ කරන්නාවූ චෛතසිකය පුඥ නම්. පුඥව යෙදුන සිතෙහි හෙවත් ඤාණසම්පුයුක්ත කුසල් සිතෙහි, අරමුණු සංඥවෙන් හැදින, විඤ්ඤාණයෙන් දන, පුඥයෙන් ඇති තතු හෙළිවේ. එබැවින් පුඥව ආලෝකයක් මෙනැයි කියනු ලැබේ.

දෙන බීජය ලත් පුද්ගලයා හට තම දෙනය කුමවත්ව වැඩීම නොකළහොත් එයින් ඵල ලබාගත නොහැකි වන්නේය. සියල් ලන්ගේම දෙන බීජයෝ සමාන නොවෙති. උත්පත්තියෙන්ම පෙර ජාතීන්හි පුරුද්දෙන්ම ආ වාසනා හේතුවෙන් එකිනෙකාගේ හුරු බව එකි එකී විෂයෙහි බැවින් තම තමන්ට හුරුවූ විෂයෙක්හිම නුවණ වැඩීමෙන් ඒ ඒ විෂයෙහි විශෙෂ දෙ විය හැකි වේ. ඒ ඒ පසට සරිලන වැවිලි, ඒ ඒ බිමෙහි වැවීමෙන් සරු ඵල ලබන්නාක් මෙනි. මෙසේ කුමයෙන් නුවණ වැඩීමෙන් සරුඵල ලබන්නාක් මෙනි. මෙසේ කුමයෙන් නුවණ වැඩීමෙන් සර්වඳතා දෙනය දක්වා දියුණු කළ හැකිය.

ශුද්ධාවත්, සමාධියත්, වීයායියත්, පුඥ වැඩීමට උපකාර වේ. එය ද සමතත්වයෙන්ම තිබිය යුතුය. ශුද්ධාව වැඩි වී නුවණ මදවී නම් මුශ්ද පුසන්නයෙක් වෙයි. නුවණ වැඩිවී ශුද්ධාව අඩු වී නම් කෛරාටිකයෙක් වේ. සමාධිය අඩුව වීයායි වැඩිවී නම් නොසන් සුන් බවට හමු උදහස් බවට ද යට වේ. සමාධිය වැඩිවී වීයායිය අඩුවී නම් කුසික භාවයට යට වේ. එබැවින් මේ ඉන්දීයයන්ගේ සම තත්වය, නිසි ලෙස නුවණ වැඩීමට හේතුවේ.

ලෞකික ඥනය, ලොකොත්තර ඥනය යයි ඥන ලදකෙකි. ශිල්ප, ශාස්තු, දර්ශන, විදාා ලොක තත්වය ආදිය පිළිබඳව දැනීම ලෞකික ඥනය වේ. චතුරාය\$ සතහාව බොධය **ලොකොත්තර ඥනයෙන්** සිදුවේ. ශිල්ප ශාස්තුාදීන් පිළිබඳව විශෙෂ උසස්දනීමක් ඇති වීමට ද ජාති පුඥව තිබිය යුතුයි. ජාති පුඥව හෙවත් පුඥ බීජය නැති කල්හි ලෞකික ධාානාදි උසස් ඵල ලබා ගැනීමට නොහැකි වුවත් බොහෝ උත්සාහ කළහොත් සවල්ප ඵලයක් ලබාගත නො හැකි වන්නේ නැත. මේ භවයෙහි අහේතුක පුති සන්ධි ලැබූයේ වී නමුත් පෙර ජාතීන්හි කළ කුසල් ඇති හෙයින් කලාාණ මිතු සේවනය ආදි වශයෙන් උපකාර ලැබීමෙන් පුමාණ වත් ඥණයක් ලබා ගැනීමට හැකි වේ. මෙසේ කිරීමෙන් මතු හවයන්හි ඵල ලැබීම පිණිසත් නුවණ දියුණුකරගත හැකි වන්නේය. සරු බීජය සරු කෙතක වපුරා මනාව රැක ගැනීමෙන් සරු ඵල ලැබෙනු මිස නිසි කල විධි ලෙස නො වැපුරුවහොත් එල නො ලැබෙන්නේ ය. ලෞකික පුඥව චතුරාය\$ සතාය අවබොධ නො කරන්නේ වී නමුත්, නිර්වාණාවබොධයට බලවත් උපනිශුයක් වන්නේය.

මේ ලෞකික දෙනය වුවත් ඉතා දීර්ඝ කාලයක් ඒ ඒ භවයන්හිදී නිසි ලෙස වැඩීමෙන් දියුණු කරගත යුතු වේ. නුවණ වැඩීමට උපකාරවන කරුණු මහත් රාශියකි. කුඩා කල පටන් ම අනෙය වැඩීමේ අගය දැන එය වැඩීමට උත්සාහ කළ යුතුයි. කාලය මොහො තක්වත් අපතේ නොයවා පත් පොත් බැලීම ආදියෙහි නිතර යෙදිය යුතු වේ. උගතුන්ගෙන් අසා දැන, ඇසූ දුටු දේ එකක් එකක් පාසා කරුණු සහිතව වීමසා බලන්නට ද පුරුදු විය යුතුයි. යමක් ගැන සිතන කල්හි සිත විසිර යන්නට ඉඩ නොදී එහිම සිත පවත්වා ගැනීමට ද, සිත් සතත් නොයෙක් අරමුණුවල විසිරෙන්නට හේතුවූ පැවැත්මෙන් තොරව, චාම් පැවැතුම් ඇති කෙනෙකු වීමට ද උත්සාහ කළ යුතුයි. දු කෙලි ආදියෙන් වැළකී දෙඩමලු නොවී, අනුන් දෙස් නො සොයා, අර්ථය පිණිසම කුියා කිරීම ද, නිදිබර නොවී, කලට වේලාවට කටයුතු කිරීම ද, උගතුන් සේවනය කිරීම ද, අනවශා විතර්ක අඩු කිරීම ද, නින්දු, පුශංසා, සතුරුකම් ආදිය අමතක කිරීම ද, පළිගැනීම්, ඊෂ\$ිා කිරීම් ආදියෙන් කුඩා සිටම වෙන් වීමද, ලාභ අලාහ ආදියෙහිද උපෙක්ෂක භාවය වැඩීමද, ඉගෙන ගත් දෙය අමතක විය නොදී නැවත නැවත සිහි කිරීම ද යනාදී කරුණු ඥනයාගේ වැඩීමට උපකාර වන්නේය.

මේ පඤ්ඤ්න්දීය චෛතසිකය හෙවත් ඥනය, කාම සොහන සිත් අතුරෙන් ඤාණසම්පුයුක්ත සිත් දෙළොසෙහි ද, මහග්ගත සිත් වීසිහතති ද, ලොකොත්තර සිත් අටෙහි ද යෙදෙන්නේය. නුව ණින් යෙදී දන ශීලාදී සියඑම පින්කම් කරණ කල්හි ඇතිවන කාමා වචර කුසල් සිත්හි මේ ඤාණය යෙදෙන්නේ ය. එමෙන් ම නිරවදාහ ශාස්තුාදිය ඉගෙණ ගත්තාකල්හි ද, මෙනෙහි කරණ කල්හි ද නුවණ යෙදෙන්නේ ය. මෙකී ලෞකික ශාස්තුඥනය ද තමාගේ හෝ අනුන්ගේ අයහපත සඳහා යොදවන කල්හි කුසල් සිත් ඇති නොවන්නේය. ඇතැම් පුද්ගලයෝ දස අකුසල් ආදිය කරන කල්හි ඉතා තීක්ෂණ බුද්ධියකින් මෙන් නොයෙක් උපකුම යොද සත්ත්ව සාතනය, අදත්තාදනය, මුසාවාදය, සම්එප්පලාපය, ආදිය කරන්නේය. එය ඤාණය නොව අකුසල් කිරීමෙහි දක්ෂ බව, ශුර බව, දක්වීමය. කුසල් සිතකින් යහපතක් මිස අයහපතක් කිසි වීටෙක සිදු නොවන්නේ ය. යහපත යහපත වශයෙන් ද, අයහපත අයහපත වශයෙන් ද, සනාය සනාය වශයෙන් ද අසතාය අසතයා

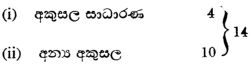
වශයෙන්ද දුනීම ඥානය නමි. එමෙන්ම කුසලය, අකුසලය, කර්මය, කර්ම විපාකය, අතීතය, අනාගතය, එසේම ඉපැද්මට, පැවැත්මට නැවැත්මට හේතු, හේතුන් නිසා ඇතිවන එල යනාදිය දුනීම, නුව ණින්ම දුතු යුතු වේ. මෙසේ ඇති තතු දුන්නා පුද්ගලයා අකුසලින් වැළකී කුසල් ම කරන්නේ ය. යම් අකුසලයක් කරන්නේ නම්, එකල් හි ඇති තතු නොදැනීමෙන්, නොවැටහීමෙන්, මුළාවී මෙන්ම කරන්නේ වේ. එබැවින් අකුසල පක්ෂයෙහි යෙදෙන දක්ෂභාවය, සූරභාවය, ඥානය යයි වරදවා නොගත යුතුයි. ශාස්තු **ද**ොනය අතින් ඉතා දියුණු පුද්ගලයන් අතර මිථාන දෘෂ්ටිකයෝ බොහෝ දෙනෙකි. මීථාාදෘෂ්ටිය හෙවත් වැරැදි දැකීමත් සමහ කුසල් සිත් කිසි කලෙක හටනොගන්නේය. සමාග් දෘෂ්ටිය නොවුයේ වී නමුත්, මීථාාදෘෂ්ටියෙන් වෙන්ව දන් දීම, ගිලන් උපස්ථානාදි යහපත් කටයුතු කරණ කල්හි ඤාණවිපයුක්ත කුසල් සිත් ඇතිවිය හැකිය. ඤාණසම්පුයුක්ත කුසල් සිත්හි යෙදෙන දොනය වනාහී සද්ධා සති, හිරි, ඔතප් ආදී කොට ඇති දහනවයක් සොහන සාධාරණ මෛතසිකයන් පිරිවර කොට ඇති, අනර්ථය වළක්වා අර්ථයම සළසන යහපත් වූ සොහන මෛතසිකයකි

# දෙපනස් චෛතසික ධර්ම

# 1. අඤ්ඤසමාන රාශිය 13

| (i)  | සබ්බ චිත්ත සාධාරණ | 7)             |
|------|-------------------|----------------|
|      |                   | <b>}</b> 13    |
| (ii) | පුකීර්ණක          | <sub>6</sub> ) |

# 2. අකුසල රාශිය 14



# 3. සොහන රාශිය 25.

| (i)   | සොහන සාධාරණ        | 19 | 1    |
|-------|--------------------|----|------|
| (ii)  | විරති              | 3  | . 25 |
| (iii) | අප්පමඤ්ඤා          | 2  |      |
| (iv)  | පඤ්ඤින්දුිය(අමොහය) | -1 |      |

### අඤ්ඤ්සමාන වෛතසික 13

#### සබ්බ විත්ත සාධාරණ 7

- 1. එස්ස
- 2. වේදනා
- සක්කා
- 4. චෙතතා
- 5. එකග්ගතා
- 6. ජීවිතෙන්දිය
- 7. මනසිකාරය

### පකිර්ණක 6

- විතක්ක
- 2. වීචාර
- 3. අධිමොක්ඛ
- විරිය 4
- 5. පීති
- 6. ඡන්ද

#### අකුසල චෛතසික 14

- 1. මොහ අකුසල 2. අහිරික සාධාරණ
- 3. අනොත්තප්ප (මොහ 10. මච්ඡරිය
- 4. උද්ධව්ච
- 5. ලොහ
- 6. දිටඨි 7. මාන
- ) ලොහ
- 8. ලදස
- 9. ඉස්සා

  - 11. කුක්කුච්ච
- 13. මිද්ධ
  - 14. විවිකිචඡා

#### සොහන වෛතසික 25

#### සොහන සාධාරණ 19

- 1. සද්ධා
- 2. සති
- 3. හිරි
- 4. ඔත්තප්ප
- 5. අලොභ
- 6. අදෙස
- 7. තනුමජ්ඣත්තතා
- 8. කායපස්සද්ධි
- චිත්ත පස්සද්ධි 9.

- 10. කායලහුතා
- 11. චිත්ත ලහුතා
- 12. කාය මුදුතා
- 13. චිත්ත මුදුතා
- 14. කායකම්මඤ්ඤතා
- 15. චිත්ත කම්මඤ්ඤතා
- 16. කායපාගුඤ්ඤතා
- 17. චිත්ත පාගුඤ්ඤතා
- 18. කායුජ්ජුකතා
- 19. චිත්තුජ්ජුකතා

#### විරති 3

1. සම්මාවාචා 2. සම්මා කම්මන්තා 3 සම්මා අජිාව

#### අප්පමඤ්ඤා 2

1. කරුණා

2. මුදිතා

1. පඤ්ඤින්දුිය

# චෛතසිකයන්ගේ සම්පුයොගනය

දෙපණස් චෛතසික ධර්මයන්ගේ සවභාවලක්ෂණයන් ඉගෙණ ගත් පසු, ඒ චෛතසිකයන් සිත්වල යෙදෙන්නාවූද, නො යෙදෙන්නා වූද කුමය දන ගත යුතුය.

සම්පුයෝග නය, සංගුහ නය, යයි චෛතසිකයන් පිළිබඳව නය දෙකෙකි. එයින් සම්පුයෝග නය යනු ඒ ඒ චෛතසිකයන් යෙදෙන සිත් කවරහුදයි දක්වීමේ කුමයයි. ඒ ඒ සිත්හි යෙදෙන වෛතසික යන් දක්වීමේ කුමයට සංගුහ නය යයි කියනු ලැබේ.

අඤ්ඤසමාන රාශිය, අකුසල රාශිය, සොහන රාශිය යයි වෛත සිකයන්ගේ රාශි තුනෙකි. සබ්බවිත්ත සාධාරණයන් සත් දෙනා සහ පුකීර්ණකයන් සදෙනාත් යන නෙළෙස් (13) චෛතසිකයන් අඤ්ඤසමාන රාශියට ද, තුදුස් (14) අකුසල චෛතසිකයන් අකුසල රාශියට ද, පස් විසි (25) සොහන චෛතසිකයන් සොහන රාශියටද ඇතුළත් වේ.

අඤ්ඤසමාන රාශියට අයත් චෛතසිකයන් අතුරෙන් සබ්බ චීත්ත සාධාරණ සත, සියළුම එකුන් අනූවක් (89) ක් හෝ එක්සිය වීසි එකක් (121) පුහෙද ඇති සිත්වල එකාන්තයෙන්ම නො අඩුවම යෙදෙත්. පුකීර්ණක වෛතසික සය අසූනවයක් (89) හෙවිත් එක්සිය විසි එකක් (121) පුහෙද ඇති සිත් අතුරෙන් සුදුසු පරිදි යෙදෙන්නා වූද, නො යෙදෙන්නා වූ ද සිත් ඇත්තාහ.

තුදුස් (14) අකුසල වෛතසිකයෝ දෙළොස් (12) අකුසල් සිත්හි සුදුසු පරිදි යෙදෙනි. ඉතිරි සත්සැත්තෑ (77) සිත්හි නොයෙදෙනි.

පස්විසි (25) සොහන වෛතසිකයෝ එකුන්සැටක් (59) සොහන සිත්හි සුදුසු පරිදි යෙදෙති. ඉතිරි සිත් තිහෙහි (30) නො ලැබේ.

සම්පුයොග නය ඉගෙනිමේදී සිත් සියල්ලම හොඳින් මතක තබා ගත යුතු යි. අකුසල් සිත් දෙළොසකි. (12) අහේතුක සිත් අටළොසකි. (18), සොහන සිත් එකුන් සැටකි. (59), සොහන සිත් අතුරෙන් කාමසොහන සිත් සූවිස්සකි. (24), මහග්ගත•සිත් සත්වීස්සකි. (27), ලොකොත්තර සිත් අටෙකි. (8)

# අඤ්ඤසමාන චෛතසික රාශියේ සම්පුයෝග නය

## සබ්බවිත්ත සාධාරණ සත(1)

එස්ස, වෙදනා, සඤ්ඤා, චෙතනා, එකග්ගතා, ජීවිතෙන්දිය, මනසිකාරය යන සබ්බචිත්ත සාධාරණ චෛතසික සත, සිත් සියල් ලෙහිම ඒකාන්තයෙන්ම ලැබෙති. මේ චෛතසිකයන් නො යෙදෙන සිතක් නැත.

#### පුකීර්ණක සය

විතක්ක, විචාර, අධිමාක්ඛ, විරිය, පීති, ඡන්ද යන පුකීර්ණක වෛතසිකයන් සදෙනා අසූනවයක් සිත් අතුරෙන් යෙදෙන්නා වූද නොයෙදෙන්නා වූද සිත් ඇත්තාහ. එබැවින් මේ චෛතසික සය වෙන් වෙන්ව ගෙණ යෙදෙන නො යෙදෙන සැටි විස්තර කරනු ලැබේ.

#### විතක්කය (2)

විතර්කය, ධාානාඩගයක් ද වන බැවින්,එය යෙදෙන සිත් සෙවීමේදී ලෞකික සිත් අසූඑකත්, සාමානා ලොකොත්තර සිත් අට වෙනුවට ධාාන වශයෙන් ඇතිවන ලොකොත්තර සිත් සතලිස (40) ත් ගෙන එක්සියවිසි එකක් (121) සිත් අතුරෙන් සෙවිය යුතුයි. විවාර, පීති චෛතසිකයන්ට ද මෙසේ මය.

දෙපස් විඤ්ඤාණයෝ හෙවත් චක්ඛූ විඤ්ඤාණ, සොත විඤ්ඤාණ සාණ විඤ්ඤාණ, ජීව්හා විඤ්ඤාණ, කාය විඤ්ඤාණ යන අගේතුක අකුසල විපාක පසත් කුසල විපාක පසත් ඉතා දුර්වල විපාක සින් බැවින්, ඒ සිත්වල ලැබෙන්නේ සබ්බච්ත්ත සාධාරණයන් සත්දෙනා පමණය. ඉතිරි පන්සාළිස් (45) චෛතසිකයන් නො ලැබෙත්. එබැවින් මේ විතර්කය සුපනස් (54) කාමාවචර සිත් අතුරෙන් ඉදපස් විඤ්ඤාණ හැර ඉතිරි කාමාවචර සිත් සූසාළිසෙහි (44) ලැල්බන්නේ ය. නව ද ධාානාඩ්ගයක් වශයෙන් යෙදෙන මේ විතර්ක වෛතසිකය, පුථම ධාාන සිත්හි මිස අනිකුත් ධාාන සිත්හි නොයෙදෙන්නේය. පුථම ධාාන සිත් සියල්ල එකොළොසකි. එනම්: රූපාවචර පුථම ධාාන කුසල, විපාක, කිුයා සිත් තුනය, පුථම ධාාන සෝවාන්, සකෘදුගාමී, අනාගාමී, අර්හන් යන ලොකොන් තර මාර්ගඵල සිත් අටය යන එකොළොසය. හැටහතක් (67) ධාාන සිත් අතුරෙන් මෙකී එකොළොස හැර ඉතිරි ධාාන සිත් සපනසෙහි (56) විතර්කය නො ලැබේ. එබැවින් විතර්කය සුසාළිස් (44) කාමාවචර සිත්හි සහ පුථම ධාාන සිත් එකොළසෙහි (11) යන පස් පනස් (55) සින්වල යෙදෙන බවන් ඉතිරි සින් සසැලටහි (66) නො යෙදෙන බවත් දුතු යුතුයි.

#### විචාරය (3)

විවාරය ද ධාානාඩ්ගයක් වන බැවින් එය යෙදෙන සිත් සෙවීමේදී එක්සිය විසි එකක් (121)වූ සිත් වලින්ම ම සෙවිය යුතුයි. කාමාවචර සිත් සූපනසෙන් (54) දෙපස් විඤ්ඤාණයන්හැර ඉතිරි සූසාළිසෙහි (44) ද, ධාාන සිත් හැටහතෙන් (67) පළමු, දෙවන ධාාන සිත් දෙවිස් සෙහි ද (22) යන සිත් හැට හයෙහි (66) මේ විචාර චෛසිකය යෙදෙන්නේ ය. ඉතිරි පස්පනස් (55) චිත්තයන්හි නො ලැබේ.

#### අධිමොක්ඛය (4)

අධිමාක්ඛයත්, විවිකිච්ඡාවත් එකිනෙකට විරුද්ධ ධර්මයෝයි. එහෙයින් අධිමොක්ඛය යෙදෙන කල්හි විචිකිච්ඡාවත්, විචිකිච්ඡාව යෙදෙන කල්හි අධිමොක්ඛයත් නොයෙදෙන්නේ ය. විචිකිච්ඡාව යෙදෙන්නේ මොහමූල විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතෙහි පමණකි. එබැවින් විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතෙහි අධිමොක්ඛය නො ලැබේ.

කාමාවවර සිත් අතුරෙන් විචිකිච්ඡා සිතත් දෙපස් වි**ඤ්ඤාණ** සිත් දසයත් යන සිත් එකළොසෙහි අධිමොක්ඛය නො ලැබේ. ඉතිරි සිත් අට සැන්තෑ වෙහි (78) අධිමොක්ඛය ලැබෙයි.

### විරිය (5)

අටලොස් අහේතුක සිත් අතුරෙන් දෙපස් විඤ්ඤාණයෝය, පඤවද්වාරා වර්ජනය, සම්පටිච්ඡන දෙක සහ සන්තීරණ තුන පසාද වස්තුන්හි අරමුණු ගැටුණු කල්හි, චිත්ත නියාමය පරිදි වියශීයක් නොමැතිව හටගන්නා බැවින් මේ සිත් සොළොසෙහි වියශී වෙචනසිකය හට නොගන්නේ ය. ඉතිරි තෙසැන්තෑ (73) සිත්වල වියශීය යෙදෙයි.

# පුීතිය (6)

ප්‍රිතිය ද, ධාෘතාභ්ගයක් වන බැවින් එක්සිය විසිඑකක් සින් අතුරෙන් මේ චෛතසිකය යෙදෙන සින් සෙවිය යුතුයි. සොම නස්සය ඇති කල්හිම ප්‍රීතිය හටගති. දෙමනස්ස, උපෙක්ඛා, චිත්තයන්හි ප්‍රීතිය නො ලැබෙන්නේ ය. සොමනස්සය යෙදෙන සින් සියල්ල එක්පනසෙකි. (51) එනම්:—දෙළොස් අකුසල් සිත් අතුරෙන් ලොහමූල සොමනස්ස සින් සතරෙකි. (4). අටළොස් අහේතුක සින් අතුරෙන් සොමනස්ස සින් දෙකෙකි. (2). එනඑ සොමනස්ස සන්තීරණය සහ සොමනස්ස හසිතුප්පාදය යන දෙකය. යූවිසි කාමසොහන සින් අතුරෙන් සොමනස්ස සිත් දෙළොසෙකි. (12). හැට හතක් ධාෘන සිත් අතුරෙන් පොමනස්ස සිත් දෙළොසෙකි. (12). හැට හතක් ධාෘන සිත් අතුරෙන් පුථම ධාෘන, දුකීයධාන තතියධාෘන සිත් තෙනිසය. (33). මේ එක් පනස් චිත්තයන් හැර ඉතිරි සිත් සැන්තෑවෙහි (70) ප්‍රීතිය නො ලැබෙන්නේය.

# ඡන්දය (7)

ජන්ද **වෛතසිකය** අටළොස් අහේතුක සිත්හි සහ මොහ මූල දෙසිතෙහි ද යන වීසි (20) චිත්තයන්හි නො යෙදෙන්නේය. ඉතිරි සිත් එකුන්සැත්තෑවෙහි ම (69) යෙදෙයි.

ඡන්දය යයි කියනුයේ කරනු ∙කැමැත්තටය. අහේතුක සින් සියල්ලෙහිම කරුණු කැමැත්තක් නැති බැවින් ඡන්දය නො යෙදෙන බව දත යුතුයි. එමෙන්ම මොහමූල දෙසිතෙහි ද, මොහය අධික-බැවින්, නොසන්සුන් බවත් අවිනිශ්චිත භාවයත් ඇති කල්හි, කැමැත්තක් ඇති නො වන්නේය. එබැවින් මොහමූල දෙසිතෙහි ද ඡන්දය නො යෙදෙන්නේ ය. මෙසේ අඤ්ඤසමාන චෛතසිකයන් නය හෙවත් කුම සතකින් ඒ ඒ සිත් හා යෙදීම හෝනො යෙදීම වන්නේය.

සැකෙවින් මේ අනාෳසමාන චෛතසිකයන්ගේ සම්පුයොග නය සත මෙසේ දත යුතුයි. (213 පිටුව බලනු)

# අකුසල චෛතසික රාශියේ සම්පුයොග නය

අකුසල රාශියට අයත් චෛතසිකයන් තුදුසෙකි. (14) අයූනව යක් (89) සිත් අතුරෙන්, මේ තුදුස් (14) අකුසල චෛතසිකයෝ අකුසල් සිත් දෙළොසෙහි මිස, ඉතිරි සිත් සත්සැත්තෑවේ (77)නො ලැබේ. එබැවිත් අකුසල චෛතසිකයන් යෙදෙන සිත් සෙවීමේදී මේ අකුසල් සිත් දෙළොසෙන් කවර නම් අකුසල් සිතක යෙදේද, කවර සිතක නො යෙදේදයි සෙවිය යුතුය.

#### මොහ චතුස්කය (1)

මොහය, අභිරිකය, අනොත්තප්පය, උද්ධව්වය යන චෛතසික සතරට මොහ චතුස්කය යයි කියති. මේ චෛතසික සතර දෙළොය් අකුසල් සිත්හි ඒකාන්තයෙන් ම යෙදෙන බැවින් අකුසල සාධාරණ යෝ යයි ද වාවහාර වේ. අටළොස් අහේතුක චිත්තයන්හි ද එකුන් සැට සොහන සිත්හි ද යන සත්සැත්තෑ (77) සින්හි නොයෙදෙන්නාහ.

# ලොහ නිකය (2)

ලොහය, දිට්යීය, මානය යන චෛතසික තුන ලොහ තුිකය නම්. දෙළොස් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන් ලොහ මූල සිත් අටෙහි මිස, දෙෂමූල මොහමූල සිත් සතරෙහි නො යෙදේ. එයින් ලොහය, ලොහ මූල සිත් අටෙහි නියත වශයෙන්ම යෙදෙන්නේය. දිට්යී වෛතසිකය දිට්යීගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරෙහි නියතය. මානය, දිට්යීය මෙන්ම බලවත් අකුසලයක් බැවින්, මේ චෛතසික දෙක එක සිතක නොයෙදේ. මානය, දිට්යීගත ච්ජපයුත්ත සිත් සතරෙහි අනියත වශයෙන් යෙදෙන්නේය. සෑම දිට්යීගත ච්ජපයුත්ත සිතකම මානය නො යෙදෙන බවත්, මානය යෙදෙන්නේත් දිට්යීගත ච්ජපයුත්ත සිතකම මානය නො යෙදෙන බවත්, මානය යෙදෙන්නේත් දිට්යීගත ච්ජපයුත්ත සිතක මිස අන් සිතක නොවන බවත් දත යුතුයි. අටළොස් අහේතුක සිත් හා එකුන් සැට සොහන සිත්හි ද ලොහ නිකය නොයෙදේ.

## දෙස වතුස්කය (3)

දෙසය, ඉස්සාවය, මව්ජරිය, කුක්කුව්වය යන චෛතසික සතරට දෙස චතුස්කය යයි කියති. දෙළොස් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන් දෙසමූල සිත් දෙකෙහි පමණක් මේ දෙස චතුස්කය යෙදෙන් නේය. ඉතිරි සිත් අසූහතෙහි (87) නො යෙදේ. මේ චෛතසික සතර, සිත් දුෂා කරවන ධර්මයෝයි. ඉස්සා, මව්ජරිය, කුක්කුච්ච යන තුන දෙසයත් සමහ යෙදෙනු මිස දෙසය නැතිව නො යෙදෙන් නාහ. හැම දෙස සිතකම ඉස්සා, මව්ජරිය, කුක්කුච්චයන් නොයෙදේ. මේ තුන එක්වරම එක සිතක නො යෙදේ. යෙදෙ තොත් වෙන් වෙන්වම දෙසයත් සමහ දෙස මූල සිතකම යෙදේ. එබැවින් ඉස්සා, මව්ජරිය, කුක්කුච්චය යන චෛතසික තුන දෙස මූල සිත් දෙකෙහි අනියත යොගී වන්නේය. දෙසය නියන යොගී වේ.

### ථීනය සහ මිද්ධය (4)

ථීනයත් විද්ධයත් එකටම උපදින, වෙන් කළ නොහැකි අකුසල ධර්මයෝයි. දෙළොස් අකුසල් සිත් අතුරෙන් සසංබාරික අකුසල් සිත් පසෙහි පමණක් අනියත වශයෙන් යෙදෙන්නේය. මේ චෛත සික දෙක අකර්මණාහාවය හෙවත් කටයුත්තෙහි යොගා නොවන ස්වභාවය ඇති හෙයින් අසංබාරික අකුසල් සිත්හි නො යෙදේ. අහේතුක අටළොස සහ සොහන පනස්නවයෙහි ද නො ලැබේ. සසංඛාරික අකුසල් සින් පස නම්, ලොහමූල සතරත් දෙසමූල එකත් යන පසය. ඉතිරි අකුසල් සත අසංඛාරිකය. සියළුම සසංඛාරික අකුසල් සින්වල ජීනයත් මිද්ධයත් නො යෙදෙන බවද, යෙදෙනොත් මේ සසංඛාරික සින් පසෙහි මිස අන් සිතක නො යෙදෙන බවද දන යුතුයි.

#### විචිකිච්ඡාව (5)

විචිකිඑජා චෛතසිකය දෙළොස් අකුසල චිත්තයන් අතුරෙන් එකම මොහමූල විචිකිඑජා සම්පුයුක්ත සිතෙහි පමණක් නියත වශයෙන් යෙදෙන්නේය. ඉතිරි සිත් අසූ අටෙහි නො ලැබේ.

අකුසල රාශියට අයත් තුදුස් චෛතසිකයන් මෙසේ නය හෙවත් කුම පසෙකින් ඒ ඒ දෙළොස් අකුසල් සිත්හිම යෙදෙන බව දත යුතුයි. සැකෙවින් මේ අකුසල චෛතසිකයන්ගේ සම්පුයෝග නය මෙසේයි.

| නය | <u> වෛතසික</u> | <b>යෙදෙන</b> සිත්         | නොයෙදෙන සිත්                                |
|----|----------------|---------------------------|---------------------------------------------|
| 1  | මෙංහ චතුස්කය   | අකුසල් සිත් 12            | අකුසල් 12 හැර<br>ඉතිරි 77                   |
| 2  | ලොහ නිුඩාය     | ලොභමූල සි <b>ත්</b> 8     | ∍ලං තමූල 8 හැර<br>ඉතිරි 81                  |
| 3  | දෙස වතුස්කාය   | දෙසමූල සින් 2             | දෙසමූල <sup>2</sup> තැර<br>ඉති <b>දු</b> 87 |
| 4  | ථිනය සහ මිද්ධය | සසංඛාරික අකුසල් 5         | සසංඛාරික 5 හැර<br>ඉතිරි 84                  |
| 5  | විචීකිචඡාව     | මොහමූල<br>විචිකිචඡා සිත 1 | විචිකිචඡා සිත හැර<br>ඉතිරි 88               |

#### සොහන චෛතසික රාශියේ සම්පුයොගනය

සොහන රාශියට අයත් චෛතසිකයෝ විසිපස්දෙනෙකි. එයින් එකුන්විසි (19) දෙනෙක් **සොහන සාධාරණයෝය.** තිදෙනෙක් වීරතියෝය. දෙදෙනෙක් **අපුමාණායෝය**. ඉතිරි චෛතසිකය අමෝහය හෙවත් පඤ්ඤ්ත්දීය වේ. මේ සොහත චෛතසිකයන් ගේ සම්පුයොග නය සතරෙක් වේ.

සොහන චෛතසිකයෝ එකුන්සැටක් (59) සොහන සින්හි මීස අන් සිතක නොලැබේ. එබැවීන් සොහන චෛතසිකයන් යෙදෙන සිත් සෙවීමේ දී සොහන සිත් පනස් නවයෙන් පිටන නො සෙවිය යුතුයි.

#### සොහන සාධාරණ වෛතසික (1)

සද්ධා, සති ආදී වූ එකුන්විසි (19) සොහන චෛතසිකයෝ එකුන් සැටක් (59) වූ සොහන සිත්හි ඒකාන්තයෙන්ම නො අඩුවම ලැබෙන්නාහ. සොහන සිත් පනස්නවය (59) නම්:–කාමසොහන සිත් සූවිස්සය (24), මහග්ගත සිත් සත්විස්සය (27). ලොකොත්තර සිත් අටය(8)

අසොහන සින් තිහෙහි (30) සොහන චෛතසිකයෝ නො ලැබේ.

### විරතිතුය (2)

සම්මාවාවා, සම්මාකම්මන්ත, සම්මාආජීව යන චෛතසික තුන වීරතිතුය නමී. මේ වීරති චෛතසික තුනම ශීල විසුද්ධිය සම්පූර්ණ කරමින් ලොකොත්තර සිත් අටෙහි නියත වශයෙන්ම යෙදෙන්නාහ. කාමාවචර මහා කුසල සිත් අටෙහි වෙන් චෙන්ව අනියත වශයෙන් යෙදෙති. ශීලමය පුණාංකර්මයක් සිදුවන කල්හි පමණක් මේ වීරතිහු යෙදෙන බැවින් අනිකුත් පින්කම කරන කල්හි ඇති වන කුසල් සිත්හි ද, විපාක, කි්යා සිත්හි ද නො ලැබේ. එබැ වීන් මේ වීරති චෛතසිකයෝ ලොකොත්තර සිත් අටෙහි නියත වශයෙන් ද, මහා කුසල් සිත් අටෙහි අනියත වශයෙන් ද යෙදෙන බවත් ඉතිරි සිත් තෙසැත්තෑවෙහි (73) නො යෙදෙන බවත් දත යුතුයි.

### අප්පමඤ්ඤා (3)

අපුමාණය ධර්මයන් වූ කරුණා, මුදිතා යන චෛතසික දෙක අනන්ත වූ සත්ත්ව පුදෙප්තිය අරමුණු කරමින් ඇති වන්නා වූ කුසල ධර්මයෝයි. කරුණා, මුදිතා ධර්මයන් වඩන්නා වූ කල්හි ඇතිවන සොහන චිත්තයෝ නම්:— කාමාවචර මහා කුසල් සිත් අටය, මහා කියා සිත් අටය, රූපාවචර පුථම ධායන සිත් තුනය, දුතියධායන සිත් තුනය, තතිය ධායන සිත් තුනය, චතුර්ථධායන සිත් තුනය යන යන අටවිසි (28) සොහන චිත්තයෝය. මේ සිත් විසි අටෙහි කරුණා, මුදිතා ධර්ම වඩනා කල්හි පමණක් මේ චෛතසික දෙක අනියත වශයෙන් යෙදෙන්නාහ. ඉතිරි සිත් එක්සැවෙහි (61) අපුමාණයයෝ නො ලැබේ.

කාමාවචර විපාක සිත් අට සුබිත්දුක්බිත සත්ත්වපුඥප්තිය අරමුණු තො කරන බැවින් කරුණා, මුදිතා දෙක ඒ විපාකසිත් අටෙහි තො ලැබේ. ධාාන සිත් අතුරෙන් රූපාවචරපඤ්චමධාාන සිත් තුනත්, අරූපාවචර සිත් දෙළොසත් යන පසළොස් චිත්තයන්හි උපෙක්බාව යෙදෙන බැවින් කරුණා, මුදිතා දෙක ඇති නොවේ. ලොකොත්තර සිත් අට නිර්වාණය අරමුණු කිරීම හැර සත්ත්ව පුඥප්තියක් අරමුණු නො කළ හැකි බැවින්, අපුමාණා ධර්මයෝ ලොකොත්තර සිත් අටෙහි නොයෙදෙන්නාහ.

### පඤ්ඤින්දිය (4)

සොහන සිත් පනස්නවය (59) අතුරෙන් පඤ්ඤින්දීය චෛත-සිකය යෙදෙන්නේ ඤාණ සම්පුයුක්ත සිත්හි පමණය. කාමසොහන ඤාණ විපුයුක්ත සිත් දෙළොස හැර ඉතිරි සොහන සිත් හතළිස් හත (47) ඤාණසම්පුයුක්තය. අසොහන සිත් තිහෙහි (30) කිසි සේත් නො ලැබේ. එබැවින් පඤ්ඤින්දීය චෛතසිකය සොහන ඤාණසම්පුයුක්ත සිත් හතළිස්හතෙහි (47) යෙදෙන බවත්, ඉතිරි සිත් හතළිස් දෙකෙහි (42) නො යෙදෙන බවත් දත යුතුය.

සොහන රාශියට අයත් චෛතසිකයන් මෙළේ නය හෙවත් කුම සතරකින් ඒ ඒ සොහන සිත්හි යෙදෙති. සැකෙවින් සොහන රාශියට අයත් පස්වීසි චෛතසිකයන්ගේ සතර සම්පුයෝග නය මෙසේ දත යුතුයි.

| 38 | <u>ෙවේතසිකය</u> | යෙදෙන සින්                                                                                          | නොගෙ                                                       | නොයෙදෙන සින්                                       |
|----|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Н  | සොහන සාධාරණ     | සොහන සිත්                                                                                           | 59 අලසාහන සින්                                             | 30                                                 |
| 73 | වීරතිනුය        | ලොකොත්තර 8)<br>මහා කුසල් 8                                                                          | අසොහන<br>මහා කුසල් 8 ත්<br>ලොකොත්තර 8 ත්<br>හැර ඉතිරි සොහන | $\begin{cases} 30 \\ 5 \end{cases}$                |
| င  | අප්පමඤ්ඤා       | මහා කුසල්<br>මහා කුසල්<br>මහා කියා<br>පුර්ම ධාෘත<br>දුනිය ධාෘත<br>නකිය ධාෘත<br>වකුන්ථ ධාෘත          | අසොභන<br>මහා විපාක<br>සඤ්චමධානන<br>ලොකොත්තර                | $\begin{pmatrix} 30 \\ 8 \\ 15 \\ 8 \end{pmatrix}$ |
| 4  | පඤ්ඤිත්දීය      | කාම සොහන සැණසම්පුයුක්ත $12$ මහග්ගත $27 \begin{cases} 47 \\ 00 \end{cases}$ රෙනෙන්තර $8 \end{cases}$ | අලසාහන<br>කාමසොහන                                          | $rac{30}{\infty}$ දිවලයික්ත 12 $iggr entropy$     |

# නියතානියත යොගි චෙතසිකයෝ

චෙතසිකයන්ගේ සම්පුයෝග නය දක්වන කල්හි ඇතැම් චෛතසිකයෝ සමහර සිත්හි නියත වශයෙන් ද, ඇතැම් චෛතසික යෝ අනියත වශයෙන්ද යෙදෙන බව පෙන්වා දෙන ලදී. යම් යම් සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයෝ ඒ ඒ සිත්හි ස්ථීර වශයෙන්ම යෙදෙන් තේ නම්, ඒ චෛතසිකයන්ට නියතයෝගි චෛතසිකයෝ යයි කියනු ලැබේ. ඇතැම් සිතෙක් සමහර විටෙක යෙදී සමහර විටෙක චෛතසිකයන්ට අනියතයෝගි චෛතසිකයෝ කියනි. නො යෙදෙන

නෙළෙස් අනාෳස**මාන චෛතසිකයෝ** යෙදෙන සින්හි නියත වශයෙන් ම යෙදෙන බැවින් නියතයොගි වේ.

තුදුස් අකුසල චෛතසිකයන් අතුරෙන් මොහ චතුස්කය,ලොහය, දිටයිය, දෙසය, විවිකිච්ඡාව යන අට තමන් යෙදෙන අකුසල් සිත්හි නියත වශයෙන් ම යෙදෙන හෙයින් නියතයොගි නම් වේ. ඉතිරි සය, එනම් මානය, ඉස්සාව, මච්චරිය, කුක්කුච්චය, ජීනය සහ මිද්ධය අනියත යොගී වේ. මානය, තමා යෙදෙන සිත්හි කිසි විටෙක යෙදෙයි. , කිසි විටෙක නො යෙදෙයි. ඉස්සා, මච්ඡරිය, කුක්කුච්චය යන චෛතසික තුන තමන් යෙදෙන සිත්හි කිසි විටෙක චෙන් චෙන්ව යෙදේ. ජීනය සහ මිද්ධය, හැම විටම එක්වම තමන් යෙදෙන සිත්හි කිසි විටෙක යෙදෙයි.

පස්වීසි සොහන චෛතසිකයන් අතුරෙන් එකුන්වීසි (19) සොහන සාධාරණ චෛතසිකයෝ සියඑම සොහන සින්හි යෙදෙන බැවින් නියත යොගී වේ. විරතිතුය සහ අප්පමඤ්ඤා දෙක යන චෛතසිකයෝ පස්දෙනා අනියත යොගී වේ. තමන් යෙදෙන සොහන සින්හි කිසි වීටෙක වෙන් වෙන්ව යෙදෙන්නේය. පඤ්ඤන්දිය චෛතසිකය ද, තමා යෙදෙන සින්හි ස්ථිරව යෙදෙන හෙයින් නියතයොගී වේ. ලොකොත්තර සින්හි වීරතිතුය නියතයොගි වේ.

සැකෙවින් මේ නියතානියත යොගය මෙසේ දත යුතුයි.

| වෛතසික         | නියත යොගි                                                                                         | අනියත යොගි                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| අනාෳසමාන<br>13 | තමන් යෙදෙන<br>සිත්හි නියතය                                                                        | නැත                                                                                                                                                                                                                           |
| අකුසල          | මොහ<br>චතුස්කය 4<br>ලොහය හා<br>දිට්ඨිය 2<br>දෙසය 1<br>විචිකිච්ඡාව 1<br>තමන් යෙදෙන<br>සිත්හි නියතය | ඉස්සා, මව්ජරිය,<br>කුක්කුච්ච<br>යන තුන තමන් යෙදෙන<br>යිත්හි කිසි වීටෙක වෙන්<br>වෙන්ව යෙදෙයි. මානය,<br>තමා යෙදෙන සිත්හි කිසි<br>වීටෙක යෙදෙයි. ථිනය<br>සහ මිද්ධය, හැම වීටම<br>එක්වම තමන් යෙදෙන<br>සිත්හි කිසි වීටෙක යෙ<br>දෙයි. |
| <b>ෙසාහ</b> න  | සොහන<br>සාධාරණ 19<br>පඤ්ඤ්න්දිය 1<br>තමන් යෙදෙන<br>සිත්හි නියතය                                   | විරතිතුය සහ අප්පමඤ්ඤා<br>දෙක තමන් යෙදෙන<br>සිත්හි වෙන් වෙන්ව<br>යෙදෙයි. ලොකොත්තර<br>සිත්හි විරතිතුය නියතය.                                                                                                                    |

# චෛතසිකයන්ගේ සංගුහ නය

අසූනවයක් නොහොත් එක්සියවිසිඑකක් වූ සිත් අතුරෙන් ඒ ඒ සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයන් දක්වීමේ කුමයට **සංගුහ නය** යයි කියති.

## ලොකොත්තර සිත්හි වෛතසිකයන්ගේ සංගුග නය

ධාානයන්ගේ වශයෙන් ලොකොත්තර සිත් සතළිසෙකි. (40). එයින් පඨමජ්ඣාන ලොකොත්තර මාර්ග සිත් සතරය, එල සිත් සතර යයි අටෙකි. දුතියජ්ඣාන. ලෙකොත්තර සිත් අටෙකි තතියජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අටෙකි. චතුර්ථජ්ඣාන ලොකොත් තර සිත් අටෙකි. පඤචමජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අටෙකි. ලොකොත්තර ධාාන සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයන් සෙවීමේදී අනාහ සමාන රාශියෙන් සහ සොහන රාශියෙන් ද සෙවිය යුතුයි. අකුසල රාශියට අයත් චෛතසිකයෝ, සොහන සිත්හි නො යෙදෙන බැවින්, පුතික්ෂෙප කළ යුතුයි.

ඒ ඒ ධාාන සිත්හි යෙදෙන ධාානාඩ්ගයන් ද මතක තබාගත යුතුයි. පුථම ධාාන සිතෙහි, විතක්ක, විචාර, පීති, සුඛ, එකග්ගතා යන අඩග පස ද, දුතියධාාන සිතෙහි විචාර, පීති, සුඛ, එකග්ගතා යන සකර ද, තතියධාාන සිතෙහි පීති, සුඛ එකග්ගතා යන තුන ද, චතුර්ථධාාන සිතෙහි සුඛ, එකග්ගතා යන දෙක ද, පඤ්චමධාාන සිතෙහි උපෙක්ඛා, එකග්ගතා දෙක ද යෙදෙන්නාහ.

තවද, මේ ලොකොත්තර සිත්හි ශීල, සමාධි, පුඥ යන ධර්ම තුනම බලවත්ව පවතින බව දත යුතුයි.

# පඨමජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අට (1)

පුථම ධාාන ලොඛේකාත්තර සිත් අටෙහි යෙදෙන්නා වූ චෛතසිකයෝ නම් තෙළෙස් අනාසමානයෝ සහ විසිපස් සොහන චෛතසිකයන් අතුරෙන් අපුමාණායෝ දෙදෙනා හැර ඉතිරි තෙවිස් සය (23) යන චෛතසිකයෝ සතිස් (36) දෙනාය. තුදුස් අකුසල චෛතසිකයන් සහ අපුමාණා දෙදෙනාත් යන සොළොසක් (16) චෛතසිකයෝ නො ලැබෙන්නාහ,

# දුතියජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අට (2)

දෙවෙනි ධාාන සිතෙහි **විතර්කය** නො යෙදෙන බැවින් පුථම ධාානයෙහි යෙදෙන චෛතසිකයන් සතිසෙන් **විතර්කය** හැර ඉතිරි පන්තිස (35) යෙදෙන්නාහ. අකුසල් දහහතරත්, අපුමාණා යෝ දෙදෙනාත් විතර්කයත් යන සතළොස (17) නො ලැබේ.

# තතියජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අට (3)

දෙවෙනි ධාානයෙහි යෙදෙන චෛතසිකයන්ගෙන් **විචාරය** හැර ඉතිරි සූතිස (34) මේ තතියජ්ඣාන සිත්ති යෙදේ. ඉතිරි අට ළොස (18) නොයෙදේ.

### වතුර්ථජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අට (4)

සතරවැනි ධාාන සිතෙහි පුීත් ධාානාඩ්ගය නො යෙදෙන බැවීන් තුන්වන ධාාන සිතෙහි චෛතසික සූතිසෙන් පීති හැර ඉතිරි තෙතිස (33) යෙදේ. නො ලැබෙන්නේ ඉතිරි එකුන්වීසි (19) චෛතසික යෝය.

# පඤ්චමජ්ඣාන ලොකොත්තර සිත් අට (5)

සතරවැනි ධාාන සිතෙහි සුඛය වෙනුවට උ**පෙක්ඛාව** යෙදෙන බැවින් පඤ්චමධාාන සිතෙහි ලැබෙන්නේත් සතර වෙනි ධාාන සිතෙහි මෙන් චෛතසිකයෝ තිස්තුනෙකි (33). ඉතිරි චෛතසික දහනවය නො ලැබේ.

ලොකෝත්තර සිත්හි සංගුහ නය පස මෙසේ දත යුතුයි.

| නය | සිත්                    | යෙදෙන<br>චෛතසික                                  | නොයෙදෙන<br>චෛතසික                          |
|----|-------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 1  | පුථමධ%ාන<br>ලොකොංතනර&   | අතාශසමාන 13<br>අප්පමණාණ<br>2 හැර<br>ඉතිරිමසාභන23 | අකුසල් <sup>14</sup> }ු16<br>අප්පමණාකුක, 2 |
| 2  | දුනියඛණන                | ඉහත 36 න් විතකීය                                 | ඉහත 16}17                                  |
|    | ලොකොතුනර8               | හැර ඉනිරි 35                                     | වි <b>ත</b> කීය 1}17                       |
| 3  | <b>ත</b> නියධානන        | ඉහත 35 න් විචාරය                                 | ඉහත 17                                     |
|    | ලොසොතනර8                | හැර ඉතිරි 34                                     | විචාරය 1}18                                |
| 4  | වතුළුධ දංන              | ඉහත 34 න් පීති                                   | ඉහත 18}19                                  |
|    | ලොකොතන ර8               | හැර ඉතිරි 33                                     | පීතීය 1                                    |
| 5  | පඤ්චමධ නාන<br>ලොකොනන ර8 | ඉහත 33 න්<br>සුඛය හැර<br>ඉතිරි 32<br>උපෙසාාව 1   | ඉහත 19                                     |

# මහග්ගත සිත්හි චෛතසිකයන්ගේ සංගුහ නය

මහග්ගත සිත් සත්විස්සකි. (27). එනම, රූපාවචර පුථම ධාාන සිත් තුනය, දුතියධාාන සිත් තුනය, තතිය ධාාන සිත් තුනය චතුර්ථධාාන සිත් තුනය, පඤ්චමධාාන සිත් තුනය, අරූපාවචර සිත් පඤ්චමධාාන දෙළොසය. මහග්ගත ධාාන වඩන්නාවූ පුද්ග– ලයෝ සමාධිය ලැබීම පිණිසම ව්යා කරන්නෝය. මේ සමාධිය, භාවතාමය කුසල කර්මයාගේ පුතිඵලයෙකි. එබැවින් ශීලමය පුණා කර්මයත් කිරීමේ දී ඇතිවන වීරති චෛතසිකයෝ ධාාන සිත්හි නොලැබේ. අපුමාණ වූ සුබිත දුක්ඛිත සත්ත්ව පුඥප්තිය අරමුණු කරමින් ඇතැම් ධාාන උපදවාගත හැකි බැවිත්, එසේ වඩනා කල්හි අපුමාණා ධර්ම වූ කරුණා, මුදිතා යන චෛතසික දෙක ද ලැබේ.

# පඨමජ්ඣාන මග්ගත සිත් තුන (1)

පුථම ධාාන මහග්ගත සිත් තුනෙහි තෙළෙස් අනා සමාන චෛතසිකයෝද, පස්වීසි සොහන චෛතසිකයන් ගෙන් විරතිතුය හැර ඉතිරි දෙවීසි (22) චෛතසිකයෝ ද යන පන්තිසක් (35) චෛත සිකයෝ ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි වූ තුදුස් අකුසලයන් සහ විරතිතුය ද යන සතළොස නො ලැබේ.

# දුතියජ්ඣාන මහග්ගත සිත් තුන (2)

පුථම ධාාන සිතෙහි වූ පන්තිස් චෛතසිකයන් අතුරෙන් විකර් කය හැර ඉතිරි සූතිස (34), දුතියධාාන සිතෙහි යෙදෙන්නාහ. නො ලැබෙන්නේ ඉතිරි අටළොස් චෛතසිකයෝය.

#### තතියජ්ඣාන මහග්ගත සිත් තුන (3)

දුතියධාාන සිතෙහි යෙදෙන චෛතසිකයන්ගෙන් වීචාරය හැර ඉතිරි තෙතිස (33) තතියධාාන සින්හි ලැබේ. ඉතිරි වූ එකුන්විසි (19) චෛතසිකයෝ නොලැබේ.

### වතුර්ථජ්ඣාන මහග්ගත සිත් තුන (4)

තතියධාාන සිතෙහි ලැබෙන චෛතසිකයන්ගෙන් පුීතිය හැර ඉතිරි දෙතිස් (32) චෛතසිකයෝ සතරවැනි ධාාන සිතෙහි යෙදෙන් නාහ. නො යෙදෙන චෛතසිකයන්ගේ ගණන විස්සකි.

# පඤ්චමජ්ඣාන මහග්ගත සිත් පසළොස

සතරවැනි ධාාන සිතෙහි යෙදෙන සුබවේදතාව හෙවත් සුබ ධාානාඩ්ගය වෙනුවට පඤ්චමධාාන සිතෙහි යෙදෙන්නේ උපෙක්බා වයි. උපෙක්බාව යෙදෙන සිත්වලින් සුබිත දුක්බිත සත්ත්වයන් අරමුණු කළ නොහැකි බැවින්, කරුණා මුදිතා නම් වූ අපුමාණායෝ දෙදෙනා ද පඤ්චමධාාන සිතෙහි නො යෙදේ. එවිට අඤ්ඤසමාන යන්ගෙන් විතර්ක, විචාර, ප්‍රීති, යන චෛතසික තුන ද ව්රතිතුය සහ අපුමාණා ධර්ම දෙක ද අකුසලයන් තුදුස ද යන (22) දෙවිසි චෛතසිකයෝ මේ පඤචමජ්ඣානසිත්හි නො ලැබේ. ඉතිරි තිහ(30) ලැබේ.

මහග්ගත සිත්හි චෛතසිකයන්ගේ සංගුහ නය පස මෙසේ දත යුතුයි.

| නය | සිත්                          | ගෙදෙන<br>වෛතසික                                                             | නොයෙදෙන<br>වෛතසික                                     |
|----|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 1  | පුථමධ නාත<br>මහග්ගත 3         | අඤඤ සමංන13<br>විරති 3 හැර<br>ඉතිරි සොභන22                                   | අකුසල <sup>14</sup> }17<br>විරති 3                    |
| 2  | දුතියධනා න<br>මහන්ගත 3        | ඉහත 35 න් විතකීය<br>හැර ඉතිරි 34                                            | ඉහත 17<br>විතකීය 1}18                                 |
| 3  | නතියධ <b>නානා</b><br>මහග්ගත 3 | ඉහත 34 න් විචාරය<br>හැර ඉතිරි 33                                            | ඉහත <sup>18</sup> }19                                 |
| 4  | වතුණිඛ නාන<br>මහන්ගත 3        | ඉහත 33 න් පීතිය<br>හැරඉතිරි 32                                              | ඉහත 19}20<br>පීනිය 1                                  |
| 5  | පඤ්චමධ 30 ත<br>මහන්ගත 15      | ඉහත 32 න් කාරුණා<br>මුදිතා දෙක හැර<br>ඉතිරි 30<br>(සුඛය චෙනුවට<br>උපෙකුබාව) | ඉහ <b>ත</b> 20 <b>}</b><br>අප්පමණැක, 2} <sup>22</sup> |

# කාමසොහන සිත්හී චෛතසිකයන්ගේ සංගුහ නය

කාමසොහන සිත් සූවිස්සකි (24). එයින් සිත් අටක් ්කුසල්ය, අටක් විපාකය, ඉතිරි අට කිුයා සිත්ය. දුන සීලාදී පුණාාකර්ම යන් සිදුකරන කල්හි ඒ ඒ පින්කම් වලට සුදුසු පරිදි අනාෳසමාන ලෛතසික හා සොහන චෛතසික ද යෙදෙන්නාහ. සතුටු සිතින් පින්කම කරන කල්හි පුීතිය ලැබේ. මධාස්ථව පින්කම් කිරීමේදී පුීතිය නො ලැබේ. සීලමය පින්කම් කරන කල්හි පමණක් විරතිනුය වෙන් වෙන්ව ලැබෙන්නේය. ශීලමය පින්කම් නොවන දනාදී අනිකුත් කුසල් කරන විට විරතිතුය නො ලැබෙන්නේය. දුක්බිත සත්ත්වයන් කෙරෙහි අනුකම්පාව දක්වන කල්හි කරුණාව ද, සුඛිත සත්ත්වයත් අරමුණ කරණ කල්හි මුදිතාව ද ලැබේ. එසේ නොවන කල්හි මේ අපුමාණායෝ නො ලැබෙන්නාහ. නුවණින් යුක්තව කුසල් කරන කල්හි පඤ්ඤ්න්දුීය ලැබේ. එසේ ණුව ණින් යුක්තනොවූ කල්හි ප**ඤ්ඤින්දිය** නොලැබේ. මල් පිදීම, වන්දනා කිරීම, බණ ඇසීම යනාදී පින් කම් කිරීමේ දී විරතිතුයන්, අපුමාණාගයාත් තො යෙදේ. සොහන චිත්තයන්හි අකුසල වෛත-සිකයෝ කිසිසේත් නො ලැබේ.

කාමසාහන සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයන් දක්වීමේ පහසුව සඳහා සිත් දෙක බැගින් ගෙන යුගල හෙවත් දුක වශයෙන් බෙද දක්වනු ලැබේ. සොමනස්ස ඤාණසම්පුයුක්ත සිත් දෙක පුථම යුගලය හෙවත් දුකය වශයෙන් ද, සොමනස්ස ඤාණව්ප්පයුත්ත සිත් දෙක දෙවෙනි දුකය වශයෙන් ද, උපෙක්බා ඤාණසම්පුයුක්ත සිත් දෙක තෙවැනි දුකය වශයෙන් ද උපෙක්බා ඤාණසම්පුයුක්ත සේත් දෙක තෙවැනි දුකය වශයෙන් ද උපෙක්බා ඤාණව්පුයුත්ත සිත් දෙක සිව්වැනි දුකය වශයෙන් ද සළකනු ලැබේ. මෙසේ කුසල් සිත් අටත්, වීපාක සිත් අටත්, කියා සිත් අටත් දුකයන්ගේ වශයෙන් සතර සතර කොටස්වලට බෙද එහි යෙදෙන චෛතසිකයන් වෙන් වෙන්ව දක්වනු ලැබේ.

කාමසොහන කිුියා සිත් අට රහතන්වහන්සේලාට පමණක් ලැබෙන සිත් බැවින්, ඒකාන්ත කුසල් වශයෙන් යෙදෙන **විරති** ධ**ර්**ම තුන මේ කිුියා සිත්හි නො ලැබේ. කාම සොහන විපාක සිත් අට, කුසලකර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් ලැබෙන හෙයින් එහි විරතිතුය නො ලැබේ. සුබිත දුක්බිත සත්ත්වයන් ද අරමුණ නො කළ හැකි බැවින් අපුමාණයයෝ ද නො ලැබේ.

# කාමසොහන කුසල් සිත් අටෙහි සංගුහ නය පළමුවෙනි දුකය (1)

සොමනස්ස ඤාණසම්පුයුක්ත අසංඛාරික සසංඛාරික සිත්දෙකෙහි තෙළෙස් අනාසමානයන් හා පස්විසි සොහන චෛතසික ද යන අටතිසක් චෛතසිකයන් ලැබෙන්නාහ. අකුසල් තුදුය පමණක් නො ලැබේ. වීරතිතුය සහ අපුමාණායෝ දෙදෙනා ද මේ සිත්හි යෙදෙන් නේ අනියත වශයෙනි. එහෙත් එක සිතක එකවර යෙදෙන්නේ ඒ චෛතසික පසෙන් එක් චෛතසිකයක් පමණය. සීලමය පින්කමක් සිදුවන කල්හි වීරතිතුයන්ගෙන් එකක්ම ලැබේ. දුක්ඛිත සත්ත්ව යන් අරමුණු කරන කල්හි කරුණාව ද, සුඛිත සත්ත්වයන් අරමුණු වන කල්හි මුදිතාව ද යෙදේ. ඉහතකී පින් කම නොව වෙනත් දන්දීම් ඛණ ඇසීම් ආදිය ඇතිවන කල්හි මේ කුසල් සිත්වල යෙදෙන් තේ තෙළෙස් අනාසමානයෝ හා සොහන චෛතසිකයන් අතු රෙත් සොහන සාධාරණ දහ නවයත් පඤ්ඤින්දියත් යන තෙතිස් (33) චෛතසිකයෝ පමණය.

# දෙවෙනි දුකය (2)

සොමනස්ස ඤාණ විපුයුක්ත අසංබාරික සසංඛාරික සිත් දෙකෙහි ඤාණය තො යෙදෙන හෙයින්, පළමු දුකයට දක්වන ලද අටතිස් චෛත සිකයන් අතුරෙන් පඤ්ඤින්දීය හැර ඉතිරි සත්තිස් (37) චෛතසිකයෝ යෙදෙන්නාහ. නොයෙදෙන්නේ පඤ්ඤින්දීයත්, තුදුස් අකු සල චෛතසිකන් පමණය.

# තෙවැනි දුකය (3)

උපෙක්<mark>බා සහගත ඤාණසම්පුයුක්ත</mark> අසංබාරික සසංබාරික සිත්දෙකෙහි **උපෙක්ඛාව** යෙදෙන හෙයින් පීතිය නො ලැබේ. පළමු දුකයෙහි සඳහන් කළ චෛතසිකයන් අතුරෙන් පීතිය හැර ඉතිරි සත්තිස් චෛතසිකයෝ ලැබෙන්නාහ. එවිට මෙහි නො ලැබෙන් නේ පීතියන්, තුදුස් අකුසලයනුත් පමණය.

# සිව්වැනි දුකය (4)

උපෙක්බා සහගත ඤාණ විපුයුක්ත අසංබාරික සසංබාරික සිත් දෙකෙහි **පීතියත්**, ඤාණයත් තැති හෙයින් පළමු දුකයෙහි යෙදෙන අටතිස් චෛතසිකයන් අතුරෙන් **පීතිය** සහ පඤ්ඤි**න්දිය** හැර ඉතිරි සතිස් (36) චෛතසිකයෝ ලැබෙන්නාහ. තුදුස් අකුසලයන් හා පීති පඤ්ඤින්දිය යන සොළොස් චෛතසිකයෝ නොලැබෙති.

කාම සොහන කුසල් සිත් අටෙහි චෛතසිකයන්ගේ සංගුහ නය සතර මෙසේ දත යුතුයි.

| නය | කුසල් සිත්               | යෙදෙන<br>චෛතසික                                                    | නොයෙදෙන<br>වෛතසික                     |
|----|--------------------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| 1  | <b>පල</b> මුචෙනි<br>දුකය | අනාසමාන 13<br>සොභන 25<br>(විරති සහ අපුමාණය–<br>යෝ අනියතයෝගීවේ.     | අකුසල් 14                             |
| 2  | දෙවෙනි දුකය              | අතෳසමංක 13<br>පඤ්ඤීන්දිය හැර <b>3</b> 7<br>ඉතිරි සොහන <b>24</b> \$ | අකුසල 14<br>උසේසේන්දිය 1              |
| 3  | තෙවෙනි දුකය              | අනාශසමාන <sup>1</sup> 2<br>(පීතිය හැර)<br>සොහන <b>2</b> 5          | අකුසල 14 15<br>පීනිය 1                |
| 4  | සිම්වැනි දුකය            | පීති හැර<br>අතාසමාත 12<br>පඤ්ඤින්දිය<br>හැර සොභන 24                | අකුසල 14<br>පීති සහ 6<br>පණ්ණින්රිය 2 |

# කාමසොහන කුියා සිත් අටෙහි සංගුහ නය.

රහතන්වහන්සේලාට නැවත භවයක් නැති හෙයින් ද, අකුසල් සියල්ලම පුහීණ කළ බැවින් ද, කාමාවචර කුසල් සිත් නූපදි.. ඒ වෙනුවට ඇතිවන්නේ කාමසොහන කුියා සිත් අට පමණය වීරති ධර්මයෝ ඒකාන්ත කුසල් බැවින් වේ කියා සිත්හි නො යෙදෙන් නාහ. සුබිත, දුක්බිත පුද්ගලයන් අරමුණුකොට අනුකම්පාව දක්වන කල්හි ඇති වන කියා සිත්වල අපුමාණා ධර්ම අනියත වශයෙන් යෙදේ. මේ කියා සිත්හි යංගුහ නය දක්වන කල්හි දුක වශයෙන් සිත් සතර කොටසකට බෙද දක්වනු ලැබේ.

# පළමුවෙනි දුකය (1)

සොමනස්ස ඤාණසම්පුයුක්ත අසංබාරික සසංබාරික කියා සිත් දෙකෙහි අනාාසමාන තෙළෙසත්, වීරතිතුය හැර ඉතිරි සොභන චෛතසික දෙවිස්සත් යන පන්තිස් (35) චෛතසික යෙදෙන් නාහ. අකුසලයන් තුදුසත් වීරතිතුයත් යන සතළොස නො ලැබේ.

# දෙවෙනි දුකය (2)

සොමනස්ස ඤාණ විපුයුක්ත අසංබාරික සසංබාරික කිුයා දෙසිතෙහි අනාෳ සමාන තෙළෙසත්, වීරතිතුයසහ පඤ්ඤිත්දීය හැර ඉතිරි සොහනයෝ එක්වීස්සය යන සූතිසක් (34) චෛතසික යෙදෙන්නාහ. ඉතිරි අටළොස (18) නො ලැබේ.

# තෙවැනි දුකය (3)

උපෙක්බා සහගත ඤාණසම්පුයුක්ත අසංඛාරික සසංඛාරික කුියා දෙසිතෙහි පුීතිය හැර ඉතිරි අනාසමානයෝ දෙළොසන් වීරති තුය හැර සොහන දෙවිස්සත් යන සූතිස් (34) චෛතසිකයෝ ලැබෙනි. ඉතිරි අටළොස නො ලැබේ.

# සිව්වැනි දුකය (4)

උපෙක්ටා සහගත ඤාණ විපුයුක්ත අසංධාරික සසංධාරික කියා සිත් දෙකෙහි පුිතිය හැර දෙළොස් අනා සමානයෝ ද විරතිතුය සහ පඤ්ඤින්දිය හැර සොහනයෝ එක්විස්ස ද යන තෙකිස්(33) වෛතසිකයෝ ලැබෙති. ඉතිරි චෛතසික එකුන්විස්ස (19) නො ලැබේ.

කාමසොහනු කිුයා සිත් අවෙහි චෛතසිකයන්ගේ සංගුග නය. සතර මෙසේ දුතු යුතුයි.

| 8) & | කුයා සිත්        | මයමදන මෙවනසික                                                                     | නොයෙදෙන වෛනසික                                    |
|------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 1    | පළමුවෙනි<br>දුකය | $\{23\}_{35}$ විරති හැර සොහත $\{22\}_{35}$ විරති හැර සොහත දු $\{25\}_{35}$        | අකුස $2 	ag{14}{3}$ $17$ වරනි $3$                 |
| 2    | ලෙදමවනි දුකය     | අතාාසමාත $13 \ \delta$ වරති සහ පඤ්ඤිත්දීය හැර $21 \ \delta$                       | අකුසල $14 \  \  \  \  \  \  \  \  \  \  \  \  \ $ |
| ယ    | මතවත දුකය        | පිති හැර අතාසමාත $12 iggr_{34}$ වීරති හැර මෙසනත $22 iggr_{34}$                    | අකුසල $14 \\ 3 \\ 8$ නිය $1 \\ 3 \\ 8$            |
| ₩.   | සිව්වැනි දුතය    | පිති හැ <b>ර</b> අතාඃසමාත $12 iggr_{33}$ වීරති පඤ්ඤීත්දීය හැර සොහත $21 iggr_{33}$ | අකුසල 14<br>පිතිය 1<br>වීරති පඤ්ඤ්න්දීය 4         |

### කාමසොහන වීපාක සිත් අටෙහි සංගුහ නය

කාමසොහන මහා විපාක සිත් අටෙහි විරතිතුයත් අපුමාණා යෝත් නො ලැබෙන්නාහ. එබැවින් මේ විපාක සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයන් සෙවීමේ දී අනාාසමානයන් සහ විරති අප්පමඤ්ඤා හැර ඉතිරි සොහන විසි චෛතසිකයන්ගෙන්ද සෙවිය යුතුයි. මේ විපාක සින් අටද දක වශයෙන් සතුරකට බෙද සංගුහ නය දක්වනු ලැබේ.

## පළමුවෙනි දුකය (1)

සොමනස්ස ඤාණසම්පුයුක්ත අසංඛාරික සසංඛාරික දෙ සිතෙහි අනාෳසමාන තෙළෙසත්, වීරති අප්පමඤ්ඤා හැර ඉතිරි සොහන වීස්සත් යන තෙනිසක් (33) චෛතසිකයෝ ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි එකුන් වීසි (19) චෛතසිකයෝ නො ලැබේ.

### දෙවෙනි දුකය (2)

සොමනස්ස ඤාණ විපුයුක්ත අසංඛාරික සසංඛාරික දෙ සිතෙහි අනාසමානයෝ තෙළෙසත්, වීරති අප්පමඤ්ඤා, පඤ්ඤින්දීය හැර ඉතිරි සොහන එකුන්විස්ස (19) යන දෙනිස ලැබෙන්නා හ. ඉතිරි විසිදෙනා නොලැබේ.

### තෙවැනි දුකය (3)

උපෙක්බා සහගත ඤාණසම්පුයුක්ත අසංඛාරික සසංඛාරික දෙ සිතෙහි පුීතිය හැර අනාසමාත දෙළොසත්, වීරති අප්පමඤ්ඤා හැර සොහන විස්සත් යන දෙනිස ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි විස්ස නො ලැබේ.

### සිව්වැනි දුකය (4)

උපෙක්බා සහගත ඤාණ විප්පයුක්ත අසංබාරික සසංඛාරික දෙ සිතෙහි පුීතිය හැර ඉතිරි අනෳසමාන දෙළොස ද, විරති අප්පමඤ්ඤා, පඤ්ඤ්න්දිය හැර සොහන එකුන්විස්ස ද යන එක් තිසක් (31) ලැබේ. ඉතිරි එක්විසි දෙනා නො ලැබේ.

කාමසෝහන මහා වීපාක සිත් අටෙහි සතර සංගුහ නය මෙසේ දන යුතුයි.

| 14<br>{ (300), 7                                                        | අකුසල<br>පිනි, වීරති, අප්පමණැකු<br>පඤ්ඤිත් දිය | $ \begin{array}{c} 12 \\ 31 \\ 19 \end{array} $ | පීනි නැර අනාසමාන<br>වීරති, අප්පමඤ්ඤා<br>පඤ්ඤ්න්දිය හැර සොහන    | .සිව්වැනි දුකය   | 4   |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------|-----|
| $\begin{pmatrix} 14 \\ 5 \\ 20 \end{pmatrix}$                           | අකුසල්<br>විරති අප්පමඤ්ඤා<br>පීතිය             | $12 \ 32 \ 32$                                  | පිති හැර අතාසමාත 12<br>වීරති අප්පමඤ්ඤා හැර<br>සොහන 20          | තෙවෙනි දුකය      | င္၁ |
| $egin{array}{c} 14 \  angle 20 \  angle හැඳිනැදිය 6 \end{array} iggr\}$ | අකුසල්<br>විරති අප්පමඤ්ඤා                      | $\begin{pmatrix} 13 \\ 32 \\ 19 \end{pmatrix}$  | අනාාසමානයෝ<br>වීරති අප්පමඤ්ඤා<br>· පඤ්ඤ්න්දිය හැ <b>ර</b> සොහන | ලේවෙනි දුකය      | ι   |
| $14 \atop 5$ 19                                                         | අකුසල්<br>විරති අප්පමඤ්ඤා                      | $\begin{bmatrix} 13 \\ 20 \end{bmatrix} 33$     | අනාාසමානයෝ<br>විරති අප්පමඤ්ඤ හැර                               | පළමුවෙනි<br>දුකය | ш   |
| වෙතසික                                                                  | නොයෙදෙන වෛතසික                                 |                                                 | යෙදෙන වෛතසික                                                   | විපාක සින්       | 96  |

### අකුසල් සිත් දෙළොසෙහි සංගුහ නය

ලොහමූල අටය, දෙසමූල දෙකය, මොහමූල දෙකය යයි අකුසල් සිත් දෙළොසෙකි. මේ සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයෝ කවරහු ද යි සෙවීමේ දී අනා සමාන තෙළෙසත්, අකුසල චෛතසික තුදුසත් යන සත්වීසිදෙනා අතුරෙන් ම සෙවීය යුතු වේ. පස්වීසි සොහන චෛතසිකයන් අත්හැරිය යුතුයි.

සියඑම අකුසල් සිත්හි සබ්බවිත්ත සාධාරණයෝ සත් දෙනාත්, විතක්ක, විචාර, වීරිය යන පුකීර්ණකයෝ තිදෙනාත්, මොහ චතුස්කය එනම්: මොහය, අභිරිකය, අනොක්තප්පය, උද්ධච්චය යන සතර දෙනාත්, යන මෙකී මෛතසික දහහතර ඒකාන්තයෙන් ම ලැබෙන් නාහ.

ලොහමුල සිත් අටෙහි ලොහය ඒකාන්තයෙන් ලැබෙන නිසා නියතය. දිටයීගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරෙහි දිටයීය නියත වශ යෙන් ම යෙදෙන්නේ ය. දිටයීගත විප්පයුත්ත සිත් සතරහි මානය අනියතයොගි වේ. සොමනස්ස සිත් හි ලැබෙන **පුිතිය**, උපෙක්ඛා සිත්හි නො ලැබේ. සසංඛාරික අකුසල් සිත්හි **ථනයත්, මිද්ධයත්** අනියත වශයෙන් ලැබේ.

දෙමනස්ස පටිස සිත් දෙකෙහි ද පුීතිය නො ලැබේ. **දෙෂය** නියත වශයෙන් ලැබේ. **ඉස්සා, මවජරිය, කුක්කුව**ව යන වෛත සික තුන අනියතයොගීවේ. **ථිනයත්, මිද්ධයත්,** සසංඛාරික සිනෙහි අනියත යොගී වේ.

මොහමූල සිත් දෙක අතුරෙන් විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතෙහි පමණක් විචිකිච්ඡා මෛතසිකය නියත වශයෙන් යෙදෙන්නේ ය. එම නිසා ඒ සිතෙහි අධිමොක්ඛය නො ලැබේ. උපෙක්ඛා වෙදනා ඇති හෙයින් පීතිය ද නැත. මොහමූල දෙසිතෙහි ඡන්දය ද නො ලැබෙන්නේ ය.

අකුසල් සින් දෙලොසෙහි චෛනසිකයන් දක්වීමේ පහසුව සඳහා ලොහමූල දෙසමූල සින් දසයම අසංඛාරික සින් පසය සසංඛා රික සිත් පසය යයි බෙද දක්වනු ලැබේ, මොහමූල සිත් දෙක වෙන් වෙන් වශයෙන් ගෙන සංගුහ කරනු ලැබේ.

### පළමුවෙනි අසංබාරික අකුසල් සිත (1)

සොමනස්ස දිටයීගත සම්පුයුක්ත අසංබාරික අකුසල් සිතෙහි අනාසමාන තෙළෙසත්, මොහ චතුස්කයත්, ලොහයත්, දිටයී යත් යන එකුන් විසි (19) චෛතසික ලැබෙන්නාහ. සොහන පස්වීස්ස, මානය, දෙස චතුස්කය, රීන, මිද්ධ විවිකිච්ඡා යන තෙතිසක් (33) චෛතසිකයෝ නො ලැබෙත්.

### **ලදවෙනි අසංඛාරික අකුසල් සිත (2)**

සොමනස්ස දිට්ඨිගත විප්පයුක්ත අසංඛාරික කුසල් සිතෙහි පළමු අසංඛාරික සිතෙහි යෙදෙන දිට්ඨිය වෙනුවට **මානය** අනියත වශයෙන් යෙදෙන්නේ ය. එවිට් මේ සිතෙහි යෙදෙන්නේන් චෛත සිකයෝ දහනව දෙනෙකි. ඉතිරි තෙනිස (33) නො ලැබේ.

### තෙවැනි අසංඛාරික අකුසල් සිත (3)

උපෙක්ඛා සහගත දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත අසංඛාරික සිතෙහි වුිතිය හැර අතාසමාන දෙළොස ද, මොහ චතුස්කය, ලොහය සහ දිට්ඨිය යන අටළොසක් චෛතසිකයන් යෙදෙන්නා හ. ඉතිරි සූතිස (34) නො ලැබේ.

## සිව්වැනි අසංබාරික අකුසල් සිත (4)

උපෙක්ඛා සහගත දිට්ඨිගත විපුයුක්ත අසංඛාරික සිතෙහි දිට්ඨිය නො ලැබෙන බැවින් ඒ වෙනුවට මානය අනියත වශයෙන් ලැබේ. එබැවින් මේ සිතෙහි පුීතිය හැර අනාාසමාන දෙලොස ද, මොහ චතුස්කය, ලොහය හා මානය යන අටළොස් (18) චෛත සිකයන් ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි සූතිස (34) නො ලැබේ.

### පස්වැනි අසංබාරික අකුසල් සිත (5)

දෙමනස්ස සහගත පටිස සම්පුයුක්ත අසංඛාරික සිතෙහි **පුිතිය** හැර අනාසමාත දෙළොසද, මොහ චතුස්කය සහ දෙස චතුස්කයද යන විසි (20) චෛතසිකයෝ ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි දෙනිස (32) නො ලැබේ.

# පළමුවෙනි සසංචාරික අකුසල් සිත (6)

සොමනස්ස දිට්යීගත සම්පුයුක්ත සසංබාරික සිතෙහි අනා සමාන තෙළෙසත්, **මොහ චතුස්කය, ලොහය, දිට්යීය, ථිනය,** මිද්ධය යන එක්විසි (21) චෛතසිකයෝ යෙදෙන්නාහ. ඉතිරි එක්තිස (31) නො ලැබේ.

### දෙවෙනි සසංබාරික අකුසල් සිත (7)

සොමනස්ස දිට්ඨීගත විප්පයුත්ත සසංබාරික සිතෙහි පළමු සිතෙහි මෙන් චෛතසිකයෝ එක්වීස්සකි. මෙහි දිට්ඨීය වෙනුවට **මානය** අනියත වශයෙන් යෙදේ. ඉතිරි එක්තිස (31) නො ලැබේ.

### තෙවැනි සසංඛාරික අකුසල් සිත (8)

උපෙක්බා සහගත දිව්යීගත සම්පුයුක්ත සසංබාරික සිතෙහි පුීතිය හැර අනාසමාන දෙළොස ද මොහ චතුස්කය, ලොහය, දිව්යීය, ථිනය මිද්ධය යන චෛතසික වීසි දෙනා (20) ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි දෙතිස (32) නො ලැබේ.

### සිව්වැනි සසංඛාරික අකුසල් සිත (9)

උපෙක්බා සහගත දිට්යීගත විප්පයුත්ත සසංබාරික සිතෙහි තෙ වැනි සිත මෙන් චෛතසික විස්සක් (20) ලැබේ. මෙහි **දිට්යීය** වෙනුවට **මානය** අනියත වශයෙන් ලැබේ. ඉතිරි දෙතිස (32) නො ලැබේ.

### පස්වැනි සසංබාරික අකුසල් සිත (10)

දෙමනස්ස සහගත පටිස සම්පුයුක්ත සසංඛාරික සිතෙහි **පුිතිය** හැර අනා සමාන දෙළොස ද, මොහ චතුස්කය, දෙස චතුස්කය සහ ජීනයත් මිද්ධයත් යන දෙවිසි (22) චෛතසිකයෝ ලැබෙන් නාහ. ඉතිරි චෛතසික තිහ (30) නො ලැබේ.

# මොහමූල උපෙක්බා සහගත විවිකිඑඡා සම්පුයුක්ත අකුසල් සිත (11)

මේ සිතෙහි **පුිතියත්, අධිමොක්ඛයත්, ඡන්දයත්** හැර අනාය සමානයෝ දස දෙනාත්, මොහ චතුස්කය සහ විචිකිච්ඡා යන පසළොසක් චෛතසික ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි සත් නිස (37) නො ලැබේ.

### මොහමූල උපෙක්බා සහගත උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත අකුසල් සිත (12)

මේ සිතෙහි **පුීත්, ඡන්ද** හැර අනාාසමානයෝ එකොළොසද, මොහ චතුස්කය ද යන පසළොස් වෛතසිකයෝ ලැබෙන්නාහ. ඉතිරි සත්තිස (37) නො ලැබේ.

මෙසේ දෙළොස් අකුසල චිත්තයන්ගේ සංගුත නය දත යුතුයි.. (241 පිටුව බලනු)

#### අහේතුක සිත් අටළොසෙහි සංගුහ නය

අහේතුක සිත් අටළොසෙන් සිත් සතක් අකුසල විපාක යෝයි.. සිත් අටක් කුසල විපාකයෝයි. තුනක් කියාසිත් ය. විපාක සිත් පසළොසින් චක්බු විඤ්ඤාණාදී විඤ්ඤාණ සිත් දහයට දෙපස් විඤ්ඤාණයෝ යයි කියති. මේ හැර සම්පටිච්ඡන සිත් දෙකක් ද සන්තීරණ සිත් තුනක් ද වේ. කියා සිත් තුනෙන් දෙකක් පඤ්චාද් වාරාවජ්ජනය, මනොද්චාරාවජ්ජන යයි ආවජ්ජනා සිත් ය. ඉතිරි කියා සිත රහනන් වහන්සේලාට ඇතිවන සොමනස්ස හසිතුප්පාද සිත ය. මෙයින් සම්පටිච්ඡන දෙකත්, පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සිතත් යන සිත් තුනට මනොධාතුතුක යයි කියනි. උපෙක්ඛා සහගත සන්තී රණ සිත් දෙකට අහේතුක පටිසන්ධි යුගල යයි ද කියනි. මේ සිත් අටළොසෙහි ම, ලොහ දෙස, මොහ, අලොහ, අදෙස, අමොහ යන අකුසල හා කුසල හේතුන් යෙදී නැතිහෙයින් අහේතුක සිත් යයි වාාවහාර වේ. මේ සිත්හි යෙදෙන්නේ අනාඃසමාන චෛතසිකයෝ පමණය. අක්සල හෝ සොහන චෛතසිකයෝ නො ලැබෙන්නාහ. එබැවින් මේ සිත් අටළොසම ඉතා දුර්වල සිත් බව දත යුතුයි.

මේ අහේතුක චිත්තයන්ගේ සංගුහ නය දැක්වීමේ පහසුව සඳහා කොටස් පසකට බෙද දක්වනු ලැබේ.

### දෙපස් විඤ්ඤාණයෝ (1)

චක්ඛුවිඤ්ඤාණ, සොතවිඤ්ඤාණ, සාණවිඤ්ඤාණ, ජීව්භා විඤ්ඤාණ, කාය විඤ්ඤාණ යයි අකුසල විපාක, කුසල විපාක වශ යෙන් විඤ්ඤාණ සිත් පස බැගින් දසයක් වේ. මේ දෙපස් විඤ්ඤා ණයෝ ඉතාමත් ම දුර්වල විපාක සිත් බැවින් සබ්බවිත්ත සාධාරණ වෛතසික සත පමණක් ඒ සිත්හි යෙදෙන්නා හ. ඉතිරි පන්සාලිස් (45) චෛතසිකයෝ නො යෙදෙන්නාහ.

### මනොධාතුනිකය හා අහේතුක පටිසන්ධි යුගලය (2)

සම්පටිච්ඡන දෙසිත හා පඤ්චද්චාරාවජ්ජනය යන මනො ධාතුනුිකයෙහි ද, උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ දෙසිත නම වූ අහේතුක පටිසන්ධි යුගලෙහි ද ලැබෙන්නේ සබ්බචිත්ත සාධාරණ සත් දෙනා සහ චිතක්ක, විචාර අධිමොක්ඛ යන පුකීර්ණක තිදෙනාත් යන චෛතසික දසය පමණකි. ඉතිරි වූ පුකීර්ණක තිදෙනාත්, අකුසල සහ සොහන චෛතසික යෝත්, යන දෙසාළිස් (42) චෛතසික, මේ සිත් පසෙහි නො යෙදෙන්නාහ.

### සොමනස්ස සන්තීරණ සිත (3)

මෙය සොමනස්ස සිතක් බැවින්, උපෙක්බා සන්තීරණ සිතෙහි යෙදෙන චෛතසිකයන් දසදෙනාට **පුිති** චෛතසිකයත් එකතු වීමෙන් එකොළොස් චෛතසික කෙනෙක් ලැබේ. ඉතිරි එක් සාළිසනො ලැබේ.

### මනොද්වාරාවජ්ජන සිත (4)

මෙයට **වොට්ඨපන** සිත යයි ද කියනු ලැබේ. මේ සිත උපෙක්ඛා සහගත බැවින් පීතිය නො යෙදේ. එවිට **පීතියත් ඡන්දයත්** හැර අනාාසමාන එකොළොස්දෙනා ලැබෙන්නේය. නොලැබෙන්නේ ඉතිරි වූ සතළිස් එකක් වෛතසිකයෝ ය.

#### සොමනස්ස හසිතුප්පාද සිත (5)

රහතන් වහන්සේලා ඇතැම් විට සිනහ පහළ කිරීමේ දි මේ අහේතුක කුියා සිත ඇති වේ. මේ සිතෙහි **ජන්දය** හැර ඉතිරි දෙළොස් අනාෘසමානයෝ ලැබෙන්නාහ. නොයෙදෙන චෙත සිකයෝ සතළිසකි. (40)

අහේතුක අටළොස් චිත්තයන්හි සංගුහ නය පස මෙසේ දත යුතුයි. (211 පිටුව බලනු)

•්දපනස් චෛතසිකයෝ, අසූනවයක් හෝ එක්සිය විසි එකක් පුහෙද ඇති සිත්හි යෙදෙන ආකාරය දක්වන සම්පුයොගනය ද, ඒ ඒ සිත්හි යෙදෙන චෛතසිකයන් දක්වන්නා වූ සංගුගනය ද මෙසේ සංක්පෙපයෙන් දනගත් හෙයින්, සඞ්බාාා වශයෙන් චෛත සිකයන්ගේ යෙදීම දක්වීමට මෙහි පහත දක්වන චකුය පුයෝජන වත් වේ. (215 පිටුව බලනු)

එක්සිය විසි එක් (121) චිත්තයන්හි, ඒ ඒ චෛතසිකයන් රෙයදෙන සැටි බලා ගැනීමේ පහසුව සඳහා මෙහි පහත දක්වෙන චකුය සකස් කරණ ලදී. (216 පිටුව බලනු)

දුනිය පරිච්ඡෙදය නිමි.

|                                          | , and the second | -        |                                          |                                            |          |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------------------------------|--------------------------------------------|----------|
| $\begin{pmatrix} 1\\39 \end{pmatrix}$ 40 | ජකුසල, සොහන<br>අකුසල, සොහන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 12       | ෂින්දය හැර<br>අනාපයමානයයා                | නසි <i>තු</i> ප්පාදය                       | O1       |
| $\begin{pmatrix} 2\\39 \end{pmatrix} 41$ | ඡ <i>ප</i> ද, පිනි<br>අකුසල, පොහන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | )        | ඡන්ද, පිති හැර<br>ඉතිරි අනසසටාන          | මනොවාරා<br>වජ්ජන සිත                       | 42       |
| $\frac{2}{39}$ 41                        | ඡකැ, විරිය<br>අකුසල, මසාහන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u> </u> | වන්ද, වීරීය ගැර<br>ඉතිරි අනාසමාන         | මසාමිතස්ස සන්තීරණය                         | లు       |
| $3 \atop 39$ 42                          | ඡි <i>ප</i> ැ, පිනි, විරිය<br>අකුසල, මසාහන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10       | ෂ්න්ද, පිනි, විරිය හැර<br>ඉතිරි අනාපසමාන | මතොධාතුනිකය සහ<br>අගේතුක පටිසන්ධි<br>සුලගය | 19       |
| $6 \atop 39$ 45                          | පුකීණික<br>අකුසල, සොහන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7        | සබ්බවිත්ත සාධාරණ                         | ලදපස් වි <i>ඤ්ඤාන</i> ුයෙ                  | <b>-</b> |
| මව ත සික                                 | මනාමයදෙන මෙවනසික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | මෙයදන මෙවනසික                            | අගේතුක සිත්                                | නුය      |

# අඤාධ්යමාන චෛතසිකයන්ගේ සම්පුයොග නය.

| නය | මෛතසික<br>-        | යෙදෙන සින්                                                                                                          |                                                                                | නොයෙදෙන සිත්                                                                                                                            |                                                                                                     |
|----|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | සබ්බවින්න සාධාරණ 7 | සියළුම 89 සිත්හි යෙලේ                                                                                               |                                                                                | නැත                                                                                                                                     |                                                                                                     |
| 2  | චිතක්ක <b>ය</b>    | අකුසල්<br>විඤ්ඤාණ 10 හැර ඉති3ි අහේතුක<br>කාමසොහන<br>පඨමජ්ඣාන                                                        | $\begin{bmatrix} 12 \\ 8 \\ 24 \\ 11 \end{bmatrix} 55$                         | විඤ්ඤාණයෝ<br>දුතියජ්ඣාන<br>තතියජ්ඣාන<br>වතුත්ථජ්ඣාන<br>පඤ්චමජ්ඣාන                                                                       | $egin{array}{c} 10 \\ 11 \\ 11 \\ 11 \\ 23 \\ \end{array} iggr) 66$                                 |
| 3  | විචාරය             | ඉහන සඳහන්<br>දුතියජ්ඣාන                                                                                             | $\begin{bmatrix} 55 \\ 11 \end{bmatrix} 66$                                    | ඉහත සඳහන් 66 න් දුතියජ්ඣාන 11 හැර                                                                                                       | 55                                                                                                  |
| 4  | අධිමොක්බය          | විචිකිච්ඡා හැර ඉතිරි අකුසල්<br>විඤ්ඤාණ 10 හැර ඉතිරි අහෙතුක<br>සොහන සිත්                                             | $ \begin{array}{c} 11\\8\\59 \end{array} \right\} 78$                          | විචිකිච්ඡා සිත<br>විඤ්ඤාණ                                                                                                               | 1 } 11                                                                                              |
| 5  | විරිය              | අකුසල්<br>මනොචාරා වජ්ජනය<br>හසිතුප්පාදය<br>සොහන                                                                     | $\begin{pmatrix} 12 \\ 1 \\ 1 \\ 59 \end{pmatrix}$ 73                          | මනොචාරජ්ජනය සහ හසිතුප්පාදය<br>හැර ඉතිරි අහේතුක                                                                                          | 16                                                                                                  |
| 6  | පිතිය              | මසාමනස්ස අකුසල්<br>සොමනස්ස සන්තීරණ<br>සොමනස්ස හසිතුප්පාද<br>සොමනස්ස කාම සොහන<br>පඨමජ්ඣාන<br>දුතියජ්ඣාන<br>තතියජ්ඣාන | $egin{array}{c} 4 \\ 1 \\ 12 \\ 11 \\ 11 \\ 11 \\ 11 \\ \end{array} \bigg) 51$ | සොමනස්ස අකුසල් 4 හැර ඉතිරි අකුසල්<br>සොමනස්ස සත්තිරණ සහ හයිතුප්පාද<br>හැර ඉතිරි අහේතු<br>උපෙක්ඛා කාම සොහත<br>චතුත්ථජ්ඣාන<br>පඤ්චම්ජ්ඣාන | $egin{array}{c} 8 \\ \hline 2 \\ 12 \\ 11 \\ 23 \\ \end{array} \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \$ |
| 7  | <b>ජන්ද</b> ය      | මොහමූල 2 හැර ඉතිරි අකු <b>සල්</b><br>සොහන සිත්                                                                      | 10 }                                                                           | මොහමූල අකුසල්<br>අහේතුක                                                                                                                 | $\frac{2}{18}$ 20                                                                                   |

| නය | අකුසල් සිත්                      | යෙදෙන වෛතසික                                                     | )                      | නොයෙදෙන වෛ                                                                  | නසික                                        |
|----|----------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 1  | පළමුවෙනි<br>අස•ඛාරික සිත         | අතාශ සමාත<br>මොහා චෙතුස් කාය<br>ලොහාය හා දිටිසිය                 | 13 4 19                | වසාභන<br>මානය, ලදස චිහුස්සා∤<br>ලීන, මිඳ්ධ වීචිනිච්ජා∫                      | 25 <b>3</b> 33                              |
| 2  | දෙවෙනි<br>අසංඛාරික සිත           | ඉහත 19 න් දිරිසිය වෙනුවට<br>මානය                                 | 19                     | ඉහත 33 <b>න්</b><br>ම,තය වෙ <b>නුව</b> ට දිට්ඕය–                            | 33                                          |
| 3  | තෙවැනි<br>අසංඛාරික සිත           | පීනි හැර අනා සමාන<br>මොහ චවුස්කය<br>ලොහය හා දිටිසිය              | 12 4 18                | පළමු සිතෙ <b>හි</b><br>පීනිය                                                | <sup>33</sup> } 34                          |
| 4  | සිව්වෘති<br>අසංඛාරික සිත         | තොවැනි සිතමෙනි<br>දිටිසිය වෙනුවට මානය                            | 18                     | තෙවෑන් සිතමෙන්<br>මානය වෙනුවට දිට්&ිය                                       | 34                                          |
| 5  | පස්වෑනි<br>අසංඛා <b>රි</b> ක සිත | පීහි හැර අතා¤ සමාන<br>මොහා වතුස්සාය<br>දෙස චතුස්සා               | 12 4 20                | සෙ රාත<br>පීනිය ලොහනුකය<br>පීන මිද්ධ දි <b>කි</b> ළිචා                      | $\begin{pmatrix} 25\\4\\8 \end{pmatrix}$ 32 |
| 6  | පළමුවෙහි<br>සස•ඛාරික සිත         | අතා සමාත<br>මොහ වතුස්කාය<br>ලොහ, දිටිහි, ජීනා, මිද්ධ             | 13 4 21                | ෂසාභන<br>දෙස චිතුස්කය<br>මාතා මිචිතිච්ඡා                                    | 25<br>4<br>2<br>31                          |
| 7  | දෙවෙනි<br>සසංඛාරික සිත           | ඳහන <sup>2</sup> l න් දිරිසිය<br>වෙනු <sup>©</sup> ට ම∫නාය       | 21                     | ඉහත 31 න්<br>මා <b>ඩා</b> ය වෙනුවට දිට්&ිය                                  | 31                                          |
| 8  | වෙව≀නි<br>සස∘මාරික සිත           | ජීති හැර අතා සෙමාන<br>මොහ චතුස්කය<br>ලොත, දිටිසි, පීන, මිද්ධ     | 12<br>4<br>4<br>4 } 20 | සොභන<br>පීනි මානය<br>දෙස ච <b>නු</b> ස්තය විචි <b>කි</b> චඡා                | 25<br>7                                     |
| 9  | සිව්වෑනී<br>සසංඛාරික සිත         | ඉත <b>ත 20 න් දි</b> ටිසිය<br>වෙනුවට මානය                        | 20                     | ඉහත 32 න් මංනය<br>වෙනුවට <b>දිටි</b> සීය                                    | 32                                          |
| 10 | පස්වෑනි<br>සසංඛාරික සිත          | පීනි හැර අනා සම න<br>ඉමාහ සහ දෙස චතුස් ක<br>පීන, මිද්ධ           | 12<br>8<br>2} 22       | සොභන<br>පීරි පලාභනු <b>ක</b> ය<br>විචික්ව <b>ජා</b>                         | 25<br>4<br>1 30                             |
| 11 | විචිතිඵෙජා<br>ස®්පුයුක්ත සිත     | අධිගමාක්ඛ පීහි, ඡඤ<br>හැර අනා සමාත<br>ගමාහ වතුස්කය සහ විවිඛ්විජා | 10 } 15                | ලසාභන<br>අධිවමාත්ඛ, පීරි, ජනු<br>ලෙදිස චිතුස්කාය<br>ලොභනුකාය<br>පීහා, මිද්ධ | 25<br>3<br>4<br>3<br>2                      |
| 12 | උද්ධවීව<br>සම්පුයුක්ත සිත        | ඡණු පීහි හැර අතා සමාන<br>මොහ චතුස්ක                              | 11 4 } 15              | වසාභන<br>ජන්දය, පීනිය<br>දෙස චතුස්කය<br>වලාභනිකය<br>පීන මිද්ධ<br>චීචිතිච්ඡා | 25<br>2<br>4<br>3<br>2<br>1                 |

| සිනු ය<br>යදෙන | මෙවන සින යන් ගේ<br>වෛත   යෙහෙ |                |                      | දක්මවන <del>දි</del><br>කාම | (a) (b) (c) (c) (c) (c) (c) (c) (c) (c) (c) (c |
|----------------|-------------------------------|----------------|----------------------|-----------------------------|------------------------------------------------|
| 5              | න් තර<br>සත්                  | මහග්ගත<br>සිත් | යාර්<br>සොහන<br>සින් | අකුසල්<br>සිත්              | අහේතුක<br>සිත්<br>-                            |
|                |                               |                | 2                    |                             |                                                |
|                |                               | Į.             | 4                    | ļ                           |                                                |
|                | S                             |                | 2                    |                             | [                                              |
|                | œ.                            | 3              | 2                    |                             |                                                |
|                | ∞                             | ဒ              | 4                    |                             |                                                |
|                | 16                            | အ              | 4                    |                             |                                                |
| i              |                               | ಣ              | 4                    |                             |                                                |
|                |                               |                | 2                    |                             |                                                |
|                |                               | 15             |                      |                             |                                                |
|                |                               |                |                      | <b>-</b>                    |                                                |
| ·              |                               | <b> </b>       |                      | 2                           |                                                |
| •              |                               |                |                      | က                           |                                                |
| •              |                               |                | ]                    | 2                           |                                                |
| ·              |                               | ]              |                      | 2                           |                                                |
| •              |                               |                | ]                    | 2                           | ı                                              |
|                |                               | ]              | 1                    |                             | 1                                              |
|                |                               | ]              |                      |                             | 2                                              |
|                |                               | 1              | ]                    | 1                           | ಸ                                              |
|                |                               | 1              |                      | I                           | 10                                             |
|                | 40                            | 27             | 24                   | 12                          | 18                                             |

| რන<br>ර <b>శ</b> რ | ~~                                   | दे स्ट्रिंट, क | සින් හා මෛතසිකයන       |
|--------------------|--------------------------------------|----------------|------------------------|
| Ó. 656             | 7 1 1 1 1 1 1 4 1 1 1 4 1 2 19 3 2 1 | -              | <b>ාසිකයන්ගේ යෙදිම</b> |

| දගේවුන සින් 18                                                                          | <b>ිමාහමුල අකුසල් 2</b>    | සසංඛාරිත<br>අකුසල් සින් 5               | අසංඛාරක<br>අකුසල් සි <b>න්</b> 5             | නාම ඉසාහන<br>විටාසා සින් 8                   | නාම ඉසාභන<br>නියා සින් රි                     | නාම සෞභාහ<br>කුසල් සින් 8                    | මහන්ගත සින් 27                                           | ලොකොන්තර<br>සින් 40                                     | සින් ජාති                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ඉදපස් මිණුණුණ<br>මණාධාන 3}<br>අ: පරිසන් 2}<br>නෙසා සනතිරණ<br>මනොමාරාවජ්ජන<br>නසිතුස්පාද | <b>ම</b> ම නිවර<br>උද්ධවිප | 1 © © S & & & 2                         | 1 මෙහි අසං:<br>2 ,, ,,<br>3 ,, ,,<br>4 ,, ,, | l වෙනි දුකය<br>2 ,, ,,<br>3 ,, ,,<br>4 ,, ,, | 1 ණවන් ඳුසාය<br>2 ,, ,,<br>3 ,, ,,<br>4 ,, ,, | 1 වෙනි දුකය<br>2 ;; ;;<br>3 ;; ;;<br>4 ;; ;; | 1 පෙවනි ධනාන<br>2 ා ා<br>3 ා ා<br>4 ා ා<br>5 ා ා         | l මෙනි ධනාන<br>2 ,, ,,<br>3 ,, ,,<br>4 ,, ,,<br>5 ,, ,, | සින් හු;ම                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 10<br>5<br>1                                                                            | <b>p p</b>                 |                                         |                                              | 22%%                                         | มองจอ                                         | ાજજજ                                         | 15 3 00 00                                               | ×∞∞∞∞                                                   | සිත් ගණක                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7<br>10<br>11<br>12                                                                     | 15                         | 21<br>21<br>20<br>20<br>28              | 19<br>19<br>18<br>18<br>20                   | 3000 300 300 300 300 300 300 300 300 30      | ယ္ ဇင္က လ<br>ပည္သည္                           | 37<br>36                                     | 33<br>33<br>30<br>30                                     | 33 33 4 35 G                                            | චෛතසික ග <b>ණ</b> න                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7                                                                                       | 7 1 1 - 1 7 1 1 1 1        | 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7      | 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7      | 7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1       | 7777                                         | 7 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                        | 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                 | සබබවිනනා සාධාරණ       7       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       2       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3       3 |
|                                                                                         | 4 1                        | 4 1 1                                   | 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4        |                                              |                                               |                                              |                                                          |                                                         | මොහ වතුස්කය 4 අ<br>ලොභ විතුස්කය 5 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                         | 1 1                        |                                         |                                              | 19 - 1<br>19 1<br>19 1<br>19 1               | 19 - 2 1<br>19 - 2 -<br>19 - 2 1<br>19 - 2 1  | 19 3 2 1<br>19 3 2 1<br>19 3 2 1<br>19 3 2 1 | 19 - 2 1<br>19 - 2 1<br>19 - 2 1<br>19 - 2 1<br>19 - 2 1 | 1                                                       | සොභානා සාධාරණ යෙ<br>වීරනි යා<br>අප්පමණාණා ස<br>පංණැන්දිය −                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

# අතිධමමතු සඩගතො

# නතියො පරිචෙඡදෙ

#### පකිණ්ණකසඩගහ විභාගො

- 1. සම්පයුත්තා යථායෝගං තෙපඤ්ඤාස සභාවතා චිත්තචෙතසිකා ධම්මා – තෙසංදනි යථාරහං
- 2. වෙදතා හෙතුතො කිච්ච ද්වාරාලම්බන වත්ථුතො විත්තුප්පාදවසෙනෙව – සඩ්ගහොනාමනීයතෙ
- 3. තත්ථ වෙදනා සඞ්ගහෙ තාව තිවිධා වෙදනා සුබං දුක්ඛං අදුක්ඛමසුඛංචාති, සුඛං දුක්ඛං, සොමනස්සං දෙමනස්සං උපෙක්ඛාතිව හෙදෙන පන පඤ්චධා හොති.
- 4. තත්ථ සුඛ සහගතං කුසල විපාකං කායවිඤ්ඤාණ මෙක මෙව, තථා දුක්ඛ සහගතං අකුසල විපාකං කාය විඤ්ඤාණං.
- 5. සොමනස්ස සහගත චිත්තානි පන ලොහමූලානි චාත්තාරී, ද්වාදස කාමාවචර සොහතානි, සුබ සන්තීරණ හසතානිච ද්වෙති අව්ඨා රස කාමාවචර සොමනස්ස සහගත චිත්තානි චෙව පඨම දුතිය තතිය චතුත්ථජ්ඣාන සඬ්බාතානි චතුවත්තාළිස මහග්ගත ලොකුත්තර චිත්තානි චෙති ද්වාසට්යී විධානි භවන්ති.
  - 6. දෙමනස්ස සහගත චිත්තාති පන ද්වේ පටිසසම්පයුත්ත චිත්තා නෙව
  - 7. මසසානි සබ්බානිපි පඤ්ච පඤ්ඤාස උපෙක්බා සහගත චිත්තානෙවාති
  - 8. සුබං දුක්ඛ මුපෙක්ඛාති තිවිධා තත්ථ වෙදනා සොමනස්සං දෙමනස්ස – මිති හෙදෙන පඤ්චධා

- 9. සුබමෙකත්ථ දුක්බංච දෙමනස්සං වයෙයිිතං ද්වාසට්ඨීසු සොමනස්සං – පඤ්චපඤ්ඤාසකෙතරා
- 10. හෙතු සංගතෙ හෙතු නාම ලොහො, දෙසො. මොහො අලොහො අදෙසො අමොහො චාති ඡබ්බිධා හවන්ති.
- 11. තත්ථ පඤ්චද්වාරාවජ්ජන ද්විපඤ්ච විඤ්ඤාණ සමපටිඑජන සන්තීරණ වොත්ථපන හසනවසෙන අව්ඨාරස අහේතුක චිත්තානිනාම
  - 12. සෙසානි සබ්බානිපි එකසත්තති චිත්තානි සමහතකානෙව
  - 13. තත්ථාපි ද්වේ මොමුහ චිත්තානි එකහේතුකානි
- 14. සෙසානි දස අකුසල චිත්තානි චෙව ඤාණ විප්පයුත්තානි ද්වා දස කාමාවචර සොහතානි චෙති ද්වා වීසති ද්විශේතුක චිත්තානිකි.
- 15. ද්වාදස ඤාණ සම්පයුත්ත කාමාවචර සොහතානි චෙච් පඤ්ච තිංස මහග්ගත ලොකුත්තර චිත්තානි චෙති සත්තවත්තාළිස තිහෙතක චිත්තානීති.
  - 16. ලොහො දෙසොව මොහොව හෙතු අකුසලා තයො අලොහා දෙසා මොහොව – කුසලාවානකතා තථා
  - 17. අගෙතුකාට්ඨාරසෙක ගෙතුකා ද්වේ දුවීසති ද්වීගේතුකා මතා සත්ත – චත්තාලීස තිහෙතුකා.
- 18. කිව්ව සඞ්ගහෙ කිව්වානි නාම පටිසන්ධි, තවඩිගා වජ්ජන අස්සන සවන සායන සායන වුසන සමපටිච්ඡන සන්තීරණ වොත්ථපන ජවන තුදරම්මණ වුනි වසෙන වුද්දසවිධානි තවන්ති.
- 19. පටිසන්ධි හවඩ්ගාවජ්ජන පඤ්ච විඤ්ඤාණට්ඨානාදී වසෙන තෙසං දසධා ඨාන හෙදෙ වෙදිනඩ්බො
- 20. නත්ථ ද්වේ උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණානි වෙව අට්ඨමහා චිපාකානිව නවරුපාරුප විපාකානි චෙති එකුනුවිසති පථිසන්ධි භවතීග චුති කිච්චානි නාම

- 21. ආවජ්ජන කිච්චානි පන ද්වේ.
- 22. තථා දස්සන සවන සායන සායන වුසන සම්පටිච්ඡන කිච්චානිව.
  - 23. නීණි සන්තීරණ කිච්චානි
  - 24. මනොද්වාරාවජ්ජන මෙව පඤ්චද්චාරෙ චොත්ථපන කිච්චං සාධෙති.
- 25. ආවජ්ජනද්වය වජ්ජිතානි කුසලා කුසල එල කිරිය චිත්තානි පඤ්ච පඤ්ඤාස ජවන කිව්වානි
- 26. අට්ඨ මහා විපාකානිවෙව සන්තීරණත්තයං චෙති එකාදස කදුරම්මණ කිච්චානි
- 27. තෙසු පන ද්වෙ උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ චිත්තානි පටීසන්ධි භවඩ්ග වුති තදරම්මණ සන්තීරණ වසෙන පඤ්ච කිච්චානි නාම.
- 28. මහා විපාකානි අව්ඨ පටිසන්ධි භව්ඩග වුති තදරම්මණ විසෙන චතුකිච්චානි නාම.
- 29. මහග්ගත විපාකානි නව පටිසන්ධි හව**ඩග** වු<mark>කි වසෙන</mark> කිකිච්චානි නාම.
- 30. සොමනස්ස සන්තීරණං සන්තීරණ නදරම්මණ වසෙන දුකිච්චං.
  - 31. කථා වොත්ථපනං වොත්ථපනාවජ්ජන වසෙන.
- 32. සෙසානි පන සබ්බානිපි ජවන මනො ධාතුන්තික විපඤ්ඩ විඤ්ඤාණානි යථාසම්භව මෙකකිච්චානීති.
  - පටිසන්ධාදයොනාම කිච්චහෙදෙන චුද්දස දසධාඨාන හෙලදන – වින්තුප්පාද පකායිතා
  - 34. අට්ඨ සට්ඨි තථාද්වෙච නටාට්ඨද්වේ යථාශ්කමං එක ද්වී ති වතු පඤ්ච – කිච්චට්ඨානානි නිද්දිසෙ.

- 35. ද්වාර සඬගහෙ ද්වාරානි නාම චක්ඛුද්වාරං සොනද්වාර-සාණද්වාරං ජීවහාද්වාරං කායද්වාරං මනොද්වාරං චෙති ඡබ්බිධානි-භවන්ති.
- 36. තත්ථ චක්බුමෙව චක්බුද්වාර∘, තථා සොතාදයො සොත ද්වාරාදිනි.
  - 37. මතොද්වාරං පන භවඩ්ගන්ති පවුච්චති.
- 38. තත්ථ පඤ්චද්චාරාවජ්ජන චක්ඛු විඤ්ඤාණ සම්පටිච්ඡන සත්තීරණ චොත්ථපන කාමාවචර ජවන තදරම්මණ වසෙනඡ චත්තෘ ලීස චිත්තානි චක්ඛුද්චාරෙ යථාරහං උප්පජ්ජන්ති.
- 39. තථා පඤ්චද්වාරාවජ්ජන සොතවිඤ්ඤාණාදිවසෙන සොතද්වා-රාදිසුපි ජවත්තාළිසෙව හවන්තීති සබ්බථාපි පඤ්චද්වාරෙ චතුපඤ්ඤාස වීත්තානි කාමාවචරා නෙව.
- 40. මනොද්වාරෙ පන මනොද්වාරාවජ්ජන පඤ්චපඤ්ඤාස ුජවන තුදරම්මණ වලසන සත්ත සට්ඨී චිත්තානි හවන්ති.
  - 41. එකුතවීසති පටිසන්ධි භවඩග චූතිවසෙන ද්වාරවිමුත්තානි.
  - 42. තෙසුපහ ද්වීපඤ්ච විඤ්ඤාණානි වෙව මහග්ගත ලොකුත්තර ජවනානි චෙති ඡත්තිංස යථාරහමෙක ද්වාරික චිත්තානිතාම.
    - 43. මනොධැතුත්තිකං පන පඤ්චද්වාරිකං
  - 44. සුබසන්තීරණ වොත්ථපන කාමාවචර ජවනාහි ඡද්වාරික චිත්තානි.
  - 45. උපෙක්ඛා සහගත සන්තී්රණ මහාවිපාකානි ඡද්වාරිකානි වෙව ද්වාර විමුත්තානිව.
    - 46. මහග්ගත විපාකානි නව ද්වාරවිමුත්තානෙවාති.
    - 47. එකද්වාරික චිත්තානි පඤ්ච ඡද්වාරිකානිච ඡද්වාරික චිමුත්තානි – චිමුත්තානිච සබ්බථා ඡත්තිංසති තථාතීණි – එකතිංස යථාක්කමං සෙධානුවධා චෙති – පඤ්චධාපරිදීපයෙ.

- 48. ආලම්බන සඞ්ගහෙ ආලම්බනානිනාම රුපාරම්මණං සද්දරම් මණං, ගන්ධාරම්මණං රසාරම්මණං පොට්ඨබ්බාරම්මණං ධම්මා රම්මණං චෙති ජබ්බිධානි භවන්ති.
  - 49. තත්ථ රූපමෙව රූපාරම්මණං, තථා සද්දැයොසද්දරම්මණාදීනි
- 50. ධම්මාරම්මණ පන පසාද සුබමරූප චිත්ත චෙතසීක නිබ්බාන පසැසැත්ති වසෙන ජධා සඩ්ගය්හන්ති.
- 51. තත්ථ චක්බුද්වාරික චිත්තානං සබ්බෙසම්පි රූපමෙව ආරම්ම ණං, තංචපච්චුප්පන්නං, තථා සොතද්වාරික චිත් ආදීනම්පි සදදදීනි, තානිච පච්චුප්පන්නානි යෙව
- 52. මනොද්වාරික චිත්තානං පන ඡබ්බිධම්පි පච්චුප්පන්නමතීතං අනාගතං කාලචිමුත්තංව යථාරහමාරම්මණං හොති.
- 53. ද්වාරවිමුත්තානංච පටිසන්ධි හවංග වුති සඬ්බාතානං ඡබ්බීධං යථාසම්භවං යෙහුයෝන භවන්තරේ ඡද්වාරගහිතං පච්චුප්පන්න මතීතං පඤ්ඤත්ති භූතං වා කම්ම කම්මනිමිත්ත ගතිනිමිත්ත සම්මතං ආරම්මණං හොති.
- 54. තෙසු චක්බු විඤ්ඤාණාදීනි යථාක්කමං රූපාදි එකෙකා රම්මණා නෙව.
  - 55. මනොධාතුන්තිකං පන රුපාදිපඤ්චාරම්මණං
- 56. සෙසානි කාමාවචර විපාකානි හසන චිත්තං චෙති සබ්බථාපි කාමාවචරාරම්මණා නෙව.
- 57. අකුසලානි චෙව ඤාණවිප්පයුත්ත කාමාචචරජචනානි චෙති ලොකුත්තර වජ්ජිත සබ්බාරම්මණානි.
- 58. ඤාණ සම්පයුත්ත කාමාවචර කුසලානිචෙව පඤ්චමජ්ඣාන සභිබාතං අභිඤ්ඤා කුසලං චෙති අරහත්ත මග්ග ඵල වජ්ජිත සබ්බා රම්මණානි.
- 59. ඤාණසම්පයුත්ත කාමාවචර කිරියානි චෙව **කිරියාහිඤ්ඤා** වෙන්ථපනං චෙති සබ්බථාපි සබ්බාරම්මණානි.

- 60. ආරුප්පෙසු දුකිය චතුත්ථානි මහග්ගතාරම්මණානි.
- 61. මසසානි මහග්ගත චිත්තානි සබ්බානිපි පඤ්ඤත්තාරම්මණානි.
- 62. ලොකුත්තර චිත්තානි නිබ්බානාරම්මණානීති.
- 63. පඤ්චවීස පරිත්තමිහි ජවිත්තානි මහග්ගතෙ එකථිසති වොහාරෙ – අට්ඨ නිබ්බාන ගොචරෙ
- 64. වීසානුත්තර මුත්තමහි අග්ග මග්ග ඵලුජ්ඣිතෙ පඤ්ච සබ්බත්ථ ඡව්චෙති –සත්තධා තත්ථ සඩ්ගමහා
- 65. වත්ථු සඩ්ගතෙ වත්ථුනිතාම චක්ධු සොත, සාණ, ජීව්තා කාය, හදයවත්ථු චෙති ඡබ්බිධානි භවන්ති.
  - 66. තානි කාම ලොකෙ සබ්බානි පි ලබ්හන්ති.
  - 67. රූපලොකෙපන සාණා දිත්තයං නත්ථි
  - 68. අරූපලොකෙ පන සබ්බානිපි නසං විජ්ජන්ති
- 69. තත්ථ පඤ්ච විඤ්ඤාණ ධාතුයො යථාක්කමං එකත්තෙන පඤ්චප්පසාද වත්ථුනි නිස්සා යෙව පවත්තන්ති.
- 70. පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සම්පටිච්ඡන සඬ්බාතා පන මනොධාතුච හදයං නිස්සිතා යෙවු පවත්තන්ති.
- 71. අවසෙසාපන මනොවිඤ්ඤාණ ධාතු සඬ්බාතාව සන්තීරණ මහා විපාක පටිසද්වය පඨමමග්ග හසන රූපාවවර වසෙන හදයං නිස්සායෙව පවත්තන්තී.
- 72. අවසෙසාකුසලාකුසල කිරියානුත්තර වසෙන පන නිස්සායවා අනිස්සායවා
  - 73. ආරුප්පවිපාක වසෙන හදයං අනිස්සායෙවාති
  - . 74. ජවත්ථු නිස්සිතා කා මෙ සත්තරූපෙචතුබ්බිධා තිවත්ථු නිස්සිතාරුප්පෙ – ධාත්වෙකානිස්සිතා මතා.
  - 75. ඉත්වත්තාළීස නිස්සාය ද්වෙවත්තාළීසජායරෙ නිස්සායව අනිස්සාය පාකාරුප්පා අනිස්සිතා.
    - ඉති අභිධම්මත්ථ සඪගතෙ පකිණ්ණක සඪගහ විභාගොතාම තතිගො පරිව්ජෙදෙ

# අතිධර්මාඐී සංගුහය

# තෘතිය පරිච්ඡෙදය

#### භාවය

### පුකීර්ණක සංගුහය

- 1. යෙදෙන පරිද්දෙන් සම්පුයුක්ත වූ චිත්ත චෛතසික ධර්මයෝ ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් තෙපනසක් වෙති.
- 2. දැන් වෙදනා, හේතු, කෘතා, ද්වාර, ආරම්මණ, වස්තුන්ගේ හෙදයෙන් ඒ ධර්මයන්ගේ සංගුහය චිත්තයන්ගේ වශයෙන් දක්වනු ලැබේ.
- 3. එහි වෙදනා සඩ්ගුහයෙහි පළමුකොට සුබ, දුක්ඛ, අදුක්ඛම-සුඛ වශයෙන් නිවිධ වෙදනා ද සුඛ, දුක්ඛ, සොමනස්ස, දෙමනස්ස උපෙක්ඛා හෙදයෙන් පඤ්ච විධ වෙදනා ද වේ.
- 4. එහි සුබ වේදනාව ඇති සිත එකම කුසල විපාක කාය විඤ්ඤාණ යයි. එසේ ම දුක්බ වේදනාව ඇති සිත එකම අකුසල විපාක කාය විඤ්ඤාණයයි.
- 5. සොමනස්ස වේදනා සහිත සිත් වනාහී ලොහ මූල සතරය, කාමාවචර සොහන දෙළොසය, සුබ සන්තීරණ හසන දෙසිතය, යන කාමාවචර සොමනස්ස සහගත සිත් අටළොසද, පුථම දුතිය, තෘතීය, චතුර්ථ ධාාන සඩ්බාහත වූ සිව්සාළිස් මහග්ගත ලොකොත්තර සිත් දයි දෙසැටවැදෑරුම් වෙත්.
  - 6. දෙමනස්ස සහගත සිත් වනාහි පටිඝසම්පුයුක්ත දෙසිතමය.
- 7. සෙසු සියළු පස් පනස් චිත්තයෝ උපෙක්ඛා සහගත චිත්**ෂ** යෝ ය.
- 8. එහි වේදනාව සුබ, දුක්බ, උපෙක්ඛා යයි නිවිධ වේ. සොම නස් දෙමනස් දෙදෙනාත් සමභ පඤ්ච විධ වෙත්.

- 9. සුබය එක් සිතෙක්හි ද, දුක්ඛයන් එක් සිතෙක්හිද, දෙමනස දෙසිතක ද, සොම්නස දෙසැටසිතෙක්හි ද, උපෙක්ඛා ඉතිරි පස් පනසෙහි ද සිටියාය.
- 10. හේතු සංගුහයෙහි හේතුහු නම් ලොහ, දෙස, මොහ, අලොහ, අදෙස, අමොහ යයි සවැදෑරුම් වෙත්.
- 11. එහි පඤ්චද්වාරාවජ්ජන, ද්විපඤ්ච විඤ්ඤාණ, සමපටිච්ඡන, සත්තීරණ චොත්ථපන, හසනයන් ගේ වශයෙන් අටළොසක් අහේතුක සිත් නම් වෙත්.
  - 12. මෙසසු සියළු එක් සත්තෑ දසිත් සගේතුක චිත්තයෝ ව වෙන්.
  - 13. එහි ද මොහමූල දෙසිත ඒක හේතුක වෙන්.
- 14. සෙසු දස අකුසල් සිත් ද ඤාණ විපුයුක්ත කාමාවචර සොහන සිත් දෙළොස ද යන සිත් දෙවිස්ස ද්විහේතුක චිත්තයෝ වෙත්.
- 15. දෙළොස් ඤාණ සම්පුයුක්ත කාමාච්චර සොහන සිත් ද, පන්තිස් මහග්ගත ලොකොත්තර සිත් ද, යන සත්සාළිස නිහේතුක චිත්තයෝ නම් වෙත්.
- 16. ලොහ, දෙස, මොහ් යයි අකුසල පත්තු තිදෙනෙක් වෙත්. එසේ ම අලොහ, අදෙස, අමොහ යයි කුසලාවායාකෘත හේතුහු වෙත්.
- 17. අහේතුක අටළොසෙක, ඒක ගේතුක ෙද කක, ද්විහේතුක දෙවිස්සෙක. නිහේතුක සත්සාළිසෙක.
- 18. කෘතය සඩ්ගුහයෙහි කෘතයයෝ නම පුතිසන්ධි, හවාඩ්ග ආවර්ජන, දර්ශන, ශුවණ, සායන, සායන, ජුසන, සම්පටිච්ඡන සන්තී රණ, වොත්ථපන, ජවන, තදරම්මණ, චූති යන මේ තුදුස්වැදැරුම් කෘතයයෝය.
- 19. පුතිසන්ධි, භවාඩ්ග, ආවජ්ජන, පඤ්චව්ඤ්ඤාණස්ථානාදින් ගේ වශයෙන් ඔවුන්ගේ දස ආකාර ස්ථාන මහදය දන යුතු.
- 20. එහි උපෙක්බා යහගත සන්තීරණ සින් දෙකය, මහා විපාක අවය. රූපාරූප විපාක නවය යන එකුන් විස්ස පුතිසන්ධි, හවඩ්ග, චූතිකෘතාය ඇති සින් නම්.

- 21. ආවජ්ජන කෘතයය ඇති සින් දෙකෙකි.
- 22. එසේ ම දර්ශන, ශුවණ, සායන, සායන, එසන, සමපටිච්ඡණ කෘතා ඇති සිත් දෙක බැගින්ය.
  - 23. සන්තීරණ කෘතාය ඇති සිත් තුනෙකි.
- 24. මනොද්වාරාවජ්ජනයම පඤ්චද්වාරයෙහි වොත්ථපන කෘතය, සිදු කරයි.
- 25. ආවජ්ජන දෙසිත හැර කුසල්, අකුසල්, ඵල, කිරිය සිත් සස් පනස ජවන කෘතා ඇති සිත්ය.
- 26. අෂ්ඨ මහා විපාකයන් හා සන්තීරණනුය යන එකොළොස තදුරම්මණ කෘතා ඇති සිත්ය.
- 27. එයින් උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ චිත්තද්වය පුතිසත්යි භවාඩ්ග වුති සන්තීරණ, තදරම්මණ වශයෙන් කෘතා පසක් ඇති චිත්තයෝ ය.
- 28. මහාවිපාක අට පුතිසන්ධි, හවාඞ්ග, චුති තදරම්මණ යන සතර විධ කෘතා ඇති සිත් ය.
- 29. මහග්ගත වීපාක සිත් නවය පුතිසන්ධි, හචාඩ්ග, චූ**ති** යන කෘතා තුනත් ඇති සිත් ය.
- 30. සොම්නස් සන්තීරණය, සන්තීරණ තදරම්මණ යන කෘතාය දෙකක් ඇති සිතය.
- 31. එසේ ම වොත්ථපනය, වොත්ථපන, ආවජ්ජන වශයෙ**න්**ි කෘතා දෙකක් ඇත්තේය.
- 32. සෙසු සියඵ ජවන, මනොධාතුතිකය, ද්වීපඤ්ච විඤ්ඤාණ යෝ යෙදෙන පරිදි එක් කෘතායක් ඇති සිත් ය.
- 33. පටිසන්ධි ආදී නම ඇති චිත්තයෝ කෘතා භෙදයෙන් තුදුසෙක් වෙති. ස්ථාන භෙදයෙන් දස විධ වෙතියි පුකාශ කරණ ලදී.
- 34. අට සැටෙක, දෙකෙක, නවයෙක, අටෙක, නැවත දෙකෙන කැයි පිළිවෙලින් මෙසේ කෘතෳස්ථාන දක්වන්නේය.

- 35. ද්වාර සංගුහයෙහි ද්වාරයෝ නම් චක්ඛුද්වාරය, සොතද්වා රය, සාණද්වාරය, ජීව්හාද්වාරය කායද්වාරය, මනොද්වාර යයි සාවැදෑරුම් වෙත්.
- 36. එහි චක්බු පුසාදයම චක්බුද්වාර නම වේ. එසේම සොක පුසාදදීහුම සොතද්වාරාදීහු වෙත්.
  - 37. මනොද්වාරය වනාහී හවඞ්ග චිත්තය යයි කියනු ලැබේ.
- 38. එහි පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය, චක්බු විඤ්ඤාණ, සම්පටිච්ඡන සහත්තී්රණ වොත්ථපන, කාමාවචර ජවන, තදරම්මණ වශයෙන් සසාළිස් (46) සිත් චක්බුද්වාරයෙහි සුදුසු පරිද්දෙන් උපදිත්.
- 39. එසේම පඤ්චද්වාරාවජ්ජන, සොත විඤ්ඤාණාදින්ගේ වශ යෙන් සොතද්වාරාදීන්හි සිත් සසාළිස බැගින් වෙත්. මෙසේ සර්වපුකාරයෙන් පඤ්චද්වාරයෙහි උපදනා සිත් සිව්පනස කාමාව චරමය.
- 40. මතොද්වාරයෙහි වනාහි මතොද්වාරාවජ්ජනය, පස් පනස් ජවනය, තදුරම්මණ වශයෙන් සිත් සැට සතක් වෙත්.
- 41. පටිසන්ධි, භවාංග, වුනි වශයෙන් සිත් එකුන් විස්ස ද්වාර වීමුක්තය.
- 42. ඒ සිත් අතුරෙන් දෙපස් විඤ්ඤාණයෝද මහග්ගත ලොකොතර ජවනයෝ ද යන සතිස සුදුසු පරිද්දෙන් ඒකද්වාරික සිත් නම වෙත්.
  - +43. මනොධාතුතිකය වනාහී පඤ්චද්වාරිකය.
- 44. සුඛ සන්තීරණ, වොත්ථපන, සහ කාමාවචරජවනයෝ ජද්වාරික සිත්ය.
- 45. උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ, මහා වීපාකයන් ඡද්වාරික ඉවත්. ද්වාර විමුක්තද වෙත්.
  - . 46. නව මහග්ගත විපාකයෝ ද්වාරවිමුක්තම වෙත්.
- 47. ඒකද්වාරික, පඤ්චද්වාරික, ඡද්වාරික, ඡද්වාරිකද්වාරවිමුත්ත ද්වාරවිමුත්ත සිත් පිළිවෙලින් සතිසෙක, තුනෙක, එක්තිසෙක, දස ුයෙක, නවයෙකැයි මෙසේ පඤ්චපුකාරයකින් දක්වන්නේ ය.

- 48. ආලම්බන සංගුහයෙහි ආලම්බනයෝ නම රූපාරම්මණ, සද්දරම්මණ, ගන්ධාරම්මණ, රසාර්ම්මණ, පොට්ඨබ්බාරම්මණ,ධර්මා රම්මණ යයි සවැදෑරුම් වෙන්.
- 49. එහි වර්ණයම රුපාරම්මණයයි. එසේ ම ශබ්දදීහු ශබ්දර්ම්මණාදීහු වෙත්.
- 50. ධම්මාරම්මණය වනාහී පුසාදරුප, සුබුමරූප, චිත්ත චෛත සික, නිර්වාණ පුඥප්තින්ගේ වශයෙන් ෂට් පුකාරයකින් සංගුහ කරනු ලැබේ.
- 51. එහි සියඑම චක්ඛු ද්වාරික චිත්තයන්ට රූපයම අරමුණු වෙයි. එය ද වර්තමාන අරමුණකි. එසේම සොතද්වාරික චිත්තා දීන්ට ද ශබ්දදීහු අරමුණු වෙත්. ඔව්හු ද වර්තමාන අරමුණු මය.
- 52. මනොද්වාරික චිත්තයන්ට වනාහි , වර්තමාන වූද, අතීත වූද, අතාගතවූද කාලචිමුක්තවූද ආරම්මණයෝ සුදුසු පරිද්දෙන් අරමුණු වෙත්.
- 53. පුතිසන්ධි, හවඩග, චුති සඩ්බහාත වූ ද්වාර විමුක්ත චිත්ත යන්ටද ෂඩ විධ වූ අරමුණු ලැබෙත්. බොහෝ සෙයින් ඉකුත් භවයෙහි සදෙරීන් ගන්නා ලද වර්තමානවූ හෝ අතීත වූ හෝ පුඥප් ති වූ හෝ කාර්ම, කර්ම නිමිති, ගති නමිති යයි සම්මත අරමුණක් වෙයි.
- 54. ඔවුන් අතුරෙන් චක්බු විඤ්ඤාණාදීහු පිළිවෙලින් රුපාදී එක් අරමුණක් ඇත්තෝය.
  - 55. මනොධාතුනුකය වනාහී රූපාදි පස් අරමුණු ඇති සිත්ය.
- 56. සෙසු කාමාවචර විපාකයෝ ද, හසන චිත්තය ද කාමාවචර අරමුණු ම ගන්නාහු වෙත්.
- 57. අකුසල් සහ ඤාණ විපුයුක්ත කාමාවචර ජවනයෝ ද ලොකො තර ධර්ම හැර සියලු අරමුණු ගන්නාහු වෙත්.
- 58. ඤාණ සම්පුයුක්ත කාමාවචර කුසලයන් ද පඤ්චමධාාන අභිඤ්ඤාකුසලය ද යන සිත් අර්හත් මාර්ගඵලයන් හැර සියලු අර මුණු ඇත්තාහු වෙත්.

- 59. ඤාණ සම්පුයුක්ත කාමාවචර කියා කියා අභිඤ්ඤා වොත්ථ පන යන සින් සියල්ලම අරමුණු කොට ඇති සිත්ය.
- 60. අරූපයන් අතුරෙන් දෙවෙනි සතරවෙනි අරූපාවවර සික් මහග්ගත අරමුණු ඇත්තාහු වෙත්.
- 61. සෙසු මහග්ගත සින් පුදෙප්ති ධර්ම අරමුණු කොට ඇත්තැ හුය.
  - 62. ලොකොත්තර සිත් නිර්වාණයම අරමුණු කොට ඇත්තාහුය.
- 63. කාම අරමුණෙහි පස්විස්සෙක, මහග්ගත අරමුණෙහි සයයක, පුදුප්ති අරමුණෙහි එක් විස්සෙක, නිර්වාණාරම්මණයෙහි සිත් වෙක් ද වෙත්.
- 64. ලොකොත්තර අරමුණ හැර සෙසු අරමුණෙහි සිත් විස්සෙක්අ අර්හත් මාර්ග ඵලයන් හැර සෙසු අරමුණෙහි පසෙක් ද සියලු අරමුණෙහි සයෙක්දයි මෙසේ ආරම්මණ සංගුහයෙහි සත් පරිද්දෙකින් සංගුහ වෙත්.
- 65. වස්තු සඬ්ගුහයෙහි වස්තුහු චක්බු, සොත, සාණ, ජිවිහා, කායං හදය චත්ථු යයි ෂට පුකාර වෙත්.
  - 66. ඒ වස්තුරුප සියල්ලම කාමභවයෙහි ලැබෙති.
  - 67. රූපලොකයෙහි ඝාණාදිතුය නැත.
  - 68. අරූප හවයෙහි කිසිදු වස්තු රූපයෙක් නො ලැබේ.
- 69. එහි පඤ්ච විඤ්ඤාණා ධාතුහු පිළිවෙලින් එකාන්තයෙන් ම පඤ්චපුසාද වස්තූන් නිසාම පවතිත්.
- 70. පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සම්පටිච්ඡන සඞ්ඛාාත වූ මනොධාතු ද හෘදය වසතුව නිසාම පවතිත්.
- 71. අවශෙෂ වූ මනොවිසැ්සැණ ධාතු නම් වූ සන්තීරණ මහා විපාක, පටිසද්වය, පුළුමමාර්ගය, හසිනොත්පාදය, රූපාවචර චිත්ත යෝ යන මොච්හු හදයවස්තු නිසාම පවතින්.
- 72. අවෂෙශ වූ කුසලා කුසල කියා ලොකොත්තර සිත් හදය වස්තුව නිසා හෝ නො නිසා හෝ පවතිත්.

- 73. අරූපවිපාකයන් ගේ වශයෙන් හදයවස්තුව නි<mark>ශුය නො</mark> කොට පවතිත්.
- 74. කාමභූමියෙහි වස්තුසයක් ඇසුරු කොට විඤ්ඤාණ ධාතු සතක් ද රූප භූමියෙහි වස්තු තුනක් ඇසුරු කොට විඤ්ඤාණ ධාතු සතරක් ද අරූප භූමියෙහි වස්තු රූපයක් ඇසුරු නො කොට එකම විඤ්ඤාණ ධාතුවක් ද පවතී යයි දන්නා ලදී.
- 75. වස්තු රුපයන් නිසා ම සිත් තෙසාළිසෙක. වස්තු රූප නිසා ද නො නිසා ද සිත් දෙසාළිසෙක. වස්තු රූප නො නිසාම අරූප වීපාක සිත් සතර උපදිත්.
  - මෙසේ අභිධර්මාර්ථ සංගුහයෙහි පුකිර්ණක සංගුහ විහාග නම් වූ කෘතිය පරිව්ඡෙදය නිමි

# අභිධම්ාජ් පුදිපිකා

# තෘතිය පරිච්ඡෙදය

### පුකිර්ණක සංගුහ විභාගය

නෙපනස් (53) ධර්මයන්ගේ වෙදනා හෙදය, හෙතු හෙදය, කෘතා හෙදය, ද්වාර හෙදය, ආරම්මණ හෙදය, වත්ථු හෙදය යන මොවුන්ගේ වශයෙන් සයාකාර හෙදය දක්වීම පුකිර්ණක සංගුහය නම් වේ.

චිත්තයත්, චෛතසික පනස් දෙකත්, එක්කොට ගත් කල්හි තෙපනස් ධර්මයෝයි.

චිත්තයාගේ පුහෙද සංක්ෂෙපයෙන් එකුන් අනූවක් (89) හෝ, විස්තර වශයෙන් එක්සිය විසි එකක් (121) වන නමුත්, ආරම්මණ විජානන ලක්ෂණය හෙවන් අරමුණු දැනීම සියළු චිත්තයන්ගේම එකම සාධාරණ ලක්ෂණය බැවින් මේ සිත් සියල්ල එක් කොට ගෙන, එක් ධර්මයක් ලෙස සළකනු ලැබේ.

මෙචනසික දෙපනස, අරමුණු ස්පර්ශ කිරීම,අරමුණු රසවිදීම, අර මුණු හැඳිනීම යන ආදී වශයෙන් වෙන් වෙන්වූ ලක්ෂණ දෙපනසක්ම ඇති හෙයින්, ධර්ම වශයෙන් දෙපනසක් කොට සළකනු ලැබේ. මෙසේ සවභාව ලක්ෂණ යන්ගේ වශයෙන් වෙන් වෙන්වූ ධර්ම බැවින් සිතත්, චෛතසික දෙපනසත් එක්කොට ගෙන කෙපනස් ධර්මයෝයයි කියති. මෙයටම තෙපනස් නාම ධර්ම යයි ද කියනු ලැබේ. මෙසේ චිත්ත චෛතසික ධර්මය එකතු කොට මිශු කොට වෙදනාදී වශයෙන් බෙද දක්වන හෙයින් පුකීර්ණක සංගුන යයි. කියනු ලැබේ.

# වෙදනා සංගහය

වේදනා යනු ආරම්මණ රසය වීදීමට කියන නමෙකි. වේදනා හෙදයෙන් චිත්ත වෛතසිකයන් බෙද දැක්වීම වෙදනා සංගුහයවේ.

හැම සිතක්ම අරමුණක් ගෙන උපදින බැවින්, ඒ අරමුණෙහි රසය විඳ ගැනීමේ ශක්තිය වූ වෙදනාව හැම සිතකම ඇතිවේ. අර මුණු නොයෙක් ආකාර බැව්න් වෙදනාව ද ඒ ඒ අරමුණු සවභාවයට අනුව වෙනස් වේ.

සිත්හි යෙදෙන මේ වෙදනා චෛතසිකය දෙයාකාරයෙකින බෙද දක්වනු ලැබේ. එනම්

1. අනුභවන භෙදය 2. ඉන්දුීය භෙදය

## අනුභවන හෙදය

අරමුණු රස විද ගැනීම හෙවත් රස අනුභවනය කිරීමේ ආකාර ලයන් වෙදනාව නිුවිධාකාර වේ. එනම් සුුබ <mark>වෙදනාව, දුක්</mark>බ **වෙද**ු නාව, උපෙක්බා වෙදනාව යනුයි.

ඉෂ්ටවූ ද, පුියමනාපවූ ද, කැමැතිවන්නාවූ ද, අරමුණක් හමු වු කල්හි සිතෙහි පහළ වන්නා වූ සතුටු කරවන සැප ගෙන දෙන සවභාවය සුබ <mark>වෙදනා</mark> නම් වේ. මේ සැප වෙදනා ඇති සි<mark>ත් සියල්ල</mark>ු සැටතුනෙකි (63). එනම්

| සොමනස්ස් ලොග මූල සින්<br>සුබ සහගත කාය විඤ්ඤාණය | 4<br>1   |
|------------------------------------------------|----------|
| සොමනස්ස සන්තිරණය සහ හසිතුප්පාදය                | <b>2</b> |
| සොමනස්ස කාම වසාහන සිත්                         | 12       |
| පුථම ධාාන දුතියධාාන, තතියධාාන                  |          |
| වකුර්ත්ථධාාන සිත්                              | 44       |
|                                                | 68       |

අනිෂ්ටවූ ද, අපුියවූ ද, අමනාපවූ ද, කැමැති නොවන්නාවූ ද, අරමුණක් හමු වූ කල්හි සිතෙහි පහළවන්නා වූ නොසතුට ඇති කරවන දුක ගෙනදෙන ස්වභාවය දුක්බ වේදනා නම් වේ. මේ දුක්බ වෙදනා ඇති සිත් තුනෙකි. එනම්

| දෙමනස්ස දෙසමූල සිත්    | 2 |
|------------------------|---|
| දුක්ඛ සහගත කායවිඤ්ඤාණය | 1 |
|                        | 3 |

අති ඉෂ්ට නොවූ, ඉෂ්ට මධ්‍යස්ථවූ මැදහත් තරමින් පියවූ කැමැති වත්තාවූ අරමුණක් හමුවූ කල්හි සිතෙහි පහළවත්තාවූ සැපත් නොවූ දුකත් නොවූ මැදහත් විදීම ආකාරය උපෙක්ඛා වෙදනා නම වේ. මේ උපෙක්ඛා වෙදනා ඇති සිත් පස් පනසෙකි. (55) එනම්.

| උපෙක්ටා සහගත කාම සොහන සින්                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 14     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | L±     |
| a conservation and a conservation of the conse | 12     |
| උපෙක්බා සහගත පඤ්චමධාාන සිත්                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 23     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <br>55 |

### ඉන්දුීය භෙදය

මේ වෙදනාවම ඉන්දිය භාවය හෙවත් ඊශ්වර භාවය කරන හෙයින් **ඉන්දිය ධර්මයක්ද** වේ.

ඉන්දුීය හෙදයෙන් වෙදනා චෛතසිකය පඤ්චවිධ වේ. එනම්-සුඛින්දිය, සොමනස්සින්දීය, දුක්ඛින්දීය, දෙමනස්සින්දීය, උපෙක් ඛින්දිය යනුයි.

අනුභවන භෙදයේ දී දක්වන ලද සුබ වෙදනාව මෙහිදි සුඛෙන්දිය, සොමනස්සෙන්දිය යයි ද, දුක්ඛවෙදනාව, දුක්ඛන්දිය, දෙමනස්සෙන් ිදුය යයිද, උපෙක්බා වෙදනාව උපෙක්ඛෙන්දිය යයි ද දක්වන ලදි. සුබ වෙදනාව, සුබ සොමනස්ස, ඉන්දිය යන් වශයෙන් දෙශනා කරන ලද්දේ කායික සැප වෙදනාවත්, මානසික සැප වේදනාවත් වෙන්කොට දක්වනු පිණිසය.

දුක්ඛ වෙදනාවද දුක්ඛ දෙමනස්ස ඉන්දියයන් වශයෙන් කායික දුක්ඛය, මානසික දුක්ඛය දක්වීම පිණිසම දෙශනා කරන ලදී.

ඉන්දුීය හෙදයට අනුව සුබ <mark>වෙදනා</mark> ඇති සින් එකෙකි. එනම සුබ සහගත කායවිඤ්ඤාණයයි.

අනුහවන හෙදයෙන් දක්වන ලද සුබ වෙදනා ඇති සින් සැට තුනෙන් මේ සුබ සහගත කාය විඤ්ඤාණය හැර ඉතිරි සින් සැට ලදකම සොමනස්ස වෙදනා ඇති සිත් වේ.

එමෙන්ම දුක්ඛ <mark>වෙදනා</mark> ඇති සිත් එකෙකි. එනම් දු<mark>ක්ඛ සහගත</mark> කාය විඤ්ඤාණයයි.

ඉදමනස්ස වෙදනා ඇති සිත් දෙකෙකි. එනම **දෙමනස්ස** දෙස මූල සිත්දෙකය.

උපෙක්ඛා වෙදනා ඇති සිත්, අනුභවන හෙදයේදී දක්වන ලද සිත් පස්පනසය.

එක්සිය විසි එකක් පුහෙද ඇති මේ සියඑම සිත්හි යෙදෙන වෙදනාවෝ එක් කොට ගත්කල්හි, රූප වෙදනා, සඤ්ඤා, සංඛාර, විඤ්ඤාණ යන පඤ්චස්කන්ධයන් අතුරෙන් වෙදනා ස්කන්ධයට ඇතුළත් වේ.

ඉතුගුම්කවූ මේ සියළු වේදනාවෝ පුතුයෙන් හට ගන්නා බැවින් සියළු වේදනා, දුක්ඛ වේදනා යයි විදරණ ලදී. මේ දුක්ඛ වේදනාවද, දුක්ඛ දුක්ඛය, සංඛාර දුක්ඛය; වීපරිනාම දුක්ඛය යයි නිවිධ වේ. ඔවුන් අතුරෙන් ජාති, ජරා, වාාධ, මරණ, ශොක, පරිදේව, දුක්ඛ, දෙමනස්ස, උපායාසාදී සසර දුක් හා සතර අපා දුකද, ස්වභාවශයෙන්ද නාම විශයෙන්ද, දුක්ම වන බැවින් දුක්ඛ දුක්ඛ නම් වේ. අවශශෂවූ, භවතුයෙහි ඇතුළත්වූ, සුබ වෙදනා, උපෙක්ඛා වෙදනා යයි සම්මතවූ සියළු වෙදනාවෝ පුතායෙන්ම හටගන්නා බැවින් ද නෛභුමික සංස්කාරයන්ගේ ලක්ෂණවූ උදය–වැය දෙකින් පීඩිත වන බැවින් ද සංඛාර දුක්ඛය යයි කියනු ලැබේ.

අසූහාර දහසක් මහා කල්පයන්ට ආයු ඇත්තාවූ නෙව ස**ඤ්ඤා** නාසඤ්ඤායතනයෙන් වුත වී එන අවස්ථාවෙහි එපමණ දීර්ඝ කාල යක් වින්ද වූ විරාගී සැපයද, කායවස්තුක වූද අනාවූද සුබ වෙදනා වෝද සවභාවයෙන් දුක් නො වෙතත් පෙරලීමෙන් දුක් ඉපදීමට හෙතු වන බැවින් විපරි නාම දුක්ඛ නම් වේ.

තවද, මේ දුක්ඛ වෙදනාවෝ පටිච්ඡන්න දුක්ඛය අපටිච්ඡන්න දුක්ඛය, පරියාය දුක්ඛය, නිප්පරියාය දුක්ඛය යනාදී වශයෙන් ද පුහෙද ඇත්තේය. අත්, පා, හිස, දත්, කන් ආදී අවයවයන් පිළිබඳ ව ඇතිවන්නාවූ වෙදනාද, රාග ද්වේෂාදියෙන් වන්නාවූ සිත් තැවිලිද, යනාදී කායික මානසික ආඛාධයන් අසාම දැනගත යුතු බැවින්ද, එයට හෙතුව අපුකට බැවින්ද, පටිච්ඡන්න දුක් නම් වේ.

බාහිරව පැමිණෙන්නාවූ නොයෙක් පීඩා, වධ, බන්ධන ආදිය නො අසාම දතහැකි බැවින්ද, උපකුමය පුකට බැවින්ද, අපටිච්ඡන්න දුක්ඛය නම් වේ.

දුක්ඛ දුක්ඛයට අයත් නොවූ ජාති ආදී නාමයන් ඉගන් පුකාශ වන සියල්ලම ඒ ඒ දුකට වස්තු වන බැවින් හෙවත් කාරණා වන බැවින් පරියාය දුක්ඛ නම් වේ. නිප්පරියාය දුක්ඛය නම් මේ දුක්ඛ දුක්ඛය මය.

1

සංක්ෂෙපයෙන් වෙදනා හෙදය මෙසේ දත යුතුයි.

# 1. සුබ වෙදනා (සින් 63)

- (1) සුබෙන්දීය. සුබ සහගත කාය විඤ්ඤාණය
- (2) සොමනස්සෙන්දුිය. (62)

 ${1 \atop 2}$ 

### 2. දුක්ඛ වෙදනා (සින් 3)

- 3 දුක්බෙන්දිය. 1 දුක්බ සහගත කාය විඤ්ඤාණය
- 4 දෙමනස්සෙන්දීය 2 දෙමනස්ස දෙස මුල

# 3. උපෙක්ටා වෙදනා (5) උපෙක්ටෙන්දිය (සිත් 5**5**)

# හෙතු සංගුහය

චිත්ත චෛතසික ධර්මයන් හේතුන්ගේ වශයෙන් බෙද දක්වීම හෙතු සංගුහය නම් වේ.

නාම ධර්මයන් වූ චීන්න චෛතසික ධර්මයන් අරමුමණහි ස්ථීරව පිහිටීමට උපකාරවන ධර්ම හෙතු ධර්ම නමි. ගස්වැල් ආදිය පොළෙවෙහි ස්ථීරව පිහිටීමට මුල් උපකාර වන්නාක් මෙන් මේ හෙතු ධර්ම ද අරමුණෙහි ස්ථීරව පිහිටීමට උපකාරවන බැවින් මූල යයි ද කියනු ලැබේ.

හෙතු නාමය ලබන මෛතසිකයෝ සදෙනෙකි. එනම් **ලොහ,** ණුස, මොහ, අලොහ, අදෙස, අමොහ යනුයි. මෙයින් **ලොහ<sub>,</sub>**  දෙස, මොහ යන මෛතසික තුන අකුසල් සිත්හි යෙදෙන බැවින් අකුසල හෙතු යයි ද, අලොහ, අදෙස, අමොහ යන චෛතසික ධර්ම තුන කුසල් සිත්හි යෙදෙන කල්හි කුසල හෙතු යයි ද විපාක කීයා සිත්හි යෙදෙන කල්හි අවාාකෘත හෙතු යයි ද වාාවහාර කරනු ලැබේ.

මේ හෙතු ධර්ම සියළුම සිත්හි නොයෙදේ. එබැවින් හෙතු ධර්ම යෙදෙන සිත්වලට **සහෙතුක සිත්** යයි ද හෙතු ධර්ම නොයෙ දෙන සිත් වලට **අහෙතුක සිත්** යයි ද කියති. **අහෙතුක සිත්** ඉතා දුර්වල ය, හීනය, අරමුණෙහි ස්ථීරව නොපිහිටන බැවින් අස්ථීරය, සහෙතුක සිත් බලවත් ය, ශක්තිමත්ය, අරමුණෙහි යහපත්ව පිහිටන බැවින් ස්ථීරය.

### අහෙතුක සිත්

අහෙතුක සිත් අටළොසකි. වේ සිත් අටළොසෙහි හෙතු ධර්ම සයෙන් එකක් වත් නොයෙදෙන්නේ ය. එබැවින් අසූතව යක් සිත් අතුරෙන් ඉතා දූර්වල සිත් වශයෙන් සලකනු ලබන්නේ මේ අහේතුක සිත් අටළොසය. මෙයින් සිත් සතක් අකුසල විපාක යෝය. සිත් අටක් කුසල විපාකයෝය, සිත් තුනක් කි්යාසිත් ය.

### .සහෙතුක සිත්

සහතුක සිත් එක් සැත්තෑවකි (71). මෙයින් සිත් දෙළොසක් අකුසල් සිත් ය. අකුසල් සිත් දෙළොසෙහි ලොහ, දෙස මොහ යන අකුසල හෙතුන්ගෙන් එකක් හෝ දෙකක් නියත වශයෙන් යෙදෙන් නේය. ඉතිරි සිත් එකුන් සැට (59) සොහන සිත්ය. මේ සොහන සිත් එකුන් සැටෙහි අලොහ, අදෙස, අමොහ යන චෛතසික වලින් දෙකක් හෝ තුනම හෝ යෙදෙන්නේය. එබැවින් මේ සහෙතුක සිත් එක් සැත්තෑව තමා හා යෙදෙන හෙතු ධර්මයන්ගේ ගණන අනුව කොටස් තුනකට බෙදනු ලැබේ. එනම් එකහෙතුක සිත් ද්විභෙතුක සිත් සහ නිහෙතුක සිත් යනුයි.

එකහෙතුක සිත් දෙකකි. එනව් මොහ හෙතුව පමණක් ගෙරුන මොහ මූල අකුසල් සිත් දෙකවූ විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිත සහ උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත සිතය. ද්විහෙතුක සිත් හෙවත් හෙතු ධර්ම දෙකක් යෙදෙන සිත් ඉදවිස් සකි. (22) එනම්.

| ලොහ, මොහ යෙදෙන ලෙහමුල සිත්    | 8           |
|-------------------------------|-------------|
| දෙස. මොහ යෙදෙන දෙසමූල සිත්    | 2           |
| අලොහ. අදෙස යෙදෙන කාමසොහන සිත් | 12          |
| (ඤාණවිපුයුක්ත සිත්)           | <del></del> |
|                               | 99          |

නිහෙතුක සිත් හෙවත් අලොහ, අදෙස, අමොහ යන නුසල හෙතු තුනම යෙදෙන සිත් සතළිස් සතකි. (47) එනම

| කාමෂසාහන ඤාණසම්පුයුක්ත සිත් | 12  |
|-----------------------------|-----|
| මහග්ගත සිත්                 | 27  |
| ලොකොත්තර සිත්               | . 8 |
|                             |     |
|                             | 47  |

මේ හෙතුධර්ම ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් සයකි. ජාති වශ යෙන් නවයෙකි. නිර්දෙශ වශයෙන් දෙළොසකි, භුමි වශයෙන් පසළොසකි. සියල්ල දෙසාලිසකි. (42)

ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් සයාකාර හෙතුහු නම අකුසල පක්ෂයෙහි ලොහ, දෙස, මොහ යන තුන ද කුසල පක්ෂයෙහි අලොහ, අදෙස, අමොහ යන තුන ද වේ.

ජාතීන්ගේ වශයෙන් නවාකාර හෙතුහු නම් අකුසල ජාතියෙහි ලොහ, දෙස, මොහ යන තුනය. කුසල ජාතියෙහි අලොහ, අදෙස, අමොහ යන තුන ද,අවාහකෘත ජාතියෙහි අලොහ අදෙස අමොහ යන තුන ද වේ.

නිර්දේශ වසයෙන් දෙළොස් ආකාර හෙතුහු නම් අකුසල හෙතු වූ ලොහ, දෙස, මොහ යන තුන ද, කුසල හෙතු වූ අලොශ, අදෙස, අමොහ යන තුන ද, විපාක හෙතු වූ අලොහ, අදෙස, අමොහ යන තුන ද, කිුිියා හෙතු වූ අලොහ අදෙස අමොහ යන තුන ද මේ. භුමි වශයෙන් පසළොස් ආකාර හෙතුහු නම් කාමභුමියෙහි අකුසල හෙකු වූ ලොහ, දෙස, මොහ යන තුන ද, කුසලහෙකු වූ, අලොහ, අදෙස, අමොහ යන තුන ද, රූපභුමියෙහි අලොහ, අදෙස අමොහ යන තුන ද, ලොකොක්තර භුමියෙහි අලොහ, අදෙස, අමොහ යන තුන ද වේ.

විපාක ශක්තිය. යම්සේ මුල් ඇත්තා වූ වෘක්ෂයක් ඒ මුල් හෙතු කොට ගෙන වැටිය නොදී පෘථිවියෙහි පිහිටා ද, ඒ මුල් නමැති අතින් පෘථිවි ඔජාව නංවා ගස ද වඩා අතු අග මල් ඵල උපදවන්නා ක් මෙන් සහේතුක කුසලා කුසල චිත්තයන්ගේ ඵලදීම හෙවත් පුති සන්ධි පුවෘත්ති විපාකදීම මේ හෙතුධර්ම යන්ගේම ශක්තියෙන් සිද්ධවන බව දත යුතුයි.

මෙහි විස්තර කරණ ලද මේ හෙතුධර්මයෝ, සිත් ඉපැද්මෙහි හෙතුන් යයි වරදවා නොගත යුතුයි. අවිදාහ කණහා ආදී පුතායන් හෙතු කොට ගෙන උපදවන ලද චිත්ත සන්තතියක් ඇතිවීමය. ආරම්මණයන්ගේ හමුවීමය, චිත්තොප්පාදයට සුදුසු ස්ථාන හෙවත් චත්ථු ඇති වීම යනාදී නොයෙක් හෙතුන් ඇතිවූ කල්හි සිත් හට ගන්නේ චේ. මෙසේ හටගන්නාලද සිත් තම අරමුණෙහි ස්ථීරව පිහිටීමට උපකෘර වන ධර්ම වශයෙන් ද, සිත ශක්තිමත් කිරීමට අනුබලයක් වශයෙන් ද, මෙකී ලොහ, දෙස, මොහ,අලොහ,අදෝස, අමොහ යන චෛතසික සය ඒ ඒ සිත්වල යෙදෙන හේතු ධර්ම වශ යෙන් සැලකිය යුතුය.

මේ කුසලාකුසල හෙතු ධර්මයෝ අනා වෛතසිකයන්ට වඩා බලවත්ය. එයින් කුසල හෙතු අකුසල හෙතුන්ට වඩා බලවත්ය. මේ කුසල හෙතුන්ට අකුසලයන් නැසීමේ ශක්තියද ඇත. අලොහ යෙන් ලොහයද, අදෙසයෙන් දෙසයද, අමොහ හෙවත් පුඥුවෙන් මොහයද, නසනු ලැබේ. බලවත් කුසල විපාක දෙන කල්හි අකුසල විපාක ශක්තිය යටපත් වන්නේය.

හෙතු ධර්මයන්ගේ යෙදීම සංක්ෂෙපයෙන් මෙසේ දතයුතුයි.

### 1. අහෙතුක සිත් 18

- (1) අකුසල විපාක 7
- (2) කුසල විපාක 8
- (3) කියා :

#### 2. සහෙතුක සිත් 71

- (1) ජකහෙතුක සිත් 2–(මොහමුලක අකුසල් සිත් 2)
- (2) ද්විහෙතුක සිත් 22
- 1. අකුසල් 10—(ලොහමූල 8) (ලදස් මූල 2)
- 2. කුසල් 12. (කාමාසොහන ඤාණවිපුයුක්ත 12)

### 3. නිහෙතුක සිත් 47

- 1. කාමසොහන 12 (ඤාණසම්පුයුක්ත සිත් 12)
- 2. මහග්ගත 27. (රුපාවචර 15. අරුපාවචර 12)
- 3. ලොකොත්තර 8. (මග්ග 4 එල 4)

ගෙතු ධර්මයන්ගේ පුහෙද සංක්ෂෙපයෙන් මෙසේ දත යුතුයි.

### හෙතු ධර්ම 42

### 1. ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් 6

- 1. අකුසල 3—ලොහ, දෙස, මොහ
- 2. කුසල 3—අලොහ, අදෙස,අමොහ

### 2. ජාති වශයෙන් 9

- 2. අකුසල ජාති 3 —ලොහ, දෙස, මොහ.
- 2. කුසල ජාති 3 —අලොහ, අදෙස, අමොහ
- 3. අවාාාකෘත ජාති 3 —අලොහ, අදෙස අමොහ

### 3. නිර්දෙශ වශයෙන් 12

- 1. අකුසල් 3 ලොහ, ලදස, මොහ
- 2. කුසල 3 — පලොහ, අදෙස, අමොහ
- 2. කුසල
   3
   අලොහ, අදෙස, අමොහ

   3. විපාක
   3
   අලොහ, අදෙස, අමොහ

   4. කියා
   3
   අලොහ, අදෙස, අමොහ

### 4. භූම් වශයෙන් 15

#### 1. කාමභූමි

- අකුයල් 3 ලොහ, දෙස, මොහ කුසල් 3 අලොහ, අදෙස, අමොහ 2. රූපභූමී 3 අලොහ, අදෙස, අමොහ
- **3. අරූපහුමි** 3 අලොහ, අදෙස, අමොහ
- 4. ලොකොත්තරභූමී 3 අලොහ, අදෙස, අමොහ.

## කෘතන සංගුහය

කෘතායන් ගේ වශයෙන් චිත්ත චෛතසික ධර්මයන් බෙද දුක්වීම කෘතා සංගුහය නම් වේ. සැම සිතක් ම, සෑම ඉඉචතසික යක් ම වෙන්වෙන් වූ කෘතා හෙවත් කායා ඇති ධර්මයෝ වෙති. කෘතායක් නැති සිතක් හෝ මෛතසිකයක් හෝ නැත.

විත්තචෛතසිකයන්ට අයත් කෘත්‍යයෝ තුදුසෙකි. (14) ඇතැම් සිත් එකම කෘතායක් කරන සිත් වෙති. ඇතැම් සිත් කෘතා දෙක, තුන, සතර හෝ පහ බැගින් කරන සිත් වෙති.

තුදුස් කෘතායෝ නම්:- පටිසන්ධි, භවාඩ්ග, ආවජ්ජන, දස්සන සවණ, සායන, සායන, ථුසන, සම්පටිච්ඡන, සන්තීරණ, වොට්ඨපන. ජවන, තැරම්මණ, චුති යන කෘත්‍යයෝ යි.

#### පටිසන්ධි කෘතා (1)

අතීත භවය හා වර්තමාන භවය හෝ, වර්තමානභවය හා අනාගත භවය හෝ, ගළපන, සම්බන්ධකරවන හෙයින් <mark>පටිසන්ධි නම් වේ</mark>

එක් සත්ත්වයෙකු පිළිබඳ වූ චිත්ත පරම්පරාව වනාහී අනාදිමත් කාලයක සිට, අතරක් නැතිව, සිත් ඉපිද නිරුද්ධ වෙමින්, එකිනෙකට සම්බන්ධ වී සසර පවත්වාගෙන එන ශක්තියකි. අසුරු සැනක් ගසනා කල්හි ඉපිද නිරුද්ධවන චිත්තයන්ගේ සංඛාාව ලක්ෂ කොටි ගණන් ය. ඉතා ස්වල්ප වූ ආයුෂ ඇති මේ සිත්, වෙන් වෙන්වූ අරමුණු ගනිමින් වෙන් වෙන් වූ කෘතුූූ කරමින්, එක් සිතක් අනිත් සිතෙහි කෘතා කිරීමට උපකාරවෙමින් තම තමන්ගේම ශක්තියෙන් උපදවා ගත් රූප කය ඇසුරු කරමින් හවය ඇති කොට ඒ ඒ චිත්ත යන්ගේ හෙවත් කර්මයන්ගේ ශක්තියෙන් නොයෙක් කියා සිදු කොට කර්මයාගේ හෝ ශරීරයාගේ ආයු ශක්තිය පිරිහී යාමෙන් ස්කන්ධ යන්ගේ හෙදය වූ මරණය ඇති වී, මේ භවයෙන් ගිලිහී නැවත අවත් හවයක් ඇති කරගනිමින් මෙසේ හවයෙන් හවයට පත් වෙමින් සසර පවත්වන්නේය. අවිදාහ තෘෂ්ණාදි හෙතුන් නො සිදී පවත්නා තෙක් සසරින් මිදීමක් තොවන්නේය. මෙසේ මේ චිත්ත පරම්පරාවට අයත් එක් හවයෙක්හි අවසාන සිත වූ චූති සිතින් මේහවය අවසන්කොට අතරක් නැතිව අළුත් හවය ඇති කරමින් පහළ වන, ඒ අළුත් භවයට අයත් පළමු සිත වූ පුතිසන්ධි චිත්තය, පරණ භවයත් අළුත් භවයක් ගළපමින් සන්ධි කරමින් උපදනේය. මෙයට ෂටිසන්ධි කෘතා යයි කියනු ලැබේ.

### පටිසන්ධි කෘතාය කරන සිත් එකුන් විස්සකි (19)

දෙළොස් අකුසල් සිත් අතුරෙන් උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත සිත හැර ඉතිරි සිත් එකොළොසින් යම් කර්ම පථයක් සිදුවී එහි පුති සන්ධි විපාක ගෙනදීම් වශයෙන් මරණාසන්න චිත්ත වීථියෙහි ජවනයන්ට අරමුණු වී නම් ඒ අකුසල කර්මයාගේ විපාක වශයෙන් සතර අපාය අතුරෙන් එමකර්මයට අනුරුප වූ යම්කිසි ස්ථානයක ඉපැද්වීම හෙවත් පටිසන්ධි කිරීම් වශයෙන් අහෙතුක අකුසල විපාක උපෙක්ෂා සහගත සන්තීරණ සිත පුතිසන්ධි කෘතා කරමින් එම අවත් හවයෙහි පළමු සිත වශයෙන් පහළ වන්නේය. මෙයට දුගති අහෙතුක පුතිසන්ධියයයිද කියනු ලැබේ.

ඤාණයෙන් තොරව ආනිශංස නොදැන හෝ සිහි නොකර හෝ යමකිසි දුර්වල කුසල කර්මපථයක් කරන කල්හි, දුර්වල වූ කාමාවචර ඤාණ විපුයුක්ත කුසල් සිත් සතරින් එකක් පහළ වී නම් එම කර්ම යාගේ පුතිසන්ධි වීපාක ලැබීමට අවස්ථා පැමිණි කල්හි, අහෙතුක කුසල වීපාක උපෙක්ෂා සහගත සන්තීරණ සිත පටිසන්ධි කෘතාය සිද්ධ කරමින් මනුෂායත්ම භාවයක නම් ජාතායන්ධ ජාතිබධීර ආදී දුර්වල ආත්ම භාවයක් හෝ වීතිපාතික වර්ගයට අයත් සුගති අහෙතුක භවයක් හෝ ගෙන දෙන්නේය. මෙයට සුගති අහෙතුක පුතිසන්ධිය. යයි කියති.

දුර්වල නො වූ ද්විහෙතුක ඤාණවිපුයුක්ත සිතකින් කරණ ලද කුසල කර්මයාගේ පුතිසන්ධි විපාක වශයෙන් මධාම පමණින් සැප සම්පත් සළසන්නා වූ සුගති ආත්ම භාවයක් ලබන කල්හි ඤාණවිපුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතරින් එකක් පටිසන්ධි කෘතා කරමින් පහළ වන්නේය. මේ පුද්ගලයාහට තම උත්සාහයෙන් පුමාණවත් වූ සැප සම්පත් ලබාගත හැකිවෙ. ධාාන මාර්ග එලාදිය. ලැබිය නො හැකිවේ.

දුර්වල වූ ඤාණයකින් යුක්තව, දුර්වල තිහෙතුක සිතකින් කරණ. ලද කුසල කර්මයාගේ පුතිසන්ධි විපාක වශයෙන් ලැබෙන්නේත් ද්විහෙතුක ඤාණවිපුයුක්ත විපාක සිත් සතරින් ලැබෙන ද්විහෙතුක පුතිසන්ධියකි.

නිහෙතුක උත්කෘෂ්ට කුසල කර්මයාගේ හෙවත් බලවත්වූ ඤාණු සම්පුයුක්ත කුසල් සිතකින් යම් කුසල කර්මයක් සිදුවී නම් ඤාණු සම්පුයුක්ත වූ නිහෙතුක විපාක සිත් සතරින් එකක් පුතිසන්ධි. කෘතා කරමින් දිවා මනුෂා දෙගතියෙහි බොහෝ සැප සම්පත් ගෙන දෙන ආත්ම භාවයක් ඇති කර දෙන්නේය.

රූපාරූප ධාාන කුසල් සිත් නවයෙන් යම් බලවත් සමාධියෙන් යුක්ත වූ කුසලයක් සිදු වී නම් ඒ ධාානයට සුදුසු රූපාරූප භූමියක හෙවත් රූපාරූප බුහ්ම ලොකයක පුතිසන්ධි කෘතා කරමින් මහග්ගත වීපාක සිත් නවයෙන් එකක් පහළ වන්නේය.

මෙසේ පටිසන්ධි කෘතා කරන්නා වූ සින් දහනවය අහෙතුක පටිසන්ධි යුගලය, මහා වීපාක අට සහ මහග්ගත වීපාක නවය. බව දන යුතුයි. පටියන්ධ සිතෙහි අරමුණ එයට පූර්ව හදියෙන් ගන්නා ලද කර්ම කර්මනිම්ති ගතිනිමිති යන අරමුණු වලින් එකෙකි. සෑම සත්ත්වයෙකුගේම මරණාසන්නයේදී මතු හවය ගෙනදීමට උපකාර වන කර්මයක් ඉදිරිපත් වන්නේය. එක් හවයකගේ අවසාන චිත්ත වීරීයට මරණාසන්න චිත්ත වීරීයයයි කියනු ලැබේ. එම චිත්ත වීරීයෙහි උපදනා ජවන් සිත්වලට අරමුණු වන්නා වූ කර්ම, කර්ම නිමිත්ත, ගතිනිමිත්ත යන අරමුණු වලින් එකක් එම චිත්ත වීරීයේ අවසාන සිත වූ චූති සිතට අනතුරුව දෙවන හවයෙහි පළමුව හට ගන්නා වූ මේ පටිසන්ධි විපාක සිත විසින් ගනු ලබන්නේය. එයට පසු එම අඑත් හවයෙහි නොසිදි පැවැත්ම පිණිස එම අරමුණම ගෙන ඇතිවන හවාඩ්ග සිත් පරම්පරාවද ගනු ලබන්නේ මේ පටිසන්ධි සිතෙහි අරමුණමය.

#### හවාඩ්ග කෘතයය 2

හවයාගේ නො සිඳී පැවැත්මට උපකාර වූ කෘත්‍යය හවාඩ්ග කෘත්‍ය නම් වේ. ප්‍රතිසන්ධි සිත ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු, එම විපෘක්
සිත, එම අරමුණම ගෙන, හවයාගේ අවසානය තෙක් චිත්ත සන්තතිය
පවත්වා ගැනීමේ අඩ්ගයක් වශයෙන් හවාඩ්ග චිත්තය යන නමින්
පහළ වන්නේය. වර්තමාන හවයෙන් අරමුණු ගෙන සිත් නූපදනා
හැම කල්හිම පහළ වන්නේ මේ හවාඩ්ග සිත් පරම්පරාවමය. යම්
අවස්ථාවෙක්හි අඑක් අරමුණක් ගෙන සිත් හටගැනීමක් ඇතිවන විට
මේ හවාඩ්ග සිත බිඳී ඒ වෙනුවට අඑක් අරමුණ ගෙන චිත්ත වීරීයක්
ඇතිවී අවසන්වූ පසු නැවත මේ හවාඩ්ග සිත් පරම්පරාව හටගත්තේය.
හවාඩ්ග සිත තිබියදී අන්සිතක් හට නොගත්තේය. මේ භවාඩ්ග
සිත් පරම්පරාවේ අවසාන සිත සත්ත්වයා මේ භවයෙන් චුත කර

භවාඩ්ග කෘතාාය කරන සිත් පටිසන්ධි කෘතාාය කරන සික්ම බැවින් එකුන් විස්සකි (19). පටිසන්ධි සිතෙහි විස්තර කරන ලද පරිද්දෙන් ඒ එකුන් විසි චිත්තයන් දත යුතුයි.

භවාඩ්ග සිතෙහි අරමුණ පටිසන්ධි සිත විසින් ගන්නා ලද, පුර්ව භවයට අයත් කර්ම, කර්මනිමිති, ගතිනිමිති යන අරමුණු වලින් එකකි. මේ භවාඩග සිත, භුමි, ජාති, සම්පුයුක්ත ධර්ම, සංස්කාර, ආරම්මණයාගේ වශයෙන් පුතිසන්ධි සිතට සෑම අතින්ම සමානය. අහේතුක පටිසන්ධි සිතෙහි අනෳසමාන චෛතසිකයන් දසදෙනෙක් පමණක් යෙදෙන බැවින් දුර්වල විපාක සිතකි. එබැවින් එම භවාංග සිතෙහි ද අරමුණ අපුකටය. නමුත් ක්ලෙශ ධර්මයන්ගෙන් මිශුනො වූ හෙයින් පවිතුය. පුකෘති සිත යයි කියන්නේත් මේ භවාඩග සිතටමය. සිතින්ම ගනු ලබන යම් අරමුණක් ගෙන යම් චිත්තච්ථියක් ඇතිවේනම් එහි මනොද්වාරාවජ්ජන සිතට පෙර උපදනා භවංභු පච්ඡෙද සිතට මනොද්වාරයයි කියනු ලැබේ.

### ආවර්ජන කෘතාය (3)

චක්බු, සොත, සාණ, ජිව්හා, කාය යන පඤ්චද්වාරයෙන් හා මනොද්වාරයෙන් ද ගනු ලබන්නාවූ අරමුණුවලට භවාඩ්ග සිත් පරම්පරාව යොමු කිරීම ආවර්ජන කෘතා නම් වේ.

ෂට්ද්වාරයන් අතුරෙන් යම්කිසි ද්වාරයකට අරමුණක් ගමු වූ කල්හි හටාඩ්ග සිත බිදී අඑත් අරමුණ ගෙන චිත්ත වීරීය ඇතිවන කල්හි ඒ අරමුණ කුමක්දයි දන ගැනීමට පෙර, හවාඩ්ග සිත් පරම් පරාව එම අළුත් අරමුණට යොමු කිරීම වශයෙන් සිතක් පහළ වී නිරුද්ධ වන්නේය. මේ සිතින් ආවර්ජනය කිරීම හැර එයට වැඩි කියාවක් කළ නොහැකිවේ. ගෙයට ඇතුල්වීම පිණිස දෙර හරින්නාක් මෙන්, ෂට් ද්වාරයෙන් ගන්නා අරමුණු ඇතුල් කිරීම පිණිස මේ ආවර්ජනා සිත් උපකාර වන්නේය.

ආවර්ජන කෘතා කරන සිත් දෙකකි. චක්බුද්වාරාදී පඤ්චද්වාර යෙන් ගන්නා වූ අරමුණුවලට සිත් පරම්පරාව යොමු කිරීම් වශ යෙන් පහළවන්නා වූ අහේතුක උපෙක්ඛා සහගත පඤ්චද්වාරාවජ්ජන කුියා සිත සහ මනොද්වාරයෙන් ගනු ලබන අරමුණුවලට සිත් පරම් පරාව යොමු කිරීම් වශයෙන් උපදනා අහෙතුක උපෙක්ඛා සහගත මනොද්වාරාවජ්ජන කිුයා සිත ද යන මේ සිත් දෙක ආවජ්ජන කෘතාය කරන සිත් වෙනි. පඤ්චද්වාරික චිත්ත විරීයෙහි හවාඩ්ය සිතෙහි අරමුණ ඉවත් කරමින් උපදනා හවහුපච්ඡෙද සිතටත්, චක්බු චිඤ්ඤාණ දිනිටත් අතර මේ පඤ්චද්වාරාවර්ජන සිත පහළ වේ.

මනොද්වාරික චිත්ත වීථියේදී ආවර්ජන කෘතා කරන්නාවූ මේ මනොද්වාරාවර්ජන සිත භවභුපච්ඡෙදයටත් ජවනයටත් අතර පහළ වන්නේය.

ආවජ්ජනා සිත්හි අරමුණ එම චිත්ත වීරීය හටගැනීමට උපකාර වූ අඑත් අරමුණය. චිත්ත වීරීයක පළමුව උපදතා වීරී සිත මේ ආවජ්ජනා සිතක්මය.

### දස්සන කෘතාය (4)

චක්ධුද්වාරයෙන් ගනු ලබන රූප අරමුණු දැනීම හෙවන් රූප දැකීම දර්ශන කෘතා නම් වේ. ආලොකයේ උපකාරයෙන් පුකට බවට පැමිණි රූපය පිළිබඳ වූ වණීය චක්ඛු පුසාද වස්තුව හා ගැටුනු කල්හි පඤ්චද්වාරාවජ්ජන කීයා සිතින් යොමු කරන ලද චිත්ත පරම්පරාවෙහි මේ වණීය අරමුණු කොට ගෙන චක්ඛු පුසාද වස්තුවෙහිදීම ඒ වණීය දන ගැනීම හෙවත් දස්සන කෘතාය කරන්නා වූ චක්ඛු විඤ්ඤාණ සිත උපදින්නේය. චක්ඛු විඤ්ඤාණ සිත දස්සන කෘතාය හැර අන් කෘතායක් කිරීමට අසමර්ථය. තවද මේ දස්සන කෘතා කරන කල්හි රූප අරමුණු දන ගැනීම මිස එහි ඉෂ්ටානිෂ්ටාදී අනා ස්වභාවයන් දන ගැනීමේ ශක්තියක් ද ඇති නොවන්නේ ය. එබැවින් මේ දස්සන කෘතා කරන චක්ඛු විඤ්ඤාණ සිත ඉතා දූර්වල වූ විපාක සිතක් ම වන්නේය.

දස්සන කෘතා කරන සිත් දෙකකි. එනම්, අකුසල විපාක වශයෙන් හමුවන අනිෂ්ටරූප අරමුණක් ගෙන පහළ වන්නා වූ අහෙතුක අකුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත චක්ඛුවිඤ්ඤාණ සිත හා කුසලවිපාක වශයෙන් හමුවන ඉෂ්ට අරමුණක් ගෙන පහළවන්නාවූ අහෙතුක කුසලවිපාක උපෙක්ඛා සහගත චක්ඛුවිඤ්ඤාණ සිත ද වේ.

ඇසින් දකිය යුතු යමකිසි වස්තුවක් දක මෙය අසවල් ගසය, අසවල් සත්ත්වයාය, අසවල් දුවාය යනාදී වශයෙන් නිශ්චය කර ගැනීම, සිත් රාශියකින් හෙවත් චිත්තවිරී කීපයකින් සිදුවන කුියා වකි. චක්බුවිඤ්ඤාණ සිතින් ඇති වන්නේ වර්ණය දනීම පමණකි. එබැවින් චක්ඛුවිඤ්ඤාණ දෙසිතෙහි අරමුණ, සතර මහා තුතයන් නිසා පවත්නාවූ, චක්ඛුවිඤ්ඤාණයට ගොචරවන හෙවත් ඇසින් දකිය යුතු රූපයන් පිළිබඳ වූ වර්ණය හෙවත් පැහැය බව සැලකිය යුතුයි.

### සවණ කෘතාය (5)

සොතද්වාරයෙන් ගනු ලබන ශබ්ද අරමුණු දැනීම හෙවත් ශබ්ද ඇසීම ශුවණ කෘතා නමි. වයොධාතුහුගේ උපකාරයෙන් ශබ්ද අරමුණක් ශොතපුසාද වස්තුව හා ගැටුනු කල්හි පඤ්චද්වාරාවජ්ජන කු්යා සිතින් යොමු කරන ලද චිත්ත පරම්පරාවෙහි මේ ශබ්දය අර මුණු කොට ගෙණ ශොතපුසාද වස්තුවෙහිදීම ඒ ශබ්දය දන ගැනීම හෙවත් සවණ කෘතා කරන්නා වූ සොත විඤ්ඤාණ සිත උපදින්නේය. මේ සවණ කෘතා කරන් කල්හි ඒ ශබ්දයාගේ මිහිරි බව හෝ අම්හිරි බව යනාදී ආකාරයන් නොවැටහෙන්නේ ය. ශබ්දයක් අරමුණු කළ බව පමණක් දනගන්නේය.

සවණ කෘතා කරණ සිත් දෙකෙකි. අපුියවූ අමනාපවූ අමිහිරි වූ ශබ්ද අරමුණක් හමුවූ කල්හි අකුසලවිපාක අහෙතුක උපෙක්ඛා සහගත සොත විඤ්ඤාණ සිත සවණ කෘතා කරමින් පහළ වන්නේය. එමෙන්ම පියමනාප වූ, මිහිරිවූ ඉෂ්ට වූ ශබ්ද අරමුණක් හමුවූ කල්හි අහෙතුක කුසලවිපාක උපෙක්ඛා සහගත සොතවිඤ්ඤාණ සිත සවණ කෘතා කරමින් පහළ වන්නේය.

සොතවිඤ්ඤාණ දෙසිතෙහි අරමුණ, සතරමහාභූතයන් නිසා පවත්තා වූ ශුොත විඤ්ඤාණයන්ට ගොචරවන හෙවත් කණින් ඇසියයුතු ශබ්දය වේ.

# සායන කෘතාය (6)

සාණද්වාරයෙන් ගනු ලබන ගන්ධ අරමුණු දනගන්නා හෙව**ක්** නැහැයට හමුවූ ගඳ සුවද දනීම සායන කෘතා නම් වේ. ගන්ධ අරමුණක් සාණ පුසාද වස්තුව හා ගැටුනු කල්හි ඇතිවන පඤ්චද්වාර චීත්තවීරීයෙහි පඤ්චද්වාරාවජ්ජන සිතට අනතුරුව සාණ විඤ්ඤාණ නාම සිත සායන කෘතා කරමින් ගන්ධ අරමුණ ගෙන පහළ වන්නේය. සායන කෘතා කරන කල්හි ගන්ධයාගේ මිහිරි අමිහිරි බවක් හෝ නො දනෙන්නේය. ගන්ධ අරමුණක් හමුවූ බව පමණක් දන ගන්නේය.

සායන කෘතා කරන සිත් දෙකෙකි. අපුිය අමනාප ගන්ධයක් තෙවත් දුගදක් හමුවූ විට අහේතුක අකුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සාණ විඤ්ඤාණ සිත සායන කෘතා කරමින් පහළ චන්නේය. මිහිරි වූ මනාප වූ ඉෂ්ට වූ සුගන්ධයක් හමුවූ කල්හි අහේතුක කුසලවිපාක සාණ විඤ්ඤාණ සිත සායණ කෘතාය කරමින් පහළ වන්නේය.

සාණ විඤ්ඤාණ දෙසිතෙහි අරවුණ සතරම්භාභුතයන් නිසා පවත්නා, සාණ විඤ්ඤාණයට ගොචර වන හෙවත් නැහැයෙන් ආසුාණය කළයුතු ගඳ සුවඳ යයි කියන්නා වූ ගන්ධ අරමුණයි.

### සායන කෘතාය (7)

ජීව්තා ද්වාරයෙන් ගනු ලබන රස අරමුණු දැනගැනීම හෙවත් දීවට වැදගත් රස දැනගැනීම සායන කෘතා නම් වේ.

රස අරමුණක් ජීව්හා පුසාද වස්තුව හා ගැටුනු කල්හි පඤ්චද්වාරා වජ්ජන සිතින් රස අරමුණට යොමුකරන ලද සිත් පරම්පරාවෙන් රස දැනගන්නා ජීව්හා විඤ්ඤාණ නම් සිත සායන කෘතා කරමින් පහළ වන්නේය. රසයාගේ වැද ගැනීමමුත් එහි මිහිරි අමිහිරි කටුක, තිත්ත ආදී රසයන් වෙන් කොට දැන ගැනීමට අසමර්ථය.

සායන කෘතා කරන සිත් දෙකකි. අහිමිරි වූ, අපුිය වූ, අනිෂ්ට රසයක් හමුවූ කල්හි අහේතුක අකුසල විපාක ජිව්හා විඤ්ඤාණය, සායන කෘතාය කරමින් පහළවන්නේය. ඉෂ්ටවූ ද මිහිරි වූද රස යක් වැදගත් කල්හි අහෙතුක කුසල විපාක ජිව්හා විඤ්ඤාණය සායන කෘතා සිද්ධ කරමින් පහළ වන්නේය. සායන කෘතා කරන ජිව්හා විඤ්ඤාණ දෙසිතෙහි අරමුණ සතර මහා භූතයන් නිසා පවත්නා වූ, ජිව්හා විඤ්ඤාණයට ගොචරවන හෙවත් දිව්න් විඳගත යුතු අමිහිරිවූ ද, මිහිරිවූ ද රස අරමුණුය.

### ඵුසන කෘතාය (8)

කායද්චාරයෙන් ගනු ලබන ස්පර්ශ අරමුණු දැනීම හෙවන් කයට වැදගත් පොට්ඨබ්බය දැනගැනීම **ඵුසන කෘතාය** නමී. පොට්ඨබ්බ අරමුණක් කායපුසාද වස්තුව හා ගැටුණු කල්හි පඤ්චද්චා රාවජ්ජන සිතට අනතුරුව ඵුසන කෘතාය කරමින් කායවිඤ්ඤාණ නම් වූ සිත කායපුසාද වස්තුවෙහි හටගන්නේය. මේ කායවිඤ්ඤාණ සිතින් කරනු ලබන්නේ ස්පර්ශය දැනගැනීම.පමණකි. අන් කෘතාය යක් කිරීමට මේ සිත අසමර්ථ වේ.

පුසන කෘතා කරන සිත් දෙකෙකි. අමිහිරිවූද, නො කැමැති වූද, දුක් උපදවන්නා වූද ස්පර්ශයක් හමුවූ කල්හි අහේතුක අකුසල විපාක දුක්ඛසහගත කාය විඤ්ඤාණ නම් වූ සිත එුසන කෘතාය කරමින් පහළ වන්නේය. පුය මනාපවූද, මිහිරිවූද, සැප උපදවනඉෂ්ට වූ ස්පර්ශයක් හමුවූ කල්හි අහේතුක කුසලවිපාක සුඛ සහගත කායවිඤ්ඤාණ නම් සිත එුසන කෘතාය කරමින් පහළවන්නේය.

පුසන කෘතා කරන සිත්වල අරමුණ නම පඨවී, තේජෝ, වායො යන භූතතුය සංඛ්යාාත පොට්ඨබ්බ අරමුණය. චක්ඛු, සොත, සාණ ජීව්භා යන සතර විඤ්ඤාණයන් පිළිබඳ වූ අරමුණු මහාභූතයන් නිසා පවත්නා උපාදරූප බැවින් ඉතා සියුම්ය. එබැවින් ඒ සිත්හි වෙදනාව උපෙක්ඛා වෙදනාවයි. කාය විඤ්ඤාණ දෙසිතෙහි අරමුණ මහාභූතයන්ම බැවින් තදය. එබැවින් මෙහි වෙදනාව දුක් හෝ සැපවන බව දත යුතුයි.

#### සම්පටිච්ඡන කෘතාය (9)

පඤ්චද්චාරයෙන් වැදගන්නා ලද්දවූද, චක්ඛු විඤ්ඤාණාදී් පඤ්චවිඤ්ඤාණයන් විසින් අරමුණු කරන ලද රූප, ශබ්දදී අරමුණු පිළිගැනීම සම්පටිචඡන කෘතා නමි.

චක්බුද්වාරාදි පඤ්චද්වාරයෙන් ඇතුල් කරගන්නා ලද අරමුණක් ගෙන, චිත්තවීරීයක් උපදනා කල්හි භවාඩ්ග චලන, භවාඩ්ගුපච්ඡේද යන දෙසිතෙන් භවාඩ්ග අරමුණ ඉවත් කොට, පඤ්චද්වාරාවජ්ජන සිතින් අඑත් අරමුණට සිත් පරම්පරාව යොමුකොට, චක්බුවිඤ්ඤා-ණාදි සිතින් අරමුණ ගත් කල්හි, මේ අඑත් අරමුණ පිළිගැනීම් වශ යෙන් සම්පටිච්ඡන කෘතා කරමින් සිතක් පහළවන්නේය. එයට සම්පටිච්ඡන සිතයයි කියනු ලැබේ.

සම්පටිච්ඡන කෘතා කරන සිත් දෙකෙකි. අකුසල විපාක චක්ඛුවිඤ්ඤාණාදි සිතකින් ගන්නාලද අනිෂ්ට අරමුණ පිළිගනිමින් සම්පටිච්ඡන කෘතා කරන අහෙතුක අකුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සම්පටිච්ඡන සිත හා කුසල විපාක විඤ්ඤාණ සිතකින් ගන්නා ලද ඉෂ්ට අරමුණ පිළිගනිමින් සම්පටිච්ඡන කෘතා කරන අහෙතුක කුසල විපාක උපෙක්ඛාසහගත සම්පටිච්ඡන සිතත් ගන සිත් දෙකය.

මේ දෙසිතෙහි අරමුණ ඊට පෙර පහළ වූ විඤ්ඤාණ සිතින් ගන්නා ලද අරමුණමය.

### සන්තීරණ කෘතාපය (10)

සම්පටිච්ඡන සිතින් පිළිගන්නා ලද අරමුණ පරීක්ෂා කිරීම හෙවත් වීමසා බැලීම සන්තීරණ කෘතාය නම් වේ. පඤ්චද්චාරික අරමුණක් ගෙන චිත්තවීටීයක් හටගන්නා කල්හි සම්පටිච්ඡන සිතට අනතුරුව සන්තීරණ කෘතා කරන හෙවත් පිළිගන්නා ලද අරමුණ ස්ථීරව හැඳින ගැනීමට පළමුවෙන් එය වීමසා බැලීම් වශයෙන් සන්තීරණ සිත පහළ වන්නේය.

සන්තීරණ කෘතා කරන සිත් තුනෙකි. අනිෂ්ට අරමුණක් ගෙන විඤ්ඤාණ සිතක් ඇතිවී එය සමපටිච්ඡන සිතින් පිළිගත් පසු අහෙතුක අකුසල විපාක උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ සිත සන්තීරණ කෘතා කරමින් උපදින්නේය. ඉෂ්ට මධාස්ථ වූ අරමුණක් ලත් කල්හි අහෙතුක කුසල විපාක උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ සිතද, අති ඉෂ්ට අරමුණක් හමුවූ කල්හි අහෙතුක කුසලවිපාක සොම නස්සසහගත සන්තීරණ සිතද පහළ වන්නේය. උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ දෙසිත සන්තීරණ කෘතා පමණක් නොව පටිසන්ධි, භවාඩ්ග, චුති, තදරම්මණ යන කෘතායන් ද කරන් නාහුය. සොමනස්ස සන්තීරණ සිත සන්තීරණ කෘතා සහ තදරම් මණ කෘතා ද කරන්නේය.

සන්තීරණ සිත්හි අරමුණ එම චිත්තවීරීය හටගැනීමට උප කාර වූ අරමුණමය

### වොට්ඨපන කෘතාය (11)

සන්තීරණ සිතින් විමසන ලද රූපාදී අරමුණු පිළිබඳව කෙසේ පිළිපැදිය යුතුදැයි නියමකිරීම හෙවත් අරමුණ නිශ්චය කිරීම **වොටඨ** පන කෘතා නම්.

චක්ඛු විඤ්ඤාණාදී විපාක සිත්වලින් ගන්නාලද අරමුණ පිළි ගෙන, විමසා බලා, අරමුණ පිළිබඳව ඒ ඒ කටයුතු කිරීමට පෙර, අරමුණ මෙ බඳු යයි නිශ්චයකර ගැනීම නම්වූ චොට්ඨපන කෘතා ය සිදුකරන්නේ අහෙතුක උපෙක්ඛා සහගත මනොද්වාරාවජ්ජන කියා සිතිනි. මේ සිත මනොද්වාර චිත්තවීරීයේදී මනොද්වාරයෙන් අරමුණු ගන්නා කල්හි හවාඩ්ග සිත් පරම්පරාව මනොද්වාරික අරමුණට යොමු කිරීම වශයෙන් ආවර්ජන කෘතාය සිදුකරන් නේය. ජවන් සිත් පහළවන්නාවූ හැම චිත්ත වීරීයකම ජවන් සිත්වලට පෙර මේ මනොද්වාරාවජ්ජන සිත පහළ වන් නේම ය.

### ජවන කෘතාය (12)

වොට්ඨපන සිතින් නිශ්චය කර දෙන ලද ආකාරයෙන් අරමුණ ගෙන, ඒ අරමුණ පිළිබඳව ඒ ඒ කායික, වාවසික, මානසික කියා සිදු කරමින් වෙගවත්ව දුවන්නාක් මෙන් පැවැත්වෙන කෘතාය ජවන කෘතා නම් වේ.

සාමානෲයෙන් මේ ජවන කෘතා කරන සිත පිළිවෙළින් සත් වරක් උපදින්නේය. චිත්තවීරීයක කර්ම සිත් යයි කියනු ලබන් නේ මේ ජවන් සිත් සතටය. සහෙතුක වූ මේ කර්ම සිත් අනාා වීරී සිත් වලට වඩා බලවන් ය. හැම ජවන් සිතකම පුවෘත්ති විපාක ගෙනදීමේ ශක්තිය ඇත්තේය. කර්මපථ බවට පැමිණි ජවන් සිත්වල පටිසන්ධි විපාක ශක්තිය ද ඇත්තේය. මෙයින් පළමු ජවන් සිත දිට්ඨ ධම්ම වෙදනීය කර්ම වන බැවින් ඉහාත්මභාවයෙහිම වීපාක දෙන්නේ වේ. සත්වන ජවන් සිත උපපදා වෙදනීය කර්මය වන බැවින් දෙවන ආත්මභාවයෙහි විපාක දෙන්නේ වේ. ඉතිරි වූ ජවන් සිත් පස අපරාපරිය වෙදනීය කර්ම වන බැවින් කාලනියමයක් නැතිව අවස්ථා පැමිණි කල්හි විපාක දෙන්නේය. එක් ජවන් සිතක වීපාකය එක්වරක් දුන් කල්හි, එයින් එහි විපාක ශක්තිය කෙළවර වේ.

ජවන කෘතා කරන සිත් පස්පනසෙකි (55). එනම අකුසල් සිත් දෙළොසය, හසිතුප්පාදය, කාම සොහන කුසල් අට සහ කුියා අටය, මහග්ගත කුසල් නවය සහ කුියා නවය; ලොකෝත්තර සිත් අටය යන චිත්තයෝය.

### තදරම්මණ කෘත්යය (13)

වෙගවන්ව උපන් ජවන් සින්වලට අනතුරුව, ජවන් සින් විසින් ගත්තා ලද අරමුණෙහිම එල්බ ගැනීම් වශයෙන් ඇතිවීම කෑරම් මණ කෘතා නමි. වෙගයෙන් දුවගෙන ආ තැනැත්තාට එකවර නවතින්නට බැරි බැවින් ඉදිරියට පියවර දෙකක් පමණ කබා නව තින්නේය. එමෙන්ම පිළිවෙලින් වෙගවත්ව හටගත්තා වූ ජවන් සිත් සතට අනතුරුව එම අරමුණම ගෙන එහි විපාක වශයෙන් තෑරම්මණ සිත් දෙකක් පහළ වන්නේය. බලවත් අරමුණක් ගෙන බලවත්ව හටගන්නා චිත්ත වීරීයක මිස දුර්වල චිත්ත වීරීයක තෑරම මණ සිත් නූපදී. එමෙන්ම චිත්ත වීරීයක තෑරම්මණ සිත් දෙකක් ඉපදීමට අවකාශ නොලදහොත් එකක් පමණක් නූපදනේය.

තදරම්මණ කෘතා කරන සිත් එකොළොසකි. එනම් අහෙතුක සන්තීරණ සිත් තුනය. කාම සොහන මහා විපාක අටය යන සිත් එකොළොසය.

### වුති කෘතාය (14)

එක් හවයක් අවසාන කිරීම හෙවත් උප්පන්ති හවයාගේ සිදීම වුති කෘතා නම්. පටිසන්ධි සිතින් ආරම්භ වූ හවයාගේ අවසානය ඇතිකරවන්නේ මේ වුති සිතින් ය. එබැවින් මේ වුති සිත එම හවයට අයත් හවාඩ්ග සිත් පරම්පරාවේ අන්තිම සිත වේ.

සත්ත්වයාගේ මරණ මොහොතේදී පහළවන මරණාසන්න චීත්ත වීරීයේදී වස්තු දුර්වලතා ආදිය හෙතුකොට ගෙන ජවන් සිත් සතක්ම පහළ වීමට ශක්තිය නැති හෙයින්, ජවන් සිත් පහක් පමණක් පහළ වන්නේය. එයට පසුව තදරම්මණ; භවාඩ්ග සිත් ඇතිව හෝ නැතිව හෝ අවසාන සිත වශයෙන් භවාඩ්ග සිතෙහි අරමුණම ගෙන මේ චුති සිත ඇතිවී එම භවය අවසන් කරන්නේය. එයට අනතුරුව පහළවන්නේ අඑත් භවයෙහි පුතිසන්ධි ගැනීම් වශයෙන් ඇතිවන පුතිසන්ධි විපාක සිතය. එක් භවයකට අයත් පුතිසන්ධි ,භවාඩ්ග, චුති යන සිත් තුන එකම අරමුණ ගෙන ඇති වන්නාවූ, එකම ජාතියකට අයත් විපාක සිතක්ම වන්නේය.

වුති කෘතා කරන සිත් ද එකුන්වීස්සකි (19). එනම් අහෙතුක පටිසන්ධි යුගලය, කාමාවචර මහා විපාක අටය, මහග්ගත මහා විපාක නවය යනුයි.

#### කෘතා ස්ථාන

ඒ ඒ සිත් විසින් ඒ ඒ කෘත‍‍යයන් සිදුකරන ස්ථාන කෘතුය ස්ථාන තම වේ. චිත්ත වීරීන්හි සිත් හටගන්නා පිළිවෙල අනුව මේ ස්ථාන දක්වනු ලබන බැවින් චිත්ත වීරී ඉගෙණ ගත් පසු මේ කෘතුය ස්ථාන මනාව අවබොධ වේ. කෘතුය ස්ථාන මෙසේයි.

| සිත් හා කෘතායෙන්<br>සීත් 89     | සින් ගණන | පවිසණ්ඩ් කෘතනය | තවාංග කෘත්ගය | ආවජ්ජන කෘතනය | දස්සන කෘත්‍යය | සවන කෘත්තය | සායන කෘත්තය | සායන කෘත්යය | පුසන කෘත්පය | සම්පවිච්ඡන කෘත්නය | K I | වොට්ඨපන කෘහයය | ජවන කෘත්‍ය | තදරම්මණ කෘතය | චුනි කෘතයය | ದಿಚಿರುತ ಅತ್ಯುಬ |
|---------------------------------|----------|----------------|--------------|--------------|---------------|------------|-------------|-------------|-------------|-------------------|-----|---------------|------------|--------------|------------|----------------|
| අකුසල්                          | 12       |                | _            |              |               |            | _           | _           |             |                   |     | _             | 12         | _            | _          | 1              |
| චක්ඛු විකුක,ණ                   | 2        |                | _            |              | 2             | _          |             |             | _           | _                 | _   | _             | _          | _            | '          | 1              |
| eසාවා වි <i>සැ</i> කැ <b>ණ</b>  | 2        | _              | _            | _            | <br>          | 2          | <u> </u>    |             |             |                   | _   |               | _          |              |            | 1              |
| සාණ වීකුක,ණ                     | 2        |                |              |              |               |            | 2           |             | _           |                   |     |               |            | _            | _          | 1              |
| ජීවිතා වි <i>කැ</i> කැ <b>ණ</b> | 2        |                |              |              |               |            |             | 2           |             |                   |     |               |            |              |            | 1              |
| කාය විසැක,ණ                     | 2        |                |              |              | <u> </u>      |            |             |             | 2           |                   |     |               |            |              | _<br>      | 1              |
| සම්පටිවඡන                       | 2        |                |              |              |               |            |             |             |             | 2                 |     |               |            | _            | - <u>'</u> | 1              |
| උවෙසාඛා සන්තීරණ                 | 2        | 2              | 2            |              |               |            |             |             |             |                   | 2   |               |            | 2            | 2          | 5              |
| සොමනස්ස සන්තීරණ                 | 1        |                |              |              |               |            |             | _           |             |                   | 1   |               |            | 1            |            | 2              |
| ප <i>සැ</i> වචීංරාවජ්ජන         | 1        |                |              | 1            |               |            |             | <br>        |             |                   |     |               |            |              |            | 1              |
| <b>ම</b> තොමා රාචජ්ජන           | 1        |                | 1            | 1            |               |            |             |             |             |                   | _   | 1             |            |              |            | 2              |
| හසිතුප් <b>ප</b> ංදය            | 1        |                |              |              |               |            |             |             |             |                   |     |               | 1          |              |            | 1              |
| නාම: <b>කු</b> සල්              | 8        |                |              |              |               |            |             |             |             |                   |     |               | 8          |              |            | 1              |
| කාම: කිුිිියා                   | 8        |                |              |              |               |            |             |             |             | -                 |     | _             | 8          |              |            | 1              |
| කාම: චිපාක                      | 8        | 8              | 8            |              |               |            |             |             | _           |                   |     |               |            | 8            | 8          | 4              |
| මකුන්ගත කුසල්                   | 9        |                |              |              |               |            |             |             |             |                   |     | _             | 9          | _            |            | 1              |
| මහග්ගත කිුයා                    | 9        |                |              |              |               |            |             |             |             |                   |     | _             | 9          |              |            | 1              |
| මහන්ගත විපාක                    | 9        | 9              | 9            |              |               |            |             |             |             |                   |     |               |            |              | 9          | 3              |
| ලෙංකොත්තර                       | 8        | 3              |              |              |               |            |             |             |             |                   |     |               | 8          |              |            | 1              |
| එකතුව                           | 89       | 19             | 19           | 2            | 2 2           | 2 2        | 2           | 2           | 2           | 2                 | 3   | 1             | 55         | 11           | 19         |                |

|    | කෘතෳස්ථාන නාම               | ගණන | කෘතු ස්ථාන විස්තරය                                                                                                       |
|----|-----------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | පටිසන්ධි <b>ස්</b> එාන නාම  | 1   | චූති–භවංග අතර                                                                                                            |
| 2  | හචඩිග ස්ථාන                 | 6   | (1) පටිසන්ධි–ආවජ්ජන (2) තදරම්මණ–ආවජ්ජන (3) ජවන–ආවජ්ජන (4) වොට්ඨපන–ආවජ්ජන (5) තදරම්මණ–චුති (6) ජවන–චුති                   |
| 3  | ආවජ්ජන ස්ථාන                | 2   | (1) හවංග–ප <b>ඤ්</b> ච විඤ්ඤාණ<br>(2) හවංග–ජවන                                                                           |
| 4  | ප <b>ඤ්</b> ච විඤ්ඤාණ ස්ථාන | 1   | <b>ආවජ්</b> ජන–සම්පටිච්ඡන                                                                                                |
| 5  | සමපටිච්ඡන ස්ථාන             | 1   | පංචවිඤ් <b>ඤාණ</b> −සන්තිරණ                                                                                              |
| 6  | සන්තීරණ ස්ථාන               | 1   | සම්පටිච්ඡන–වොට්ඨ්ප්පන                                                                                                    |
| 7  | වොට්ඨපන ස්ථාන               | 2   | (1) සන්තීරණ—ජවන<br>(2) සන්තීරණ–භවංග                                                                                      |
| 8  | ජවන ස්ථාන                   | 6   | (1) වොට්ඨපන-තදරම්මණ<br>(2) වොට්ඨපන-භවංග<br>(3) වොට්ඨපන-වුති<br>(4) ආවජ්ජන-තදරම්මණ<br>(5) ආවජ්ජන-භවාංග<br>(6) ආවජ්ජන-වුති |
| 9  | නදරම්මණ ස්ථාන               | 2   | (1) ජවන–හචංග<br>(2) ජවන–චුනි                                                                                             |
| 10 | වූති ස්ථාන                  | 3   | (1) තදරම්මණ–පටිසන්ධි<br>(2) ජවන–පටිසන්ධි<br>(3) භවංග–පටිසන්ධි                                                            |

# වාර සංගුහය

ද්වාරයන්ගේ වශයෙන් විත්ත චෛතසිකයන් බෙද දක්වීම ද්වාර සංගුහ නම් වේ.

ද්වාර යනු ඉදුරටුවට නමෙකි. යම් ස්ථානයකට ඇතුල් වීමටත් එයින් පිට වීමටත් දෙරටුව උපකාර වේ. මේ ශරීරය පිළිබඳව ද එවැනි දෙරටු දෙ වර්ගයක් ඇත්තේය. ඇස් සිදුරු, කණ් සිදුරු, නාස් සිදුරු, මුව සිදුරු, රෝමකුප යනාදිය, ශරීරය බිදී පුකටව පෙනෙන බැවින් ඡිද්දද්වාර හෙවත් දෙර සිදුරු නම් වෙති. මෙය හැර, ඇසට නො පෙනෙන, සිත් ඇති වීමට උපකාර වන හෙවත් **මණ්ඩද්වාර** මේ ම**ණ්ඩද්වාර** හෙවත් **දෙරටු** සය, ශරීරය සයක් ඇත්තේය. සිදුරු නොවී, ශරීරයෙහි ම පිහිටි විශෙෂ ඔපයක් හෙවත් පැහැයක් ඇති ස්ථාන සයකි. නාම ධර්මයන් පිළිබඳව ද්වාර යයි කියනු ලබන්නේ මේ ඔපය හෙවත් පැහැය පවත්නා ස්ථානයන්ට බව දත යුතුයි. ආරම්මණයන්ගේ ඇතුල්වීම හා පිටවීම වන්නේ මේ ද්වාර වලින්ය. ඒ ඒ වර්ගයේ අරමුණු ඇතුල් වීමට වෙන් වෙන් වූ ද්වාර ඇත්තේය. යම් ද්වාරයක් නැති කල්හි එයින් ගනු ලබන ආරම්මණ යන්ගේ ඇතුල් වීමක් ද නැත්තේ ය. එ බැවින් ඒ හේතුවෙන් හට ගන්නා සිත් ද පහළ නො වන්නේ ය. ද්වාරයෙන් අරමුණු ඇතුල් වීම යයි කි කල්හි ද්වාරයෙහි අරමුණ ස්පර්ශ වීම පුකාශ වන්නේය. අරමුණ ද්වාර හා සමග ස්පර්ශ වූ විට එම සත්වයා පිළිබඳ ව පවත්තා චිත්ත සන්තතිය එයින් කැමති අරමුණක් ගෙන ඒ පිළිබඳව දනීමක් ඇති කරවන සිත් උපදවා ගෙන සිතින් කළ හැකි නොයෙක් කෘතා යන් සිදු කරන්නේය. යම් ද්වාරයක් හා ස්පර්ශ වූ අරමුණක් එල්බ ගෙන හට ගත් සිතෙහි උත්පාදය හෙවත් ඉපදීම, අරමුණ ඇතුල්වීම වශයෙන් දන යුතුයි. එ තැන්හි දීම ඇතිවන ඒ සිතෙහි නිරුද්ධය හෙවත් අභාවය ආරම්මණයාගේ පිටවීම වශයෙන් දුන යුතුයි.

රුප, ශබ්ද, ශන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ, ධම්ම යන අමුරණු සය ඇතුලත්වීමට ද්වාර සයක් ඇත්තේ ය. එනම්:—

- 1. රූප අරමුණු ඇතුල් වන වක්බුද්වාරය
- 2. ශබ්ද අරමුණු ඇතුල් වන සොතද්වාරය
- 3. ගන්ධ අරමුණු ඇතුල් වන සාණ ද්වාරය

- 4. රස අරමුණු ඇතුල් වන ජිව්තා ද්වාරය 🤊
- 5. පොට්ඨබ්බ අරමුණු ඇතුල් වන කාය ද්වාරය
- 6. ධම්ම අරමුණු ඇතුල් වන මනො ද්වාරය.

# චක්බු ද්වාරය

රූප අරමුණු හෙවන් වර්ණය වැදගත්තාවූ ද, චක්ඛු විඤ්ඤාණය හටගැනීමට උපකාර වන්නා වූ ද, සසම්භාර චක්ෂුව ඇසුරු කොට පවත්නාවූ ද, මහාභූතරූපයන්ගේ පුසාදය නම් වූ ඉතා සියුම් රූප පරමාර්ථධාතුව හෙවත් චක්ෂුපුසාද රූපය, චක්ඛුද්වාර නම් වේ.

පුඥුවක්ෂු, මාංශවක්ෂු යයි චක්ෂු දෙ වර්ගයකි. එයින් පුඥා චක්ෂුව නම් නුවණැසට කියන නමෙකි. මේ නුවණැස වනාහී බුද්ධවක්බු, සමන්තවක්බු, ඤාණ චක්බු, දිබ්බවක්බු, ධම්මචක්බු, යනාදී වශයෙන් පඤ්ච පුකාර වේ. මාංස චක්බුව වනාහී සසම්භාර චක්ෂුව, පුසාදවක්ෂුව යයි ද්විපුකාර වේ.

සසම්භාර චක්ෂුව වනාහී ඇස් සිදුර තුළ පිහිටා තිබෙන මස්පිඩු ආදීන්ගෙන් සැදී තිබෙන මසැසය. එය සතර මහාභූතයන්ගෙන් හා උපාදුරූපයන්ගෙන් ද යුක්ත වූ අක්ෂි ගොලයයි.

පුසාද චක්ෂුව වනාහි සසම්භාරචක්ෂුව ඇසුරු කොට පවත්නා දෘෂ්ඨී මණ්ඩලය නම් ස්ථානයෙහි පිහිටි, කර්මයෙන් හටගන්නා ලද පඨවි, ආපො, තෙජො, වායො, වණි, ගන්ධ, රස, ඔජා, ජීවිතෙන්දිය යන රූප නවය හා එක්ව යෙදුනු, චක්ඛු විඤ්ඤාණයට නිශුය වන ඔපය හෙවත් පැහැය නම් වූ චක්ඛුපුසාද රූපය වේ.

මෙ වැනි චක්ඛුදසක රූප කලාප මහත් රාශියකින් යුක්ත වූ අක්ෂි පටලය රූපාරම්මණයන්ගේ ඡායාව වැදගැනීමට යොගා වූ ද්වාර යකි. මෙසේ ඇතුල් වූ රූපාරම්මණය එල්බ ගෙන චක්ඛුවීඤ්ඤාණය ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවින් චක්ඛුවස්තු නමුදු වේ. චක්ෂුරෙන්දිය යයි ද එයටම නමෙකි.

### සොතද්වාරය

ශබ්ද අරමුණු වැදගන්නා වූ ද, සොකවිඤ්ඤාණය හට ගැනීමට උපකාර වන්නාවූද, සසම්භාර සොකය ඇසුරු කොට පවත්නා වූ ද, මහාභූත රූපයන්ගේ පුසාදය නම් වූ ඉතා සියුම් රූප පරමාර්ථ ධාතුව හෙවත් සොතපුසාදය, සොකද්වාර නම් වේ.

සසම්භාර ශුාතය, පුසාද සොතය යයි ශුොතය ඉද වැදෑරුම් වේ.

කන්බිල තුළ පිහිටි, මුදුවක් බඳු සියුම තඹවන් ලෝම ඇති සතරමහාභූත රූපාදීන්ගෙන් සෑදුනු කණ නම් වූ අවයවය සසම්භාර ශුතෙය නම් වේ.

සසම්භාරසොතය ඇසුරු කොට ගෙන පවත්නාවූ ද, කම්මසමුට් යාන වූ සොතදසක රූපකලාපයන්හි ඇතුළත්වූ ද, සොතවිඤ්ඤාණ යට නිශය වන ඔපය හෙවත් පැහැය නම් වූ රූපපරමාර්ථධාතුව සොතපුසාදය නම් වේ. ශබ්දාරම්මණයන් ඇතුල්වීමට හෙවත් වැදගැනීමට උපකාර වන බැවින් මේ සොතපුසාදයටම සොතද්වාර යයි කියනු ලැබේ. මෙසේ වැදගත් ශබ්දරම්මණය එල්බ ගෙන සොතවිඤ්ඤාණය ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවින් එයට සොතවස්තුව යයි ද කියනු ලැබේ. සොතෙන්දිය යයි ද එයට නමේකි.

### සාණද්වාරය

ගන්ධ අරමුණු වැදගන්නා වූ ද, සාණවිඤ්ඤාණය හට ගැනීමට උපකාර වන්නාවූ ද, සසම්භාර සාණය හෙවත් නාසිකාව ඇසුරු කොට ගෙන පවත්නා වූද, මහාභූත රූපයන්ගේ පුසාදය හෙවත් ඔපය නම් වූ ඉතා සියුම් රූප පරමාර්ථධාතුව හෙවත් සාණපුසාදය, සාණද්වාර නම් ටේ.

සසම්හාර සාණය, පුසාද සාණය යයි සාණය දෙ වැදෑරුම් වේ.

නාසිකා සිදුර තුළ පිහිටි, ගද සුවද දැන ගැනීමට උපකාර වන්නා වූද, නාසය නම් වූ සතරමහා භූතාදීන් ගෙන් සැදුනු ස්ථානය, සසම භාරසාණය නම් වේ. සසම්භාරසාණය ඇසුරු කොට ගෙන පවත්තා වූ ද, කම්ම සමුට්ඨාන සාණදසක රූපකලාපයන්හි ඇතුළත් වූ ද, සාණ විඤ්ඤාණ යට නිශුය වන ඔපය හෙවත් පැහැය නම් වූ රූප පරමාර්ථධාතුව, සාණපුසාදය නම් වේ. ගන්ධ අරමුණු ඇතුල් වීමට හෙවත් වැද ගැනීමට උපකාර වන බැවින් මේ සාණපුසාදයට සාණද්වාරය යයි වාවභාර වේ. ගන්ධ අරමුණු එල්බ ගෙන සාණවිඤ්ඤාණය ඉපදවීමට ස්ථාන වන බැවින් සාණවස්තුව යයි ද කියනු ලැබේ. සාණන්දිය යයි ද මෙයට නමෙකි.

# ජි**ව්**හාද්වාරය

රස අරමුණු වැදගන්නා වූ ද, ජිව්හාවිඤ්ඤාණය හට ගැනීමට උපකාර වන්නා වූ ද, සසම්භාර ජිව්හය ඇසුරුකොට ගෙන පවන්නා වූ ද, මහාභූත රූපයන්ගේ ඔපය හෙවත් පුසාදය නම් වූ ඉතා සියුම් රූප පරමාර්ථධාතුව හෙවත් ජිව්හා පුසාදය, ජිව්හාද්වාර නම් වේ.

සසම්භාර ජීව්හය, පුසාද ජිව්භය යයි. ජීව්භය මද වැදෑරුම් වේ.

මුව සිදුර තුළ පිහිටි, දිව නම් වූ ආහාර රසය දන ගැනීමට උපකාර වන සතරමහා භූතාදීන්ගෙන් සැදුනු ස්ථානය **සසම්භාර** ජී**විහය** නම් වේ.

සසමහාර දිව ඇසුරු කොට ගෙන පවත්තා වූ ද, කම්ම සමුට්ඨාන ජීවිහාදසක රූපකලාපයන්හි ඇතුළත් වූ ද, ජීවිහාවිඤ්ඤාණයට නිශුග වන ඔපග හෙවත් පැහැග නම් වූ ඉතා සියුම් රූපපරමාර්ථ ධාතුව ජීවිහාපුසාදය නම් වේ. රසාරම්මණය ඇතුල් වීමට හෙවත් වැදගැනීමට උපකාර වන බැවින් මේ ජීවිහා පුසාදයට, ජීවිහාද්වාර යයි කියනු ලැබේ. රස අරමුණු එල්බ ගෙන ජීවිහා විඤ්ඤාණය ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවින් ජීවිහාවස්තුව යයිද වශවහාර වේ. ජීවිහන්දීය යයි ද මෙයට ම නමෙකි.

# කායද්වාරය

පඨවී, තෙජො, වායෝ නම් වූ භූනනුය සංඛ්‍යාන වූ පොට්ඨ්ඨ්බ අරමුණ වැදගන්නා වූ ද, කායවීණ්ඤාණය හට ගැනීමට උපකාර වන්නා වූ ද, **සසම්භාරකය** ඇසුරු කොට ගෙන පවත්නා වූ ද, ම**හාහුතරුපයන්ගේ ඔපය** හෙවත් පුසාදය නම් වූ, ඉතා සියුම්රූප පරමාර්ථ ධාතුව හෙවත් **කායපුසාදය, කායද්වාර** නම් වේ.

සසම්භාරකය, පුසාදකය යයි කය දෙවැදැරුව වේ. ස්පර්ශය දනගැනීමට උපකාර වන සතරමහා භූතාදීන්ගෙන් සැදුනු ශරීරය සසම්භාරකය නම් වේ.

කෙස්, ලොම්, නිය, වියලිසම්, ආදි ස්පර්ශය නොදුනෙන තැන් හැර, මේ සසම්හාරකය ඇසුරු කොට ගෙන පවත්නා වූද කම්ම සමුට්ඨාන කායදසක රූපකලාපයන්හි ඇතුළත් වූද කායවිඤ්ඤාණයට නිශයවන බපය හෙවත් පැහැය නම් වූ රූප පරමාර්ථ ධාතුව කාය පුසාදය නම් වේ. පොට්ඨබ්බාරම්මණය ඇතුළ්වීමට උපකාර වන බැවින් මේ කායපුසාදයටම කායද්වාර යයි කියනු ලැබේ. පොට් ඨබ්බාරම්මණය එල්බගෙන කාය විඤ්ඤාණය ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවින් කායවස්තුව ද වන්නේය. කායෙන්දිය යයි ද මෙයටම නමේකි.

# මනොද්වාරය

පඤ්චද්චාරයෙන් හැර, සිතින්ම ගන්නා අරමුණු වැදගන්නා වූ මනොද්චාරික චිත්තයන්ගේ ඉපදීමට කාරණාවූ ද, මනොද්චාරික-චිත්ත වීරීයෙහි මනොද්චාරාවජ්ජන සිතට පෙරටුව, හවඩ්ග චලන සිතට අනතුරුව උපදනා හවඩ්ගුපවිඡෙද චිත්තය මනොද්චාරය නම් වේ. පඤ්චද්චාරයන්ට අරමුණු නොවන්නාවූ ද, මනොද්චාර යට පමණක් අරමුණු වන්නාවූ ද පසාදරුප, සුබුම රූප, චිත්ත, චෛත සික, නිබ්බාන, පඤ්ඤත්ති යන ධම්මාරම්මණයන් වැදගන්නා වූද කම්ම සමුට්ඨාන වත්ථුදසක රූපකලාපයන්හි ඇතුළත්වූ හදයවන්ථු රූප පරම්පරාව ඇසුරු කොට ගෙන පවත්නාවූද හවඩ්ග චිත්තයක් වූ හවඩ්ගුපව්ඡෙද නම් සිත මනොද්චාරය වේ. පඤ්චද්චාරික අරමුණු ගෙන උපදනා වීරී චිත්තයන්ට පෙර පහළවන හවඩ්ගුන්තරවීමේද සිත මනොද්චාරය නොවන බැවී සැළකිය යුතුයි.

# වාරික සිත් සහ වාරවිමුක්ත සිත්

ද්වාරයන්ගේ වශයෙන් සිත් බෙද දක්වීමේදී සියඵම සිත් ද්වාරික සිත් සහ ද්වාරවීමුක්ත සිත්යයි දෙකොටසකට බෙදනු ලැබේ. මේ භවයේදීම ෂට ද්වාරයන් ගෙන් ගත්අරමුණු එල්බ ගෙන උපදින සිත් ද්වාරික සිත් නම්වේ. මේ භවයේ දී ෂට්ද්වාර යන්ගෙන් නොගත් පූර්ව භවයෙන් ගත් අරමුණ එල්බගෙන උපදින සිත් ද්වාරවීමුක්ත සිත් නම්වේ.

# ද්වාරික සිත්

ද්වාරික සිත් කොටස් සයකි. එනම් චක්බුද්වාරික සිත්, සොත ද්වාරික සිත්, සාණද්වාරික සිත්, ජිව්හාද්වාරික සිත් කායද්වාරික සිත්, මනොද්වාරික සිත්ය.

## චක්බුද්වාරික සිත්

ච<mark>ක්බුද්වාරයෙන්</mark> ගන්නා ලද රුපාරම්මණයක් එල්බ ගෙන ඇති වන්නා වූ සිත් <mark>චක්බුද්වාරික සිත්</mark> නම් වේ. චක්බුද්වාරයට හමු වන රූප පරමාර්ථයාගේ ආයුෂය චිත්තක්ෂණ සතොළොසකි. එයින් ·වක්ෂු පුසාදයට හමුවන්නේ වර්තමාන හෙවත් පවත්නා රූපයකි. යම රූපාරම්මණයක් ගෙන සිත් ඇතිවීමට අවස්ථා පැමිණිකල්හි භව්භග සිත් පරම්පරාවේ එක්තරා සිතකට මේ රූපය හමුවන්නේය. උත්පාදක්ෂණයේදී රූපය ඉතා දුර්වල බැවින් පළමුවන භවඞ්ග සිතෙහි අරමුණ ඉවත් කරගැනීමට අසමර්ථ වේ. මෙසේ ගතවන භ<mark>වඛග</mark> සිතට අතීත භව**ඛග** යයි වාාවහාර වේ. ස්ථිතික්ෂණයේදී රූපය බලවත් හෙයින් දෙවන භවඩ්ග සිතෙහි අරමුණ චලනය වන බැවින් ඒ සිතට <mark>භවඩ්හ චලනය</mark> යයි කියති. රූප අරමුණු බලවත් නම් එයට අනතුරුව හටගන්නා භවඩ්ග සිතෙහි අරමුණ ඒ සිත නිරුද්ධවන වීටම ඉවත් වේ. මේ සිතට **භවඩ්ගුපච්ඡෙදය ය**යි කියනු ලැබේ. එයට පසු අළුත් අරමුණ ගෙන, ඒ අරමුණට සිත් පරම්පරාව යොමු කිරිම් වශයෙන් ආවර්ජන කෘතෳය කරමින්, දපළමුවන චක්බුද්වාරික සිත වූ ප**ඤ්චද්වාරාවර්ජන චික්තය** පහළ වත්තේය. ඊට පසුව එම රූපාරම්මණයම ගෙන පිළිවෙළින් චක්ඛුවිඤ්ඤාණය, සම්පටිච්ඡනය සන්තිරණය, චොට්ඨපනය, ජවන් සතය තදරම්මණ දෙකය යන වීරී සිත් ඉපිද නිරුද්ධවීමත් සමහම රූපාරම්මණයාගේ ආයුෂය වූ සතොළොස් චිත්තක්ෂණය ගත වූ බැවින් එම අරමුණත් සමගම චිත්ත වීරීයද අවසන් වී, නැවත හවාඩ්ග සිත් හටගන්නේය. මෙසේ චක්ඛුද්වාරයෙන් රූපාරම්මණයක් ගෙන ඇතිවන්නා වූ සතළොස් චිත්තක්ෂණයන්ගෙන් යුත් චක්ඛුද්වාරික චිත්තවීරීයක ද්වාරික සිත් වශයෙන් වැඩිම ගණනින් ද්වාරික සිත් තුදුසක් (14) පහළ විය හැකි බව දත යුතුයි. ආරම්මණය දුර්වල වී නම් මෙයට අඩුවෙන් වීරී සිත් ඇති විය හැකිය.

මෙසේ චක්බුද්වාරික සිත් වශයෙන් ඇතිවිය හැකි සිත් සසා ළිසකි. (46) එනම්.

| 1.        | පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සිත                 | •                                              |                                                 | 1              |
|-----------|-------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------|
| 2.        | චක්බුවිඤ්ඤාණ සිත්                   |                                                |                                                 | <b>2</b> :     |
| 3.        | සම්පටිච්ඡන සිත්                     |                                                |                                                 | 2.             |
| 4.        | සන්තීරණ සිත්                        |                                                |                                                 | 3              |
| <b>5.</b> | වොට්ඨපන (මනොද්ව                     | ාරාවජ්ජන                                       | සිත)                                            | 1.             |
| 6.        |                                     | අකුසල්<br>හසිතුප්පාද<br>මහාකුසල්<br>මහා කුියා. | $\begin{pmatrix} 12\\1\\8\\8 \end{pmatrix}$ 29- | 29             |
| 7.        | තදරම්මණ සිත් (11) :<br>සිත් 3 ගත් බ |                                                | ည်                                              | $\frac{8}{46}$ |

### සොතද්වාරික සිත්

සොතද්වාරයෙන් ශබ්ද අරමුණක් ගත් කල්හි සොතද්වාරිකා චිත්ත වීරීයක් පහළ වන්නේය. එම චිත්ත වීරීයද චක්බුද්වාරිකා චිත්තය වීරීයමෙනි. චක්බු විඤ්ඤාණය වෙනුවට සොතවිඤ්ඤාණය යොද ගත් කල්හි සොතද්වාරික චිත්ත වීරීයේ උපදින විරී සිත් දන හැකි වේ. සොකද්වාරික සින් ද සසාළිසකි. (46) එනම් පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය සොතවිඤ්ඤාණ දෙසිකය, සම්පටිච්ඡන දෙසිකය, සන්තීරණ සිත් තුනය, වොට්ඨපන සිතය, ජවන් සිත් විසිනවය, තදරම්මණ සිත් එකොළොසින් සන්තීරණ සිත් තුන හැර ඉතිරි මහාවිපාක අටය යන සසාළිස් චිත්තයෝයි. මෙයින් එක් සොකද්වාරික චිත්ත වීරීයක යෙදෙන වැඩීම ද්වාරික සිත් ගණන තුදුසකි. (14)

### සාණද්වාරික සිත්

සාණද්වාරයෙන් ගන්ධ අරමුණක් ගත් කල්හි සාණද්වාරික චීත්ත වීටීයක් පහළ වන්නේය. එම චිත්තවීටීයද චක්බුද්වාරික චීත්තවීටීය මෙනි. චක්බු විඤ්ඤාණය වෙනුවට සාණ විඤ්ඤාණය යොදගත් කල්හි සාණද්වාරික චීත්ත වීටීයේ උපදින විටී සින් දන හැකි වේ.

සාණද්වාරික සික්ද සසාළිසකි. (46) එනම පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය, සාණ විඤ්ඤාණ දෙසිතය. සම්පටිච්ඡන දෙසිතය. සන්තීරණ සික් තුනය, චොට්ඨපන සිතය, ජවන් සික් විසි නවය, තදරම්මණ සික් එකොළොසින් සන්තී්රණ සික් තුන හැර ඉතිරි මහා විපාක සිත් අටය යන සසාළිස් චිත්තයෝයි. මෙයින් එක් සාණද්චාරික චිත්ත චීරීයක යෙදෙන වැඩීම ද්චාරික සිත් ගණන තුදුසකි. (14)

### ජිව්හාද්වාරික සිත්

ජීවහාද්වාරයෙන් රස අරමුණක් ගත් කල්හි ජීවහාද්වාරික චීත්ත වීරීයක් පහළ වන්නේය. එම චීත්ත වීරීයද චක්ඛුද්වාරික චීත්තවීරීයට සමානය. චක්ඛු විඤ්ඤාණය වෙනුවට ජීවහා විඤ්ඤාණය යොදගත් කල්හි ජීවහාද්වාරික චීත්කවීරීයේ උපදින ද්වාරික සිත් දන හැකිවේ.

ජීව්භාද්වාරික සිත්ද සසාළිසකි. (46) එනම්, පඤ්චද්වාරාවජ්ජ නය, ජීව්භා විඤ්ඤාණ දෙසිතය, සම්පටිච්ඡන දෙසිතය, සන්තීරණ සිත් තුනය, වොට්ඨපන සිතය, ජවත් සිත් විසිනවය, තදරම්මණ සිත් එකොළොසින් සන්තීරණ සිත් තුන හැර ඉතිරි මහා විපෘක අටය යන සසාළිස් චිත්තයෝයි. මෙයින් එක් ජීව්හාද්වාරික චිත්ත වීථියක යෙදෙන වැඩීම ද්වාරික සිත් ගණන තුදුසකි. (14)

### කායද්වාරික සිත්

කායද්වාරයෙන් පොට්ඨබ්බ අරමුණක් ගත් කල්හි කායද්වාරික චිත්තවීරීයක් පහළවන්නේය. එම චිත්ත වීරීයද චක්බුද්වාරික චිත්තවීරීයට සමානය. චක්බු විඤ්ඤාණය වෙනුවට කාය විඤ්ඤාණය යොදගත් කල්හි කායද්වාරික චිතතවීරීයේ උපදින ද්වාරික සිත් දන හැකිවේ.

කායද්වාරික සිත්ද සසාළිසකි. (46) එනම්, පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය, කායවිඤ්ඤාණ දෙසිතය, සම්පටිච්ඡන දෙසිතය, සන්තීරණ සිත් තුනය, චොට්ඨපන සිතය, ජවන් සිත් විසිනවය, තදරම්මණ සිත් එකොළොසින් සන්තීරණ සිත් තුන කලින් ගත් බැවින් එය හැර ඉතිරි මහා විපාක අටය යන සසාළිස් චිත්තයෝයි. මෙයින් එක් කායද්වාරික චිත්ත වීරීයක යෙදෙන වැඩිම ද්වාරික සිත් ගණන තුදුසකි. (14)

### මනොද්වාරික සිත්

මනොද්වාරයෙන් හෙවත් සිතින්ම ගනු ලබන ධම්මාරම්මණ යක් ගත්කල්හි මනොද්වාරික චිත්ත වී්යියක් පහළ වන්නේය. හවඩ්ග සිත් පරම්පරාවට ධම්මාරම්මණයක් හමුවූ කල්හි හවඩ්ග චලනය ඇතිවී, භවඩ්ගුපච්ඡෙද සිතින් හවඩ්ග අරමුණ ඉවත් වූ කල්හි මනොද් වාරාවජ්ජන සිත ආවර්ජන කෘත්‍යය සිද්ධ කරමින් උපදින්නේය. මේ චිත්ත වීරීයේ පළමුවන ද්වාරික සිත මනොද්වාරාවජ්ජන සිතය. එයට අනතුරුව ජවත් සිත් සතක් පහළවී තදරම්මණ දෙසිතින් චිත්ත වීරීය අවසන් වන්නේය.

මනොද්වාරික සිත් සැට සතකි. (67) එනම්:— මනොද්වාරා වජ්ජනය, කාමජවත් විසිනවය, මහග්ගතජවත් අටළොස, ලොකොත් තර ජවත් අටය යන ජවත් සිත් පස් පනසය (55), තදරම්මණ සිත් එකොළොසය යන සැට සතක් චිත්තයෝයි. මෙයින් එක් මනොද් වාරික චිත්ත වීථියක් යෙදෙන වැඩිම ද්වාරික සිත් ගණන දසයකි. එනම් <mark>මනොද්වාරාවජ්ජනය, ජවන් සිත් සත</mark> සහ තු<mark>දරම්මණ දෙසිතය.</mark>

## ද්වාර වීමුක්ත සිත්

මේ හවයේදී සදෙරින් ගන්නා ලද අරමුණු නොව, අතීත හවයේදී සදෙරින් ගන්නා ලද කම්ම, කම්මනිමිති, ගතිනිමිති යයි සම්මත ආරම්මණයක් ගෙන උපදනා චිත්තයෝ ද්වාරව්මුක්ත සිත් නම් වෙත්. මෙසේ උපදනා සිත් නම්, පටිසන්ධි, හවඩ්ග, චුති කෘතායන් සිද්ධ කරන්නාවූ එකුන් විසි (19) චිත්තයෝයි. එනම්:— උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ දෙසිතය, මහාවිපාක අටය, මහග්ගත විපාකනවය යන මොහුය.

මේ ද්වාර විමුක්ත සිත් අතුරෙන් එක් භවයෙක ඇති වන්නේ එක් පටිසන්ධ සිතක් හා එක් වුති සිතක් ද, ද්වාරික සිත් හටනොගන්නා හැම කල්හීම භවඩ්ග සිත් සඩ්බාහාවක් නොමැතිව ද හටගන්නා බව දත යුතුය.

### එකද්වාරික සිත්

එක් ද්වාරයකින් පමණක් අරමුණු ගෙන හටගන්නා සිත් එකද් වාරික සිත් නම් වේ. මේ එකද්වාරික සිත් සතිසකි. (36). එනම්:—

| විඤ්ඤාණ සිත්               | 10 |
|----------------------------|----|
| මහග්ගත, ලොකොත්තර ජවන් සිත් | 26 |
|                            | 36 |

මෙයින් විඤ්ඤාණ සිත්, තම තමන්ට අයත් එක් ද්වාරයකින් අරමුණ ගෙන උපදින්නාහ. මහග්ගත ලොකොත්තර ජවන් සිත් විසිහය මනොද්වාරයෙන් පමණක් අරමුණු ගෙන උපදී.

### පඤ්චද්වාරික සිත්

වක්බු, සොත, සාණ, ජීව්හා, කාය යන පස්දෙරින් අරමුණු ගෙන උපදනා සිත් පඤ්චද්වාරික සිත් නම් වේ. පඤ්චද්චාරික සිත් තුන්දෙනෙකි. එනම් පඤ්චද්චාරාවජ්ජනය, සම්පටීච්ඡන දෙසිකය, යන මනොධාතුතිකයයි. මේ සිත් තුන පඤ්චද්චාරයෙන්ම අරමුණු ගෙන උපදී.

### ඡද්වාරික සිත්

පණ්චද්චාරයන් සහ මනොද්චාරය යන සදෙරින්ම අරමුණුගෙන උපදනා සිත් ජද්චාරික සිත් නම් වේ. එබඳු සිත් එක්තිසකි. එනම්:–

| සොමනස්ස සන්තීරණ         | සිත          | 1  |
|-------------------------|--------------|----|
| මනොද් <b>වා</b> රාවජ්ජන | සිත          | 1  |
| කාමාච්චර ජවන්           | <b>යි</b> ත් | 29 |
|                         |              | 31 |

මෙයින් යොමනස්ස සන්තීරණ සිත පඤ්චද්චාරික චින්න වීරීන් හි සන්තීරණ සහ **නදරමමණ කෘත**ායන්ද, මනොද්චාරික චි**න්ත** වීරීයේදි නදරමමණ කෘතා පමණක්ද සිද්ධ කරමින් උපදනා බව දන යුතුයි.

### ඡද්වාරික **– ද්වාරවිමුක්ත** සිත්.

ෂටද්වාරික වශයෙන් හා ද්වාරවීමුක්ත වශයෙන්ද අරමුණ ගෙන උපදනා සිත් ඡද්වාරික ද්වාරවීමුක්ත සිත් නම් වේ. එබඳු සිත් දසයකි. රනම් උපෙක්ධා සහගත සන්තීරණ සිත් දෙක හා කාමාව චර මහාවිපාක අටය

# ද්වාරවිමුක්ත සිත්.

මේ හවයට අයත් නොවූ, පූර්ව භවයෙන් ගන්නා ලද අරමුණු' පමණක් ගෙන උපදනා සිත් **ද්වාරවිමුක්ත** සිත් නම් වේ. පටිසත්ධි භවඩිග මූති කාතායන් පමණක් සිදුකරන්නාවූ ද්වාරවිමුක්ත සිත් නවය නම් මහශ්ගත විපාක සිත් නවයයි. මේ සිත් නවය අන් ආකාරයකින් නූපදනේය. උපෙක්බා සන්තීරණ දෙසිනන්, මහා විපාක අටත් පටිසන්ධ, භවඩග, චූති කෘතායන් කරමින් උපදනාං කල්හි පමණක් ද්වාරවිමුක්ත සිත් වශයෙන් පූර්ව හවයෙන් ශත් කම්ම, කම්මනිමිති, ශතිනිමිති නම් අරමුණු වලින් එකක් ගෙන උපදනේය. මේ හැර මේ සිත් පට්ද්වාරික වශයෙන් අරමුණු ගෙන හන්තීරණ තදුරම්මණ කෘතායන් කරමින් උපදින බව දත යුතුයි.

# ආරම්මණ සංගුහය

ආරම්මණයන්ගේ වශයෙන් චිත්ත චෛතසිකයන් බෙද දක්වීම ආරම්මණ සංගුහ නම් වේ.

සිතක් හට ගැනීමට යම කිසි සිතිය යුතු දෙයක් තිබිය යුතුය. ඒ සිතනු ලබන දෙය කරණකොට ගෙණ සතුටු වීමක් රමණය වීමක් ඇතිවන බැවින් එයට ආරම්මණයයි කියති. ඒ දෙය එල්බගෙන සිත උපදින බැවින් එයටම ආලම්බණ යයි ද කියති.

සිතින් සිතිය නො ගැකි දෙයක් නැත. ලෞකික වූද ලොකොත් කරවූද, පරමාර්ථවූද, පුඥප්තිවූද හැම දෙයක්ම සිතින් සිතිය හැකිවේ. එමෙන්ම, පුත්හුත්පන්නවූද, අතිතවුද, අනාගතවූද, කාලවීමුක්තවූද, සියළුම අරමුණු සිත් වලින් ගනු ලබන්නේය.

මේ අරමුණු සයාකාරවේ. එනම් රුපාරම්මණ, සද්දර්ම්මණ, හන්ධාරම්මණ, රසාරම්මණ, පොට්ඨබ්බාරම්මණ, ධම්මාරම්මණ යන මොහුය.

### රුපාරම්මණය

අැසට හෙවත් චක්ඛුවිඤ්ඤාණයට හමුවන වර්ණය හෙවත් පැහැය රූපාරම්මණ නම්වේ. පඨවී, ආපො, තෙජෝ, වාශය යන සතර මහා භූතයන් එක්වූ කල්හි එහි ඇතිවන්නාවූ ලක්ෂණය හෙවත් පැහැය වර්ණධාතුව නම් වේ. ඇසට ගොචරවන මේ වර්ණ ධාතුවට රූපාරම්මණය යයි කියති.

සකර මහා භූතයෝ වනාහී ඇසට නොපෙනෙන ඉතා සියුම් රූප පරමාර්ථයෝ යි. මේ රූපපරමාර්ථයන්ට කනිව වෙන්

වෙන්ව සිටිය නො හැකිවේ. හැම විටම ඔවුන් එක්වී සමුහ හෙවත් කලාප වශයෙන් පවතී. මෙසේ සතරමහා භූතරයෝ එක්වූ කල්හී. ඔවුන්ගේ එක්තරා පැහැයක් හෙවත් වර්ණයක් ද, රසයක්ද, ගන්ධ යක් ද, ඕජාවක් ද, ඇතිවන්නේය. එබැවින් හැම රූප කලාපයකම පඨවී, ආපො, තෙජො, වායො යන් සතරමහාහතරුපද ඒ 'සතර මහාභූතරූප නිසා හටගන්නා උපාදරූප නම් වූ වර්ණ, ගන්ධ, **රස, ඕජා** යන රූප සතුරදුයි මෙසේ අඩුම ගණනින් රූපපරමාර්ථ ලයා් අට දෙනෙක් විදාහමාන වේ. මෙයට සුද්ධාෂ්ටක රූප කලාපය යයිද කියති. මෙවැනි රූපකලාප මහත් රාශියක් එකතුවීමෙන් දු<mark>වාsයයි ස</mark>ම්මත දෙය ඇතිවන්නේය. දු<mark>වා</mark>යකට ඇතුළත් වූ හැම රූපකලාපයන්ගේම වෙන් වෙන්වූ වර්ණයන් එකතු වීමෙන්, මිශුවීමෙන්, දුවාායකට ඇත්තේ වර්ණ මිශුණයකි. ඇසට හමු වන්නේ දුවායක ඇති මේ වර්ණ මිශුණය මිය රූප කලාපයන්හි ඇත්තාවු, සතාවු පරමාර්ථවූ වර්ණ රූප නොවන බව අතුයුතුයි. මෙසේ නොයෙක් ලෙසින් මීගු වූ වර්ණය ඇසට හමු වූ කල්<del>හි</del> කලින් දක පුරුදු සළකුණු වලින් හැදිනගෙන අසවල් දෙය දක්කා යයි කියති. සුදු නිල් රතු, කහ යනාදී වශයෙන් දුවායක වර්ණය පුකාශ කරන කල්හි නොයෙක් ලෙසින් ඇතිවූ, මේ වරණ මිශුණයම පුකාශ වන බව දකයුතුයි. ඇතැම් රූප කලාපයන්හි වර්ණය අපුකටවූ කල්හි එයින් සැදුනු රූප ඇසට නො ඉපතෙන්නේය. පුකුට වර්ණයන් ඇති කල්හීම දුවායන් පෙනෙන්නේවේ. රූප කලාප යන්හි වායෝ ධාතු අධික වූ කල්හි සුලහයයි කියති. එහි වර්ණය ඉතාමත් දුර්වල බැවින් සුලහ ඇසට නොපෙනෙන්නේය. ශරීරයට සුලභ අනෙන්නේ එහි ඇති පඨචි ධාතු නිසාය. එබැවින් චක්බුද්වාර යට හමුවන්නාවූ ද, චක්බුවිඤ්ඤාණය ඉපදීමට උපකාර වන්නා වුද රූපාරම්මණය යයි කියනු ලබන්නේ මේ වර්ණ ධාතුවට බව දුතු යුතුයි.

චක්බුද්වාරයට හමුවන වර්ණ සඞ්බානත රූපාරම්මණය වර්ත මාන හෙවන් පුකාහුත්පන්න රූපාරම්මණයයි. අතීත හෝ අනාගත හෝ රූප අරමුණු චක්බුද්වාරයට හමුනොවන්නේය.

පච්චුප්පන්නය තුන් වැදැරුම් වේ. එනම්:—

- 1. බණ පච්චූප්පන්නය
- 2. සන්තති පච්චුප්පන්නය
- 3. අද්ධා පච්චුප්පන්තය

ිටුණ පව්වුප්පන්නය නම් චීත්තක්ෂණ හෙවත් සිත් සතළොසක් ඉපිද නිරුද්ධ්වීමට ගතවන කාලයයි. මෙය රූප පරමාර්ථයාගේ ආයුෂය වේ. පළමුවෙනි චීත්තක්ෂණයේ උත්පාදයත් සමගම රූප පරමාර්ථයාගේ උත්පාදය ඇතිවී සතොළොස්වන චීත්තක්ෂණයේ හඩ්ගයත් සමගම රූපයද නිරුද්ධ වේ. අටළොස්වන චීත්තක්ෂණය ඇතිවන විට එය අතීත රූපයක් වන්නේය.

සන්තති පච්චුප්පන්නය. රූපයක් ඇසින් දුටු කල්හි හෙවත් රූප අරමුණක් ගෙන චක්බුද්වාරික චිත්තවීරීයක් පහළවී එයට අනතුරුව එම අරමුණම ගෙණ පිළිවෙලින් මනොද්වාරික චිත්තවීරී තුනක් ඇතිවීමෙන් පසු ඒ රූපාරම්මණය හැඳිනගනු ලබන්නේය. මෙකී චක්බුද්වාරික චිත්තවීරීයත් මනොද්වාරික චිත්තවීරී තුනත් යන චිත්තවීරී සතරට ගතවන කාලය සන්තති පච්චුප්පන්නය නම වේ. අරමුණක් හැඳිනීමට ගතවන කාලයයි.

අද්ධා පව්වුප්පන්නය නම් එක් සත්ත්වයෙක් පිළිබඳ වූ එක් භවයකට අයත් පටිසන්ධි චිත්තක්ෂණයේ පටන් එම භවයේ අවසානය හෙවත් චුතිසිත දක්වා පවත්නා කාලයයි.

ැමයින්, චක්ඛු විඤ්ඤාණය ඉපදීමට උපකාර වන පුතුහුත්පත්ත අරමුණ යයි කි කල්හි බණ පච්චුප්පත්තය යයි කියන ලද, රුපාරම්මණ යාගේ ආයුෂයවූ චිත්තක්ෂණ සතළොස පවත්තා කාලයෙහි වූ අර මුණුබව දතයුතුයි.

මේ රූපාරම්මණය **අමිශු අරමුණකි.** එසේම මේ වර්ණ රූපය, **කම්ම, චිත්ත, සෘතු, ආහාර** යන හේතු සතරින්ම උපදවනු ලැබේ.

# සද්දරම්මණය

ලසාකපුසාදය හා ගැටුනු කල්හි සොතවිඤ්ඤාණයක් ඉපදීමට උපකාරවන යම් රූප පරමාර්ථයක් වේද, එයට සද්දරම්මණ යයි කියනු ලැබේ. රූපකලාපයන් ඔවුන්නොවුන් හා ගැටීම වන කල්හිද, ගැටුණු රූප කලාපයන්ගේ වෙන්වීම වන කල්හිද, වායො ධාතුහුගේ චලනය වීම කරණකොට ගෙන උපදවන ලද රූප පරමාර්ථ යෝ, සොතපුසාදය හා ගැටීමෙන් සොතවිඤ්ඤාණය උපදවනු ලැබේ. සියුම් ආකාරයෙන් රූප කලාපයන්ගේ ගැටීම වන කල්හි. එයින් උපදවන ශ<mark>බ්දරූපයෝ</mark> දුර්වල බැවින් කණට නො ඇසෙන් නේය. වේගවත්ව ගැටෙන කල්හීම<sub>-</sub> ඇසෙන්නේ වේ. නොයෙක් ආකාරවු රූප කලාපයෝ ඔවුනොවුන් හා ගැටීම නොගෙක් ලෙසින් සිදුවන බැවින්, ඒ ඒ ආකාරයට අනුව ශබ්දය ද වෙනස්වේ. වායෙ ධාතුව නැති කල්හි මේ ශබ්දයෝ නො පැතිරෙන්නාහ. ශබ්දය පැතිරෙන්නේයයි කී කල්හි, රූප කලාප සට්ටණයෙන් ඇතිවන ශබ්දරූපයෝ වායු වේගයෙන් ඇතට ගෙන යන්නේයයි <mark>වරදවා</mark> නොසිතිය යුතුයි. ශබ්ද රූපායාගේද ආයුෂය විත්තක්ෂණ සත ළොසකට වැඩි නොවන බැවින් එසේ ගෙනයාමට ශබ්ද රූපයෝ නොපවති. රූප කලාප සට්ටණයෙන් ඇතිවන වායු චලනය කරණ කොට ගෙන එයට ඉදිරියෙහි පවත්නා රූප කලාපයන්ගේද ස**ට්ට**ණ වන්නේය. එයින් හටගත් වායු චලනය නිසා එයට ඉදිරියෙන් ඇති රූප කලාපයන්ගේ ගැටීම ඇතිවේ. මේ කුලයෙන් පුථමයෙන් ඇති වූ රූප සට්ටණයේ වේගයට අනුව ඉදිරි ඉදිරි රූප කලාප සට්ටණය වී සොතපුසාද වස්තුව සමීපයෙහි වූ රූප කලාපයන්ගේ ගැටීමෙන් හටගන්නා ශබ්ද රූපයෝම සොකපුසාදය හා ස්ප<mark>ර්ශවී</mark> මෙන් සොතුවිඤ්ඤාණය ඇතිවන බව දුන යුතුය.

මෙසේ උපදවනු ලබන ශබ්දරූප කලාප සන්තතිය, යම් උපකුමයකින් දියුණු කරගතහොත්, ඉතා ඇතට පවා පතුරුවන්නටද හැකි වේ. මේ කුමයට එක් ස්ථානයකින් පිළිවෙල්න් උපදවනු ලබන ශබ්දරූප කලාප සන්තති, ඒ පිළිවෙල්ටම සොතපුසාදය හා ගැටීම වන කල්හි කලින් අසා පුරුදු ශබ්දයෝ නම්, මේ ඇසුනෝ අසවල් අසවල් ශබ්දයෝයි වෙන් වෙන් වශයෙන් ශබ්ද හැදිනගන්නේය. බෙර ශබ්දය, විණා ශබ්දය, මනුෂා කට හඬය, පක්ෂිනාදය, අහස ගිගුම් ගැනීමය, යනාදි වශයෙන් ශබ්ද හැදින ගත්තේ මේ කුමයෙන් බව දන යුතුයි. මේ ශබ්ද රූපයට තනිවම පැවතිය නොහැකි වේ. රූපකලාපයකට ඇතුළත්වම පවතී. වික්කසමුට්ඨාන වශයෙන් උපදවන ශබ්ද රූපයෝ වාශ්විඤ්ඤප්ති දශක රූප කලාපයට ඇතුළත් වේ. උතුසමුට්ඨාන හෙවත් සෘතුව නිසා හටගන්නා වූ ශබ්දයෝ ශබ්දනවක රූපකලාපයට හෝ ශබ්ද ලහුතාදී ද්වාදසක රූපකලාපයට හෝ අතුළත් වන්නේය.

#### ගන්ධාරම්මණය

යම් රූප පරමාර්ථයක් සා<mark>ණපුසාදය</mark> හා ස්පර්ශවීමෙන් සාණ විඤ්ඤාණය ඉපදීමට ගොචර වේද, ඒ රූපයට ගන්ධාරම්මණය යයි කියනු ලැබේ. පඨවී, ආපො, කෙජො, වායො යන සතර මහා භූතරුප එක්වූ කල්හි, එහි ඇති යමකිසි ගන්ධයත්, ඒ සමහම පහළ වන්නේය. එය මහා භූතරූපයන් නිසා හටගත් උපාද රූපයකි. රූපකලාපයන් රාශියක් එක්වීමේ දී ඒ ඒ රූපකලාපයන්හි ඒ ඒ ගන්ධ **යෝ** එකතුවීමෙන් ගන්ධ මිශුණයක් ඇතිවන්නේය. සාණපුසාද යට හමුවන්නේ ඒ ගන්ධ මිශුණය මිස ඒ ඒ රූපකලාපයන්ගේම **වෙන් වෙන්වූ ගන්ඩයෝ නොවන බව දන යුතුයි.** ඇතැම් රූප කලාපයන්හි ඇති ගන්ධරූපයෝ ඉතා දුර්වල බැවින් ඒ දුර්වල ගන්ධ ඇති රූප කලාපයන්ගෙන් සෑදුනු දුවායන්ගේ ගන්ධය නැහැ යට පුකටව නොවැටහෙන්නේය, බලවත්වු ගන්ධරූප ඇති කලාප වලට අයත් ගන්ධයෝ ම නැහැයට පුකටව වැටහෙන්නාහ. ඇතක තිබෙන යම දුවාායක ගන්ධයක් දුනෙන කල්හි, ඒ තැන හටගත් <mark>ගන්ධරූපයෝ පැමිණ</mark> ඝාණපුසාදයෙහි නො ගැටෙන්නාහ. චි<mark>ත්තක්</mark> ෂණ සතොළොසකට වැඩි ආයු නැති මේ ගන්ධරූපය නාසය සමීප යට පැමිණවීමට නම් කාලයක් ගතවිය යුතුයි. කම්ම, චිත්ත, සෘතු, ආහාර යන සතරාකාරයෙන්ම හට ගන්නා වූ මේ ගන්ධරූපයෝ ඒ හේතුන් පවත්නාතෙක් නැවත නැවතත් රූප පරම්පරාවන් උපද වන්නේය. වායෝ ධාතුහුගේ හෙවත් වායුවේ උපකාරයෙන් ඒ ඒ දිසාවන්හි මේ රූප පරම්පරාව පැතිර යන්නේය. එබඳු බලවක් ගන්ධ රූප ඇති රූප කලාපයන් සාණ පුසාදය සමීපයෙහි හටගක් කල්හි ඒ ගනධාරම්මණය සාණ පුසාදය හා ගැටීමෙන් ගන්ධය දනගන්නා සාණ විඤ්ඤාණ සිත උපදින්නේය. එබැවින් සාණ විඤ්ඤාණය විසින් අරමුණු කරණු ලබන්නේ ඝාණ පුසාදය සමීප **ලයහිම හටගත් වර්තමාන හෙවත් පුතුයුත්පන්න ගන්ධාරම්මණය** බව දත යුතුයි.

### **රසාරම්මණය**

ජීව්තා පුසාදය හා ස්පර්ශ වීමෙන් ජීව්තා විඤ්ඤාණය ඉපදීමට යම් රූප පරමාර්ථයක් උපකාර වේද එය රසාරම්මණය වේ. පඨවී, ආපො, තෙනෝ, වායෝ යන සතරමහා භූතරූප එක්වූ කල්හි එහි ඇති රසයද ඒ යමගම පහළ වන්නේය. වෙන් උවන්ව හටගන්නා රූප කලාපයන්ගේ වෙන්වෙන්වූ රස රූප ඇත්තේ වී නමුත් රූපකලාප යෝ එක්වූකල්හි ඇතිවන්නේ මිශු රසයකි. ජීව්හා පුසාදයට හමු වන්නේ මේ මිශු රසයයි. සෑම දුවායකම රස රූපයෝ ඇති නමුත් ඇතැම් විට දුර්වල රස රූපයන් දිවට පුකටව නොදනෙන්නේය. බලවත් වූ රස රූපයෝ ජීව්හා පුසාදය හා ස්පර්ශ වීමේදී රසය පුකටව දෙනෙන්නේය. ඇඹුල්රස, තිත්තරස, පැනිරස යනාදී වශයෙන් දෙනෙන්නේ මේ රස රූපයන්ගේ මිශුණය ඇතිවූ සැටියෙනි.

තවද මේ රසාරම්මණය වැදගැනීමට ආපොධාතුහුගේ උපකාරය ලැබිය යුතු වේ. තෙත්ගතිය ඇති විටෙක රසය ඉක්මනින් වැට හෙන්නේය. එබැවින් තෙත්ගතිය හෙවත් ආපො ධාතුව වැඩි දුවායන්හි රසය හොඳින් දිවට දකෙන්නේ ය. තෙත් ගතිය ඇති ලුණු වර්ග දිවෙහි තැබූ කල්හි රසය වහා දකෙන්නේය. රන්, රිදී, මැණික් ආදී ඝණ වස්තූන්හි රසය එතරම් පුකට නොවේ. මේ රස රූපය ද කම්ම, චීත්ත, සෘතු, ආහාර යන සතර හේතූන්ගෙන්ම හට ගන්නේය. රස රූපය තතියම හට නොගන්නේය. උපාද රූපයක් බැවින් මහාභූතරූප සමහම පහළ වන්නේය.

### පොට්ඨබ්බාරම්මණය

කායපුසාදය හා ස්පර්ශ වීමෙන් කාය විඤ්ඤාණය ඉපදීමට යම් රූප සමූහයක් උපකාරවේද, එයට පොට්ඨබ්බාරම්මණ යයි කියනු ලැබේ. සතර මහා භූතරූපයන් අතුරෙන් ආපො ධාතුව හැර පඨවී, තෙජො, වායෝ යන භූතනය පොට්ඨබ්බය නම් වේ. ආපො ධාතුව, සහජාතරූපයන් එකට බැදීම, විසිරයානොදී වළක්වා ගැණීම කෘතා කොට ඇත්තේය. එබැවින් එය ස්පර්ශ කළ නොහැකි වේ. යම් කිසි දෙයක් ශරීරය හා ස්පර්ශ වූ කල්හි තදගතිය දනේ නම් එය පඨවිධාතුහුගේ ස්පර්ශ වීමය. උණුසුම් බවක් හෝ සිහිල් බවක් හෝ දනේනම් එය තෙජො ධාතුව ස්පර්ශ වීමය. සුළහ හමන කල්හි ශරීරයට තදින් ස්පර්ශවීමක් දනේනම් එය පඨවි ධාතුහුගේ ස්පර්ශයයි. සිහිල් හෝ උනුසුම වාතය දනේ නම් එය සුලහෙහි ඇති නෙමජා ධාතුවගේ ස්පර්ශයයි. එක්වර දනෙන්නේ

මේ ධාතුන්ගෙන් එකෙක්මය. බලවත් ධාතුනුගේ ස්පර්ශය පුකටම දෙනෙන කල්හි අනිකුත් ස්පර්ශයෝ නොදෙනේ. මේ පොට්ඨබ්බා රම්මණය කාය පුසාද වස්තුව හා ගැටීමෙන් ඒ පිළිබඳව දනීම නම් වූ කාය විඤ්ඤාණය හටගන්නේය. ඉෂ්ඨ වූ ස්පර්ශයක් හමු වූ කල්හි කුසල විපාක සුබ සහගත කාය විඤ්ඤාණය ද, අනිෂ්ට හෙවත් නොකැමැති ස්පර්ශයක් හමුවූ කල්හි අකුසල විපාක දුක්ඛ සහගත කාය විඤ්ඤාණය ද, උපදින්නේය. මෙසේ සුබ දුක්ඛ වශයෙන් කාය විඤ්ඤාණයන් හටගන්නේ පොට්ඨබ්බාරම්මණයේ ඇති තද බව හේතු කොටගෙනය. චක්ඛු, සොත, සාණ, ජීවිහා විඤ්ඤාණයන්ට හමුවන රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස යන ආරම්මණයෝ ඉතා සියුම් ලෙසින් ස්පර්ශ වන බැදීන් එහි වේදනාව උපෙක්ඛා වන බව සැළකිය යුතුයි.

### ධම්මාරම්මණය

චක්ඛු, සොත, සාන, ජීවිහා, කාය යන පඤ්චද්වාරයන්ට ගොචර නොවන, මනොද්වාරයට පමණක් ගොචර වන, පසාදරූප, සුඛුමරුප, චිත්ත, චෛතසික, නිඛ්ඛාණ, පඤ්ඤත්ති යන සය ධම්මා රම්මණය නම් වේ.

චක්බුපුසාදය, සොතපුසාදය, භාණපුසාදය, ජිව්හා පුසාදය, කාය පුසාදය යන පස පසාදරුප නම් වේ.

මේ පසාදරූප පසත්, රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ සඩ් ඛානත පඨවී, තෙජො, වායෝ යන මේ දෙළොස හැර ඉතිරි සොළොස් රූපයෝ සුබුමරූප නම් වේ.

විත්ත යනු එකුන් අනූවක් (89) සිත් ය. වෛතසික නම් සිත් හා යෙදෙන දෙපනස් චෛතසිකයෝයි. නිබ්බාන යනු දුක්ඛ නිරෝධ නම් වූ නිර්වාණ පරමාර්ථ ධාතුවයි.

පඤ්ඤත්ති යනු වාාවහාරය පිණිස පණවාගන්නා ලද පරමාර්ථ නොවූ සියළුම ධර්මයෝයි. මෙකී සියල්ලම පඤ්චද්වාරයන්ට ගොචර නොවන්නාණ. නමුත් මනොද්වාරයට මේ සියල්ලම අරමුණු වන හෙයින් ධම්මාරම්මණයයි කියති. මේ ආරම්මණයෝ සදෙනාම, මිශු, අමිශු වශයෙන්ද දෙකොටස කට බෙදනු ලැබේ. රූප, ශබ්ද, ශන්ධ, රස යන ගොචර රූප සතර වෙන් වෙන්ව පවත්නා රූප බැවින් අමිශු අරමුණුය. පොට-ඨබ්බාරම්මණය, පඨවී, තෙජො, වායෝ යන භූතනුයෙන් යුක්ත බැවින් මිශු අරමුණු ය. ධම්මාරම්මණය, නාම, රූප, නිබ්බාන, පඤ්ඤත්ති ධර්මයන්ගේ වශයෙන් මිශු අරමුණු ය.

නවද **දිට්ඨ, සුත, මුත** වශයෙන් **ආරම්මණයෝ** තුන් ආකා**ර** වෙත්.

ඇසින් දක්නාලද **රූපයෝ දිට්ඨාරම්ම**ණයෝයි. කණින් අසන ලද සද්දුරම්මණ, **සුත අරමුණු** නම් වේ.

සාණ, ජීව්හා, කාය යන ද්වාරතුයෙන් විදගන්නා ලද ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ යන ආරම්මණයෝ මුත අරමුණු නම් වෙති.මේ කී් රූපයන්ගේ ආයුෂය වූ චිත්තක්ෂණ සකළොස ගතවූ පසු ඒ රූපයෝ දීට්ඨ, සුක, මුත වශයෙන් සළකනු ලබන බව දක යුතුයි. එබැවින් අතින කාලිකවූ දීට්ඨ, සුක, මුත ආරම්මණයෝ මනොද්වාරයටම හමුවන්නේය. මනොද්වාරයෙන් කාලනුයට අයත් අරමුණු ගන්නා කල්හි රූපාදී ආරම්මණයන්ගේ පුතුහුත්පන්න චිත්කක්ෂණ සක ළොස ඇතුළත කාලයේදී මනොද්වාරයට හමු නොවෙත්. වත්මන් හෙවත් පවත්නා අරමුණු චක්බු ආදී වූ පඤ්චද්වාරයන්ටම අරමුණු වේ. මෙසේ පඤ්චද්වාර චිත්තවීරියෙන් මුවහ කරන ලද බැවින් මේ කාලයේදී අරමුණු මනොද්වාරයට හමු නොවන බව දත යුතුයි. වත්මන් අරමුණ මනොද්වාරයට හමු නොවන බව දත යුතුයි. වත්මන් අරමුණ මනොද්වාරයට හමුවන්නේ පඤ්චද්වාර චිත්තවීරියට පසුවය.

# චක්ඛුද්වාරික චිත්තයන්ගේ අරමුණු

රූප අරමුණක් ගෙන හටගන්නා වූ චක්බූද්වාරික සිත් හත ලිස් හයකි. මේ රූපාරම්මණය, පුතුහුත්පන්න රූපය, අතිත රූපය, අනාගත රූපය යයි නිවිධ වේ.

රූපය පවත්තා චිත්තක්ෂණ සතළොස ඇතුළත කාලයේදී ඒ රූපය පුතුෘුත්පත්ත රූපය නම් වේ. යනළොස් චිත්තක්ෂණය ගනවූ පසු වේ රූපාරම්මණයෝ අ**නීත** රූප නම් වෙති.

ඉදිරි කාලයෙහි හටගන්නා රූප අනාගත රූප නම් වේ. චක්ඛු දේවාරික සිත්වලට අරමුණු වන්නේ පුතුසුත්පන්න රූප පමණය. අතීත රූපත්, අනාගත රූපත් චක්ඛුද්වාරික සිත්වලට අරමුණු නො වේ.

# සොතද්වාරික චීත්තයන්ගේ අරමුණු

ශබ්දරම්මණයක් ගෙන හටගන්නාවූ සොකද්වාරික සින්ද සතළිස් සයනි. මේ සසාළිස් විත්තයන්ටද අරමුණු වන්නේ පුතුසුත් පන්න, අතීත, අනාගත ශබ්දරම්මණයන් අතුරෙන් පුතුසුත්පන්න ශබ්දරම්මණ පමණය.

# සාණද්වාරික චිත්තයන්ගේ අරමුණු

සන්ධාරම්මණයක් ගෙන හටගන්නාවූ සාණද්වාරික සින්ද සන .ලිස් සයකි. මේ සසාලිස් සාණද්වාරික වින්නයන්ට ද අරමුණු චන්නේ පුතුයුත්පන්න, අතීත, අනාගත ගන්ධාරම්මණයන් අතුරෙන් පුතුයුත්පන්න ගන්ධාරම්මණයෝ පමණය. අතීන සහ අනාගත ගන්ධයෝ අරමුණු නොවෙන්.

## ජිව්හාද්වෘරික චිත්තයන්ගේ අරමුණු

රසාරම්මණයක් ගෙන හටගන්නාවූ ජීව්භාද්වාරික සිත්ද සතලිස් සයකි. මේ සසාළිස් ජීව්භාද්වාරික චිත්තයන්ටද අරමුණු වන්නේ පුතිසුත්පන්න, අතීත, අනාගත රසාරම්මණයන් අතුරෙන් පුතුසුත් පන්න රසාරම්මණයෝ පමණය. අතීත හා අනාගත රසයෝ අර මුණු නොවෙත්.

# කායද්වාරික චිත්තයන්ගේ අරමුණු

පොට්ඨබ්බාරම්මණයක් ගෙන හටගන්නාවූ කායද්වාරික සිත්ද ාසතලිස් සයකි. මේ සසාළිස් කායද්වාරික චිත්තයන්ටද අරමුණු වන් පෝ පුතුසුක්පන්න, අතීත, අනාගත පොට්ඨබ්බාරම්මණයන් අතුරෙන් පුතුසුක්පන්න පොට්ඨබ්බාරම්මණයෝ පමණය. අතීත අනාගත පොට්ඨබ්බයෝ අරමුණු නොවෙන්.

### මනෝද්වාරික විත්තයන්ගේ අරමුණු

ධ්මවාරම්මණයක් ගෙන හටගන්නා වූ මනොද්වාරික සිත් හැට හතකි. පුතුසුත්පන්නවූද, අතීතවූද, අනාගතවූද රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ, ධර්ම සහ නිබ්බාණ පඤ්ඤත්ති යන කාළ වීමුක්ත ධර්මයන්ද මනොද්වාරික චිත්තයන්ට අරමුණු වෙත්.

### ද්චාර විමුක්ත චිත්තයන්ගේ අරමුණු

ද්වාරවීමුක්ත විත්තයෝ නම පවිසන්වී, හවඪග, චුති කෘතා යන් කරන්නාවූ එකුන්වීසි (19) චිත්තයෝයී. අතීත භවයෙන් ගන්නා ලද, කම්ම, කම්මනිමිති, ගතිනිමිති යයි සම්මත සදෙරින් ගන්නා ලද ආරම්මණයෝ මේ ද්වාරවීමුක්ත චිත්තයන්ගේ අරමුණු චෙති.

ිරණයට ඉතාම ආසන්නයෙහිදී පහළවන විත්ත වීථියට ම**රණා** සන්න විත්තවීරීය යයි ද එම චිත්ත වීථියෙහි උපදනා ජවන් සිත් වලට ම**රණාසන්න ජවන්** යයිද කියනු ලැබේ. මේ මරණාසන්න ජවනයන් විසින් අරමුණු කරණු ලබන්නේ කම්ම, කම්මනිමිති, ගතිනිමිති යන අරමුණුවලින් එකෙකි.

කලින් කරණ ලද යම් කුසලාකුසල කර්මයක් මතු හවයෙහි පටිසනයි විපාකය ගෙනදීම පිණිස මරණාසන්න ජවන් සිත් වලට අරමුණු වන්නේ නම් එයට කම්ම අරමුණයයි කියනු ලැබේ.

යම කුසලා කුසල කර්මයක් කිරීමට උපකාර වූ යම කිසි උපකර ණාදියත් පටිසන්ධි විපාකය ගෙන දීම පිණිස මරණාසන්න ජවන් සිත්වලට අරමුණු වන්නේනම් එයට කම්මනිමිති අරමුණ යයි කියනි. කරණ ලද යම කුසලාකුසල කර්මයක්හුගේ විපාකය වශයෙන් යම් භවයක පටිසන්ධිය ගෙනදීමට හේතුවන්නේ නම්, එම අඑත් භවය පිළිබඳවූ යම් යම් නිමිති, දෙව් වීමන්, වන, පර්වත, ගිනිදැල්, මස් වැදැලි ආදි වශයෙන් මරණාසන්න ජවන්, සිත්වලට අරමුණු වන්නේ නම් එයට ගතිනිමිති අරමුණ යයි කියනු ලැබේ.

මෙයින් කම්ම අරමුණු අතීත කාලික බැවින් මනොද්වාර මරණාසන්න චිත්තවීරියෙහි උපදනා ජවනයන්ට අරමුණු වන්නේය. අකුසල කර්මයක් නම් උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත හැර ඉතිරි එකෙ. ළොස් අකුසල චිත්තයන්ගෙන් එකකි. කුසල කර්මයක් නම කාමාවචර කුසල් සිත් අටෙන් එකෙකි.

කම්මනිමිති ෂඩ්ද්වාරයටම අරමුණු වෙත්. වර්තමාන කම්ම නිමිත්තක් නම් පඤ්චද්වාරයටද, අතීත නිමිත්තක් නම් මනොද්චාර යටද අරමුණු චේ. කුසල පක්ෂයෙහිනම් කලින් පින්කම් කරණ කල්හි දක පුරුදු බුද්ධ පුතිමාදියද, බණ ඇසීම, පිරිකර අතගැසීම ආදියද මරණාසන්නයේදී ලද්දක් වශයෙන් ද පෙනෙන්නේය. අකුසල පක්ෂයෙහි නම් කලින් කරන ලද පුාණවධ ආදිය පිණිස උපකරණ පිළියෙල කිරීම අවී ආයුධ ගැනීම යනාදිය පෙනෙන්නේය.

බඹලොව උපදින ධාානලාහින්ට භාවනා කර්මය පිණිස උප කාරවූ කසිණාදී පඤ්ඤන්ති අරමුණු කර්ම නිමිති වශයෙන් ඇතිවන් නේය. කම්ම හා ගතිනිමිති අරමුණු නොකරයි.

මරණාසන්න ජවනයන් විසින් **ගතිනිමිති** අරමුණු කරණ කල්හි ෂඩ්ද්වාරයෙන්ම අරමුණු කරන්නේය.

නිරය පටිසන්ධිය ගෙන දෙන්නේ නම් නිරය ගිනි, නිරය පාලයන්, නිරය සුනබයන් ආදීන් දකී. කිරිසන් හවයෙහි නම් වන, පර්වකාදියද, මිනිස් ලොව නම් මව්කුස වර්ණ, රෙදි පිළි ආදියද, දෙව්ලොව නම් දෙවහනන්, දෙව්රුක්, දෙව්වීමන්, දිවා රථ දිවා මල් ආදිය අරමුණු වන්නේය. දිවා රථාදිය චක්බුද්වාරයෙන්ද ගීතාදිය සොනද්වාරයෙන්ද, සුවඳ සාණද්වාරයෙන්ද, රස ජීව්භා ද්වාරයෙන්ද ගන්නේය. අකුසල පක්ෂයෙහිද එසේම, නිරාගීනි ශරීරයට දැනෙන්නේය. දුර්ගන්ධ, නපුරු දර්ශන ආදියද එපරිද් දෙන්ම ඒ ඒ ද්වාරවලට දැනෙන්නේය.

මෙසේ මේ හවයෙහිදී ෂඩ්ද්වාරයෙන් ගන්නාලද කම්ම, කම්ම නිමිති, ගතිනිමිති යන අරමුණුවලින් එකක් ගෙන මරණාසන්න ජවත් ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු වුති චිත්තයෙන් ඒ හවය අවසන් කොට එයට අනතුරුව අළුත් හවයෙහි පටිසන්ධි විපාක සිත එම මරණාසන්න ජවනයන්ගේම අරමුණ ගෙන උපදින්නේය. අළුත් භවයෙහි හවඩ්ග සිත්වල අරමුණත් වුති සිංනහි අරමුණත් එයමය.

ද්වාරවිමුක්ත සිත්වශයෙන් උපදනා කාමාවවර පුතිසන්ධිහු දසදෙනෙක් වෙති. එනම් අහේතුක පුතිසන්ධි දෙක හා මහා විපාක අටය. මොච්හු ෂඩ්ද්වාරයෙන්ම ගනු ලබන කම්ම, කම්මතිමිති, ගතිනිමිති යයි සම්මත වූද පුතුහුත්පන්න, අතීත යන කාල දෙකටම අයත් රූපාදිය අරමුණු කරන්නාහුය.

රූපාවචර පුතිසන්ධිහු පස්දෙන සහ ආකාශානඤ්චායතන, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන සඞ්ඛානක අරූපි දෙදෙනා යන මහශ්ගත පුති සන්ධිහු සත්දෙන මනොද්වාරයෙන් ගන්නා ලද්දවූද, කාලවිමුක්තවූද, පුණුප්ති ධම්මාලම්ඛණ සඞ්ඛානක කර්මනිමිති අරමුණු කරන්නේය.

විඤ්**ඤාණඤ්චායතන** සහ නෙවසඤ්**ඤානාසඤ්ඤායතන** යන අරූප පුතිසන්ධි දෙදෙනා මනොද්වාරයෙන් ගන්නා ලද්ද වූද, අතීතකාලිකවූද, ආකාශානඤ්චායතන සහ ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල චිත්ත සඩ්බහාත ධම්මාලම්බණ කම්මනිමිත්ත අරමුණු කරන්නේය.

මරණාසන්න ජවනයන්ගේද, අනතුරු භවයෙහි පටිසන්ධි චිත්තයාගේද අරමුණු බොහෝ සෙයින් සමානය ඇතැම් තැනෙක අසමානද වේ, එනම්

1. මිනිස් ලොවදී වායො කණිණයෙන් චතුර්ථධෳනය උපදවා අසංඥතලයෙහි උපදනා කර්මවාදී කිුියාවාදී තීර්ථකයන්ගේ පුති සන්ධියයි. මෙතෙමේ මනුෂාලොකයෙහි යම් ඉරියව්වකින් හිඳ, සතරතාමස්කන්ධයන්ගේ දෙස් දක වායො කසිණය වඩා නොපිරිි හුණු ධාානයෙන් කලුරිය කෙළේවීනම්, එම ඉරියව්වෙන්ම පුතිමා රූපයක් මෙන් රූපස්කන්ධයක්ව අසඳෙතලයෙහි පහළවන්නේය. පුතිසන්ධි විත්තයක්වූ නාමස්කන්ධයක් නූපදනේය.

- 2. අසංඥුතලයෙහි ඉපදීමට වඩාගත් ධාාන වේගය මහාකල්ප පන්සියයක් පමණ කල් නොසිදී පවතින බැවින්, එතෙක්කල් මේ පුද්ගලතෙමේ අසඥුතලයෙහි රූපස්කන්ධයෙන් පමණක් වැස එයින් චුතව සප්ත කාම භූමියට එන කල්හි අසංඥුතලයට එන් නට පෙර හවයෙහිදි කරණ ලද යම් කුසල කර්මයක්හුගේ විපාක වශයෙන් කාමාවචර පතිසන්ධි මහා විපාක සිතකින් කාම සුගතියෙහි පතිසන්ධිය ලබන්නේය.
- 3. රහතන් වහන්සේගේ ස්කන්ධ පරිනිර්වාණයේදී චිත්ත සන්තතිය නිරුද්ධ වන බැවින්, අවසාන චිත්තයවූ චුතිසිතට අනතුරුව පටිසන්ධියක් ඇති නොවන්නේය.

### නියතානියත ආරම්මණ සංගුහය

ආරම්මණයෝ කොටස් සතරකට බෙද දක්වනු ලැබේ.

එනම:---

- 1. කාමාචවර අරමුණු
- 2. මහග්ගත අරමුණු
- 3. ලොකොත්තර අරමුණු
- 4. පඤ්ඤත්ති අරමුණු

කාමාවවර අරමුණු – කාමාවවර සිත් පනස්හතරක් එහි යෙදෙන වෛතසික දෙපනසත්, සහ රූප විසිඅටක් යන මේ ධර්මයන්ට ඇතුළත් සියඑම අරමුණු කාමාමාවවර අරමුණු නම් වේ.

මහග්ගත අරමුණු:— මහග්ගත සික්වලට ඇතුළත් අරමුණු මහග්ගත අරමුණු නම වේ. ලොකොත්තර අරමුණු:—ලොකොත්තර සිත් අටටත්, නිර්වාණ ධර්මයටත් ඇතුළත් අරමුණු ලොකොත්තර අරමුණු නම් වේ.

පඤ්ඤත්ති අරමුණු,– දසකසිණ, දසඅසුහ, ආදී භාවනා අරමුණු වලට ඇතුළත් අරමුණු සියල්ලම පඤ්ඤත්ති අරමුණු නම් වේ.

### නියත කාමාවවර අරමුණු ඇති සික්

නියන වශයෙන්ම **කාමාවචර අරමුණුම ඇති සි**න් ප**ස්** විස්සකි.) (25)

එනම්.

| අහේතුක අකුසල විපාක සිත් | 7               |
|-------------------------|-----------------|
| අගෙතුක කුසල විපාක සිත්  | 8               |
| පඤ්වද්වාරාවජ්ජන සිත     | 1               |
| ගසිතුප්පාද සිත          | 1               |
| මහාචිපාක සිත්           | 8               |
|                         | $\overline{25}$ |
|                         |                 |

මේ සිත් පස්වීස්සට මහග්ගත, ලොකොත්තර සහ පුඥප්ති අරමුණු ගැනීමට නොහැකි වේ. මෙයින් දෙපස් වීඤ්ඤාණයෝ රුපාරම්මණාදී එක් එක් අරමුණක්ම අරමුණු කරයි. පඤ්චද්චාරා වජ්ජනය සහ සම්පටිච්ඡන දෙසිත යන මනොධාතු තු්කය රුපාදී පසම අරමුණු කරයි.

### නියත මහග්ගත අරමුණු ඇති සිත්

දෙළොස් අරුපාවචර චිත්තයන් අතුරෙන් විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල, විපාක, කුියා සිත් තුනද, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුසල විපාක, කුියා සිත් තුනද යන අරුප සිත් සය නියත වශයෙන්ම මහශ්ගත අරමුණුම අරමුණු කරන්නේය.

වික්කුණක්වායතන කුසල් සිත උපදවනු කැමැති පුද්ගලයා විසින් ආකාශානක්වායතන කුසල චිත්තය අරමුණු කොට එම ධ්නාන චිත්තයාගේ අනන්ත බව වටහා ගන්නා බැවීන්, එහි .අරමුණ මහග්ගත චිත්තය වූ <mark>ආකාශානඤ්චායතන කුසල් සිත</mark> නම් වේ.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන විපාක සිත, විඤ්ඤාණඤ්චායතන අරූප භූමියෙහි පුතිසන්ධිය ගෙනදෙන විපාක සිතක් බැවින් එයට පූර්ව භූවියෙහිදී මරණාසන්න ජවනයන්ට අරමුණු වූ ආකාශානඤ්චායතන කුසල් සිත නම් වූ කර්මනිමිත්ත අරමුණු කරණු ලැබේ.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන කියා සිත ඇතිවන්නේ රහතන් වහන්සේ ටය. අර්හත්වය ලබන්නට පෙර වඩනා ලද ආකාශානඤ්චායතන කුසල චිත්තයාගේ හේතුවෙන් දාකාශානඤ්චායතන අරූප තල යෙහි ඉපිද හෝ මාර්ගඵල වඩා අර්හත්වයට පැමිණ විඤ්ඤාණඤ්චා යතන ධාානය වඩනා කල්හි හෝ පූර්වයෙහි වඩනා ලද එම ආකාශානඤ්චායතන කුසල් සිත අරමුණු කොට, විඤ්ඤාණඤ්චා යතන කියා සිත උපදවා ගන්නේය. තවද, අර්හත්වයට පැමිණ වඩනාලද ආකාශානඤ්චායතන කියා සිතම අරමුණු කොට විඤ්ඤා ණඤ්චායතන කියා සිත උපදවා ගන්නේය.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුසල් සිත, ආකිඤ්වඤ්ඤායතන කුසල් සිතම අරමුණු කරන්මන්ය.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන විපාක සිත, පූර්ව භවයෙහි දී වඩන ලද ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල් සිත සඩ්බාහන කම්මනිමිත්ත අරමුණු කොට උපදනා මරණාසන්න ජවනයන්ට අනතුරුව නෙව සඤ්ඤානාසඤ්ඤායතනයෙහි පුතිසන්ධිය ගෙනදෙන බැවින් අතීත භවයෙහි ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල සඩ්බාහන කම්මනිමිත් තම අරමුණු කරන්නේය.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුියා සිත ඇතිවන්නේ රහතන් වහත්සේටය. අර්හත්වය ලැබීමට පෙර, මේ හවයෙහිදී හෝ අතීත භවයෙහිදී හෝ වඩනා ලද ආකිඤ්වඤ්ඤායතන කුසල විත්තයාගේ හෝතුවෙන් ආකිඤ්වඤ්ඤායතන අරුප තලයෙහි ඉපිද හෝ මාර්ගඵල වඩා, අර්ගත්වයට පැමිණ නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන ධාානය වඩනා කල්හි ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල් සිත අරමුණුකොට, නෙව සඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කියා සිත උපදවාගන්නේය. තවද අර්හත්ව යට පැමිණ වඩනාලද ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කියා සිත් ඇති රහතත් වහන්සේ එම ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කියා සිතම අරමුණුකොට, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කියා සිත උපදවා ගන්නේය.

මේ අරුපාවවර සිත් සය මෙසේ මහග්ගතවූ අරුපාවවර සිත්ම අරමුණු කරත්. කාමාවවර, ලොකොත්තර, පඤ්ඤත්ති අරමුණු නොගනී.

| රුපාවවර සිත් පසළොස                  | 15 |
|-------------------------------------|----|
| ආකාසානඤ්චායතන කුසල විපාක කිුයා සිත් | 3  |
| ආකිඤ්චඤ්ඤායනන කුසල විපාක කුියා සින් | 3  |
|                                     |    |
|                                     | 21 |

මෙයින් රූපාවචර සිත් පසළොස, දසකසිණාදි කමටහන් නම්වූ පඤ්ඤත්ති අරමුණක්ම අරමුණු කරති.

ආකාසානඤ්චායතන කුසල, විපාක කුියා සිත් තුන ආකාශ පුඥප්තියම අරමුණු කරති.

ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල, විපාක කුියා සිත් තුන අභාව පුඥප්තියම අරමුණු කරති.

නියත ලොකොත්තර අරමුණු ඇති සිත් ලෝකොත්තර මාර්ග සිත් සතරත්, එල සිත් සතරත් නිර්වාණයම අරමුණු කරත්.

### අනියත අරමුණු ඇති සිත්

කාමාවවර, මහග්ගත, පඤ්ඤත්ති අරමුණු ඇති සිත් විස්සෙකි.

එනම්

| අකුසල් සිත් දෙළොස                           | 12 |
|---------------------------------------------|----|
| ඤාණවිපුයුක්ත කාමාවචර කුසල් සිත් සතර         | 4  |
| <i>ඤ</i> ාණවිපුයුක්ත කාමාවවර කිුයා සිත් සතර | 4  |
|                                             |    |
|                                             | 20 |

මේ විසි චිත්තයෝ අරමුණු නොකරන්නේ ලොකොත්තර අරමුණු පමණය. ලෞකික ධර්ම, එනම් ලෞකික සිත් අසූඑකත් එහි යෙදෙන චෛතසික පනස්දෙකත්, රූප විසිඅටත් යන ධර්ම සියල් ලම අරමුණු කරත්.

### අර්හත් මාර්ගඵල හැර සියළු අරමුණු ඇති සිත්

ඤාණසම්පුයුක්ත කාමාවචර කුසල් සිත් සතර 4 අභිඥ වශයෙන් උපදවාගත් රූපාවචර පඤ්වම ධාාන කුසල් සිත 1 – 5

මේ සිත් පස, අර්හත් මාර්ග සිතත්, අර්හත් එල සිතත් හැර ඉතිරි සිත් අසූ හතත්, චෛතසික පනස්දෙකත්, රූප විසිඅටත්, නිවා ණයත්, පුඥප්තියත්, යන මොවුන් අරමුණු කරති.

### සියළුම අරමුණු ඇති සිත්

| ඤාණසම්පුයුක්ත මහා කියා සින් සතර          | 4 |
|------------------------------------------|---|
| අභීඥ වශයෙන් උපදවාගත් පඤ්චමධාාන කුියා සිත | 1 |
| මනොද්වාරාවජ්ජන කියා සිත                  | 1 |
|                                          | _ |
|                                          | 6 |

මේ සිත් සය, සියළුම ධර්මයන්, එනම්, **කාමාවවර, මහශ්ගත,** ලො**කොත්තර, පුඥප්ති** ධර්මයන් අරමුණු කරන්. අරමුණු නොව**න** ධර්මයක් නැත.

### කාම ධර්මයන් අනියත චශයෙන් අරමුණු කරන සිත්

| අකුසල් සින් දෙලොස        | 12 |
|--------------------------|----|
| ුම්හා කුසල් සිත් අට      | 8  |
| මහා <b>කිුයා</b> සිත් අට | 8  |
| මනොද්වාරාවජ්ජන සිත       | 1  |
| අහිඥ දෙසින               | 2  |
|                          |    |
|                          | 31 |

මේ එක් තිස් චිත්තයෝ කාම ධර්මයන් අනියත වශයෙන් අරමු**ණු** කරන්නාහුය.

### මහග්ගත ධම්යන් අනියත වශයෙන් අරමුණු කරන සිත්

කාම ධර්මයන් අනියත වශයෙන් අරමුණු කරන සිත් එක්තිස් දෙනා මහග්ගත ධර්මයන්ද අනියත වශයෙන් අරමුණු කරන්නාහුය.

### පුඥප්ති ධම්යන් අනියත වශයෙන් අරමුණු කරන සිත්

කාම ධර්මයන් හා මහග්ගත ධර්මයන් අනියත වශයෙන් අරමුණු කරන සිත් එක්තිස්දෙනාම පුඥප්ති ධර්මයන්ද අනියත වශයෙන් අරමුණු කරත්.

### ලොකොත්තර ධම්යන් අනියත වශයෙන් අරමුණු කරන සිත්

| ඤාණ සම්පුයුක්ත මහ කුසල් සිත් සතර   | 4 |
|------------------------------------|---|
| ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුියා සිත් සතුර | 4 |
| මනොද්වාරාවජ්ජන කුියා සින           | 1 |
| අභිඥ ලදසිත                         | 2 |
|                                    | _ |

11

මේ එකොළොස් චිත්තයෝ ලොකොත්තර ධර්මයන් අනියත වශයෙන් අරමුණු කරත්.

|                          | නියත | අනියත | එකතුව |
|--------------------------|------|-------|-------|
| කාමාවචර අරමුණු ඇති සිත්  | 25   | 31    | 56    |
| ෙමහග්ගත අරමුණු ඇති සිත්  | 6    | 31    | 37    |
| පුඥප්ති අරමුණු ඇති සිත්  | 21   | 31    | 52    |
| ලොකොත්තර පරමුණු ඇති සිත් | 8    | 11    | 19    |

කාමාවවර කුසලයෝ, තෘෂ්ණාව පෙරටුකොට ඇති බැවින් අර්හත් මාර්ග ඵලයන් අරමුණු කිරීමට අසමර්ථවෙති.

**ඤාණවිපුයුක්ත කුසල කුියා සිත් අට,** ඤාණය නොයෙදන බැවින් ලොද කාත්තර ධර්මයන් අරමුණු නොකරත්.

සැණසම්පුයුක්ත කාමාවවර කුසල් සතරත් අභිඥ කුසලයත් යන පස්දෙනා දර්ගත්මාර්ගය, අර්භත්ඵලය හැර සියළුම ධර්මයන් අරමුණු කරත්. ඒ චිත්තයෝ පෘථග්ජන සහ ශෛක්ෂ සන්තාන යෙහිද හටගුනි. රහුතුන්ගේ සන්තානයෙහි හට නොගනී.

මනොද්චාරාවජජන සිත, ඤාණයෙන් තොරව පවත්තේවී නමුත් සඵ්ඥතාඥන ගති දැත්තේ යයි කියති. ඤාණසම්පුයුක්ත මහා කියා චිත්තයෙහි යෙදුනාවූ පුඥව සඵ්ඥතාඥනය නම් වේ. ඒ කියා චිත්තයට පෙරටුව උපදනා මනොද්චාරාවජ්ජන චිත්තයද එම කියා සිතට ඉතාම ආසන්න බැවින් සඵ්ඥතාඥන ගති ඇත්තේ යයි කියති.

කාමාවවර කුසල් සිත, පෘථග්ජන සන්තානයෙහි උපදනේවී තමුත් ඤාණසම්පුයුක්ත මහා කුසලයෝ සතර දෙනා නිර්වාණය අරමුණු කිරීමට පොහොසත්වෙනි. එයින්ද, සොවාන්, සකෘදගාමී, අතාගාමී යන දායම් පුද්ගලයන් තුන්දෙනා කෙරෙහි පවත්නාවූ මහා කුසලයෝ නිර්වාණය පරමුණු කරන්නාහුවෙකි. පෘථග්ජන සන්තානයෙහි පවත්නා ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිත් අතුරෙන් සොවාන් මාර්ග ඥනයට පළමුව හටගන්නාවූ ගොතුභූ චිත්තයම නිවණ අරමුණු කරයි. එම ගොතුභු සිත උපදනා කෙණෙහි හෙතෙම පෘථග්ජනවූයේ නමුත්, එයට අනතුරුව උපදනා සොවාන් මාර්ග චිත්ත යෙන් පසු හෙවත් සොවාන් එලක්ෂණයෙහිදී, සොතාපන්ත ආය්‍රී පුද්ගලයා නම්වේ.

### වස්තු සංගුහය

වස්තූන්ගේ වශයෙන් චිත්ත වෛතසිකයන් බෙද දක්වීම වස්තු සංගුහය නම් වේ.

චිත්ත චෛතසිකයන්ගේ ඉපදීමට උපකාරවන ස්ථාන වස්තු නම වේ. නාමරූප දෙකින් යුක්ත සත්ත්වයා පිළිබඳවූ නාම ධම්යෝ, රූප ධම්යන් ඇසුරු කොට ගෙනම පවතී. එයින් පිටත නාම ධර්මයන් නොපවත්නාහ. සතර අරූප තලයන්හි රූප කය නැතිව නාම ධර්මයන් පමණක් පහළ වන බැවින් ඒ නාම ධර්මයන් අවස්තු කව පහළවත්නාහ. කර්මය නිසා හටගන්නාවූ හෙවන් කර්මජවූද, වස්තු නාමය ලබන්නාවූද, ස්ථානයෝ සදෙනෙකි. එනම් චක්බු වස්තුව, සොත වස්තුව, සාණ වස්තුව, ජීවහා වස්තුව, කාය වස්තුව සහ හදය වස්තුව යන වස්තු සයයි.

චක්ඛුපුසාද රූපයට, චක්ඛුද්වාර යයිද, චක්ඛු වස්තුව යයිද වාවහාරවේ. චක්ඛුපුසාද රූපය, රූපාරම්මණයන්ගේ ඇතුල්වීමට උපකාරවන බැවින් චක්ඛුද්වාරය යයි කියනු ලැබේ. එයම චක්ඛු විඤ්ඤාණයාගේ ඉපදීමට ස්ථානවන බැවින් චක්ඛු වස්තුව යයි ද වාවහාරවේ.

මෙසේම **සොකපුසාද රූපය, සොකවිඤ්ඤාණය** ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවින් **සොක වස්තුව** යයිද,

**සාණ පුසාදය, සාණ විඤ්ඤාණය** ඉපදීමට ස්ථාන වන බැවි**න්** සා**ණ වස්තුව** යයිද,

ජීව්තා පුසාදය, ජීව්තා විඤ්ඤාණය ඉපදීමට ස්ථානවන බැවින් ජීව්තා වස්තුව යයිද, කාය පුසාදය, කාය විඤ්ඤාණය ඉපදීමට ස්ථානවන බැවින් කාය වස්තුව යයිද, කියනුලැබේ.

ද්වීපඤ්ච විඤ්ඤාණයන් හැර, මනොධාතු, මනො විඤ්ඤාණ ධාතු නම්වූ ඉතිරි එකුන් අසුවක් (79) සිත් ඉපදීමට ස්ථානවූද, කර්ම යෙන් ජනිතවූද, පපුව මැද පිහිටි හෘදයයයි සම්මත අවයවය තුල පවත්තා ලේ ධාතුව ගෙවත් ලෝහිතය ඇසුරුකොට ඇත්තාවූද. පටිසන්ධික්ෂණයේදී පහළ වූ වස්තු දසක රූප කලාපයට ඇතුළත් හදය වස්තු රූප පරම්පරාවට අයත් රූප ධර්මය හැය වස්තුව නම් වේ.

තවද සත්ත්වයෝ යම රූපයක් කරණකොට ගෙණ අර්ථය හෝ අතර්ථය හෝ හදත් ද, පුරත් ද, එයට හදය යයි කියනු ලැබේ. එයම චීත්ත චෛතසික ධර්මයන් උපදින තැන් වන හෙයින් හදය වස්තුං යයි කියති.

ෙම ෂට් වස්තුහුට පට්පූර්ණායතන ඇත්තාවූ සත්ත්වයන් කෙරෙහි ම ඇත්තාහුය. සදෙව් ලොව, මිනිස් ලොව, සතර අපාය යන එකො-ලෙසස් කාම භූමියෙහි උපන්නාවූ, අඩ්ග විකලත්වයන් නැති සත්ත්ව යන්ට මේ වස්තු සයම නො අඩුව ම ලැබෙත්.

සොළොස් රූප ලෝක අතුරෙන් සහර නාමස්කන්ධය නැති රූපුස්කන්ධය පමණක් පවත්තා අසංඥතලයෙහි එනම වස්තුවක් වත් නැත්තේය.

ඉතිරි පසළොස් රූප ලොකයන්හි වසන වුග්මයන්ට සාණ, ජීව්හා, කාය යන වස්තු තුන නො ලැබේ. චක්ඛු, සොක, හදය යන වස්තු තුන පමණක් ලැබේ. මෙයින් චක්ඛු, සොක යන වස්තු දෙකින් බුද්ධ දර්ශන, ධර්මශුවණාදි කුසල ධර්මයන් රැස් කළ හැකි වේ. සාණ, ජීව්හා, කාය යන වස්තු නුයෙන් ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ යන තිවිධ කාම ගුණ විදීම පමණක් ඇතිවන හෙයින් ද, අන් කිසි කුසල යක් කළ නො හැකි බැවින්ද, රුපී බුහ්මයන්ව කාමයන්ගෙන් වෙන්ව පඤ්චකාමගුණ විදීමට ඇති කෘෂ්ණාව නැති කොට කාම විරාග භාවනා කළබැවින් ද, සාණ, ජීව්හා, කාය යන පුසාද වස්තු නො ලැබෙන්නාහ. සම්පූර්ණ ඇස්, කන්, නාස, දිව, ශරීර ආදී අවයව යන් ඇත්තේ වී නමුත්, කාම සැපයට පමණක් උපකාරවන්නා වූද, බුහ්ම සම්පතට අනවශා වූද, සාණ ජීව්හා, කාය යන පුසාද වස්තු තුන නො ලැබෙන බව දත යුතුයි.

අරුපාවවර භූමි සතරෙහි නාම කය මිස රූප කිසිවක් නැති බැවින් එකම වස්තුවක්වත් නො ලැබේ. එහි සිත් අවස්තුකව හටගන්නා බව දන යුතුයි.

### විඤ්ඤාණ ධාතු

විඤ්ඤාණ යනු සිතට නමෙකි. තමතමන්ට අයත් ස්වභාව ලක්ෂණය දරන්නේය යන අර්ථයෙන් ධාතු නම් වේ.

සිත් සියල්ලම විඤ්ඤාණ ධාතුන්ගේ වශයෙන් සතකට බෙදනු ලැබේ. එනම්:—

- 1. චක්ඛු විඤ්ඤාණ ධාතු=චක්ඛු විඤ්ඤාණ සිත් දෙක
- 2. සොත විඤ්ඤාණ ධාතු=සොත විඤ්ඤාණ සිත් දෙක
- 3. සාණ විඤ්ඤාණ ධාතු=සාණ විඤ්ඤාණ සිත් දෙක
- 4. ජීව්හා විඤ්ඤාණ ධාතු=ජීව්හා විඤ්ඤාණ සිත් දෙක
- 5. කාය විඤ්ඤාණ ධාතු=කාය විඤ්ඤාණ සිත් දෙක
- 6. මනොධාතු = පඤ්චද්චාරවජ්ජනය සහ සම්පටිච්ජන සික් දෙක
- 7. මනො විඤ්ඤාණධාතු=ඉතිරි සිත් හැත්තෑ හය

### නිශුය වස්තු.

යම් සිතක් යම් කිසි වස්තුවක් ඇසුරු කොට ගෙන පවතී ද එයට **නිශුය වස්තුව** යයි කියති. මේ අනුව සිත් සියල්ලම තුන් කොටසකට බෙදනු ලැබේ.

- 1. වස්තුරුප ඇසුරුකොට ගෙනම පවතින සිත්
- 2. වස්තුරුප ඇසුරුකොට ගෙනද, නො ගෙනද පවතින සිත්
- 3. වස්තුරුප ඇසුරුකොට නො ගෙනම පවතින සිත්

### වස්තුරූප ඇසුරුකොට ගෙනම පවතින සිත් 43

වක්බු විඤ්ඤාණ ධාතු 2=චක්බු වස්තුව නිශුය කොට ගෙනම පවතී.

සොත වීඤ්ඤණ ධාතු 2=සොත වස්තුව නිශුය කොට ගෙනම පවතී.

සාණ විඤ්ඤාණ ධාතු 2=සාණ වස්තුව නිශුය කොට ගෙනම පවතී.

ජීව්හා විඤ්ඤාණ ධාතු 2=ජීව්හා වස්තුව නිශුය කොට ගෙනම පවතී.

කාය වික්ඤාණ ධාතු 2=කාය වස්තුව නිශුය කොට ගෙනම පවතී.

මනොධාතු 3=හදය වස්තුව නිශුය කොට ගෙනම පවතී.

### මනොවීඤ්ඤාණ ධාතු අතුරෙන්

 දෙස මූල සින්
 2

 සන්තීරණ සින්
 3

 හසිතුප්පාද සින
 1

 මහා විපාක සින්
 8

 රූපාවවර සින්
 15

 සොනාපන්ති මග්ග සින
 1

### වස්තුරූප ඇසුරුකොට ගෙන හෝ නො ගෙන හෝ පවතින සිත් 42.

මේ සින් දෙසාලිස කාම ලොක රූප ලෝක දෙකෙහි හදය වස්තුව ඇසුරු කොට ගෙනද, අරූප ලොකයෙහි හදය වස්තුව නැති **බැවින්** අවස්තුකව ද පවතී. එනම්:—

### මනොවිඤ්ඤාණ ධාතු අතුරෙන්

ලොහමූල සිත් අට 8 මොහමූල සිත් දෙක 2 මනොද්වාරාවජ්ජන සිත 1

| මහා කුසල් සිත් අට       | 8  |
|-------------------------|----|
| මහා කුියා සිත් අට       | 8  |
| අරුපාවචර කුසල් සිත් සතර | 4  |
| අරුපාවචර කුියා සිත් සතර | 4  |
| සොතාපත්ති මග්ගසිත හැර   |    |
| •අතිරි ලොකොත්තර සිත් සත | 7  |
|                         |    |
|                         | 42 |
|                         | _  |

වස්තු රූප ඇසුරුකොට නොගෙන පවතින සිත් 4 නම් අරුපා වචර විපාක සිත් සතරය.

මේ සිත් සතර, සතර අරූපතලයෙහි පුතිසත්ධිය පමණක් ගෙන ලදන බැවින් අරූපතලවලම අවස්තුකව හටගනී.

### වස්තු රූප ඇසුරු කරන විඤ්ඤාණ ධාතු

කාම ලොකයෙහි වස්තු සයම ඇසුරු කොට පවත්තා වි**ඤ්ඤාණ** ධාතු සතකි.

රූප ලොකයෙහි වස්තු තුනක් ඇසුරු කොට පවත්තා විඤ්ඤාණ ධාතු සතරකි. එනම් චක්ඛු වස්තු, සොත වස්තු, හදය වස්තු ඇසුරු කරන චක්ඛුවිඤ්ඤාණ ධාතු, සොතවිඤ්ඤාණ ධාතු, මනො ධාතු, මනො විඤ්ඤාණ ධාතු, යන මොහුය.

අරූප ලොකයෙහි වස්තු එකක්වත් නැති බැවින් අවස්තුකව පවත්නා මනො වික්කුණ ධාතුව පමණක් ලැබේ.

|                             | කාම | රූප | අරූප |
|-----------------------------|-----|-----|------|
| වස්තු                       | ලෝක | ලොක | ලොක  |
| චක්බු වස්තුව                | 1.  | 1   | _    |
| <b>ෙසාත</b> වස්තුව          | 1   | 1   | —    |
| සාණ වස්තුව                  | 1   |     |      |
| ජීව්හා වස්තුව               | 1   |     | —    |
| කාය වස්තුව                  | 1   |     | •    |
| හදය වස්තුව                  | 1   | 1   |      |
| එකතුව වස්තු                 | 6   | 3   | 0    |
| විඤ්ඤාණ ධාතු                |     |     |      |
| චක්බු වි <b>ඤ්ඤ</b> ාණ ධාතු | 1   | 1   |      |
| eසාත වි <b>ඤ්</b> ඤාණ ධාතු  | 11  | 1   |      |
| සාණ විඤ්ඤාණ ධාතු            | 1   |     |      |
| ජිව්හා විඤ්ඤාණ ධාතු         | 1   |     |      |
| කාය විඤ්ඤාණ ධාතු            | 1   |     |      |
| මනො ධාතු                    | 1   | 1   |      |
| මනො විඤ්ඤාණ ධාතු            | 1   | 1   | 1    |
| එකතුව වි <b>ඤ්ඤා</b> ණ ධාතු | 7   | 7   | 1    |

තෘතිය පර්ච්ඡෙදය නිමී.

# අතිධමමතු සඩගහො

# චතුනු පරිචෙඡ දෙ

#### විථි සඞ්ගහ

- 1. වික්කුප්පාදනම්ව්චෙවං කත්වා සඬගහ මුත්තරං භූමිපුග්ගල හෙදෙන – පුබ්බාපරනියාමිතං පවත්ති සඬගහංනාම – පටිසන්ධිප්පවත්තියං පවක්ඛාමී සමාසෙන – යථා සම්භවතො කථං
- 2. ජවත්ථුනි, ඡද්වාරානි, ඡආරම්මණානි, ඡවිඤ්ඤාණානි, ජවී්රීයො, ඡධා විසයප්පවත්ති චෙති වීටීසඩගහෙ ඡ ඡක්කානි වේදි-තබ්බානි.
- 3. වීරීමුත්තානං පන කම්ම, කම්මනිමිත්ත, ගතිනිමිත්ත වසෙන තිවිධා හොති විසයප්පවත්ති.
  - 4. තත්ථ වත්ථුද්වාරාරම්මණානි පුබ්බෙ වුත්තනයානෙව.
- 5. චක්බු විඤ්ඤාණං, සොතවිඤ්ඤාණං, සාණ විඤ්ඤාණං,. ජිව්හා විඤ්ඤාණං,කාය විඤ්ඤාණං,මනොවිඤ්ඤාණංචෙති ජවිඤ්ඤාණානි.
- 6. ජවීරියෝ පත චක්බුද්වාරවීරි, සොතද්වාරවීරි, සාණද්වාර-වීරි, ජීව්හාද්වාර වීරි, කායද්වාරවීරි, මනොද්වාර වීරි චෙති ද්වාරව සෙනවා, චක්බුවිඤ්ඤාණ වීරි, සොත විඤ්ඤාණ වීරි, සාණවිඤ්ඤාණ වීරි, ජිව්හා විඤ්ඤාණ වීරි, කායවිඤ්ඤාණවීරි, මනො විඤ්ඤාණ වීරි චෙති විඤ්ඤාණ වසෙනවා ද්වාරප්පවත්තා චිත්තප්පවත්තියෝ යොජෙතබ්බා.
- 7. අතිමහන්තං, මහන්තං, පරිත්තං, අතිපරිත්තංවෙති ප**ඤ්**චද්-වාරෙ. මනොද්වාරෙ පන, විභුතං, අවිභූතංවෙති ජධාවිසයප්පවත්ති වෙදිතබ්බා.
- 8. කථං? උප්පාදට්ගීතිභඩග වසෙන බණන්තයං එකවින්තක්— බණං නාම.

- 9. තාන්පත සත්තරය විත්තුක්ඛණාට් රූප ධම්මානං ආයු.
- 10. එක චිත්තක්ඛණාතිතානිවා බහු චිත්තක්ඛණාතිතානිවා යිතිප්පත්තානෙව පඤ්චාරම්මණානි පඤවද්වාරෙ අපාථමාගච්ඡන්ති යස්මා යදි එකචිත්තක්ඛණාතීතකං රූපාරම්මණංචක්ඛුස්ස ආපාථමාගච්ඡති. තතොද්චික්ඛත්තුං හවඩ්ගෙ චලිත හවඩ්ගසොතං වොච්ඡි-න්දිත්වා, තමෙව රූපාරම්මණං ආවජ්ජෙන්ති, පඤ්චද්වාරාවජ්ජනචිත්තං උප්පජ්ජිත්වා නිරුජ්ඣන්ති. තතො තස්සාන්තරං තමෙව රූපං පස්සන්තං චක්ඛුච්ඤ්ඤාණං, සම්පටිච්ඡන්තං සම්පටිච්ඡන චිත්තං සන්තීරයමාතං සන්තීරණ චිත්තං වවත්ථපෙන්තං චොත්ථපන චිත්තංචෙති යථාක්කමං උප්පජ්ජිත්වා නිරුජ්ඣන්ති. තතොපරං එකුනත්ස කාමාචචරජවනෙසු යංකිඤවී ලද්ධප්පච්චයං යෙභුයානෙ සත්තක්ඛත්තුං ජවති. ජවනානු ඛන්ධා නිව ද්වෙ තදරම්මණ පාකානි යථාරහං පචත්තන්ති. තතොපරං භවඩ්ගපාතෙන.
- 11. එන්නාවතා චුද්දස වීටීචිත්තුප්පාද ද්වේ හවඩ්ගචලනානි පුබ් බෙවා තීතකමෙකචිත්තක්ඛණංති කත්වා සත්තරස චිත්තක්ඛණානි පරිපූරෙන්ති, තතො පරං නිරුජ්ඣන්ති. ආරම්මණ මෙතං අති මහන්තං නාමගොචරං
- 12. යාව තදලම්බනුප්පාද පන අප්පහොන්තාතීතකමාපාථ මාගතං ආලම්බනං මහත්තං නාම. තත්ථ ජවනාවසානෙ භවඞ්ගපා-තොවහොති. නත්ථී තදුලම්බනුප්පාදෙ.
- 13. යාව ජවනුප්පාදපී අප්පහොන්තාකීතකමාපාථමාගත ආරම් මණ පරිත්ත නාම, තත්ථ ජවනම්පී අනුප්පජ්ජිත්වා ද්වත්තික්ඛත්තුං වොත්ථපන මෙව පවත්තති. තතොපර භවඩ්ගපාතොච හොති.
- 14. යාව වොත්ථපනුප්පාදව පන අප්පහොන්තාතීතකමාපාථ ගකං නිරෝධාසන්නමාරම්මණං අතිපරිත්තංනාම. තත්ථ භවඩ්ගවලනමෙව හොති. නත්ථී වීථීවිත්තූප්පාදෙ.
- 15. ඉව්චෙවං චක්බුද්වාරෙ තථා සොතද්වාරාදීසු චෙති. සබ්බ ථාපි පඤ්චද්වාරෙ තදලම්බන ජවන වොත්ථපන මොසචාර සඬ්ඛා-තානං චතුණ්ණං වාරානං යථාක්කමං අලම්බනභූතා විසයජපවත්ති එතුධා වේදිතබ්බා.

- 16. වීථීවත්තානි සත්තෙව චිත්තුප්පාදවතුද්දස. චතුපඤ්ඤාස විත්ථාරා – පඤ්චද්වාරෙ යථාරහං. අයමේත්ථ පඤ්චද්වාරෙ වීථීවිත්තප්පවත්ති නයෝ
- 17. මනොද්වාරෙපන යදි විභූතමාලම්බනං ආපාථමාගච්ඡති--තනොපරං භවඪ්ගචලන මනොද්වාරාවජ්ජන ජවතාවසාගෙ තුදරම්--මණපාකානිපවත්තන්ති. තනො පරං භවඪග පානො.
- 18. අවිභූතෙ පනාලම්බනෙ ජවනාවසානෙ භවඩිග පාතොව හොති. නත්ථි තදරම්මණුප්පාදෙති.
  - 19. විථිවිත්තානි තීණෙව විත්තුප්පාද දසෙරිතා, විත්ථාරෙන පනෙන්ථෙක – වත්තාලීස විභාවයෙ අයමෙත්ථ පරිත්තජවනවාරො–
- 20. අප්පණා ජවන වාරෙ පන විභූතාවීභූතු හෙදෙ නන්ථි තථා•- තදලම්බනුප්පාදෙව.
- 21. තත්ථහි ඤාණ සම්පයුත්ත කාමාවවර ජවනානම්ථ්ඨන්නං අඤ්ඤතරස්මිං පරිකම්මොපචාරානුලොම ගොනුභූ නාමෙන චතුක් කත්තුංතික්ඛත්තුමෙවවා යථාක්කමං උප්පජ්ජිත්වා නිරුද්ධෙ තදන නත්තර මෙව යථාරහං චතුත්ථං පඤ්චිමංවා ඡඛ්ඛීසති මහග්ගත ලොකුත්තර ජවනෙසු යථාභිනිහාරවසෙන යංකිඤ්චි ජවනං අප්පණා වීරීමොතරති. තනොපරං අප්පණාවසානෙ හවඩ්ගපානොහොති.
- 22. තත්ථ සොමනශ්ස සහගත ජවතානත්තරං අප්පණාපි සොම නස්සසහගතාව පාටිකඩ්බිතබ්බා. උපෙක්ඛා සහගත ජවතානත්-තරං උපෙක්ඛා සහගතාව.
- 23. තත්ථාපි කුසලජවතානන්තරං කුසල ජවනංවෙව හෙට්යීමංච එලත්තයම්ප්පෙති, කිරියා ජවනානන්තරං කිරියා ජවනං අරහත්ත— එලංචාති.
  - 24. ද්වත්තිංස සුබපුඤ්ඤම්හා ද්වා දසොපෙක්ඛකා පරං සුඛිතක්‍රියතෝ අට්ඨ – ඡ සම්භොන්ති උපෙකඛකා
  - 25. පුටුජ්ජනාන සෙක්බානං කාම පුඤ්ඤතිහෙතුනො තියහෙතුකාමකියතො – චීතරාගාන මප්පණා අයමෙත්ථ මනොද්වාරෙ වීථි චිත්තප්පවත්තිනයො-

- 26. සබ්බන්ථාපි පනෙන්ථ අනිට්යේ ආරම්මණෙ අකුසලවිපාකා නෙව පඤ්චවිඤ්ඤාණ සම්පට්ථඡන සන්තී්රණ තදුරම්මණානි.
  - 27. ඉට්ඨෙ කුසල විපාකානි.
  - 28්. අතිඉට්ඨෙ පන සොමනස්ස සහගතා නෙව සන්තීරණ තද රම්මණානි.
- 29. තත්ථාපි සොමනස්ස සහගත කිරියජවනාවසාගෙ සොම නස්ස සහගතානෙව තදරම්මණානි භවන්ති.
- 30. උපෙක්ඛා සහගත කිරිය ජවනාවසානෙ උපෙක්ඛාසහගතා ඉනුවහොන්ති.
- 31. දෙමනස්ස සහගත ජවනාවසානෙවපන තදරම්මණානි වෙව භවතිගානිව උපෙන්ටා සහගතා නෙව භවන්ති. තස්මා යදි සොම නස්ස පටිසන්ධිකස්ස දෙමනස්ස ජවනාවසානෙ තදරම්මණ සම්භවෝ නත්රී. තදයං කිඤ්චි පරිචිතපුබබං පරිත්තාරම්මණමාරබභ උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණං උප්පජ්ජති. තමනන්තරීත්වා භවතිගපාතොව හොතීති වදන්ති ආචරියා.
- 32. කථාකාමාවචර ජවනාවසානෙ කාමාවචර සත්තානං කාමා වචර ධම්මේ ස්වෙව ආරම්මණහුකෙසු කදුරම්මණං ඉච්ඡන්තීති.
  - 33. කාමෙජවන සත්තා ලම්බනානං නියමෙසති. විභුතෙති මහන්තෙච – තදලම්බන මීරිතං අයමෙත්ථ තදලම්බන නියමො
- 34. ජවනෙසුව පරිත්තජවන වීථියං කාමාවවර ජවනානි සත්තක්-බත්තුං ජක්ඛත්තුමෙව වා ජවන්ති.
  - 35. මන්දප්පවත්තියං පන මරණ කාලාදිසු පඤචද්වාරමෙව.
- 36. භගවකො පන යමක පාටිහාරිය කාලාදිසු ලහුකප්පවත්තියං චත්තාරි ප**ඤ්**චවා පච්චවෙක්ඛණ වීත්තානි භවන්ති තිපි වදන්ති.
- 37. ආදිකම්මිකස්ස පන පඨමකප්පණායං මහග්ගත ජවනානි අභික්කු ජවනානි ච සබ්බදුපි එකවාරමෙව ජවන්ති. තතො පරභාවඩ්ගපාතො.

- 38. චත්තාරොපන මග්ගුප්පාද එකචිත්තක්ඛණිකා තතොපරං ද්වෙතීණි ඵල චිත්තානි යථාරහං උප්පජ්ජන්ති. තතොපරං හවඩ්ග පාතො.
- 39. නිරෝධ සමාපත්ති කාලෙ ද්වික්ඛත්තුංචතුත්ථාරුප්පජවනං ජවති, තතො පරං නිරෝධං වූසති. වුට්ඨාන කාලෙච අනාගාමී එලංවා අරහත්තඵලංවා යථාරහමෙකවාරං උප්පජ්ජිත්වා නිරුද්ධෙ භවතීග පාතොව හොති.
- 40. සබ්බත්ථාපි සමාපත්තිවීරීයං භවඩ්ග සොතො විය වීරීනිය මො නත්රීති කත්වා බහුනිපි ලබ්භන්තිති.
  - 41. සත්තක්ඛත්තුං පරිත්තානි මග්ගාභිඤ්ඤාසකිංමතා අවසෙසානිලබ්භන්ති – ජවනානි බහුනිපි අයමෙත්ථ ජවන නියමො
- 42. දුහෙතුකානමහෙතුකානංච පනෙත්ථ කිරියජවනානි චෙව අප්පණාජවනානිව නලබහන්ති.
  - 43. තථා ඤාණ සම්පයුත්ත විපාකානිව සුගතියං
- 44. දුග්ගතියං පන ඤාණ විප්ප යුත්තානිව මහවිපාකානි නලබ්හ-න්ති.
- 45. තිහෙතුකෙසුව බිණාසවානං කුසලාකුසල ජවනානි නලබහන්ති.
  - 46. තථා සෙක්ඛ පූථුජ්ජනානං කි්රියජවනානි.
  - 47. දිට්ඨිගත සම්පයුත්ත විචිකිච්ඡා ජවතානිව සෙක්බානං
  - 48. අනාගාමී පුග්ගලානං පන පටිසජවනානිච නලඛ්භන්ති.
- 49. ලොකුත්තර ජවනානිච යථාසකං අරියානමෙව සමුප්පජ්ජන් නීති.
  - 50. අසෙක්බානං චතුචත්තා ළීස සෙක්බාන මුද්දිසෙ ජප්පඤ්ඤාසාවසෙසානං – චතුපඤ්ඤාස සම්භවා. අයමෙත්ථ පුග්ගලහෙදෙ

- 51. කාමාවචර භූමියං පනෙකානි සබ්බානිපි වීටී චික්කානි යථා-රභමුපලබ්භන්ති.
  - 52. රුපාවචර භූමියං පටිසජවන තදරම්මණ වජ්ජිතානි.
- 53. අරූපාවචර භූමියං පඨමමග්ගරුපාවචරහසන හෙට්ඨිමාරුප්ප: වජ්ජිතානිච ලබ්භන්ති.
- 54. සබ්බන්ථාපිව නංනං පසාදරහිනානං නං නං ද්වාරික වී**ටීවීන්නා**-නිනලබ්හන්තෙව.
- 55. අසඤ්ඤසත්තානං පන සබ්බථාපි චිත්තප්පවත්ති නත්ථෙ වාති.
  - 56. අයිති වීථි චිත්තානි කාමේ රූපෙ යථාරහං චතුසට්ඨීතථාරුපෙ –ද්වේ චත්තාලීස ලබ්හරෙ අයමෙත්ථ හමිවිභාහො
- 57. ඉව්චේවං ඡද්වාරික චිත්තප්පවත්ති යථා සම්භවං භවඞ්ගත් කරිතා යාවතායුකමබ්බොච්ඡින්නා පවත්තති.

ඉතිඅභිධම්මත්ථ සඩ්ගහෙ වීථි සඩ්ගහ විභාගොතාම චතුත්ථො පරිච්ඡෙදෙ.

# අතිධම්ාඐී සංගුහය

# චතුනීව පරිචෙඡදය

(භාවය)

### වීථිසඞ්ගුහය

- 1. මෙසේ චිත්තයන් ගේ පුකීර්ණක සංගුහය කොට අත-තුරුව භුමි පුද්ගල භෙදයෙන් පෙර පසු සිත් වීසින් නියම කරණ ලද්දවූ පුතිසන්ධි පුවෘත්ති කාලයන්හි චිත්තයන්ගේ පුවෘත්ති සංගුහ නම් වූ මෙය සම්භවන පරිද්දෙන් පුකාශ කරන්නෙමි.
- 2. වස්තුසයය, ද්වාර සයය, අරමුණු සයය, විඤ්ඤාණ සයය, වීරී සයය, විෂය පුවෘත්ති සයය යන වීරී සංගුහයෙහි ෂට්ක සයක් දත යුත්තාහ.
- 3. වීරි මුක්ත චිත්තයන් ගේ විෂය පුවෘත්තිය කම්ම, කම්ම නිමිති, ගතිනිමිති යන මොවුන්ගේ වශයෙන් නිවිධ වෙයි.
  - 4. එහි වස්තු ද්වාර, ආරම්මණයෝ පෙර කියන ලද පරිදිමය
- 5. චක්ඛු විඤ්ඤා රය, සොතවිඤ්ඤාණය, සාණ විඤ්ඤාණය, ජීව්හා විඤ්ඤාණය, කාය විඤ්ඤාණය, මනොවිඤ්ඤාණය යයි විඤ්ඤාණයෝ සදෙනෙකි.
- 6. වීටී සය නම් චක්ඛුද්චාර වීටී, සොකද්චාර වීටී, සාණද්චාර වීටී, ජීව්හාද්චාරවීටී, කායද්චාරවීටී, මනොද්චාරවීටී, යයි ද්චාර වශයෙන් හෝ චක්ඛුවිඤ්ඤාණ වීටී, සොත විඤ්ඤාණ වීටී, සාණ විඤ්ඤාණ වීටී, ජිව්හා විඤ්ඤාණ වීටී, කාය විඤ්ඤාණ වීටී, මනො විඤ්ඤාණ වීටී යයි විඤ්ඤාණයන් ගේ වශයෙන් හෝ ද්වාරයන් හි පැවැති චිත්ත වීටී හු යෙදිය යුත්තාහ.
- 7. පඤ්චද්චාරයෙහි අතිමහන්ත, මහන්ත, පරිත්ත, අතිපරිත්ත යයිද, මනොද්චාරයෙහි විභූත, අවිභුත යයිද සය ආකාර විෂය පුවෘත්තිය දුත යුත්තාහ.

- 8. කෙසේද, උත්පාද, යීති, භඩ්ග වශයෙන් ක්ෂණනුයක් එක චීත්තක්ෂණයක්වේ.
- 9. එබඳු චිත්තක්ෂණ සතලොසක් රූපධර්මයන්ගේ අයු පුමාණය වේ.
- 10. එක් විත්තක්ෂණයක් ඉක්මුතාවූ හෝ බොහෝ චිත්තක්ෂණයන් ඉක්මුතාවූ හෝ ස්ථිතිපාප්තවූ ම පඤ්චාරම්මණයෝ පඤ්චද්චාරයට හමුවෙති. එහෙයිත් එක් චිත්තක්ෂණයක් ඉක්මුතාවූ රූපාරම්මණයක් ඇසට හමුවත්තේ නම් ඉත් පසු දෙවරක් හවඩ්ගය සෙල වුණු කල්හි ඒ හවඩ්ග පුවාහනය සිදගෙන ඒ රූපාරම්මණයම මෙතෙහි කරමිත් පඤ්චද්චාරාවජ්ජන චිත්තය ඉපිද නිරුද්ධ වෙයි. ඉන් පසු එයට අනතුරුව එම රූපය දක්නා වූ චක්ඛු විඤ්ඤාණයද, එය පිළිගන්නාවූ සම්පටිච්ඡන චිත්තයද, තීරණය කරන්නාවූ සත්තීරණ චිත්තයද, නියම කරන්නාවූ වොත්ථපන චිත්තයද, පිළිවෙලින් ඉපිද නිරුද්ධ වෙත්. ඉන්පසු එකුත් තිස් කාමාවචර ජවනයත් අතුරෙන් ලබන ලද පුතාය ඇති, ජවනයක් බොහෝ සෙයින් සත්වරක් දුවයි. ජවනයට අනුව යන විපාක දෙසිතක් ද සුදුසු පරිදි උපදිත්. අනතුරුව හවඩ්ග පාතය වේ.
- 11. මෙතෙකින් වීථී සිත් තුදුසක්ද භවඩ්ගවලන දෙකක්ද, පූර්වයෙහි ඉක්මුනාවූ එක් චිත්තක්ෂණයක් දයි මෙසේ චිත්තක්ෂණ සතුමළාසක් සම්පූර්ණ වෙත්. ඉන්පසු අරමුණ නිරුද්ධවන්නේය. මෙය අතිමහන්තාරම්මණ නම් වේ.
- 12. තදරම්මණයන් උපදවන්නට නොහැකිව ඉක්මගිය ආයු ඇතිව අභිමුඛවූ අරමුණ මහන්තාරම්මණ නම් වේ. එහි ජවනාවසාන යෙහි හවාඩ්ගපතනයවේ. තදලම්බනයන්ගේ ඉපදීමක් නැත.
- 13. ජවත් උපදවන්නට නොහැකිව ඉක්ම ගිය ආයු ඇතිව අභිමුඛ වූ අරමුණ පරිත්තාරම්මණ නම් වේ. එහි ජවනයද නොයිපි**ද** වොත්ථපනයම දෙතුන්වරක් උපදී. ඉන්පසු හවඩ්ගපතනය වේ.
- 14. වොත්ථපනය උපදිනතෙක් නො පැවැති, ඉක්මගිය ආයු ඇතිව අහිමුබවූ නිරුද්ධවන්නට ආසන්න වූ අරමුණ අතිපරිත්තා-රම්මණ නම් වේ. එහි හවඩ්ග චලනයම වේ. වීථී චිත්තයන් ගේ ඉපදීමක් නැත.

- 15. මේ කුමයෙන් චක්බුද්වාරයෙහිද එසේම සොතද්වාරාදින් හිදයි සර්ව පුකාරයෙන් පඤ්චද්වාරයෙහි තදලම්බන, ජවන, වොත්ථ පන, මොසවාර සඩ්බාහත සතරවාරයන්ට පිළිවෙලින් අරමුණුවූ විසයප්පවත්තිය සතර ආකාරයකින් දනයුත්තීය.
- 16. පඤ්චද්චාරයෙහි සුදුසු පරිදි උපදතා වීථි සිත් සතක්ම වෙත්. චිත්තුප්පාදයෝ තුදුසෙක් වෙත්. විස්තර වශයෙත් සිට පනසෙක් වෙති.

### මෙය මේ පඤ්වද්වාරයෙහි වීථීචිත්ත පුවෘත්ති කුමයයි

- 17. මනොද්වාරයෙහි වනාහී ඉදින් විභූතාලම්බනයක් හමුවෙයිද ඉන් පසු භවඩ්ගවලන, මනොද්වාරාවජ්ජන, ජවනයන්ගේ අවසාන යෙහි තදරම්මණ විපාකයෝ උපදින්. ඉන්පසු භවාඩ්ග පාතය වේ.
- 18. අවිභූතාලම්බනයෙහි වනාහි ජවනයන්ගේ අවසානයෙහි භවතිගපාතයම වේ. තදුරම්මණයෙන්ගේ ඉපදීමෙක් නැත.
- 19. මෙහි වීථි සිත් තුනෙක. චිත්තුප්පාදයෝ දසයෙක. විස්තර වශයෙන් සිත් එක්සාළිසෙක් යයි කියනු ලැබේ.

#### මෙය මෙහි කාමාවචර ජවනවාරයයි

- 20. අර්පණාජවන වාරයෙහි වනාහි විභූත අවිභූත හෙදයක් නැත. එසේම තදුලම්බනයන්ගේ ඉපදීමෙක් ද නැත.
- 21. එහි ඤාණ සම්පුයුක්ත කාමාවචර ජවත් අටදෙනා අතුරෙන් එක්තරා ජවනයක් පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම, ගොනුභුනාම යෙන් සතරවරක් හෝ තුන් වරක් හෝ පිළිවෙලින් ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි එයට අනතුරුව සුදුසු පරිද්දෙන් සතර වැනිව හෝ පස් චැනිව හෝ සවිසි මහග්ගත ලොකොත්තර ජවනයන් අනුරෙන් යම් කිසි ජවනයක් අභිනීහාරයාගේ වශයෙන් අර්පණා වීටීයට බැසගනි. එයින් පසු අර්පණාවගේ අවශානයෙහි හවඩ්ග පාතය වේ.
- 22. එහි සොමනස්ස සහගත ජවනයන්ට අනතුරුව උපදතා අර්පණාජවනයෝදසොමනස්ස සහගතම වෙත්යයි සැළකිය යුත්තාහ. උපෙක්ෂා සහගත ජවනයන්ට අනතුරුව උපෙක්ෂා සහගත අර්පණා ජවනයෝ ම වෙත්.

- 23. එහි ද මහා කුසල ජවනයන්ට අනතුරුව කුසල ජවනයෝ ද යට ඵල ජවනතුණද අර්පණා වශයෙන් උපදී. මහා කුියා ජවනයන්ට අනතුරුව කිරිය ජවනයද අර්හත් ඵල ජවනයද අර්පණා වශයෙන් උපදී.
- 24. සොමනස්සසහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල ජවන යන්ට අනතුරුව අර්පණා ජවන් දෙකිසෙක් ද, උපෙක්ඛා සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල ජවනයන්ට අනතුරුව අර්පණාජවන් දෙළොසෙක් ද, සොමනස්ස සහගත මහා කියා ජවනයන්ට අනතුරුව අර්පණා ජවන් අටෙක් ද, උපෙක්ඛා සහගත මහා කියාජවනයන්ට අනතුරුව අර්පණා ජවන් සටෙක් ද ලැබෙකි.
- 25. පෘථග්ජනයන්ගේ හා ශෛක්ෂයන්ගේ ද තිුහේතුක කාම කුසලයන්ට අනතුරුව ද, රහතන්වහන්සේගේ තිුහේතුක කාම කිුයාවන්ට අනතුරුවද අර්පණා ජවන් ලැබෙති.

### මෙය මේ මනොද්වාරයෙහි වීථි සිත් උපදනා කුමයයි

- 26. මේ සියලු වාරයන්හි අනිෂ්ඨාරම්මණයෙහි පඤ්ච විඤ්ඤාණ සම්පට්චඡන, සන්තීරණ තදුරම්මණයෝ අකුසල විපාකයෝ ම වෙත්.
  - 27. ඉෂ්ඨාරම්මණයෙහි කුසල විපාකයෝම වෙත්.
- 28. අති ඉෂ්ඨාරම්මණයෙහි සොමනස්ස සහගත සන්තිරණ කදරම්මණයෝ වෙත්.
- 29. එහි ද සොම්නස්සහගන කුියා ජවනාවසානයෙහි සොමනස්ස සහගත තදරව්වණයෝම ලැබෙන්.
- 30. උපෙක්බා සහගත කුියා ජවිතාවශානයෙහි උපෙක්ෂා සහගත කදරම්මණ වෙන්.
- 31. දෙමනස් සහගත ජවනයන් ගේ අවශානයෙහි තදලම්බන යෝද, භවස්ගයෝ ද, උපෙක්වා සහගනම වෙත්. එහෙයින් සොම-නස්ස පුතිසන්ධිකයාහට දෙමනස්ස ජවනාවශානයෙහි තදරම්මන යන්ගේ ලැබීමෙක් නැත. එකල්හි පෙර සුරුදු කරන ලද කිසි කාමාවවර ආලම්බනයක් අරමුණු කොට උපෙක්ඛා සහගත සන්ති-

- රණය උපදී. එයට අනතුරුව ස්වකීය භවඩ්ගයම පතනය වේ යයි ආචායාමයෝ පවසක්.
- 32. එසේම කාමාවචර ජවනාවශානයෙහි කාමාවචර සත්ත්වයන් හටම කාමාවචර ධර්මයන් අරමුණු වූ කල්හිම තදරම්මණය කැමති වෙත්.
- 33. කාමභවයෙහි ජවන, සත්ත්ව, ආලම්බන යන මොවුන්ගේ නියමයක් ඇති කල්හි විභුතාලම්බනයෙහිද අතිමහන්තාලම්බනයෙහිද නදලම්බනය කියන ලදි.

### මෙය මෙහි තැරම්මණ නියම යයි

- 34. ජවනයන් අතුරෙන් කාමජවන වීරීයෙහි කාමාවචරජවන යෝ සත්වරක් හෝ සයවරක් හෝ දුවන්.
- 35. මරණාසන්න කාලයෙහිදී වේගය මදව පවක්නා විට පස් වරක්ම දුවත්.
- 36. භාගාවතුන්වහන්සේට යමක පුංතිහායා කාලාදියෙහි වේගය සිසුව පවත්නා වීට් සතරක් හෝ පසක් හෝ පුතාවෙක්ෂාජවන් සිත් වෙත්යයි කියති.
- 37. ආදි කර්මිකයාහට වනාහී පුථම අර්පණායෙහිදී මහග්ගත ජවනයෝ එක්වරක්ම උපදිත්. අහිඥා ජවනයෝද හැම කල්හිම එක්වරක්ම උපදිත්. එයින් පසු හවඩ්ග පාතය වේ.
- 38. මාර්ග චිත්තුප්පාදයෝ සතර දෙන එකචිත්තක්ෂණිකයහ. එයින් පසු සුදුසු පරිදි එලසින් දෙකක් හෝ තුනක් උපදිත්. ඉන්පසු භවතිග පාතය වේ.
- 39. නිරෝධ සමවතට පැමිණෙන කල්හි සතර වැනි අරූප ජවන**ය** දෙවරක් දූවයි. එයින් පසු නිරෝධය වේ. සමවතින් නැගෙන කල්හි ද අනාගාමි එලය හෝ අර්හත් එලය හෝ සුදුසු පරිද්දෙන් එක්වරක් ඉපිද නිරුද්ධවූ කල්හි හවාඩග පාතය වේ.
- 40. සියලුම සමාපත්ති වීථියෙහි භවාඩ්ග පරම්පරාව මෙන් වීථී සිත් නියමයක් නොකොට බොහෝවූ ජවනයෝ ලැබෙක්.

41. කාමජවනයෝ සත්වරක් ද මාර්ග අභිඥජවනයෝ එක් වරක්ද සෙසු ජවනයෝ බොහෝ වාරයක්ද ලැබෙත්.

#### මෙය මෙහි ජවන නියමයයි

- 42. දුහෙතුක අහේතුක පුද්ගලයන්ට කි්යා හා අර්පණා ජවන යෝ නො ලැබෙත්.
- 43. සුගතියෙහි ඤාණ සම්පුයුක්ත විපාකයෝද එසේම නො ලැබෙත්.
  - 44. දුගතියෙහි ඤාණවීපුයුක්ත මහාවිපාකයෝද නොලැබෙත්,
- 45. නිහේතුක පුද්ගලයන් අතුරෙන් රහතන්වහන්සේට කුසලා කුසල ජවන් නොලැබෙන්.
- 46. එසේම ශෛක්ෂයන්ට හා පෘථග්ජනයන්ටද කියාජවන් නො ලැබෙන්.
- 47. ලෛශක්ෂයන්හට දිට්ඨිගත සම්පුයුක්ත ජවන් හා වීචිකිච්ඡා ජවන්ද නොලැබෙත්.
  - 48. අනාගාමී පුද්ගලයන්හට පටිසජවන් නොලැබෙන්.
- 49. ලොකොත්තර ජවනයෝ දාය\$යන්ටම තම තමන්ට අයත් පරිදි උපදනාහ.
- 50. රහතන්වහන්සේට සිවිසාළිසෙක්ද ශෛක්ෂයන්ට සපණ-සෙක්ද සෙසු පෘථග්ජනයන්ට සිව්පණසෙක්ද ලැබෙන පරිදි දක්වන ලදී.

### මෙය මෙහි පුද්ගල හෙදයයි

- 51. කාමාවචර භුමියෙහි මේ සියලු වීථි සිත් සුදුසු පරිද්දෙන් ලැබෙත්.
- 52. රූපාවචර භූමියෙහි පටිසජවන් තදුරම්මණයන් හැර ඉතිරි විරිසිත් ලැබෙක්.

- 53. අරුපාවචර භූමියෙහි පුථම මාර්ග සිතය, රූපාවචර සිත්ය, හසිතුප්පාදය, යට අරුපාවචර සිත්ය යත මොවුන් හැර සෙසු සියලු වීලී චිත්තයෝ ලැබෙත්.
- 54. සියළුම භූමින්හි ඒ ඒ පුසාද රූප රහිතවූවන්ට ඒ ඒ ද්වාරික වීථි සීත් නොලැබෙත්මය.
- 55 අසඤ්ඤසත්ත්ව පුද්ගලයන්ට සර්වපුකාරයෙන්ම සිත් පැවැත්මෙක් නැත.
- 56ෑ කාමභූමියෙහි විථි සිත් අසුවක්ද, රූපභූමියෙහි සිව් සැටක්ද, අරූපභූමියෙහි දෙසාළිසක්ද සුදුසු පරිද්දෙන් ලැබෙනි.

### මෙය මෙහි භූමිවිභාගයයි

57. මෙසේ සදෙරෙහිවූ වීරී සිත් පැවැත්ම සුදුසු පරිදි භව්ඩාග යෙන් පිරිසිදිනු ලැබ ආයු ඇතිතෙක් නොසිඳ පවත්තේය.

මෙසේ අභිධර්මාර්ත්ථ සඞ්ගුහයෙහි විථිසංගුහ විභාග නම් වූ චතුර්ත්ථ පරිචේඡදය නිමි.

# අභිධම්ාථ් පුදිපිකා

## චතුන්ව පරිචෙඡදය

### වීථි සංගුහ විභාගය

ලොකවාවහාර වශයෙන් මිනිසුන්ගේ ගමන මාර්ගයට වීරී යයි කියනු ලැබේ. චිත්ත පුවෘත්ති කුමය ද, මේ ගමන මාර්ගය වැනි හෙයින් වීරී යන නාමයෙන් වාවහාර වේ. තවද, ආවර්ජ නාදි අනෙක චිත්ත පරිපාටිය කරණකොටගෙණ සිත් එකිනෙක ගැටීම යන අර්ථයෙන්ද, නොයෙක් ආකාරවූ චිත්ත පරිපාටිය සදෙ රෙහි හටගනියි යන අර්ථයෙන්ද, චිත්ත සන්තානයාගේ පැවතීම යන අර්ථයෙන්ද, වීරී නම් වේ. එබැවින් සදෙරින් යම්කිසි එක් ද්වාරයකින් ගත් අරමුණක් එල්බගෙණ අතරක් නැතිව පිළිවෙලින් උපදින යම් සින් පෙළක් වේද, එයට චිත්ත වීරීය යයි කියති.

#### ෂට්ක සය

විත්ත වීරී පිළිබදව මනා දනිමක් ඇති කර ගැණිමට **ෂටික සය** දනගත යුතුයි. **ෂටික සය** නම්:—

1. වස්තු සය, 2. ද්වාරසය, 3; අරමුණු සය, 4 විඤ්ඤාණ සය, 5, වීථි සය, 6. විෂය පුවෘත්ති සය යි.

සාදෙරින් ගන්නාලද යම් අරමුණක් එල්බ ගෙණ සිත් පෙළක් ඇතිවීමේදී අසුවල් සිත, චක්බු, සොත, සාණ, ජීව්හා, කාය, හදය, යන වස්තු සය අතුරෙන් අසුවල් වස්තුව ඇසුරුකොට ගෙණ උපද නේය, ඒ සිත චක්බු, සොත, සාණ, ජීව්හා කාය, මන යන ෂට් ද්වාර යන් අතුරෙන් අසුවල් ද්වාරයට අයත්ය, ඒ සිත රූප, ශබ්ද, ගන්ධ රස, පොට්ඨබ්බ, ධම්ම යන සයාරම්මණයන් අතුරෙන් අසුවල් අරමු ණෙහි එල්බගෙණ උපදනේය, ඒ සිත, චක්බු විඤ්ඤාණ, සොත විඤ්ඤාණ, සාණ විඤ්ඤාණ, ජීව්හා විඤ්ඤාණ. කාය විඤ්ඤාණ, මනො විඤ්ඤාණ, යන විඤ්ඤාණ සයෙන් අසුවල් විඤ්ඤාණයක්ය ඒ සිත වක්බුද්වාර විටී, සොතද්වාර වීටී, සාණද්වාර වීටී, ජිව්හා ද්වාර වීටී. කායද්වාර වීටී, මනොද්වාර වීටී යන වීටී සය අතුරෙන් අසුවල් චිත්ත වීටීයට අයත්ය, ඒ සිතෙහි අරමුණ, අතිමහ්න්තය, මහ්න්තය, පරිත්තය, අතිපරිත්තය, විශූතය, අවිභූතය යන විෂය පුවෘත්ති සයෙන් අසුවල් ආකාරයෙන් සිතට වැටහෙන්නේයයි ද දෙනගත යුතුව තිබේ.

මේ ෂටික සය අතුරෙන් වස්තු සය, ද්වාර සය, අරමුණු සය සහ වික්කුණ සයද මෙයට පෙර විස්තර කරනලදී. එබැවින් දන් වීටී සයත්, විෂය පුවෘත්ති සයත් විස්තර කරණු ලැබේ.

### පඤ්චද්චාර චිත්ත වීථි

චිත්තයන්ගේ පහළවීමට උපකාරවන, ආරම්මණයන්ගේ ඇතුල් වීම සිදුකරන්නාවූ ද්වාරයන්ගේ වශයෙන් චිත්ත වීටී ද්විපුකාර වේ. එනම්:—පඤ්චද්වාර වීටී හා මනොද්වාර වීටී යනුයි.

චක්ඛු, සොත, සාණ,ජිව්හා, කාය යන ද්වාර පසට වැටුණු අරමුණු එල්බගෙණ පවත්නා චිත්ත සන්තතිය හෙවත්.සිත් පෙළ පඤ්චද්වාර විත්ත වීටී නම් වේ.

මනොද්වාරයට වැටුණු ධම්මාරම්මණයක් එල්බගෙණ පවත්නා චිත්ත සන්තතිය හෙවත් සිත්පෙළ <mark>මනොද්වාර විත්ත වීරී</mark> නම් වේ.

චිත්තවීරීයක් දක්වීමේදී වීරී සිත් හා වීරීමුක්ත සිත් යයි සිත් දෙකොටසක් හමුවේ. මේ හවයෙහිදී සදෙරින් ගන්නා ලද අරමුණු එල්බගෙණ හටගන්නා සිත් වීරී සිත් නම්. එසේ නොගත් පෙර, හවයෙහිදී සදෙරින් ගත් කම්ම, කම්ම නිමිති, ගත් නිමිති යයි සම්මත අරමුණු අතුරෙන් එක් අරමුණක් එල්බ ගෙණ පවත්නාවූ, පටිසන්ධි, හවඩ්ග, චුති, කෘතායෙන් සිද්ධ කරන්නාවූ, ද්වාර වීමුක්ත සිත් යයි වාාවහාර කරණු ලබන චිත්තයෝ, වීරී චිත්තයන්ට ඇතුළත් නොවන හෙයින් වීරී මුක්ත සිත් නම් වේ.

සිත, අවස්ථා නොහොත් කුඩා චිත්තක්ෂණ තුනෙකින් යුක්තය. සිත උපදින අවස්ථාවට උත්පාදක්ෂණය යයිද, සිත පවත්නා අවස්ථා වට යීතික්ෂණය යයිද, චිත්තයාගේ බිදීම හෙවත් මරණය සිදු වන අවස්ථාවට භඩ්ගක්ෂණය යයි ද වාවහාර වේ. මෙසේ උත්පාද, යීති, භඩ්ග යන ක්ෂණතුය එක්වූ කල්හි එක් චිත්තක්ෂණයක් වෙයි. එයම චිත්තයාගේ ආයුෂය වේ.

සිතට ගොචර වන රූප ධම්යන්ට මෙබඳු චිත්තක්ෂණ සත ළොසක් හෝ උත්පාදක්ෂණාදී කුඩා ක්ෂණ එක්පනසක් හෝ ආයුෂ ඇත්තේයි. මේ රූපයාගේ ද, උත්පාද, යීති, භඩග යන අවස්ථා තුනෙක් ඇත. එයින් රූපයාගේ උත්පාද අවස්ථාව, චිත්තයාගේ උත්පාදක්ෂණයට සමාන ආයුෂ ඇත්තේය. එහි භඞ්ග අවස්ථාවද, චිත්තයාගේ භඬ්ගක්ෂණයට සමාන ආයුෂ ඇත්තේය. නාම ධර්ම යන්ගේ යීති කාලය එක් කුඩා චිත්තක්ෂණයක් වන නමුත්, රූපයාගේ ධීති කාලය කුඩා ක්ෂණ එකුන් පනසකට (49) ආයුෂ ඇත්තේය. මෙසේ නාම ධර්මයන්ගේ හා රූප ධර්මයන්ගේද උත්පාදක්ෂණයත්, හඬගක්ෂණයත් එක සමාන ආයුෂ ඇති බවත්, නාමධර්මයන්ගේ යීති කාලය එක් කුඩා ක්ෂණයක් වන නමුත් රූප ධර්මයන්ගේ යීති කාලය කුඩා ක්ෂණ එකුන්පනසක් වන බවත් දන යුතුයි. විසිඅට රූප ධර්මයන් අතුරෙන් රූප දෙවිස්සකට (22)සනළොස් චිත්තක්ෂණ බැගින් ආයු ඇති නමුත්, ඉතිරි රූප සයට, එනම් උපවය, රූප, සන්තති රූප, ජරතා රූප, අනිච්චතා රූප, කායවිඤ්ඤත්ති රූප වවීවිඤ්ඤත්ති **රූප** යන රූපයන්ට ආයුෂ එයට අඩු බව දන යුතුයි. රූප නිර්දෙශ යෙහිදී එහි විස්තර දක්වනු ලැබේ.

චක්ඛුද්වාර වීටී, සොතද්වාර වීටී, සාණද්වාර වීටී; ජිව්හාද්වාර වීටී, කායද්වාරවීටී යන වීටී පස පඤ්චද්වාර චිත්ත වීටී නම් වේ. මෙයටම චක්ඛුවිඤ්ඤාණ වීටී, සොතවිඤ්ඤාණ වීටී, සාණවිඤ්ඤාණ වීටී, ජිව්භාවිඤ්ඤාණ වීටී, කාය විඤ්ඤාණ වීටී යයි ද වහවහාර කරනු ලැබේ.

### චක්බුද්වාර වීථි හෙවත් චක්බු විඤ්ඤාණ වීථි

චක්බුද්වාරයෙන් ගන්නාලද රූපාරම්මණයක් හෙවත් **වර්ණ** අරමුණක් එල්බගෙණ පහළවන්නාවූ සිත්පෙළ ච<mark>ක්බුද්වාර වීටී</mark> නම් වේ. මේ සිත් පෙළේ හටගන්නාවූ වීටීවික්කයෝ සන් වැදෑරුම් වෙත්. එනම් පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය, චක්බු විඤ්ඤාණය, සම්පටිච්ඡනය සන්තිරණය, වොට්ඨපතය, ජවනය, තදරම්මණය යන වීටී චිත්තයෝයි මේ වීටී චිත්තයන් නොපවත්නා කල්හි සිත් පරම්පරාව භවඛ්ණ චිත්තයන්ගෙන්ම යුක්තවන්නේය. භවඛ්ග සිතෙහි අරමුණ පූර්ව භවියයන් ගන්නාලද කම්ම, කම්මනිමිති, ගති නිමිති යන අරමුණු වලින් එකෙකි. පුතිසන්ධි සිතෙහි අරමුණත්, චුති සිතෙහි අරමුණත් එයමය. යම්විටෙක, යමෙකුගේ සිත හවඛ්ග නොවීනම්, එවිට ගෙනෙම සම්මුති මරණයෙන් මියයන්නේ වේ. සත්ත්වයාගේ නො-සිදි පැවැත්මට මේ භවඛ්ග සිතක්, රූප ජීවිතෙන්දියයක්, කර්මජ නෙජොධාතුවත් පුධාන බව සැළකිය යුතුයි.

චක්බුපුසාදය හා පුතුහුත්පන්න රූපාරම්මණය යන දෙදෙනාගේ ගැටීම ඇති කල්හි <mark>චක්බුද්වාර චිත්තවී</mark>යීය හටගන්නේය. පුතුයුත් පන්න රූපාරම්මණය නම් රූපයාගේ උන්පාදක්ෂණයේ සිට හඩ්ගක්ෂ ණය දක්වා රූපය පවත්තා කාලයයි. පුතුයුත්පන්න රූපාරම්මණය හමුවීමයයි කී කල්හි, මේ සතොලෙස් චින්තක්ෂණයට ආයෂ ඇති රූපයාගේ උත්පාදක්ෂණ යේ දීම හමුවන රූපය බව දුත යුතුයි. මේ පුතුනුත්පත්ත රූපාරම්මණය හා ස්පර්ශවන <mark>චක්ෂුපුසාද රූපයෝද</mark> පුතුයුත්පන්න පුසාද රූපයෝම වෙත්. එනම් ඒ රූපාරම්මණයාගේ උත්පාදක්ෂණයේ දීම, එකක්ෂණිකව හට ගත් පුසාද රූප විය යුතුයි. ලට ඉස් එකක්ෂණිකව උපන් රූපාරම්මණයාගේද, චක්ෂුපුසාද රූපයා ගේ ද ගැටීම වන කල්හි භවඩ්ග චිත්ත පරම්පරාවේ යම් භවඩ්ග සිනක් උපන්නේ නම්, ඒ භවඩ්ග චින්නයට මේ දෙදෙනාගේ ස්පර්ශය දුනි එතැන් සිට අළුත් චිත්තවීරීයක් ඇතිවීමට පිළියෙලවන්නේය. මේ ස්පර්ශය පළමුවරට දුනෙන භවඞ්ග චිත්තයට පළමුවෙනි අතිත භව්ඩගය යයි කියනු ලැබේ. එබැවින් පුතුපුත්පන්න රූපාරම්මණ යක් එල්බගෙණ <mark>වක්බුද්වාර විත්තවීරීය</mark> හටගැනීමේදී රූපාරම්මණ යාගේ උත්පාදක්ෂණයද, ඒ රූපාරම්මණය හා ස්පර්ශවන චක්ඛ පුසා**ද රූපයාගේ උත්පාදක්ෂණයද**, ඒ ස්පර්ශය පළමුකොට දනෙන අතිත භවඩ්ගයාගේ උත්පාදක්ෂණයද, ඒකක්ෂණිකව හටගත්තා බව සැළකිය යුතුයි. එයට පෙර හෝ පසුව හෝ උපන්නාවූ අරවුණු හමු නොවන්නාහ. එමෙන්ම අතීතභවඩ්ගයාගේ උත්පාදක් ෂණයට පෙර උපන් පුසාදරූපයෝ මන්දයුෂ්ක බැවින් වත්මන් අරමුණු ගත නොහැකි වේ. එයට පසුව උපන් පුසාදරූප අමන්දයුෂ්ක බැවින්ද එයටත් හමුතොවන්නේය.

චක්ෂුපුසාද රූප පිහිටා තිබෙන්නේ අක්ෂි ගෝලයෙහි දෘෂ්ටි මණ්ඩලයට ඇතුළත් රූප කලාපයන් අතරය. රූපාරම්මණය යයි සම්මත චර්ණ රූපය හමුවන්නේන් ඒ තැන්හිමය. මේ දෙදෙනාගේ ගැටීම චක්ෂු පුසාද වස්තුවෙහි හටගන්නේ වී නමුත් පළමු කොට එතැන්හිදීම චක්ඛු විඤ්ඤාණය නො ඉපද, හදය වස්තු රූපය දැසුරු කොට ගෙණ පවත්නා හවඩ්ග විත්තයට දැනෙන්නේ කෙසේදයි පුශ්නයෙකි. එය මෙසේ තේරුම් ගත යුතුයි.

නවඩිග චිත්ත පරම්පරාව පවතින්නේ හදය වස්තු රූපය දැසුරු කොට ගෙණය. ශරීරයෙහි අන් තැනක පිහිටි පුසාද වස්තුවකට හමුවූ ආරම්මණයක් ගැණීම එකවරටම කළ නො හැකිවේ. හදය වස්තුව ඇසුරු කොට ගෙණ පවත්නාවූ හවඩිග සිත් පරම්පරාව ථිට පිළිමයල විය යුතුයි.

සියලුම ශරීරාවයව, නහරවැල් ආදියෙන් එකිනෙකට සම්බන්ධව පවතී. අධාාත්මක ආයතනයන්ගේ සම්බන්ධය ඉතා පුකටය. අධාාත්මක ආයතනයෝ නම්, චක්බායතනය, සොකායතනය, සාණා-යතනය, ජීව්භායතනය, කායායතනය සහ මනායතනය යන සයයි. පයෙහි හුලක් ඇණුනු කල්හි ඒ මොහොතේදීම දුක්බවේදනාවෝද අන්පා ආදිය කියා කරවීමෙන් ඒ මේ අත දිවීමත්, හෘදය වේගයෙන් ගැසීමත්, වේගයෙන් ආශ්වාස පුශ්වාස කිරීමත් යනාදී නොයෙක් කියා සිදුවත්තේය. විසංඥව සිටින අවස්ථාවක් නම් ආයුධයකින් ශරීරය කපන බිඳින කල්හි ද නිශ්චල වන්නේය. එසේ වන්නේ ඒ වේලාවේදී ආයතනයන් අතර සම්බන්ධය නතරවූ හෙයිනි. මේ කුමයෙන් හෘදය වස්තුව හා අනිකුත් පුසාද වස්තුන් ඒකාබද්ධව පවතින බව වටහා ගැනීම දුෂ්කර නොවේ.

දෙමුහුත ඇති බෙරයක්හි එක් මුහුතක පැණි බිදක් තබා, එහි රසය බොත්තට මැස්සෙක් පැමිණි කල්හි අනික් බෙර ඇසට දණ්ඩ-කින් පහර ගැසූ කල්හි, පැණි බොමින් සිටි මැස්සා, තමාට වැදුනු පහරක් මෙන් දනි, ඉගිලි යන්නේය. එමෙන්ම, චක්බු පුසාදයට රූපාරම්මණයක් ගැටුණු කල්හි, චක්ෂුපුසාදය, හදයවස්තුව හා සම්බන්ධය ඇති බැවින් හදය වස්තුව ඇසුරු කොට ගෙන පවත්තා හවඩ්ග විත්ත සන්තතියේ එක් හවඩ්ග සිතකට මේ ගැටීම ගෙවත් ස්පර්ශය පළමුකොට දුනෙන්නේය.

තවද, සූයශාලොකය පවත්තා කල්හි යම පක්ෂියෙක් පියාඹා විත් වෘක්ෂ ශාබාවක් මත පැමිණීමත් සමගම, ඒ පක්ෂියාගේ ඡායාවද එකක්ෂණිකව පොළොවෙහි පිහිටත්තාක් මෙන්, චක්ෂු පුසාදයාගේ හා රූපාරම්මණයාගේද ස්පර්ශ වීමත් සමහම හදය වස්තු රූපය ඇසුරු කොට ගෙණ පවත්තා භවඩ්ග චිත්තයට, එම අරමුණ එක්තරා ආකාරයෙකින් ස්පර්ශ වන බව දන යුතුයි. භවඩ්ග චලත භවඩ්ගුපච්ඡෙද, පඤ්චද්වාරාවජ්ජන යන සින් හදය වස්තු රූප ඇසුරු කොට ගෙන හටගන්නේ මේ ආකාරයෙන් බව සැළකිය යුතුයි.

මේ අවස්ථාව රූපාරම්මණයාගේ සහ පුසාද රූපයාගේද උන්පාද අවස්ථාව වන බැවින්, දෙදෙනාම ඉතා දුර්වලය. එබැවින් හවඩ්ග සිතෙහි අරමුණ සෙලවීමට පවා ශක්තියක් නැති හෙයින්, ඒ භවඩ්ග සිත නොවෙනස්ව නිරුද්ධ වන්නේය. මේ භවඩ්ග සිතට අතීත හවඩ්ගය යයි කියනු ලැබේ.

චක්ඛ පුසාදයත්, ආලොකයන්, ආරම්මණයත්, මනසිකාරයත් ඉතා බලවත් නම් එම අරමුණ **අතිමහන්තාරම්මණයක්** වශයෙන් ගෙණ, අතිමහන්තාරම්මණ චීත්තවීලීයක් හටගන්නේය. එවිට ඇතිවන්නේ එක් අතීත භව**ඩගසිතකි**. ෙම අතීත භවඩිගය ඉපිද නිරුද්ධවු කල්හි රූපාරම්මණයාගේ හා පුසාදරූපයාගේද යීති අවස්-ථාව ආරම්භවූ බැවින්ද, භවඩ්ග චින්න පරම්පරාව මේ අලුන් අරමුණ ගෙණ ඇතිවිය යුතු සිත්වලට අවකාශ දිය යුතු බැවින්ද, භවඩ්ග සිත සෙලවෙන්නාක් මෙන් දුක්වෙන හවඩග චලන, නම් වූ හවාඩ්ග සිත ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. මෙසේ චලනය වීමෙන් දුර්වල වූ භව්ඩග සිතට අනතුරුව වීරී සිත් ඉපදීමට අවකාශ තබා නිරුද්ධ වන්නාක් මෙන්, භවඩ්ගුපච්ඡෙද නම් වූ භවඩ්ග සිත ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මේ කුම යෙන් දුර්වලවූ භවාඩ්ග අරමුණ ගෙන, **අනින භවඩිග** භවඛ්ග චලන, භවඛ්ගු පච්ඡෙද යන සිත් නුදා නිරුද්ධවු කල්හි, බලවත්වු අලුත් රූපාරම්මණය ගෙන වීට් සින් ඇති වීමට අවකාශ ලැබෙන්නේය. පළමුවරට අරත් අරමුණු පහළවන චිත්තය භවතිග සිත මෙන්ම හදය වස්තුවම ඇසුරු කරමින්, අලුන් අරමුණට සින් පරම්පරාව යොමු කිරීම් වශයෙන් ආවර්ජන කෘතා කරමින් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. එයට පඤ්චද්වාරාවජ්ජන සිත යයි කියනු

ලැබේ. මේ පඤ්චද්චාරාවජ්ජන චිත්තය භවඩ්ග වශයෙන් වින්ත පරම්පරාව හට ගැනීමට අවකාශ නොදී එය වළක්වා වීරි වින්ත භාවය පිණිස නියෝග කරන්නාක් මෙන් උපදින්නේය. වික්ඛු පුසාද වස්තුවට හමුවූ අලුත් රුපාරම්මණය එල්බගෙණ හටගත් පළමුවෙනි වීරී සිත මේ පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සිත චේ. ආවර්ජන කෘතා පමණක් සිදු කරන්නාවූ මේ සිතට ආරම්මණය පිළිබඳව ගියි හැදිනීමක් නැත. එය අගේතුක කියා සිතකි.

මේ අවස්ථාව වන විට, පුත්සුක්පන්න රුපාරම්මණයට හා පුසාද රූපයටද, චිත්තක්ෂණ සතරක කාලයක් ගත වීමෙන් දෙදෙනාම බලවත්ය. හවඩ්ග සින්ද වලක්වා අලුත් අරමුණට සින් පරම්පරාව යොමුකොට පඤචද්වාරාවජ්ජන සිත නිරුද්ධ වූ බැවින්, ඊට අනතුරුව උපදින සිත, චක්බු පුසාද වස්තුවෙහිම එයට හමුවූ අලුත් රූපාරම්මණය එල්බ ගෙණ උපදින්නේය. මේ සිත චක්බු විඤ්ඤාණය නම් වේ. මේ සිතට හමුවූ අරමුණ ඉෂ්ට නම් එය අහේතුක කුසල විපාක චක්බුවිඤ්ඤාණය වේ. අරමුණ අනිෂ්ට නම් අහේතුක අකුසල විපාක චක්බු විඤ්ඤාණය වේ. මේ සිත් දෙකම් පෙර කුසලාකුසල කර්මයන්ගේ පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් ලැබෙන සිත් දෙකෙකි. චක්බු පුසාද වස්තුවෙහි මීස අන් තැනෙක මේ චක්බුවිඤ්ඤාණ දෙසිත තුපදී. එමෙන්ම චක්බුපුසාද වස්තුවෙහිද උපදින්නේ මේ සිත් දෙක පමණකි. එම වීටීයට ඇතුළත් අනිකුත් වින්තයාේ උපදින්නේ හදය වස්තුව ඇසුරු කොට ගෙනය.

චක්බුපුසාදය, රූප ධර්මයක් බැවින් අන්ධයකු මෙන් රූපාරම-මණය නො දකී. චක්බු විඤ්ඤාණයද පිළෙකු සමාන නාම ධර්වයක් බැවින්, තනිවම රූප නොදකී. නමුත් චක්බු පුසාද නමැති අන්ධයා ගේ කරපිට චක්බු විඤ්ඤාණ නමැති පිළා නැග ගොදුරු ගන්නා බව දත යුතුයි.

තවද, නොපිරිහුණු චක්ෂු පුසාදය ඇති බවය, රූපාරම්මණයක් හමුවීමය, පඤ්චද්වාරාවජ්ජන චිත්තයෙන් අනන්තරපුතා ලැබීමය, යන මේ කරුණු සම්පූර්ණවීම හේතු කොට ගෙණ චක්ඛු විඤ්ඤාණය හටගන්නේය. මෙහි රූපාරම්මණය යයි කියන ලද්දේ ඇසින් දක්ක හැකි සියල්ලටය. එය සවිඤ්ඤාණක අවිඤ්ඤාණක වස්තූන්

මළිබද වූ නිල පිතාදී යම් වර්ණයක් හෝ සතරැස්, දිග වටකුරු ආදී සටහනක් හෝ වන්නේය. මේ වර්ණායතනය චක්ෂු පුසාදය කරා නොපැමිණ, සිටි තැනම සිට අරමුණු වන්නේය. රූපාදී පඤ්චාරම්මණයන් අතුරෙන් රූපය මෙසේ චක්ඛු පුසාදය කරා නො පැමිණි නො ගැටී අරමුණු වෙත්. ශබ්ද අරමුණද එසේමය. සෙසු අරමුණු එනම් ගන්ධ රස, පොට්ඨබ්බ ආයතනයෝ ඒ ඒ පුසාදයන් කරා පැමිණ එහි හැයි අරමුණු වෙත්.

මෙසේ චක්බු පුසාද වස්තුවෙහි හටගන්නා චක්බු විඤ්ඤාණය ඉපිද, වර්ණායතනය දක නිරුද්ධවූවායින් පසු, දක්නා ලද එම අරමුණ අනිෂ්ටාරම්මණයක් වීනම්, අහේතුක අකුසල විපාක සම්පටීච්ඡන චිත්තයද, අරමුණ ඉෂ්ටාරම්මණයක් නම් අහේතුක කුසල විපාක සම්පටීච්ඡන චිත්තයද එක්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මේ සම්පටීච්ඡන චිත්තයාගේ කෘතාය නම් චක්බු විඤ්ඤාණයා විසින් දක්නා ලද අරමුණ පිළිගැණීමය. මේ සිත හටගත්තේ චක්බු පුසාද විස්තුවෙහි නොව හදය වස්තුව ඇසුරු කොට ගෙණය.

සම්පටිචඡන චිත්තයට අනතුරුව, එම සිතින් පිළිගන්නා ලද අරමුණ අනිෂ්ටාරම්මණයක් වී නම්, අහේතුක උපෙක්ඛා සහගත අකුසල විපාක සන්තීරණ සිතද, ඉෂ්ටමධ්‍යාස්ථාරම්මණයක් නම් අහේ කුක උපෙක්ඛා සහගත කුසල විපාක සන්තීරණ චිත්තයද, අතිඉෂ්ටා රම්මණයක් නම් අහේතුක සොමනස්ස සහගත කුසල විපාක සන්තීරණ චිත්තයද එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මේ සන්තීරණ චිත්තයාගේ කෘතයය නම් සම්පටිච්ඡන සිත විසින් පිළිගන්නා ලද අරමුණ විමසා බැලීමය.

සන්තිරණ චිත්තයට අනතුරුව අහේතුක කියා සිතක්වූ මනොද්-චාරාවජ්ජන චිත්තය, චොට්ඨපන යන නමින් ඉපිද එම රූපාරම්මණය නිශ්චය කොට දී නිරුද්ධ වන්නේය. මේ චොට්ඨපන සිතින් නිශ්චය කරණු ලබන්නේ එයට පෙර පහළ වූ සන්තීරණ සිතින් වීමසන ලද කුමයට විරුද්ධ නොවන ආකාර යෙනි.

චොට්ඨපන චිත්තය ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි, පඤ්චද්වාරාවජ්ජන සිතින් ආවර්ජනය කළ නුමයටත්, චොට්ඨපන සිතින් නිශ්චය කළ කුමයටත් අවිරුද්ධව, එකුන් තිස් (29) කාමාවවර කුසලාකුසල කියා ජවන චිත්තයන් අතුරෙන් එක් සිතක් ජවන කෘතා සිද්ධ කරමින්, පිළිවෙලින් සත් වරක් ඉපිද, ඒ අරමුණු රසය ආශ්වාදනයකොට, නිරුද්ධ වන්නේය.

චක්බු විඤ්ඤාණයෙන් දක්නාලද රූපාරම්මණය පිය මනාප වී නම්, චොට්ඨපන සිතින් එම අරමුණ ඇලුම් කටයුතු යයි නුනුව ණින් හෙවත් අයොනිසො මනසිකාරයෙන් නිශ්චය කළ කල්හි, ලොහ මූල අකුසල ජවන් අටෙන් එකක් උපදනේය.

අනිෂ්ටාරම්මණයක් දැක, නුනුවණින් යුක්තව, වොට්ඨපන සිතින් කිපියයුතු යයි නිශ්චය කෙළේ වී නම්, දෙසමූල අකුසල ජවන් දෙකෙන් එකක් උපදී.

ඉෂ්ට හෝ අනිෂ්ට හෝ අරමුණක් දක වොට්ඨපන සිතින් මුළාවී නම්, මොහමුල අකුසල ජවන් දෙකෙන් එකක් උපදනේය.

චොට්ඨපන සිතින්, නුවණීන් යුක්තව, ඇතිසැටියෙන් ආරම්මණය නිශ්චය කෙළේටීනම් හෝ, බුද්ධ දර්ශනාදී අති ඉෂ්ටාර්ම්මණයක් හමුවී චොට්ඨපන චිත්තය කරණකොට ගෙණ පැහැදුණේවී නම් හෝ කාමාවචර කුසල් ජවන් අටෙන් එකක් හෝ රහතන් වහන්සේ නම් කාමාවචර කුසල් ජවන් නවයෙන් (මහා කියා 8 ත් හසිතුප්පාදයත් යන නවය) එක් සිතක් හෝ ජවන් වශයෙන් උපදින්නේය. ජවනක්-ෂණයෙහි ඇතිවන රඤ්ජන, දුස්සන, මුය්හන, පසාදන, වීරමණ, උක්කණයනා දී ය කරණකොට ගෙන කුසලාකුසල භාවය හා කියා භාවය ද සිදුවන බව දනයුතුයි.

මෙකී ජවත් සිත්හි යෙදෙන චෙතතා චෛතසිකය කර්ම යන තාමය ලබන්නේය. පඤ්චද්චාරික චිත්ත වීථිත්හි ඇතිවත ජවත් සිත්හි යෙදෙන චෙතතා චෛතසිකය කර්මපථ භාවයට නොපැමිණේ. එබැවිත් එයින් පුවෘත්ති විපාක මිස පටිසන්ධි විපාක නොලබන්නේය. මෙම චක්බුද්චාරික චිත්තවීථියේ අරමුණ අතීත වශයෙන් එල්බ ගෙන මනොද්චාර චිත්තවීථි සතරක් උපදිත්. ඔවුන් අතුරෙන් පළමුවෙනි, දෙවෙනි, තුත්වනේ මනොද්චාරික චිත්ත වීථීන්හී ලැබෙන ජවන් එක් විස්සෙහි (21) සම්පුයුක්ත චෙතනා එක්විස්සද (21) පෙර කී චෙතතා මෙන්ම පුවෘත්ති විපාක මිස, පටිසත්ධි විපාක ගෙන නොදෙන්නේය. අවසානයෙහි හටගන්නා අර්ථසාධක වූ, සතරවන මනොද්වාරික චිත්ත වීථීයෙහි සම්පුයොග වන චෙතනා කර්මපථ භාවය සිද්ධ කිරීමට සමත් වේ. ඒ චෙතතා සතෙන්, පළමුවන ජවන් සිතෙහි චෙතනාව දිට්ඨධම්ම වෙදනීය වශයෙන් මෙලොවෙහි ද, සත්වන ජවනය හා යෙදුන චෙතනාව **උපපදා වෙදනීය** වශයෙන් දෙවන ආත්ම භාවලයහිද, මැද ජවන් පස හා යෙදුන චෙතතා පස, ස්කන්ධ පරිනිර්වාණය දක්වා සසරදී අවකාශ ලත් වීටෙක, අපරාපයා වශයෙන්ද පුතිසන්ධි පසක් හා පුවෘත්ති විපාක ද දෙන්නාහු වෙත්. එබැවින් එක් අරමුණක් නිසා, පුතුනුත්-පන්න අතීතාරම්මණ වශයෙන් පඤ්චද්වාර, මනොද්වාරයන්හි හටගන්නා චිත්ත වීථී පමසහි ජවන් පන්තිසක් (35) ඇතිවන බවත්, එයින් එකුන් තිසක් (29) සමග යෙදෙන චෙතනා විසි නවය පුවෘත්ති විපාක පමණක් දෙන බවත්, අවසාන අර්ථසාධක චින්තවීරීයේ වූ අවසාන ජවන් සයෙහි යෙදෙන චෙනනා සය පුතිසන්ධි පුවෘක්ති වීපාක දෙකම ගෙනදෙන බවත් දතයුතුයි. <mark>ජවත් සිත්</mark> නිරුද්ධ වූ පසු මේ චිත්තවී**ීයෙහි දක්වන ලද තදලම්බන කෘතා** කරන්නාවූ සිත් එකොළොසින් එක් සිතක්, ජවනයෙන් අනුභවකොට ශෙෂවූ අරමුණු රසය වීදින්නාක්මෙන් දෙවරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මෙයින් මේ සප්තරසායුෂ්ක හෙවත් සතළොස් චිත්තක්ෂණයෙකින් යුක්ත වක්බුද්වාර චිත්ත වීථිය අවසන් වේ. අති ඉෂ්ටාරම්මණයක් ලැබුනේ-වීනම් සොම්නස් කදුලම්බන පසෙන් එකක් ලැබෙන්නේය. ඉෂ්ට් මධාපස්ථ අරමුණක් නම් කුසල විපාක උපෙක්බා සහගත තදලම්බන පසෙන් එකක් ලැබෙන්නේය. අනිෂ්ට අරමුණක් නම් අකුසල විපාක තදලම්බණය ඇති වන්නේය.

පඤ්චද්චාරික චිත්තවීරීන් අතුරෙන් අති මහන්තාරම්මණ චිත්ත වීරීයකම තදලමබණයෝ ඇතිවන බව දතයුතුයි. මේ තදලම්බණයට පසුව නැවතත් හවඩ්ග සිත් පරම්පරාව පහළ චේ. එබැවින් මේ තදලම්බණ සිත, ජවනයන්ට හා හවඩ්ගයට අවීරුද්ධ ආකාරයෙන් හටගන්නාවූ විපාක සිතක් බව දත යුතුයි. මෙසේ දක්වනලද චිත්තවීරීය පිළිබඳ වූ අනෙකවිධ කෘතායන් සිද්ධකරමින් ඉපිද නිැරද්ධ වන චිත්තයන්ගේ පිළිවෙලින් පහළවීම, කෙසේ ඇතිවීදයි අසන්නේ නම්, කාරකයෙක් හෙවත් කතෘ කෙනෙක් නොමැතිව,තමාගේ ස්වභාවයෙන්ම, අරමුණ වීසින් පුසාදය පහරණු ලැබූ තැන් පටන්, චිත්ත නියමයෙන් ආවර්ජනාදී චිත්තයන්ගේ උත්පත්තිය වන බව කිව යුතුයි.

මේ ලොකයෙහි, ලොකස්වහා, ධර්මස්වහා වශයෙන් කාරක යෙක් නොමැතිව සිද්ධවන්නාවූ නියාම ධර්මයෝ පස් දෙනෙකි. එනම් උතුනියාමය, බීජනියාමය, ධර්ම නියාමය, කර්ම නියාමය, චීත්ත නියාමය යන නියාමයෝ පස්දෙනායි. කාරකයෙක් නො-මැතිව සීත, උෂ්ණ, වර්ෂා ආදිය ඇතිවීම උතු නියාමය යි. වැල් ජාතීහු ආසන්න ගසක වෙළි වැඩීම, ඒ ඒ ගස්වල ඒ ඒ වර්ගයේ මල්ඵල හටගැණීම, සිදුරු සහිත ගස් කොළ ඇතිවීම යනාදිය බීජ නියාමය වේ.

බෝසත්වරුන් පහළවීමාදියේදී පෘථුවිකම්පාව, දෙනිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණයන් පහළ වීම ආදිය ධර්මනියාමය වේ. කුසල කර්මයට කුසල විපාකත්, අකුසල කර්මයට අකුසල විපාකත් ලැබීම යනාදිය කර්ම නියාමය නම් වේ. චිත්තවීරීන්හි ඒ ඒ චිත්තයන් හටගන්නා පිළිවෙල ආදිය චිත්ත නියාම නම් වේ. මෙකී නියාම ධර්ම පසින් චිත්තයන්ගේ පරිපාටිය හෙවත් කාරකයෙක් නැතිව සිත් හටගන්නා පිළිවෙල චීත්ත නියාමය බව දකයුතුයි.

අතිමහන්තාරම්මණ චක්ඛුද්වාර චිත්තවීරීය වටහා ගැණීමට අම්බොපමාව දක්වනු ලැබේ. එනම්:—එක්තරා පුරුෂයෙක්, පැසුණු අඹඵල ඇති ගසක් මුල හිස වසාගෙණ නිද සිටින කල්හි, වීලිකුම් අඹ ඵලයක් නටුවෙන් ගැලවී ඔහු සමීපයෙහි වැටුණු ශබ්දය අසා පිබිදී ඇස හැර බලා අඹ ඵලය දක, අතින් ගෙණ ඇගිලිවලින් ඔබා විලිකුන් බව වීමසා, නැහැයෙන් සිඹ වීලිකුන් බවම නිශ්වය කොට ගෙණ, එය අනුහව කොට තලු ආදියෙහි රැදී ගිය අඹ රසය, මුඛගත සෙම සහිතව ගිල නැවත පළමු පරිද්දෙන්ම නිදන්නේය.

නම් උපමාවෙහි එල සහිත වූ අඹ ගස කාම සුගති හිවය මෙන්ද, පුරුෂයා කාමාවවර සත්ත්වයා මෙන්ද, නිද සිටීම මෙන් හවඩ්ගයද, අඹ එලය ගැලවී වැටීම මෙන් අරමුණ හමුවීමද පිබිද බලන්නාක් මෙන් ආවර්ජනා සිතද අඹ එලය දක්ම මෙන් චක්ඛු විඤ්ඤාණයද, එය අතින් ගැණීම මෙන් සම්පටිච්ඡන සිතද, අඹ එලය අතගා බැලීම මෙන් සත්තිරණ සිතද, නැහැයෙන් සිඹ විලිකුන් බව නිශ්චය කරගැණීම මෙන් වොට්ඨපන සිතද, එලය අනුහව කිරීම මෙන් ජවත් සිත්ද, කලු ආදියෙහි රැඳී රසය ගිලීම මෙන් තදරම්මණයද, නැවත නිදගැණීම මෙන් භවඩ්ගපාතයද දත යුතුයි.

චිත්ත වීරි ලියා දක්වීමේ පහසුව සඳහා, සිත් හැදිනීම පිණිස මෙසේ සළකුණු යොදනු ලැටට්:—

ග – හටඩගය

ති *– ප*නීත භවඩිගය

න – හවඩ්ග චලනය

ද – භව්ඩ්ගුපච්ඡේදය

පං – පඤවද්වාරාවජ්ජනය

ව – චක්බු විඤ්ඤාණය

ෙසා – සොතවිඤ්ඤාණය

සා – සාණවිඤ්ඤාණය

ජි – ජිව්හා විඤ්ඤාණය

තා – කායවිඤ්ඤාණය

සං – සම්පටිච්ඡනය

ණ – සන්තීරණය

වො – වොට්ඨපනය

ජ - ජවිතය

න – නදරම්ණය

ම – මනොද්වාරාවජ්ජනය

ප – පරිකර්මය

උ – උපචාරය

නු – අනුලෝමය

ගො – ගොනුභූ

**මවා –** මවාදනය

ග්ග – මාර්ග සිත

එ – එල සින

ඣා – ධානන සිත

වු – වුනිසින

පටි – පටිසන්ධ සිත

## අතිමහන්තාරම්මණ චිත්ත වීථිය

චක්ඛු පුසාද වස්තුව, රූපාරම්මණය, ආලෝකය, මනසිකාරය යන ධර්ම සහර ඉතා බලවන් නම්, එක් චිත්තක්ෂණයක් හෙවක් එක් අතීත හවඩ්ග සිතක් ගතව, චිත්තක්ෂණ සොළොසක් (16) ඉදිරි යට ඇති අතිමහන්තාරම්මණ චක්ඛුද්වාර චිත්ත වීථිය හටගන්නේය. එය මෙසේ දක්වනු ලැබේ.

- ...හ ති න ද පං ච සං ණ වො ජ ජ ජ ජ ජ ජ ත ක | හ... 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17
- මෙහි 1, 2, සහ 3 වෙනි සිත්, හවඩ්ග කෘතාය සිද්ධ කරන්නාවූ වීපාක සංඛාන භවඩ්ග සිත්ය. එහි අරමුණ පූර්ව භවයෙන් සදෙරින් ගත් කම්ම, කම්ම නිමිති, ගති නිමිති යන ද්වාරවිමුක්ත අරමුණු වලින් එකෙකි. ඒ සිත් උපදින්නේ හදය වස්තු රූප ඇසුරු කොට ගෙණය.
- 4. වෙනි පඤ්චද්චාරාවජ්ජන සිත, හදය වස්තු රූපය ඇසුරු කොට ගෙණ උපදින නමුත්, චක්බුද්චාරයෙන් ගත් පුතුනුත්පන්න වර්ණායතනය නම්වූ රූපාරම්මණය අරමුණු කරයි. එය අහේතුක කියා සිතකි.
- 5. වෙනි වක්බු විඤ්ඤාණ සිත, දස්සන කෘතා කරන්නාවූ කුසල් හෝ අකුසල් විපාක සිතකි. චක්බුපුසාද වස්තුවෙහිදීම, පුතාුත්පන්න රූපාරම්මණයාගේ ස්පර්ශ වීමෙන් හටගන්නේ ය. 6 සිට 17 දක්වා ඇති ඉතිරි සිත් හදය වස්තු රූපය ඇසුරු කොටගෙණ පුතාුත්පන්න රූපාරම්මණය අරමුණු කොටගෙන උපදින්නාහුය.
- 6. වෙනි **සමපටීචඡන** සිත, සම්පටීච්ඡන කෘතා කරන්නාවූ අහේතුක විපාක සිතකි.
- 7. ඉවනි **සන්තීරණ සිත,** සන්තීරණ කෘතෳය කරමින් උපදින **අ**හේතුක විපෘක සිතකි.
- 8. වෙනි වොට්ඨපන සිත අහේතුක කුියා සිතක් වූ මනොද්වාරා වජ්ජන සිතමය. මෙතැන්හිදී වොට්ඨපන කෘතා සිද්ධ වන්නේය.
- 9. සිට 15 දක්වා ඇති **ජවන් සිත් සත**, ජවන කෘතා සිද්ධ කරන්නාවූ කාමාවචර කුසලාකුසල කුියා ජවන් සිත් විසිනවයෙන් එකකි.
- 16. සහ 17 වෙනි සිත් දෙක, තදලම්බණ කෘතා සිදු කරන්නාවූ විපාක සිත් එකොළොසින් එකකි. එයට අනතුරුව භවඩ්ග සිත් ඇතිවේ.

මෙහි දක්වන ලද චක්ඛුද්වාරික අතිමහන්තාරම්මණ චිත්තවීරීය මෙන්ම, සොත, සාණ, ජිවිහා, කාය යන සතර ද්වාරයෙන්ද ශබ්ද ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ යන ආරම්මණයන් එල්බගෙණ අති මහත් තාරම්මණ පඤ්චද්වාර චිත්තවීරී සතරක් ඇතිවන්නේය. චක්ඛු චිඤ්ඤාණය වෙනුවට සොත චිඤ්ඤාණ, සාණ චිඤ්ඤාණ, ජිවිහා චිඤ්ඤාණ, කායචිඤ්ඤාණ යන් යොද ගත් කල්හි ඒ ඒ ද්වාරික චිත්ත වීරීවල ආකාරය දන හැකි වේ. මෙසේ අතිමහන්තාරම්මණ චිත්ත වීරී පසක්ම ලැබෙන බව දත යුතුයි.

මේ චිත්ත වීරී පසම, **තදරම්මණ සිත් දෙකින්** අවසන් වන බැවින් **තදරම්මණ චිත්ත වීරී** යන නමින්ද හැඳින් වනු ලැබේ.

අතීත හවංගයාගේ උත්පාදක්ෂණයේදීම උපත් චක්බු පුසාද රූපය හා රූපාරම්මණයද, ඉදවෙනි තදලම්බණ චීත්තයාගේ භඞ්ගක්ෂ ණයේදී නිරුද්ධ වන බැවින් , චිත්ත වීරීය එතැනින් අවසාන ඉව

#### මහන්තාරම්මණ චිත්ත වීථි

අතීත භවඩග දෙකක් හෝ තුනක් ගනවී ඉදිරියට විත්තක්ෂණ පස-ළොසක් (15) හෝ තුදුසක් (14) ඇති චිත්ත වීථි මහන්තාරම්මණ චිත්ත වීටී නම්. එක් ද්වාරයකට මහන්තාරම්මණ චිත්ත වීටී දෙක බැගින් ද්වාර පසට මහන්තාරම්මණ චිත්ත වීටී දසයක්ම ලැබෙන්නේය.

වස්තු, ආරම්මණ, ආලෝක, මනසිකාරාදීන්ගේ යම් දුර්වල බවක් ඇති කල්හි, එක් චිත්තක්ෂණයකට වැඩි ගණනක් ගත වී අරමුණ ගැණීම සිදුවන්නේය. ඉමසේ විත්තක්ෂණ දෙකක් ගත වී නම, අතීත භවඩ්ග සිත් දෙකක් ද, විත්තක්ෂණ තුනක් ගතවී නම, අතීත භවඩ්ග සිත් තුනක්ද පහළවී, එයට අනතුරුව පිලිවෙලින් භවඩ්න චලන භවඩ්ගුපච්ඡේද, පඤ්චද්චාරාවජ්ජන චක්බුවිඤ්ඤාණ, සම්පටීච්ඡන සන්තීරණ වොට්ඨපන සහ ජවන් සිත් සතද ඉපිද නිරුද්ධවන්නේය. අතිත හවඩග දෙකක් ගතවීනම්, එම විත්ත වීලීයේ සත්වන ජවත් සිත නිරුද්ධවූ කල්හි, චිත්තක්ෂණ සතළොසින් ඉතිරි වන්නේ එක් චිත්තක්ෂණයකි. යම් චිත්ත වීලීයක තදරම්මණ සිත් පහළ වන්නේ නම්, පිළිවෙළින් තදරම්මණයෝ දෙදෙනෙක්ම පහළ වීම ධර්මතාවකි. තදරම්මණයන් දෙදෙනෙකුගේ පහළවීමට අවකාශ තැති කල්හි, නොහොත් රූපාරම්මණයාගේ හඬගයට ඇත්තේ එක් චීත්තක්ෂණයක් පමණක් නම්, තදරම්මණය වෙනුවට එක් හවඩිග සිතක් ඉපිද නිරුද්ධ වී මෙන් චිත්ත වීලීය අවසන් වේ.

අරමුණ ගැණීමට අතීත භවඩ්ග තුනක් ගතවී නම්, සත් වන ජවනය නිරුද්ධවීම සමගම, රූපාරම්මණයාගේ සතළොස් චීත්තක්-ෂණය ගෙවීයාමෙන්, රූපාරම්මණය නිරුද්ධවන බැවින් සත්වන ජවනයෙන්ම චීත්ත වීථිය අවසන් වේ.

මෙසේ මේ චිත්ත වීරීය හටගැණීමට උපකාර වූ අරමුණ, අති මහත්තාරම්මණයට වඩා කුඩා බැවින්ද, පරිත්තාරම්මණයට වඩා මහත් බැවීන්ද එයට මහත්තාරම්මණ යයි කියති. වීරී සිත්වන ජවනයත්ගෙන් කෙළවරවන බැවින්, මේ චිත්ත වීරී දෙකට ජවන වාරය යයි ද කියති. මහත්තාරම්මණ චිත්ත වීරී දෙක මෙසේ දන යුතුයි.

(1)

තිතිනද පංචසං ණයවා ජජ ජ ජ ජ ජ භ 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17

**(**2)

තිතිතිතද පංචසං ණා ාටා ජ ජ ජ ජ ජ ජ 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17

සොතද්වාර, සාණද්වාර, ජිවිහාද්වාර, කායද්වාර යන සතර ද්වාරයන් ගෙන් ගන්නා ලද ශබ්ද, ගන්ධ, රස, පොට්ඨබ්බ ආරම්මණ යන් එල්බගෙණ උපදනා මහන්තාරම්මණ චිත්තවීරී ඉහත දක්වන ලද චක්බුද්වාරික මහන්තාරම්මණ චිත්තවීරී දෙකට සමානය. වක්ඛුවිඤ්ඤාණය වෙනුවට සොතවිඤ්ඤාණය, සාණවිඤ්ඤාණය ජීවහාවිඤ්ඤාණය සහ කායවිඤ්ඤාණය යොදගත් කල්හි සොතද්-ද්වාරික, සාණද්වාරික, ජීවහාද්වාරික, කායද්වාරික මහන්තාරම්මණ චිත්තවීරීන්ගේ ආකාරය දත හැකිවේ.

මේ මහන්තාරම්මණ චිත්තවීරී, කාමාවචර, රූපාවචර පුද්ගල සන්තානයන්හි උපදී.

#### පරිත්තාරම්මණ චිත්තවීථි

වස්තු, ආරම්මණ, ආලෝක, මනසිකාරාදීන්ගේ දූර්වලතාවය අධිකනම්, හවඩ්ගචලනය වන්නට පෙර අතීත හවඩ්ග සතරක් හෝ වැඩිගණනක් ගතවන්නේය. එසේ හවඩ්ග චලනයට පෙර අතීත හවඩ්ග සතර සිට නවය දක්වා ගතවන චිත්තවීරී පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීටී නම් වේ.

අතීත හවඩිග සතරක් ගතවී හවඩිගවලනය, හවඩිගුපවිඡෙදය, සඤ්චද්චාරාවජ්ජනය, චක්ඛු විඤ්ඤාණය, සම්පටීච්ඡනය, සන්තීරණය වොට්ඨපනය යන සිත් එකොළොස ගතවූ කල්ති, සතළොස් චිත්තක්ෂණයට ආයුෂ ඇති රූපාරම්මණයාගේ ඉතිරි කාලය චිත්තක්ෂණ සයකි. චොට්ඨපන චිත්තයට අනතුරුව ඇතිවිය යුත්තේ ජවන්සිත් සතය. එසේ ජවන් සිත් ඇතිවුවහොත් සවැනි ජවන් සිතෙහි හඩ්ගක් ෂණයේදී රූපාරම්මණයාගේ හඩ්ගයද සිදුවන බැවින් සත්වන ජවන් සිත පහළ වීමට අවකාශයක් නැත. මරණාසන්න කාලය, මුර්ජා අවස්ථාව, දියෙහි ගිලෙන අවස්ථාව, විසංඥ අවස්ථාව ම්වකුසින් බිහිවන අවස්ථාව යනාදී අවස්ථාවන්හි, හදය වස්තු ආදීන්ගේ දුර්වල තාවය ඉතාමත් අධික බැවින්, ජවන් සිත් පසක් හෝ සයක් ඇති වන්නේය. අනිකුත් අවස්ථාවන්හි, පවන්සිත් සතක්ම ඉපදීම ධර්මතාවයකි. ජවන් සිත් සතක් ඇතිවීමට අවකාශ නොලැතිනම්, ජවන් සිත් වෙනුවට තවත් වොට්ඨපන සිත් දෙකක් හෝ එකක් ඇතිවී ඉතිරි චිත්තක්ෂණ හවඩිග සිත්වලින්ම පිරෙන්නේය.

චක්බුද්වාරයෙහි මෙසේ ඇතිවන **පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරී** සයකි. එනම්:—

- 1. අතිතහවඩ්ග සතරක් ගතවී භවඩ්ගවලන ආදිය ඇතිවී, වොට්ඨපන සිත් තුනක් හා භවඩ්ග සිත් සතරකින් අවසන් වන පළමුවෙනි පරිත්තාරම්මණ විත්ත වීරීය.
- 2. අතීත හටඩ්ග පසක් ගතවී ටොට්ඨපන සිත් තුනක් හා හට්ඩග තුනකින් අවසන්වන **දෙවෙනි පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීථීය.**
- දතිත හටඩිග සයක් ගතවී වොට්ඨපත සිත් තුනක් හා හවඩ්ග දෙකකින් අවසන්වන තුන්වෙනි පරිත්තාරම්මණ චීත්තවීටීය.
- 4. අතිත හවඩ්ග සතක් ගතවී වොට්ඨපන සිත් තුනක් හා එක් හවඩ්ග සිතකින් අවසන්වන සතරවන පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරීය.
- 5. අතීත හවඩාග අටක් ගතවී චොට්ඨපන සිත් තුනකින් අවසන් වන පස්වන පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරීය.
- 6. අත්ත භවඩ්ග නවයක් ගතවී වොට්ඨපන දෙකෙකින් අවසන් වන සවැනි පරිත්තාරම්මණ චිත්තවීරීය.

ටමයේ එක් ද්වාරයෙක්හි පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරී සය බැගින් පඤ්චද්වාරයන්හි පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරී තිහක් (30) ඇතිවන බව දනයුතුයි.

චක්බුද්වාරික පරිත්තාරම්මණ විත්ත වීථි සය මෙසේයි.

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 (1) හ නි නි නි නි න ද පං ච සං ණ වො වො වො හ හ හ හ හ හ (2) හ නි නි නි නි නි න ද පං ච සං ණ වො වො වො හෙ හ හ හ (3) හ නි නි නි නි නි නි න ද පං ච සං ණ වො වො වො වො හ හ (4) හ නි නි නි නි නි නි නි න ද පං ච සං ණ වො වො වො වො හ (5) හ නි නි නි නි නි නි නි නි න ද පං ච සං ණ වො වො වො වො හ (6) හ නි නි නි නි නි නි නි නි නි න ද පං ච සං ණ වො වොවොවො (6) හ නි හ ද පං ච සං ණ වො වොවොවො

සොතද්වාරිකාදී අනිකුත් පරිත්තාරම්මණ විත්ත වීරී මේ ආකාර යෙන්ම දකයුතුයි. ද්වාරික සීත් අතුරෙන් වොට්ඨපත නම්වූ ද්වාරික සිතින් අවසන්වන මේ චිත්ත වීරී සයට චොට්ඨපතවාර යයි ද කියනු ලැබේ. මේ පරිත්තාරම්මණ විත්තවීරී කාමාවචර රූපාවචර පුද්ගල සන්තානයන්හි උපදි. මේ චිත්ත වීරීන්හි ජවන් සිත් නුපදනා බැවින් එහි කර්මයන් නැත්තාහ.

#### අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත විථි

වස්තු, ආරම්මණ, ආලොක, මනසිකාරාදීන්ගේ දුර්වලතාවය ඉතාමත් අධිකවීනම්, හවඩ්ග චලනය වන්නට පෙර අතීත හවඩ්ග සිත් දසය සිට පසළොස දක්වා ගතවීමට අවකාශ තිබේ. එසේ ඇති කල්හි, වොට්ඨපන සිත් දෙකක් වත් ඉපදීමට අවකාශ නොලැබෙන්නේය. වොට්ඨපන සිත් දෙකක්වත් හටගැනීමට අවස්ථා වක් නොලදහොත්, වීරී සිත් හටනොගැනීම ධර්මතාවයකි. එබැවින් පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය, එක්බුවිඤ්ඤාණය, සමපටිච්ඡනය, සන්තීරණය ආදී වීරී සිත් නොලැබේ. හවඩ්ගුපච්ඡෙදයක් නොලැබෙන්නේ නම් පඤ්චද්වාරාවජ්ජනයක් නොවන්නේය. මේ චිත්ත වීරීයෙහි ආරම්මණයට හවඩ්ග චලනය කිරීමට හැකිවන්නේ, රූපය හටගෙන චිත්තක්ෂණය දසයක් හෝ වැඩි ගණනක් ගතවී ඉදිරියට චිත්තක්ෂණ සතක් හෝ අඩුගණනක් ඇති බැවින් රූපයාගේ නිරුද්ධයට ආසන්න අවස්ථාවෙහිදීය. මේ අරමුණට අතිපරික්තාරම්මණය යයි වාවහාර චිත්නත්ත් ඒ නිසාමය.

- 1. පළමුවන අතිපරික්තාරම්මණ චිත්ත වීටීයෙහි අතීත භවඩාග දසයක් ගතවී, භවඩාග චලනය දෙවරක් ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු, ඉතිරි චිත්තක්ෂණ පස භවඩාග සිත් පසකින්ම පිරෙන්නේය.
- 2. දෙවන අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීටීයෙහි අතීත හව**ඩග** එකොළොසක් ගතවී, භවඩාග චලන දෙකක් ඉපිද නිරුද්ධවූ ප**සු** ඉතිරි චිත්තක්ෂණ සතර හවඩාග සිත් සතර කින්ම පිරෙන්නේය.
- 3. තුන්වන අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්තවීටීයෙහි අතිත භාවාඩග දෙළොසක් ගතවී, භවඩ්ග චලන දෙසිතක් ඉපිද නිරුදධවූ පසු ඉතිරී චීත්තක්ෂණ තුන භවඩ්ග සිත් තුනෙකින්ම පිරෙන්නේය.

- 4. සතරවන අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීථියෙහි අතීත හවාඪග තෙළෙසක් ගතවී, භවාඪග චලන සිත් දෙකක් ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු ඉතිරි චිත්තක්ෂණ දෙක භවාඪග සිත් දෙකෙකින් පිරෙන්නේය.
- 5. පස්වන අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීටීයෙහි අතීත හවාඩගතු තුදුසක් ගතවී, භවඩ්ග චලන දෙසිත ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු ඉතිරි චිත්තක්-ෂණය හවඩ්ග සිතකින්ම පිරෙන්නේය.
- 6. සවැනි අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීටීයෙහි අතිත භවඩාග පසළොසක් ගතවී, භවඩාග චලන දෙසිත ඉපිද නිරුද්ධවීමත් සමග රූපාරම්මණයාගේ නිරුද්ධයද වන බැවින් චිත්තවීටීය දෙවෙනි භවඩාග චලනයෙන්ම අවසන් වේ.

මෙසේ අතිපරිත්තාරම්මණ චක්බුද්වාරික චිත්ත වීටී සයක්ම ඇති වත්තේය. වීටී සිත් කිසිවක් නැති හවඩ්ග සිත්වලින්ම යුක්ත වූ මේ අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්තවීටීවලට මොසචාර හෙවත් හිස්වීරී යයි වාාවහාර කරණු ලැබේ.

සොතද්වාර, සාණද්වාර, ජිව්හාද්වාර, කායද්වාරයන්හිද අති-පරිත්තාරම්මණ චිත්තවීරී සය බැගින් මේ ආකාරයෙන්ම උපදින්-තේය. එවිට පඤ්චද්වාරයෙහිම අතිපරිත්තාරම්මණ චීත්තවීරී තිසක් (30) වේ.

චක්බුද්වාරික අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීථීය මෙසේයි:—

- 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17...
- (1) හ තිතිතිතිතිතිතිතිත න හ හ හ හ හ ...
- (2) හ තිතිතිතිතිතිතිතිතිතිත නහස සස ...
- (3) හ තිතිතිතිතිතිතිතිතිතිතින න භ භ භ ...
- (4) හ තිතිතිතිතිතිතිතිතිතිතිතිත හ හ හ ...
- (5) හ තිතිතිතිතිතිතිතිතිතිතිතින නහ...
- (6) හ තිතිතිනිනිනිනිනිනිනිනිනිනිනිනෙන...

රම් කුමයට, අතිමහන්තාරම්මණ චිත්ත වීරී එකෙක, මහත්න්තා-රම්මණ චිත්ත වීරී දෙකෙක, පරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරී සයෙක, අතිපරිත්තාරම්මණ චිත්ත වීරී සයෙකැයි චක්බුද්වාරයෙහි චිත්ත වීරී පසමොසක් වේ. එසේ සොතද්වාරයෙහිද, සාණද්චාරයෙහිද, ජිවහාද්චාරයෙහිද, කායද්චාරයෙහිද පසළොස බැගින් පඤ්චද්චාරයන්හිම පනසැනතෑ (75) චිත්ත වීරීන් ලැබෙන බව දුත යුතුයි.

කාමාවවර පුද්ගල සන්තානයෙහි මේ චිත්ත වීජී පන්සැත්තෑවම ලැබෙන නමුත්, රූපාවවර සන්තානයෙහි සාණ, ජිව්හා, කාය යන පුසාදයන් නැති හෙයින්, සාණද්වාර, ජිව්හාද්වාර, කායද්වාර යන තිවීධ ද්වාරයන්හි ලැබිය යුතු පන්සාලිස් චිත්ත වීජී නොලැබෙන්නාහ. අරූපාවවර සන්තානයෙහි රූපයන් නො ලැබෙන හෙයින් පඤ්චද්වාර චිත්ත වීජී නූපදනේය.

පඤ්චද්චාර චිත්ත වීරීත්හි ලැබෙන්නේ කාමාවචර සිත් සූපනස (54) පමණය. මහග්ගත ලොකොත්තර සිත් නො ලැබේ-අරමුණු අතුරෙන් පුතුහුත්පන්න රූප, ශබ්ද,ගන්ධ, රස පොට්ඨබ්බාංරම්මණයන් පමණක් එල්බගෙණ පඤ්චද්චාරික චිත්තවීරී හටගනි. අතීතානාගතාදී ආරම්මණයන් හමු නොවෙත්.

# මනොද්වාර චිත්ත වීරී

මනොද්වාරයෙන් ගන්නා ලද ධම්මාරම්මණයක් එල්බ ගෙණු පහළවන්නාවූ චීත්ත සන්තතිය හෙවත් සිත්පෙළ මනොද්වාරවිත්තංවී නම් වේ. පුතුපුත්පන්නවූද, අතීතවූද, අනාගතවූද, සියලු චීත්ත, චෛනසික, රූප හා කාලවීමුක්තවූ නිර්වාණ, පුඥප්ති ධර්මයන්ද මනොද්වාරයට හමුවේ. මනොද්වාරය වනාහි සිතින්ම අරමුණු ගන්නා කල්හි, ඒ අරමුණු හා ස්පර්ශ වන භවඩ්ගුපච්ඡෙද සිතය.

මනොද්වාරයෙහි හටගන්නාවූ චිත්තයන් පුතුසුත්පන්න රූපා රම්මණාදීය අරමුණු කරණ කල්හි ඒ රූපාදීන්ගේ පුතුසුත්පන්න වූ සතළොස් චිත්තක්ෂණය පවත්නා වූ කල්හි මනොද්වාරයට හමු නොවෙන්. මුවහ කරන ලද්ද වූ අරමුණම පුතුසුත්පන්න වශයෙන් මනොද්වාරයට හමුවෙන්. කලින් දක්නා ලද රූපාදිය නැවත

අරමුණු කරණු කැමැති තම, දිට්ඨ, සුත මුත වශයෙන් තිව්ධාකාර වූ හෙවත් දක්නා ලද හෝ, අසන ලද හෝ අන් ආකාරයකින් වැදගන්නා ලද හෝ අරමුණම මනොද්වාරයට පුතුයුත්පන්න ආරම්මණයක් වශයෙන් හමුවන බව දත යුතුයි. වත්මන් අරමුණට ආයුෂ චීත්තක් ෂණ සතළොසක් වන බැවින්, පුතුයුත්පන්න රූපාරම්මණයක් ගෙණ හටගන්නා වූ මනොද්වාරික චීත්තවීරීන්ටද චීත්තක්ෂණ සතළො-සක් ගතවන්නේය. එබැවින් ඒ චීත්ත වීරීයෙහි අතිත හවඩ්ගයක් ද පහළවන්නේය.

අතීත රූප, අනාගත රූප, චිත්ත, චෙතසික, නිඛ්ඛාණ පඤ්ඤත්ති යන මේ ආරම්මණයෝ චිත්තක්ෂණ ගණනක් දරා පවත්තා අරමුණු නොවෙති. එබැවින් එම අරමුණු මනොද්වාරයට හමුවීමේදී, පඤ්චද්වාරයෙහි මෙන් ගතවන සිත් ගණන නියම නැත. එහෙයින් එකී අරමුණක් ගෙණ උපදනා මනොද්වාරවීටීන්හි අතීත හවඩ්ගයක් නැති බව දත යුතුය.

මනොද්වාරයෙහි විෂය පුවෘත්ති දෙකෙකි. එනම් විභූතාරම්මණය සහ අවිභූතාරම්මණය යන දෙකය. විභූතාරම්මණය නම් පුකට හෙවත් පැහැදිලි අරමුණය. අපුකටවූ හෙවත් පැහැදිලි නොවූ අරමුණ අවිභූතාරම්මණය නම්. එබැවින් මනොද්වාරයට හමුවන සියලම අරමුණු විභූත හෝ අවිභූත වන බව සැළකිය යුතුයි.

මනොද්වාර චිත්ත වීටීන්හි උපදනා ජවනයන්ගේ වශයෙන් මනොද්වාර වීටී දෙවැදැරුම් වේ. එනම් කාමජවන වීටී සහ අර්පණා ජවන වීටී යන දෙකය. එයින් කාමාවචර ජවන් සිත් උපදනා චිත්ත වීටී කාම ජවන චිත්ත වීටී නම් වේ. ධාාන මාර්ගඵල ජවන් සිත් උපදනා චිත්ත වීටී අර්පණා ජවන වීටී නම් වේ.

### මනොද්වාරික කාම ජවන චිත්ත වීථි

මනොද්වාරික කාමජවන වීරී විභූතාරම්මණ කාමජවන වීරී අවිභූතාරම්මණ කාම ජවන වීරී යයි දෙවැදැරුම් වේ.

සප්ත රසායුෂ්ක හෙවත් සතළොස් චිත්තක්ෂණයකට ආයුෂ ඇති පුතුහුත්පන්න රූප ශබ්දාදී අරමුණක් ලැබුන කල්හි විහුතාරම්මණ චිත්න වීරී පසක් සහ අවිභූතාරම්මණ චිත්ත වීරි දෙකක්දයි චිත්ත වීරී සතක්ම ලැබේ.

සප්ත රසායුෂ්ක හෙවත් සතළොස් චිත්තක්ෂණයකට ආයුෂ තැති අතීත රුප, අනාගත රුප, චිත්ත චෛතසික, නිබ්බාණ, පුඥප්ති ආදී අරමුණක් ලැබුන කල්හි විභුතාරම්මණ චිත්ත වීරීයක් සහ අවිභූතාරම්මණ චිත්ත වීරීයක්දයි චිත්ත වීරී දෙකක් ලැබේ.

#### සප්ත රසායුෂ්ක විභූතාරම්මණ වීථි පස

1. සතළොස් චිත්තක්ෂණයකට ආයුෂ ඇති රූපාදී ආරම්මණ යෙක්, පඤ්චද්චාරයෙන් ගෙණ එම අරමුණ එල්බ ගෙණ පඤ්චද්චාරික චිත්ත වීරීයක් හටගත් පසු, නැවත එම අරමුණ මෙනෙහි කරණකල්හි, එම අරමුණම දීට්ඨ, සුත, මුත වශයෙන් අරමුණු කොට මනොද්චාරික චිත්ත වීරීයක් හටගන්නේය. මෙසේ ගන්නා ලද අරමුණ පුකට අරමුණක් වීනම් එක් අතීතභවඩ්ග චිත්තයක්, හවඩ්ග කෘතා කරමින්ම ගතවන්නේය. මේ අතීත හවඩ්ග චිත්තයාගේ උත්පාදක්ෂණයේදීම එම අරමුණෙහි උත්පාදක්ෂණයේද ඇති වන්නාක් මෙන් වැටහී එතැන් පටන් චිත්තක්ෂණ සතළොසක් වනතෙක් එම චිත්ත වීරීය පවත්නේය. අරමුණ ඉතා පුකට නම්, අතීත හවඩ්ගයට පසු එක් හවඩ්ග චලනයක් සහ එක් හවඩ්ගූ පව්ඡෙදයක් ද ඉපිද නිරුද්ධ වේ.

මේ **හවඩ්ගුපච්ඡෙද** සිත, අභිනව අරමුණ ගැනීමට උපකාරි වන්නාක් මෙන් ඉපිද නිරුද්ධ වන බැවින්, එයට මනොද්වාරය යයිද කියනු ලැබේ.

හවඩ්ගුපව්ඡෙද චිත්තයට අනතුරුව අලුත් අරමුණට සිත් පරම පරාව යොමු කිරීම වශයෙන් ආවර්ජන කෘතුය සිද්ධ කරමින් එම අරමුණම ගෙණ මනොද්වාරාවජ්ජන සිත ඉපිද නිරුද්ධවන්නේය. මේ සිත, මනොද්වාර චිත්ත වීරීයේ හට ගන්නා පළමුවෙනි වීරී සිතු වේ

මනොද්වාරාවජ්ජන සිතට අනතුරුව, එම සිතින් නංචා දෙන ලද ආරම්මණයෙහි එල්බගෙණ එකුන්තිස් (29) **\*කාමාවචර ජවන්**  සිත් අතුරෙන් එක් විත්තයක් ජවන කෘතාය සිද්ධකරමින් සන්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ.

සත්වන ජවත් සිත නිරුද්ධවූ කල්හි තදලම්බණ කෘතය සිද්ධ කරන්නාවූ එකොළොස් කාමාවචර විපාක සිත්වලින් එකක්, ජවන-යෙන් අනුභව කොට ශෙෂවූ අරමුණු රසය විඳින්නාක් මෙන් දෙවරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. මේ තදලම්බණ සිත් දෙකය.

දෙවෙනි තදලම්බණ චිත්තයාගේ භඩ්ගයේදී රූපාරම්මණයට ගතවූ කාලය තෙළෙස් චිත්තක්ෂණයකි. තදරම්මණයන්ගෙන් විටි සිත් අවසන්වූ බැවින් මෙම චිත්ත වීටීයේ ඉතිරි චිත්තක්ෂණ සතර භවඩ්ග සිත් වලින්ම පිරෙන්නේය. මේ පළමුවෙනි විභූතාරම්මණ කාම ජවන වීටීය වේ.

- 2. ආරම්මණයාගේ පුකට භාවය අඩුවී නම් අතීත භවඩය සිත් දෙකක් ගතවන්නේය. එයට අනතුරුව පිළි වෙලින් භවඩිග චලනය, භවඩිගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය, ජවන් සකය, තදරම්මණ දෙකය යන තුදුස් චිත්තයෝ ඉපිද, ඉතිරි චිත්තක්ෂණ තුන භවඩිග සික් තුනකින් පිරෙන්නේය. මෙය දෙවෙනි විභූතාරම්මණ කාම ජවන විථිය වේ.
- 3. තුන්වන විභූතාරම්මණ කාම ජවන වීටියෙහි, අතීත භවඩ්ග සිත් තුනක් ගතවී භවඩ්ගවලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරා වජිජනය, ජවත් සතය, තදරම්මණ දෙකය යන පසළොස් විත්නයන් ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු ඉතිරි චිත්තක්ෂණ දෙක, භවඩ්ග සිත් දෙකෙකින් පිරී චිත්ත වීටීය අවසන් වේ.
- 4. සතරවන විභූතාරම්මණ කාම ජවන වීථියෙහි, අතිත භවඩ්ග සිත් සතරක් ගතවී, භවඩ්ග චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද් චාරාවජ්ජනය ජවන් සතය, තදරම්මණ දෙකය යන සොළොස් චිත්ත යන් ඉපිද නිරුදධවූ පසු ඉතිරි චිත්තක්ෂණය භවඩ්ග සිතකින් පිරි චිත්ත වීථිය අවසන් වේ.

- 5. පස්වන විභූතාරම්මණ කාම ජවන වීරීයෙහි, අතිත භවඛ්ග පසක් ගතවී, භවඛ්ගචලනය, භවඛ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය ජවන් සතය, තෑරම්මණ දෙකය යන සතළොස් චිත්තයන්ම ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු එයින්ම විත්ත වීරීය අවසන් වේ.
- මේ චිත්ත වීරී පසෙහිම <mark>මනොද්වාරාවජ්ජනය, ජවන් සිත් සතය,</mark> තදරම්මණ සිත් දෙකය යන වීරී චිත්තයෝ දසදෙනා බැගින් උපදින බවත්, තදරම්මණයෝ ඒකාන්තයෙන්ම ඇතිවන බවත් දනයුතුයි.

### සපත රසායුෂ්ක අවිභූතාරම්මණ වීථි දෙක

- 6. අවිභූතාරම්මණයෙක් හෙවත් අපුකට අරමුණක් හමුවූ කල්හි හවඩ්ග සිත් සයක් හෝ සතක් ගත වන්නේය. අතීත හවඩ්ග සිත් සයක් ගතවී හවඩිග චලනය, හවඩ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද් වාරාවජ්ජනය, ජවත් සතය යන සිත් සොළොස ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු ඉතිරි චිත්තක්ෂණයේදී තදරම්මණ සිත් දෙකක් ඉපදීමට අවකාශ තැති හෙයින් ඒ චිත්තක්ෂණය හවඩ්ග සිතකින්ම පිරෙන්නේය. මෙය පළමුවෙනි අවිභූතාරම්මණ කාම ජවන වීරීය වේ.
- 7. දෙවෙනි අවිභුතාරම්මණ කාමජවන වීරීයෙනි, අතිත භවඩ්ග සතක් ගතවී, භවඩ්ග චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය සහ ජවන් සත යන සතළොස් චිත්තයන් ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු එයින්ම චිත්තවීරීය අවසන් වේ.

#### සප්තරසායුෂ්ක නොවන කාමජවන වීථි

අතීතානාගත රූප ශබ්දදිය හා චිත්ත, චෛතසික, නිබ්බාන, පඤ්ඤත්ති යනාදී අරමුණුවලට, පුතුහුත්පන්න දෙවිසි රූපයන්ට මෙන් ආයු කාලයක් නියම නැති හෙයින් එවැනී අරමුණක් එල්බ ගෙන පහළවන්නාවූ චිත්තවීටීයක චිත්තක්ෂණ ගණනක් නියම නැත. ආරම්මණ ස්වභාවය අනුව පහළවන්නාවූ සිත් ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු චිත්ත වීටීය අවසන් වේ. මෙම චිත්තවීටීන්හි අතීත භවඛ්ගයන්ගේ ඉපදීමටක් නැත.

මෙසේ හමුවන ආරම්මණයෝ විභූත, අවිභූත වශයෙන් විධවේ.

- 1. විභූතාරම්මණයක් හෙවත් පුකට අරමුණක් හමුවූ කල්හි පිළිවෙලින් භවඩ්ග චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය ජවත් සකය යන සිත් දසය ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු අරමුණු විභූත බැවින්, කදරම්මණ සිත් දෙකක් ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් චිත්තවීරීය අවසන් වේ. මෙය විභූතාරම්මණ චිත්ත වීරීයයි.
- 2. අවිභූතාරම්මණයක් හෙවත් අපුකට අරමුණක් හමුවූ කල්හි භවඩ්ග චලනය, භවඩ්ගුපව්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය සහ ජවන් සත ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන්, අවිභූතාරම්මණ චිත්තවීරීය අවසන් වේ. අරමුණ අපුකට බැවින් තදුරම්මණයන්ගේ ඉපදිමෙක් නැත...

# සප්ත රසායුෂ්ක වත්මන් අරමුණක් එල්බගෙණ උපදනාං කාම ජවන මනොද්වාර චිත්ත වීථි

1 සිට 5 දක්වා චිත්ත වීරී පස වීභූතාරම්මණ චිත්ත වීරීය.

6 සහ 7 යන චිත්ත වීථි දෙක අවිභූතාරම්මණ චිත්ත වීථිය.

සප්ත රසායුෂ්ක නොවන අතීතානාගතාදී අරමුණක් එල්බගෙණ උපදතා කාම ජවන මනොද්වාර චිත්තවිරි

# විභූතෘරම්මණ චිත්ත වීථිය

....නදමජජජජජජනක.....

### අවිභුතාරම්මණ චිත්තවීරිය

## ....ఐ ද ® **ජ ජ ජ ජ ජ** ජ ජ ....

මෙහි දක්වන ලද චීත්ත වීරී කාමාවචර, රූපාවචර සහ අරුපාවචර පුද්ගලයන්ට හමුවන බවත්, රූපාරුප පුද්ගල සන්තානයන්හි උපදනා කල්හි තදරම්මණ ඇති නොවන බවත් කාමපුද්ගල සන්තානයෙහි තදරම්මණ ඉපදීම හෝ නූපදීම වන බවත් දත යුතුයි.

තවද, රූපාදී අරමුණක් පඤ්චද්වාරයට හමුවන කල්හි, ඒ අාරම්මණය අනිතාාදී වශයෙන් නුවණින් මෙනෙහි කරන්නේ නම්, කුසල ජවන වීථියද, නිතාාදී වශයෙන් නුනුවණින්මෙතෙහි කරන්නේ නම්, අකුසල ජවන වීථීයද උපදින්නේය. එයට රුපාදී ආරම්මණයම අතීත වශයෙන් ගෙණ මනොද්වාරික චිත්ත වීථී තුනක් පහළ වෙති. එයින් තුන්වෙනි මනොද්වාරික චිත්ත වීථියේ උපදනා වීථි චිත්තයෝ අරමුණ, අසවල් අරමුණක් යයි හැඳින ගනී. එයට අනතුරුව ඇතිවන සතරවන මනොද් වාරික චිත්තවීරීය, අරමුණෙහි ඇලීම්, පැහැදිම්, මුලාවීම් වශයෙන් කුසලාකුසල ජවනයන් ඇතිව පහළ වන්නේය. මෙසේ එක් වර්තමාන අරමුණක් හමුවූ කල්හි, පළමුකොට එක් පඤ්චද්වාරික චිත්ත වීරීයක්ද, එයට අනතුරුව පිළිවෙලින් මනොද්වා **රික** චිත්තවීරී සතරක්දයි චිත්තවීරී පසක්ම පහළවන බවත්, මේ විත්ත වීරී පසෙන්, සතරවැනිව උපදින මනොද්වාරික චිත්ත වීරීයෙන් අරමුණ හැඳිනගෙණ, පස්වැනිව හටගන්නාවූ සිව්වැනි මනොද්වා රික චිත්ත වීථීයෙන්, අර්ථසාධක ජවන් පහළවී කුසල් හෝ අකුසල් කර්මපථ වුවත් සිද්ධකර ගත හැකි බවද දත යුතුයි.

# මේ චීත්තවීථී පස ඇතිවන පිළිවෙල මෙසේයි:—

1. වර්තමාන අතිමහන්තාරම්මණ රූප අරමුණක් හමුවූ කල්හි පළමුකොට අතිමහන්තාරම්මණ චක්බුද්වාරික චිත්ත වීථියක් පහළ වන්නේය. එ මෙසේයි:— ... ති ක ද පං ච සං ණා ලවා ජ ජ ජ ජ ජ ජ ත ත...

මෙහි පංචද්වාරාවජ්ජනය සිට දෙවෙනි කදරම්මණය දක්වා ලැබෙන් ද්වාරික සිත්, පුතුනුත්පන්න රුපාරම්මණය අරමුණු කරයි.

2. දෙවැනිව උපදින, පළමුවන මනොද්වාරික චිත්ත වීථියේ උපදනා වීථී සිත්, එම වර්තමාන අරමුණම අතීත කාලික වශයෙන් ගෙණ උපදින්නේය.

#### ....නදමජජජජජජන ත....

3. තුන්වැනිව උපදින, දෙවන මනොද්වාරික චිත්ත වීථියෙහි, නීලාදී වශයෙන් සළකන ලද අතීත රූපාරම්මණය ගෙන උපදින වීථී සිත් පහළ වන්නේය.

# ....නදමජජජජජජතක .....

4. සතරවැනිව හටගන්නා තුන්වන මනොද්වාරික චිත්ත වීථියෙහි ස්තු පුරුෂ හෝ, වස්තු හාණ්ඩාදී වශයෙන් හෝ, පුඥප්තිය අරමුණු කොට උපදින වීරී සිත් පහළ වේ. අරමුණ කුමක් දැයි හැඳිනගන්නේ මේ චිත්ත වීරීයෙනි.

# ...නදමජජජජජජජකක...

5. පස්වැනිව හටගන්නා සතරවන මනොද්වාරික චිත්ත වීථීය, රූපාරම්මණ අර්ථ පුඥ්තීන්ගෙන් එකක් අරමුණු කොට ගෙණ පහළවේ. එහි උපදනා ජවන් සිත්, පැහැදීම්, ඇලීම්, කිපීම්, මුළාවීම් ආදී කෘතායන්ගෙන් එකක් සිද්ධ කරන්නේය. අර්ථ සාධක වන්නේ මේ පස්වැනි චිත්ත වීටීයේ ජවන් පමණය. පළමු වීථී සිත් සතරෙහි උපදනා ජවන් වීසි අටම අර්ථසාධක නො වන්නාවූ, පුවෘත්ති විපාක මාතුයක්ම ගෙනදෙන්නාවූ කර්ම වන්නා හුය.

මේ රූපාරම්මණයට කියන ලද පරිද්දෙන්ම ඉතිරි වර්තමාන ශබ්දදී අරමුණු ගෙන උපදනා චිත්ත වීටීහු දත යුතුයි.

# නිළාව හා සවප්න

චිත්ත චෛතසිකයන්ගේ ගිලන් බව, අලස බව, මැලි බව හේතුකොට ගෙන හෝ ගමනාදී ඉරියව් පැවැත්වීමෙන්ද, ගිලන් වීමෙන්ද ඇතිවන ශරිර පීඩාව සංසිඳවීම පිණිස ශරීරයට විචේකය ගෙනදීමට හෝ නිදාව ඇතිවන්නේය. මෙසේ නිදාවට පැමිණෙන පුද්ගලයාහට මනොද්වාරික චිත්තවීථියක් ඉපිද, ඉන්පසු හවඩ්ග පාතය වී නින්දට පැමිණෙන්නේය. කිසිවීටෙකත් පඤ්චද්වාරික චිත්තවීථියකින් නිදාවට නොපැමිණේ. නිද සිට පිබිදෙන කල්හිද පඤ්චද්වාරික චිත්ත වීථියකින් නොව මනොද්වාරික චිත්ත වීථියකින්ම පිබිදෙන්නේය.

ස්වෂ්න දක්තා පුද්ගලයාද මතොද්වාරික චිත්ත වීරීයකින්ම ස්වභ්න දකි. වරින් වර නිදමින් පිබිදෙමින් ගතවන අවස්ථාවට කසිමිද්ධ කපිනිත්ද හෙවත් වඳුරු නින්ද යයි කියති. මේ කපිනිදුා සමයේදී, අශෛක්ෂයන් හැර, ශෛක්ෂ පෘථග්ජන පුද්ගලයෝම ස්වජ්න දකින්නාහුය. මෙසේ සිහින දක්නා කල්හි මනොද්වාරික චිත්ත චීරී පහළවී කුසලාකුසල ජවනයන්ද ඇතිවිය හැකියි. එවිට කාමාව-චර මනොද්වාරික චිත්තවීරී, තදරම්මණ ඇතිව හෝ නැතිව හෝ හටගනිත්. ඇතැම් විට ජවන, තදරම්මණ නූපදනා දුර්වල ස්වජන දක්නා මනොද්වාරික චිත්තවීරී පහළවන කල්හි, මනොද්වාරාවජ්ජන සිත දෙකුන්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වී හවඩ්ගපාතය වන්නේය.

## ....නදම ම හ භ.....

එසේ උපදනා මනොද්වාරික චිත්ත වීරීන්හි ඇතිවන කුසලා-කුසල ජවනයෝ ඉතා දුර්වල බැවින් පුවෘත්ති විපාක පමණක්ම ගෙන දෙන බව සැළකිය යුතුයි.

# අපීණා ජවන වීථි

අ<mark>ර්පණා යනු මහග්ගත ලොකොත්තර ජවත් සිත්වලට</mark> නමෙකි. එනම්:–රූපාවචර කුසල් සිත් පසත්, කුියා සිත් පසත්, අරූපාවචර කුසල් සිත් සතරත්, කුියා සිත් සතරත්, ලොකොත්තර මාර්ග සතරත්, ඵල සතරත් යන සවීසි (26) චිත්තයෝ යි. සසම්පුයුක්ත වූ චිත්තය අරමුණට පමුණුවන අර්ථයෙන් අර්පණා නම් වේ. එය චිතර්කයාගේ පය්තාය විශෙෂයකි.

මෙකී අර්පණා නම්වූ ජවන් සිත් පහළවන මනොද්වාර චිත්ත වීටී, අර්පණාජවන වීටී නම්.

ලෞකික ධාානයන් හෝ ලොකොත්තර මාර්ගයන් හෝ වඩනා කල්හි, චිත්තෙකග්ගතා නම් වූ බලවත් සමාධිය ඇතිවත බැවින්, ඒ සිත්වලට හමුවන අරමුණු ඉතා පකට අරමුණු වෙත්. එබැවින් අර්පණා ජවන විරීවල විභුතාරම්මණ මිස අවිභුතාරම්මණ වීජි නොලැබේ. කාමාවචර සත්ත්වයන්ට කාමාවචර අරමුණක් එල්බගෙණ හටගන්නා, කාමාවචර ජවන් සිත් පහළවන චිත්ත වීරීන්හි පමණක් යෙදෙන තදරම්මණ සිත්, අර්පණා ජවන වීරීන්හි නොලැබේ.

අර්පණා ජවන විථි තුන්වැදෑරුම් වේ. එනම්:

- 1. ධානන වීලී
- 2. මාර්ග වීථි
  - 3. සමාපන්ති වීථි

අෂ්ට සමාපත්ති, මාර්ගඵලාදී උත්තරීමනුෂා ධර්මයන් ඉපද වීමට පූර්වභාගයෙහිදී, පළමුකොට පුථම ධාානය උපදවා ගතයුතුවේ. ඒ පුථම ධාානය, ආවජ්ජන, සමාපජ්ජන, අධිෂ්ඨාන, උට්ඨාන, පුතාවෙක්ඛණ යන පඤ්ච වසිතාවන්ගේ වශයෙන් පුරුදු කොට ගෙණ, ඒ පුථම ධාානයාගේම උපකාරයෙන් අෂ්ට සමාපත්ති උපදවාගනු ලැබේ.

ඒ පරිද්දෙන්ම, පුථම ධාානය පටන් පඤ්චම ධාානය දක්වා සියලු රූපාවචර ධාානයන් උපදවා, පඤ්ච වසිනාවෙන් පුරුදුකොට ගෙණ , නැවත පඤ්චමධාානයාගේම පඤ්චානිඥවෝ උපදවාගන්නා නුය. නවද, ඒ පුථමධාානාදී ධාානයකට සමවැද, එයින් නැගිට ධාානය පාදක කොට ගෙන හෝ, පාදකකොට නොගෙන හෝ, තෙනුභූමික සංස්කාර ධර්මයන් සම්මර්ශනය කොට, සෝවාන් ආදී මාර්ගඵලයන්ට පැමිණිය යුතුය.

තවද, ඒ පුථම ධාානය උපදවාගෙන, එතැන් පටන් අනිකුත් රූපාවචර, අරූපාවචර ධාානයන් පිළිවෙලින් උපදවා, අෂ්ට සමාපත්තින්ට සමවැද, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන ධාානලාභී ආය්‍ය පුද්ගල තෙමේ චිත්තපුවෘත්තිය නිරුද්ධ කිරීමෙන් සඤ්ඤාවෙදයිත නිරෝධ සමාපත්තියට සමවදනේය.

මෙසේ පුථමධාානය පටන් නිරෝධ සමාපත්තිය අවසන් කොට ඇති සියලු උත්තරිමනුෂා ධර්මයන් උපදවා ගැනීමට විතර්ක සඬ්ඛාාන අර්පණාව පුධාන ධර්මය වේ. එසේ හෙයින් සියලු උත්තරිමනුෂා ධර්මයන්ටද අර්පණා යන නාමය වාවහාරවේ.

#### ධාන චිත්ත වීරී

රූපාවචර අර්පණා ධාෘතය වනාහී, පුළුමධාෘතය, දුකියධාෘතය, තතියධාෘතය, චතුත්ථධාෘතය, පඤ්චමධාෘතය යයි පස්වැදෑරුම් වේ. පෘථග්ජන හා ශෛක්ෂ (නොරහත්) පුද්ගල සන්තෘතයන්හි රූපාවචර ධාෘත කුසල් සිත් පසක්, අශෛක්ෂ (රහත්) පුද්ගල සන්තෘතයෙහි රූපාවචර ධාෘත කියා යින් පසත් යන ධාෘත සිත් දසය, අර්පණා ජවත් වශයෙන් රූපාවචර ධාෘත චිත්ත වීරීන්හි පහළ වන්නේය.

ධාන උපදවනු කැමැති පුද්ගලනෙමේ, විපාකාවරණ, කර්මාවරණ ක්ලෙශාවරණ සඩ්බානත ආවරණතුයෙන් මුවග නොවූ, තිහේතුක පතිසන්ධියක් ලැබූ කලනණ පෘථග්ජනයෙක්ව, ධනන ලාහී ආචාය්ෂ වරයෙකු කරා එළඹ, පළමුකොට සතර සංවර සිලයෙන් පිරිසුදුවී, ඒ ආචාය්ෂයන් වහන්සේ ගෙන් උපනිශය ලැබ, සුදුසු සෙනසුනක් දැන, භාවනා කර්මයට යොගන අරමුණක් හෙවත් කර්මස්ථානයක් ලබාගෙණ, ධනනය පිණිස විය්ෂ කටයුතු වේ.

#### කර්මස්ථාන

ධාන සිත් අතුරෙන් පුළුමධාන කුසල විපාක කුයා චිත්තයෝ වනාහි දසකසිණය, දසඅසුහය, කායගතාසතියට අරමුණු වන්නාවූ කොටේ කාය කොට්ඨාශ පුඥප්තිය, ආනාපාන සතියට අරමුණු වන්නාවූ ආශ්වාස පුශ්වාස පුඥප්තිය, මෙත්තා, කරුණා, මුදිතා සඬ්ඛානත බුහ්ම විහාරතුයට අරමුණු වන්නාවූ අනන්ත සත්ත්ව පුඥප්තිය යන පස්විසි (25) පුඥප්ති පුතිහාග නිමිත්ත සඬ්ඛානත ධම්මාරම්මණයන් අතුරෙන් එක් අරමුණක් එල්බ ගෙණ හටගනිත්.

දුතිය, තතිය, වතුත්ථධාන කුසල විපාක කුියා චිත්තයෝ, දසකසිණය, ආනාපාන සතියට අරමුණු වන්නාවූ ආශ්වාස පුශ්වාස පුඥප්තිය, මෙත්තා, කරුණා මුදිතා, සඩ්බාහත බුන්ම විහාරතුයට අරමුණු වන්නාවූ අනන්ත සත්ත්ව පුඥප්තිය, යන තුදුස් (14) පුඥප්ති පුතිහාග නිමිත්ත සංඛාහන ධම්මාරම්මණයන් අතුරෙන් එක් අරමුණක් එල්බගෙණ හටගනිත්.

අභිඥ වශයෙන් නොපවත්තාවූ පඤ්චමධාාන කුසල විපාක කුයා චිත්තයෝ, දසකසිණය, ආනාපාත සතියට අරමුණු වන්තාවූ ආශ්චාස පුශ්චාස පුඥප්තිය, උපෙක්ෂා බුහ්ම විහාරයට අරමුණු චන්තාවූ අනන්ත සත්ත්ව පුඥප්තිය යන දෙළොස් පුඥප්ති පුතිහාග නිමිත්ත සඞ්බාහත ධම්මාරම්මණයන් අතුරෙන් එක් අරමුණක් එල්බගෙණ හටගනිත්.

සතර අරූපධාාන අතුරෙන් ආකාශානඤ්චායතන කුසල වීපාක, කුියා ධාානයෝ වනාහි ආකාශ කසිණය තොර කොට ඇති නව කසිණයන් අතුරෙන් එක් කසිණයක් උගුලුවා ලබන ලද ආකාශ පුඥප්තිය අරමුණු කොටගෙණ හටගනිත්.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල හා විපාකධාානයෝ මේ වර්ත්මාන හවයෙහිද, අනන්තර පූර්ව හවයෙහිද අධාාත්මසන්තානයෙහි උපන්විරු ආකාශානඤ්චායතනන කුසල චිත්ත සඩ්බාාත මහග්ගතා රම්මණය එල්බගෙණ හටගනිත්. විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුියා චිත්තය වනාහි මේ භවයෙහිද, අනතුරු පෙර භවයෙහිද, තම සන්තානයෙහි උපන් ආකාශානඤ්චා යතන කුසල චිත්තයද, මේ භවයෙහි තම සතන්හි උපන් ආකාශා නඤ්චායතන කුියා චිත්තයද යන මහග්ගතාරම්මණය එල්බගෙණ හටගනිත්.

ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල විපාක ධාානයෝ වනාහි ආකාශා නඤ්චායතන කුසල චිත්තයාගේ නත්ථිභාව සඩ්බාාත අභාව පුඥප් ථීය අරමුණු කොටගෙණ හටගනිත්.

ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුියා චිත්තය, ආකාශානඤ්චායතන කුසල කුියා චිත්තයන්ගේ අභාව පුඥප්තිය අරමුණු කොටගෙණ හටගණී.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුසල විපාකධාානයෝ මේ වර්තමාන භවයෙහිද අනතුරු පෙර භවයෙහිද, අධාාත්ම සන්තාන යෙහි උපන් ආක්ඤ්චඤ්ඤායතන කුසල චිත්ත සඩ්බාාත මහග්ගතා රම්මණය එල්බගෙණ හටගණිත්.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුියා චිත්තය වනාහි මේ භවයෙහිද අනතුරු පෙර භවයෙහිද තම සතන්හි උපන් ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල චිත්තයද මේ භවයෙන් තම සන්තානයෙහි උපන් ආකිඤ්චඤ්ඤා-යතන කුියා චිත්තයද යන මහග්ගතාරම්මණය එල්බගෙණ හට ගණින්.

භාවතානුයොගී පුද්ගලතෙමේ, මෙකී කමටහන් අතුරෙන් තම චරිතයට යොගා වූ අරමුණක් ලබාගෙණ භාවතා කරණ කල්හි, ඔහුට ධාාත ලැබීමට හේතු සම්පත් ඇත්තේචීතම්, ඔහුගේ භවඩ්ග චිත්තය ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතරින් එකක්ම වත්තේය. භාවතාව සඵල වූ කල්හි,පතිභාග නිමිත්ත සඩ්ඛාාත ධම්මාරම්මණය එල්බ ගෙණ චිත්ත වීරීය හටගැණිමේදී පළමුකොට භවඩ්ග චලතය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, යන භවඩ්ග සිත් දෙක ඉපිද තිරුද්ධවූ පසු, පතිභාග නිමිත්ත එල්බගෙණ මතොද්වාරාවජ්ජන සිත එක්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. ඊට අනතුරුව ඤාණසම්පුයුක්ත කාමාවචර මහා කුසල් සිත් සතරින් එක් චිත්තයක් පරිකර්ම. උපවාර, අනුලෝම, ගොනුභු යන නමින් සතර වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. එයට අනතුරුව අර්පණා හෙවත් ධාාන සිත එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් පසු චිත්ත සන්තතිය නැවත භවඩිග වේ.

පරිකර්මාදී මේ සින් සතර, ඉතාමත්ම පිරිසුදුවූ කාමාවචර කුසල් සින් සතරකි. භාවනාමය කුසල කර්මය සිද්ධ කරන්නාවූ මේ සිත් සතරින් පළමුවෙනි සින අර්පණාවට සිත පිළියෙල කිරීම වශ යෙන් පහළවන බැවින් එයට පරිකර්ම සිත යයි කියනු ලැබේ. එයට අනතුරුව උපදනා මහා කුසල් සිත, අර්පණාවට ඉතා නුදුරුවූද, ඉතා නොලංවූද අර්පණාවට සමීපව පිහිටි හෙයින් උපචාර සිත යයි වශවහාර වේ. එයට අනතුරුව උපදින සිත අර්පණා නොවූවත් එයට අනුකූල බව ඇති හෙයින් අනුලොම යන නමින් හැදින්වේ. මෙසේ මහා කුසල් සින් තුනෙකින් පිළියෙලවී අර්පණාවට ලංකොට එයටම අනුකූලව වන සේ යෙදෙමින් නිරුද්ධ වූ කල්හි, කාමගොතු යෙන් එතර කරවමින් අර්පණාවට පමුණුවන්නාවූ ගොතුහු වික්තය ඉපිද නිරුද්ධ වේ.

කාම ගොතුය හෙවත් කාමලොකයට අයත් බවය, පෘථග්ජන හොතුය, හෙවත් පෘථග්ජන බවය යයි ගොතු දෙකෙකි, ධාානයෝ රූපාරූප බුහ්ම ලොක වලට ඇතුළත් බැවින් කාම බවෙන් වෙන්වම ලබාගත යුතු වේ. එබැවින් රූපාරූප ධාාන සිත් ඉපැද්වීමට පෙර, කාම භවය හෙවත් කාම ගොතුය තාවකාලික වශයෙන් වත් නැසිය යුතු වේ. එබැවින් ධාාන විත්තයට පළමුව උපදනා සිත කාම ගොතුය නැසීම කරණ හෙයින් එයට ගොතුභු සිත යයි කියනු ලැබේ.

අාය්‍යී භාවයට හෙවත් සෝවාන් මාර්ගයට පැමිණීමට පෙර පෘථග්ජන ගොතුය නැසිය යුතු වේ. ඒ නැසීම, ධාානයට පළමුව කාම ගොතුය නැසීම මෙන් නොව, පෘථග්ජන ගොතුයට නැවත නොපැමිණෙන සේ නැසීමය. එබැවින් මාර්ග චිත්ත වීජීයෙහි යෙදෙන ගොතුභු සිත පෘථග්ජන ගොතුය නසමින් ආය්‍ය භාවයට පමුණුවන කාමාවචර මහා කුසල් සිතක් බව දත යුතුයි.

අර්පණා චිත්ත වීථියෙහි යෙදෙන්නාවූ මේ කාමාවවර මහා කුසල් සිත් සතරට උපචාර සමාධිය යයි ද උපචාර භාවනායයි ද, කියනු ලැබේ. ඒ සිත් අර්පණාවට ඉතා සමීපව පහළවන බැවින් උපචාර සමාධිය නම් වේ. උපචාර සමාධිය ලැබීමත් සමගම අර්පණා සමාධියද ලැබෙන බව දතයුතුයි.

තවද, පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම යන නමින් උපදනා කාමාව මර කුසල් සිත් තුනට ආසේවන සිත් යයි ද, පරිකර්ම සිත් යයි ද උපචාර සිත් යයි ද, අනුලොම සිත් යයි ද කියනු ලැබේ.

ගොනුතු චික්තය ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු භාවනා අරමුණවූ පුතිභාග නිමිත්ත සඩ්බාහත ධම්මාරම්මණය ගෙණ පුථමධාහන සිත උපදී. මේ පුථමධාහන චිත්තය වනාහී, කාම භවයෙහි බැද තබන්නාවූද ධාහනය වළක්වන්නාවූද, කාමච්ඡන්දය, වහපාද, රිනමිද්ධ, උද්ධච්ච කුක්කුච්ච විචිකිච්ඡා යන පඤ්ච නිවරණ ධර්මයන් විෂ්කම්භණ වශ යෙන් පුහාණය කිරීමට උපකාර වන්නාවූ, චිතක්ක, විචාර, පීති, සුබ, එකග්ගතා සඩ්බාහත ධාහනාඩ්ග පසකින් යුක්තව පහළවන්නාවූ ධාහන සිතකි. මෙයට අර්පණා සිත යයි ද කියනු ලැබේ. මෙසේ අර්පණා චිත්තයක්වූ පළමුවෙනි ධාහන සිත එක්වරක් ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු, නැවත භවඩිග චිත්ත පරම්පරාව පහළ වන්නේය.

මන්දපාඥ, තික්ඛපාඥ යන පුද්ගලයන් අතුරෙන් තික්ඛ පාඥ තුම්වූ තික්ෂ්ණ නුවණක් ඇති, වහා සිත එකහ කර ගැනීමට ශක්තිය ඇති පුද්ගලයා හට නැවත නැවත මේ ධාානය උපදවමින් පුරුදුවූ කල්හි ඔහුගේ සන්තානයෙහි පහළ වන්නාවූ අර්පණා චිත්ත වීටීයේ, ධාාන සිතට පූර්වභාගයෙහි ඇතිවන මහා කුසල් සිත් සතර අතුරෙන් පරිකර්ම සිත හට නොගන්නේය. හවඩ්ග චලන, හවඩ්ගුපච්ඡෙද මනොද්වාරාවජ්ජන චිත්තයන්ට අනතුරුව උපචාර, අනුලොම ගොතුභු යන සිත් තුන පමණක් පහළවී ධාාන සිත හට ගන්නේය. මන්ද පාඥයා හට වනාහී පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම, ගොතුභු යන සිත් සතරම පහළ වන්නාහ.

පුථමධාාන ලාභි පුද්ගල තෙමේ ඒ ධාානය ආවජ්ජන වසී සමාපජ්ජන වසී, අධිට්ඨාන වසී, උට්ඨාන වසී, පච්චිචෙක්ඛණ වසී යන පස් ආකාරයෙන් පුරුදුකොට, ඒ පුථමධාාන සිත, කාමාවවර විත්තයන්ට ආසන්න බැවින්ද, පඤ්චනීවරණ ධර්මයන් නැවත නැවත මතුවීමට අවකාශ ඇති බැවින්ද, පුථමධාානයෙහි දෙස් දක, දෙවෙනි ධාානය උපදවාගනු කැමැතිව, නැවතත් පුරුදු කර්මස්-ථානය ගෙණ භාවනාකොට රුපාවචර දුතියජ්ඣානය උපදවා ගන්නේය.

දෙවෙනි ධාාන සික උපදින චිත්ත වීටීයේද, පළමුවෙන් භවඩ්ණ චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය, පරිකර්ම, උපචාර අනුලොම, ගොතුභු යන සිත් ඉපිද නිරුද්ධවූ කල්හි, විචාර, පීති, සුබ, එකග්ගතා යන ධාානාඩග සතරින් යුත් දුතියජ්ඣාන අර්පණා චිත්තය එක්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් චිත්ත වීටීය අවසන් වේ.

නැවත, ඒ දුතියධානයද, පඤ්චවසිතාවෙන් පුරුදු කොට ගෙණ නැවත නැවතත් භාවතා වඩතා කල්හි ඒදුතියධානයාගේ දෙස් දැක තුන්වෙනි ධානනය උපදවාගනු කැමැතිව වියා වඩත්නේය. එසේ වඩතා ලද භාවතාව සම්පූර්ණවූ කල්හි, පළමුකී පරිද්දෙන් නැවතත් අර්පණා විත්ත වීරීයක් පහළවන්නේය. එහි උපදතා අර්පණා සිත හෙවත් තුන්වෙනි ධානන සිත, චිතක්ක විචාර යන ධානතාඩ්ග දෙක හැර ඉතිරිවූ පීති, සුබ, එකග්ගතා යන ධානතා-ඩ්ග තුනෙන් යුක්ත වන්නේය.

මෙයින් තෘප්තියකට නොපැමිණි යොගාවචර තෙමේ තමන් ලත් ධාානය පඤ්චවසිතාවෙන් පුරුදුකොටගෙණ සතරවෙනි පස් වෙනි ධාානයන් පළමුකී පරිදි පිළිවෙලින් උපදවා ගන්නේය. සතරවෙනි ධාාන සිතෙහි සුඛ, එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ග දෙක ද පස්වන ධාාන සිතෙහි උපෙක්ඛා, එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ග දෙකද පහළවන බව දන යුතුයි.

අරුපාවචර ධාාන උපදවන කල්හිද, මෙයට සමාන අර්පණාවිත්ත වීරී පහළ වන්නාහ. අරුපාවචර ධාානයෝ පඤ්චමධාාන සඬ්ඛාාවට ගැනෙන බැවින් එහි යෙදෙන ධාානාඩ්ගයෝ දෙදෙනානම් උපෙක්ඛා, එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ගයෝය.

මන්දපුාඥයා හට උපදනා අර්පණා වින්න වීථිය මෙසේයි:—

...න දම ප උ නු ඉගා ඣා ...

තික්බපුාඥයා හට උපදතා අර්පණා චිත්ත වීරීය නම:—

∴.න ද ම උ නු ගො ඣා ...

ඒ ඒ ධාානයන්ට අනතුරුව, එක් ධාානාභ්ගයකට එක් පුකාණවෙක්ෂා ජවන වීරීයක් බැගින් ලැබෙන්නේය. එවිට හවසිග වල නය, හවසිගුපච්ඡෙදය, මනොද්වාරාවජ්ජනය යන සිත් තුන ඉපිද නිරුද්ධවූ කල්හි, ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් සතරින් එකක් ජවන් වශයෙන් එම ධාානාභ්ගයක් අරමුණු කරමින් පස් වරක් පිළිවෙලින් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. පස්වන ජවනයට අනතුරුව හවසිගපානය වීමෙන් එක් පුකාවෙක්ෂා ජවන වීරීයක් අවසන් වේ. මේ කුමයෙන් සියඑම ධාානාභ්ගයන් අරමුණු කරන් නාවූ පුතා වෙක්ෂා ජවන වීරී ඒ ඒ ධාානයන්ට අනතුරුව පහළ වන බව දකයුතුයි.

# මාගී චිත්ත වීථි

ලෝකොත්තර මාර්ග සිත් හා ඵල සිත් උපදින චිත්ත වීථි මාර්භ චිත්ත වීථි නම්. එක් පුද්ගල සන්තානයෙක්හි මේ මාර්ග චිත්ත වීථි සනරක් මිස එයට වැඩි ගණනක් නූපදී. එනම් සොචාන් මාර්ග වීථිය, සකෘදගාමි මාර්ග වීථිය, අනාගාමි මාර්ග වීථිය, අර්හත් මාර්ග වීථිය යන මාර්ග චිත්ත වීථි සතරය.

ලොකොත්කර මාර්ග එල උපදවන පුද්ගලයෝ දෙදෙනෙකි. එනම් <mark>ශුෂ්ක විදර්ශක පුද්ගලයා</mark> සහ සමථයා<mark>නික පුද්ගලයා</mark> යන දෙලදනාය.

පුළුමධාානය, දුතියධාානය, තතියධාානය, චතුත්ථධාානය, පඤ්චමධාානය යන ධාාන පසෙන් යමකිසි එක් ධාානයක් හෝ වැඩි ගණනක් හෝ උපදවා එයින් එක් ධාානයක් උපකාර කොට ගෙන නොහොත් ධාානයෙහි අන්තර්ගත අඩ්ගයන්ට ඇතුළත් ධර්මයන් විදර්ශනා වශයෙන් වඩා, මාර්ගඵල උපදවන පුද්ගල තෙමේ, සම**්යානික ආය**්‍ය පුද්ගල නම් වේ. ඒ පුද්ගලයන් හට ලැබෙන මාර්ගඵල සිත් ලොකොත්තර ධාාන සිත් සකළිසට ඇතුළත් වේ.

ශුෂ්ක වීදර්ශක පුද්ගලයා වනාහි ධෲනය පාදකකොට නො ගෙන විදර්ශනා වඩා මාර්ග ඵලයන්ට පැමිණෙන ආය\$ පුද්ගල යාය. මේ පුද්ගලයා හට ලැබෙන්නේ ලොකොත්තර මාර්ගඵල සිත් අටෙන් එක් මාර්ග සිතක් හා එක් ඵල සිතකි.

මේ ධාානය වනාහි පාදකධාානය, සම්මසිතධාානය, පුද්ගල ධාාශය ධාානය යයි තුන් වැදැරුම් වේ.

ධාාන ලාභි පුද්ගලකෙමේ, සොවාන් ආදී මාර්ගයක් ලබනු කැමැති කල්හි, ඒ ධාානය බොහෝ කලක් පඤ්චවසිතාවෙන් පුරුදු කොට, නිතර නිතර ධාානය උපදවා ගැණීමට ශක්තිය ඇති කල්හි, ධාාන සමාපත්තියට සමවැද, ඒ සමාපත්තියෙන් නැගිට, ඒ ධාානයෙහි අන්තර්ගන අරූප වූ, නාම ධර්මයන් අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම වශයෙන් විදර්ශනා වඩා මාර්ගඵල උපදවා ගන්නේය. එයට පාදක ධාානය යයි කියති.

සම්මසිතධාානය වනාහී හැකිතාක් ධාාන උපදවා එයින් යම ධාානයකට සමවැද, අනික් ධාානයක් සම්මර්ශනය කොට වීදර්ශනා වඩා පෙර මෙන්ම මාර්ග ඵලයන් ලැබීමය.

පුද්ගලධාාශය ධාානය වනාහි, ධාාන ලාභී පුද්ගල තෙමේ යම් ධාානයකට බඳුවූ මාර්ග එලයක් ලබම්හයි අදහස් කොට විදර්ශනා වැඩුයේවී නම්, ඒ ධාානයට බඳු මාර්ග එලයන් ලැබීමය.

මෙකී පුද්ගලයෝ පාදකධානන වශයෙන් හෝ, සම්මසිතධානන වශයෙන් හෝ, පුද්ගලධානශය ධානනය වශයෙන් හෝ යම් ධානන යක් උපකාර කොට ගෙන විදර්ශනා වඩා මාර්ග ඵල ලබන කල්හි, ඒ ඒ ධානනයන්ට සමාන වූ අඩ්ග හා යෙදුනු මාර්ග ඵල ලබන්නාහුය. මෙකී තිව්ධාකාරයම ධාාන ලාභින්ට මුත් ශුෂ්ක විදර්ශකශන්ට නොලැබේ. එසේද වුවත්, ශුෂ්ක වීදර්ශකයා විසින් ලබන්නාවූ මාර්ගය, ඒකාන්තයෙන්ම, පුථමධාානයට සමාන වූ අඩ්ග පස කින් යුක්ත වන බැවින් ශුෂ්ක විදර්ශකයාහට හෝ සමථයානිකයා හට හෝ ලැබෙන්නාවූ මාර්ගය ඒකාන්තයෙන්ම ධාානාඩ්ගයන් ගෙන් යුක්ත වන්නේමය.

නිර්වාණාවබොධය පිණිස වීයර් වඩන හැම පුද්ගලයෙකු වීසින්ම ශිල, සමාධි, පුඥ යන ධර්මයන් පිළිවෙලින් වඩා කෙළෙ සුන් කෙරෙන් දුරුවිය යුතුය. පිරිසුදු සීලයෙහි නොපිහිටා ලබාං ගතහැකි සමාධියක් නැත්තේය. සමාධිය නැති සිතක වීදර්ශනාං ඥනය පහළ නොවන්නේය. වීදර්ශනා ඥනයෙන් නොරව ලබාං ගත හැකි ලොකොත්තර මාර්ග ඵලයක් නැත්තේය. එබැවින් මාර්ග ඵලයන්ට පැමිණෙනු කැමති හැම පුද්ගලයෙකු විසින්ව මේ ඒකායන මාර්ගය වැඩිය යුතු වේ.

සසරදී ඉතා දීර්ඝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි දුන ශීලාදී පින්කම් **ෙකාට තියුණු කරණ ලද ශුද්ධා, වීය**්‍ය, ස**ති, සමාධි, පුඥ**, සඩ්ඛායාත පඤ්චෙන්දියයන්ගෙන් යුක්තව, පිරු පෙරුම් ඇතිව, විපාකාවරණ, කම්මාවරණ, ක්ලේශාවරණ යන්ගෙන් මිදී ති හේතුක පුතිසන්ධියක්ම ලැබ, සමාග්දෘෂ්ටියෙහි පිහිටා පතිරූපදෙශ වාසය, පණ්ඩිත සේවනය, සද්ධර්මශුවණය සහ නොපසුබට වීයා යෙන්ද යුක්තව පූර්වභාග පුතිපත්ති සඞ්ධාාත ලෞකික මාර්ගයද වඩා බොධිසම්භාරයන් -සම්පූර්ණ කළ තැනැත්තා විසින්ම මාර්ගඑලාවබොධය කළ හැකි බව දතයුතුයි. මෙතෙමේ පළමුකොට සතර සංවර ශීලයෙහි පිහිටා **ශීල** විසුද්ධියෙන් පිරිසුදුවී, චිත්ත විසුද්ධිය හෙවත් බලවත් සමාධිය ලබා ගැණීම පිණිස පඨවි කසිණාදී කසිණ අරමුණක් හෝ ආතාපානසතියට අරමුණු වන්නාවූ ආශ්වාස පුශ්වාස පුඳෙප්ති අරමුණක් හෝ තමන්ට පුකටව වැටහෙන යම් අරමුණක් හෝ ගෙන භාවනා කොට අඩු වශයෙන් පුථම ධාානයවත් ලබාගන්නේය. මෙසේ **උපවාර සමාධි,** අර්පණා සමාධි වශයෙන් සමාධිය උපදවාගෙන පුථමධාානයට පැමිණි පුද්ගලතෙමේ, කැමැතිනම් ඉතිරි ධාාන ලබාගැණීම පිණිස, තුමන් ලත් ධාානය පඤ්චවසිතා වශයෙන් පුරුදු කොට පිළිවෙලින් ඉතිරි ධාාන උපදවා ගන්නේය. එසේ ධාාන උපදවා ගැනීමේ

අපෙක්ෂාවක් නැති, මාර්ග ඵලයන්ම අවබොධ කරගැණීමට අදගස් කරණ පුද්ගල තෙමේ , එයටවැඩි ධාාන ගැන වීයා නොකොට, තමන් වීසින් උපදවා ගන්නා ලද්දවූ පුළුමධාාන සමාපන්තියට සම වැද, එයින් නැගිට, එහි අන්තර්ගත ධාානාඩ්ගයන් වෙන් වෙන් වෙන් වශයෙන් පුතාවෙක්ෂා කරමින් එහි ඇතුළත් ධර්මයන් අනිතාය, දුක්ඛ, අනාත්ම වශයෙන් විදර්ශනා කිරීමට උත්සාහ කරන්නේය. ඇතැම් පුද්ගල කෙනෙක් ධාාන සමාපත්තියට සමවැද හෝ සම නොවැද හෝ, පුළුමධාානය වැඩීමෙන් ලබාගත් චීත්ත විසුද්ධිය හෙවත් බලවත් සමාධියෙන් යුක්තව, තෙනුගුමික සංස්කාර ධර්ම යන්ම අරමුණු කරමින් ''රුපං අනිච්චං'' යනාදී වශයෙන් විදර්ශනා වැඩීමට ආරම්භ කරන්නේය.

මෙසේ ධාානය පාදක කොටගෙන හෝ නොගෙන හෝ විදර්ශනා වඩන්නාවූ පුද්ගල තෙමේ, තම ආත්ම භාව සඞ්බාහත පඤ්චොපාදනක් බන්ධය, නාමරූප වශයෙන් ඇති සැටි දක්නා සම්මර්ශන ඥනය පහළවීමෙන් දුක්ඛ සතාය නිශ්චයකොට දුකීම නම් වූ දිට්ඨිවිසුද්ධිය උපැවා ගන්නේය. ඉක්බිති හෙතෙමේ නැවත නැවතත් විදර්ශනා ව**ඩ**න්නේ තමන් විසින් පිරිසුදුව දක්නා ලද දුක්ඛසතායාගේ අවිදාා, තෘෂ්ණාදී පුතාායන් පිරිසිද දුනීමෙන් කාලනුය විෂයෙහි ඉපදියහැකි වූ සැක දුරුකොට පවත්තා විදර්ශතා ඥනය නම්වූ **කඩ්කාවීතරණ විසුද්ධියෙන්** පිරිසුදුව <mark>සමුදය සනාාය</mark> නිශ්චයකොට දනගන්නේය. නැවතත් තුලක්ෂණයන් අනෙකපුකාරයෙන් සම්-මර්ශනය කරන්නාවූ ඔහුට, ඕහාසාදී දසවිධ විදර්ශනොපක්ලේශ **යන්** පහළවීමෙන් නොමග යා හැකි බැවින්, ඒ නොමගින් වළක්වා නිසි මග පාද දෙන්නාවූ ම<mark>ග්ගාමග්ග ඤාණදස්සන විසුද්ධියෙන්</mark> පිරිසිදු වන්නේය. මෙසේ විදර්ශනොපක්ලේශයන් ගෙන් මිදී විදර්ශනා වඩන්නාවූ පුද්ගලයා හට, උදයවාාඤාණාදී නව මහා විදර්ශනා **ඥනයන්** පහළ වීමෙන් **පුතිපද ඤාණදස්සන** විසුද්ධියෙන්ද පිරිසුදු වන්නේය. මෙසේ මේ ෂට් විසුද්ධීන් උපදවාගෙන ඔවුන්ගේ වශයෙන් නොයෙක් වර ලබන ලද පූර්වහාග මාර්ග ඇතිව වුල්ල-**සොතාපන්න** යයි කිව යුතු බවට පැමිණෙන්නේය. මෙසේ නව මහා විදර්ශතා ඥනයන් පහළ වූ කල්හි මාර්ග එලාධිගමය පිණිස වැඩිය යුතු අනාෳ විදර්ශනාවක් නැති හෙයින් මාර්ග විත්ත වීථිය පහළ වන්නේය.

මස්තකපුාප්ත වූ විදර්ශනා ඥන ඇතිකල්හි හටගන්නාවූ මාර්ග විත්ත වීරීයෙහි පළමුකොට භවඩ්ග චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, **මනොද්වාරාවජ්ජනය** යන සිත් තුන පිළිවෙලින් ඉපිද නිරු**ද්**ධ වූ පසු, මන්<mark>දපුාඥයෙකු</mark> වී නම් පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම, ගො<mark>තුභ</mark>ු යන නමින් මහා කාමාවචර කුසල් සිත් සතරක්ද, **තික්බපුාඥයෙකු** වී නම්, උපචාර, අනුලොම, ගොතුභු යන නමින් සීත් තුනක්ද ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. මේ සිත් සතරෙන් **පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම** යන සිත් තුන නිවන් අරමුණු කරන්නාවූ චිත්තයන්ට පූර්ව භාග යෙන් එ මාර්ග චිත්තය ඉපැදවීමට මග සළසන්නාක් මෙන් එයට අනුකූලවම පවත්තා හෙයින් අනුලොම සිත් යයි ද වාාවහාර වේ. මේ අනුලොම සිත් ඉතා පිරිසුදු කාමාවචර කුසල චිත්තයෝයි. තදඩ්ගපුහාණි වශයෙන් අකුසල් නසන්නාවූ මේ චීත්තයන්හි සම්පුයුක්ත වූ පුඥ චෛතසිකය, අනුලොම ඥනය, සච්චානු ලොම ඳෙනය, මස්තකපුාප්ත වීදර්ශනා ඥනය, වුට්ඨානගාමිනී විදර්ශනා ඥනය, සඞ්බාරොපෙක්බා ඥනය යනාදී නොයෙක් නම් වලින් වාාවහාර වන්නේය. පාදුක ධාානය යයි කී කල්හී මේ වු<mark>ට්ඨානගාමීනී විදර්ශනාවට</mark> පාදක වන බව දනයුතුයි. එබැවින් \_\_\_\_\_ මාර්ග චිත්ත වීථියෙහි **ගොනුභු විත්ත**ය දක්වා උපදින්නාවූ සියඑ ජවනයෝ තිවිධ ලොකයෙන් නැගී යාමට හේතුවන හෙයින් උප චාර වශයෙන් <mark>වූට්ඨානගාමිනී විදර්ශනා ජවනයයි</mark> සම්මත කරණ ලදී.

තවද, මාර්ග ඵල ලබන්නාවූ සියළුම පුද්ගලයෝ තෙනුභූමික සංස්කාර ධර්මයන් අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම වශයෙන් නිලක්ෂණ යට ආරොපණය කොට භාවනා වඩන කල්හි එක් ආයාශයෙක් හට එක් ලක්ෂණයක්ම වැටහී මාර්ග එලයන්ගේ ලැබීම ස්වභාව ධර්මයක් වෙයි.

යම පුද්ගලයෙක් සියලු ධර්මයන් අනාත්ම වශයෙන් දක ආත්මය යි ගැණුම අත්හරින්නේ නම, ඕහට උපදනා මාර්ග වීරීයෙහි අනු ලොම සිත හා යෙදුනාවූ පුඥ චෛතසිකය, සුඤ්ඤතානුපස්සනා නම වීමොක්ෂ මුඛය හෙවත් සසරින් මිදීමේ මාර්ගය වෙයි. අනතුරුව උපදනා මාර්ගයද සුඤ්ඤත මාර්ග නම වේ. එයට අනතුරුව උපදනා ඵලයද සුඤ්ඤත ඵලය නම් වේ. ඒ මාර්ග ඵලයන්ට අරමුණු වන්නාවූ නිර්වාණය ද සුඤ්ඤත නිර්වාණය යයි කියනු ලැබේ. යම් පුද්ගලයෙක් සියලු ධර්මයන් අනිතා වශයෙන් දැක විපල්ලාසා නිමිත්ත අත්හරින්නේ නම්, ඕහට උපදනා මාර්ග වීරීයෙහි අනුලොම සිත හා යෙදුනාවූ පුඳෙ චෛතසිකය, අනිමිත්තානුපස්සනා විමොක්ෂ මුඛය නම් වේ. එයට අනතුරුව උපදනා මාර්ගඵල නිර්වාණ ධර්මයෝ, අනිමිත්ත මාර්ගය, අනිමිත්ත ඵලය, අනිමිත්ත නිර්වාණය යයි වාාචහාර වේ.

යම් පුද්ගලයෙක් විදර්ශනා වඩන කල්හි සියලු ධර්මයන් දුක් වශයෙන් දක තෘෂ්ණා පුණිධිය අත්හරීද, ඔහුට උපදනා මාර්ග වීටීයෙහි අනුලොම සිත හා යෙදුනාවූ පුඥ චෛතසිකය, අප්පණිභිතානුපස්සනා විමොක්ෂ මුඛය නම් වේ. ඊට අනතුරුව උපදනා මාර්ග ඵල නිර්වාණ ධර්මයෝ, අප්පණිභිත මාර්ගය, අප්පණිභිත එලය හා අප්පණිභිත නිර්වාණය යයි ද වාවහාර වේ. මෙසේ අනුලොම සිත හා යෙදුනාවූ පුඥ චෛතසිකය, වුට්ඨානගාමණි. විදර්ශනාය, සංඛාරෝපෙක්ෂා ඥනය, සව්වානුලොම ඥනය, අනුලොම ඥනය යනාදී නම් ලබන්නාක් මෙන්ම සුඤ්ඤතනුපස්සනා විමොක්ෂ මුඛය අනිමිත්තානුපස්සනා විමොක්ෂ මුඛය, අප්පණිභිත නුපස්සනා විමාක්ෂ මුඛය අනිමිත්තානුපස්සනා විමාක්ෂ මුඛය, අප්පණිභිත නුපස්සනා විමාක්ෂ මුඛය යන නම්ද ලබා ඒ හේතුවෙන්ම මාර්ග ඵල නිර්වාණ ධර්මයෝ ද ඒ ඒ නම් ලබන බව දකයුතුයි. නිර්වාණ නම් වූ ක්ෂෙම භූමියට ඇතුළ් වන්නාවූ දෙරටු තුනක් බදු හෙයින් මේ විදර්ශනා ඥනයෝ තුන්දෙනාට වීමොක්ෂ මුඛ යයි කියනි.

අනුලොම සිත්වලට අනතුරුව ලැබෙන්නාවූ ගොනුණු සිතුණි නිර්වාණ ධර්මය අරමුණු කරමින්, පුථග්ජන ගොනුය, නසා, ආර්ය පුද්ගල භාවයට පමුණුවන්නාවූ කාමාවචර මහා කුසල් සිතකි. ඒ සිත නිර්වාණය අරමුණු කරන්නේවී නමුත් මාර්ග චිත්තයන් විසින්ම සිදුකරනු ලබන්නාවූ සතර මාර්ග කෘතායන් සිදු කිරීමට අපොහොසත් බැවින් පෘථග්ජන භාවයෙහිම සිට නිර්වාණය පමණක් අරමුණු කරන බව දත යුතුයි. එබැවින් ගොනුණු දෙනය මාර්ගය ආවර්ජනා කිරීම වශයෙන් අනුලොම සිත්වලට අනතුරුව මාර්ග සිතට පළමුවද හට ගන්නා හෙයින් පුතිපද දෙනදස්සන විශුද්ධ යද නොවන්නේය, එසේම මාර්ගය නොවන හෙයින් දෙනදස්සන විසුද්ධියද නොවේ. අනුලොම දෙන තුනෙන්, සතාය වසා සිටි මොහාන්ධකාරය දුරුකළ කල්හි, සියලු සංස්කාරයන් විෂයෙණි

සිත නොයවන්නේය. සංස්කාර නිමිත්ත දුරුවූ කල්හි සංස්කාර විරොධ වූ නිවණ අරමුණු කරමින් පෘථග්ජන භූමියෙන් නික්ම ආය\$ භූමියට පමුණුවන්නාවූ විදර්ශනාවගේ මස්කකය වැනිවූ පෙරලා නොඑන **ගොතුභූ ඥනය** උපදී.

උත්පාදයත්, පුවෘත්තියත්, සංස්කාර නිමිත්තත් මඩිනුයි යන අර්ථයෙන්ද, අනුත්පාද වූද, සංස්කාරයන්ගේ නොපැවැත්ම හෙවත් සංස්කාර නිරොධයවූද, නිර්වාණයට වදිනුයි යන අර්ථයෙන්ද, ගොතුභු නම් වන බව දත යුතුයි.

දියෙන් පිරි ඇළකින් එතරවනු කැමැති පුරුෂයෙක් වහා දිව විත්, මෙතෙර සිට, වෘක්ෂ ශාඛාවෙක්හි එල්වනලද රැහැනක එල්ලි, එම වේගයෙන්ම එතෙරට පැන, රැහැණ අතහැර, වෙව්ලමින් සිට, පසුව පොළොවෙහි ස්ථීරව පිහිටන්තේය. මෙසේ යොගාවචර තෙමෙද, සසරින් එතෙරව, නිවණෙහි පිහිටනු කැමැතිව, උදයවාහනු දර්ශනාදී නව මහා විදර්ශනා දෙනයන්ගේ වේගයෙන් දිව විත්, නාම රූප ධර්මයන්හි අනිතාහ, දුක්ඛ, අනාත්ම යන නිලක්ෂණයන් අතුරෙන් එක් ලක්ෂණයක් එල්බගෙන අනුලොම චිත්තයන්ගේ උපකාරයෙන් තමන් විසින් පැමිණිය යුතු නිවණට ආසන්නව තුන්වන අනුලොම චිත්තයාගේ නිරොධයෙන්, ඒ සංස්කාරාලම්ඛණය අත් හැර ගොතුභු සිතින් නිවණට පැමිණ, සොවාන් මාර්ගඥනයෙන් නිවණෙහි ස්ථීරව පිහිටන්නේය.

මෙහි අනුලොම දෙනය, සතා මුවහ කරණ කෙළෙස් නමැති අන්ධකාරය දුරු කරන්නට සමර්ථවන නමුත්, නිර්වාණය අරමුණු කරන්නට අසමර්ථ වේ. ගොතුභු දෙනය නිර්වාණය අරමුණු කිරීමට සමර්ථවන නමුත් සතා මුවහ කරණ ක්ලෙශාන්ධකාරය නැසීමට අසමර්ථ වේ.

අැස් ඇති පුරුෂයෙක් අහසෙහි සඳ තරු දක යෝගයක් දැනගනු කැමැතිව රාති කාලයෙහි අහස බලන්නේ වලාකුලින් වැසී තිබෙන හෙයින් සඳ තරු නොදකී. එවේලෙහි එක් වානයක් නැහ සණවූ වලා පටලයන් පහ කෙළේය. එයිනුත් සඳ නොපෙනි සිටි කල්හි දෙවනුව ද වානයක් නැග මධාමවූ වලාපටලයන් පහ

කෙළේය. නැවත තුන්වන වාතයක්ද නැග සියුම් වලා පහකළ කල්හි, ඒ පුරුෂයා සඳ තරු ආදිය දක යොගය දනගත්තේය. මෙසේ සණ, මධාාම සියුම් වලාපටලයන් සතාා මුවහ කරන ක්ලෙශාන්ධකාරය මෙන්ද, තුන් වාතයන් මෙන් අනුලොම චීත්ක යන්ද, සඳ දකින්නාවූ ඇස් ඇති පුරුෂයා මෙන් ගොනුභූ චීත්නය ද, සඳ මෙන් නිර්වාණයද දකයුතුයි.

මෙසේ ෂට් විශුද්ධීන්ගෙන් පිරිසුදුව්, සම්පූර්ණ කරණලද ලෞකික මාර්ග ඇත්තේ සත්වන දෙන දස්සන විසුද්ධිය ලබන්නාවූ මාර්ග චිත්ත වීථිය පහළවී, අනුලොම චිත්තයන්ට අනතුරුව උපදනා ගොතුභු සිතින් පෘථග්ජන භාවයෙන් එතරවූ කල්හි දෙන දස්සන නම්වූ සොවාන් මාර්ග සිත නිර්වාණය අරමුණු කරමින් සතර මාර්ග කෘතායෙන් එකක්ෂණිකව සිද්ධකරමින්, එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. ඒ සතරමාර්ග කෘතායෙන් නම්, දුක්ඛ සතාය පිරිසිඳ දනීමය, සමුදය සතාය පහ කිරීමය, නිරෝධ සතාය පතාක් වෙ දනීමය, මාර්ග සතාය වැඩීමය යන කෘතායෙන්යි. සමථයානික ආය්‍ය පුද්ගලයා හට මේ සොතාපන්න මාර්ග සිත වශයෙන් ලැබෙන් නෝ තමන් විසින් පාදකකොට ගත්, පුථමධානනාදී ධානන පසෙන් යම්කිසි ධානනයකට බඳුවූ ලොකොත්තර සොවාන් මාර්ග ධානන සිත් පසෙන් එකකි. ශුෂ්ක විදර්ශක පුද්ගලයෙක් වීනම් ඕහට 'ලැබෙන්නේ ලොකොත්තර සිත් අටට ඇතුළත් සොවාන් මාර්ග සිතය.

සොවාන් මාර්ග සිතින් නැසිය යුතු කෙළෙස් නසා, වතුරායාී සතාවෙබොධය පළමු වරට සිද්ධ කරමින්, පෘථග්ජන භාවයෙන් එතර කරමින්, නිර්වාණ මාර්ගයට පමුණුවන්නාවූ මේ සොවාන් මාර්ග චිත්තය ඉපිද නිරුද්ධවූ කල්හි, එහි අකාලික වූ හෙවත් කල් නොයවා දෙන විපාකය නම් වූ, සොවාන් එල සිත දෙවරක් හෝ තුන්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. මේ චිත්ත වීරීයෙහි පරිකර්ව සිත උපදනා මන්ද පුාඥයන්ට වනාහී එල සිත් දෙකක්ද, තික්බ පුාඥයන්ට පරිකර්ම සිතක් නැති හෙයින් එල සිත් තුනක්ද උපදනේය. මෙසේ එල සින් දෙකක් හෝ තුනක් මුත් එයට වැඩි ගණනක් නුපදීමට හේතුව චිත්ත වීරීයක ඇති වන්නට අවකාශ ඇත්තේ ජවන් සිත් සනක් වුත් එයට වැඩි ගණනක් නොවන බැවිනි. මන්ද පුාඥ පුද්ගලයා හට පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම, ගොනුභු, මාර්ග සිත, සහ ඵල සිත් දෙකත් එකතු වීමෙන් ජවන් සිත් සත සම්පූර්ණ වේ. තික්බ පුාඥ පුද්ගලයා හට උපචාර, අනුලොම ගොනුභු මාර්ග සිත සහ ඵල සිත් තුනක් එකතු වීමෙන් ජවන් සිත් සත සම්පූර්ණ වන්නේය.

මාර්ග සිතට අතතුරුව උපදින්නාවූ මේ ඵල සිත්, එකාන්තයෙන්ම තිවණ අරමුණු කරන්නේවීනමුත් කුසල සඩ්බාාවට නො ගැනේ. ආනන්තරික සමාධිය, අකාලික විපාකය යන නම් වලින් හැදින්වනු ලබන මේ ඵල විත්තයෝ, අවාාකෘත ධර්මයෝ වෙත්. වාර්ග සිතින් නසනලද කෙලෙස් ඇති චිත්ත සන්තානයෙහි සංසිදිම ස්වභාවය ඇති කරවන හෙයින් මේ ඵල චිත්තයෝ පටිප්පස්සද්ධිපුභා-ණයෙන් කෙළෙස් සන්සිදවන බව දත යුතුයි. මනුෂා ශරීරයෙන්ම නිවත් සැප විදිනා හෙයින් ඒ ඵල චිත්තයට වඩා උතුම සැප ගෙනදෙන චිත්තයක් මේ හවනුයෙහිම නො ලැබෙන්නේය. මේ සොවාන් ඵල සිත් දෙක හෝ තුන ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි විත්ත සන්තතිය නැවත හවඩ්ගයට බසින්නේය.

සොවාන් මාර්ග වීත්ත වී්රීය මෙසේ දක්වනු ලැබේ.

මන්දපුාඥයා හට: ... න ද ම ප උ නු ගො මග්ග එ එ ... නික්ඛ පුාඥයාහට : ... න ද ම උ නු ගො මග්ග එ එ එ ...

මේ විත්ත වීථියට පෙර පසු උපදතා හවඩ්ගයෝ පඤ්චවොකාර තුිහේතුක හවඩ්ග නවයෙන් එකක්ම වන්නේය. එනම්, ඤාණසම්පු යුක්ත කාමාවචර මහා විපාක සතරය, රූපාවවර විපාක පසය යන විපාක සිත් නවය වේ.

මෙසේ සොවාන් මාර්ග වින්ත විරිය අවසන් වී භවඩග සිත් පරම්පරාව නැවතත් හටගෙණ, එයට අනතුරුව පුතාවෙක්ෂා ජවනයන්ගෙන් යුත් චීත්ත වීරී පහළ වන්නේය. ධර්මයන් පිළිබ**ඳ** මනා අවබොධයක් ඇති තික්ඛ පුාඥ ආයා පුද්ගල නෙමේ කරුණු පසක්ම පුතාවෙක්ෂා කරන්නේය. පලමුකොට තමන් උපදවා ගත් මාර්ගය පුතාවෙක්ෂා කරමින් එක් වීත්ත වීරීයක් හටගන්නේය. භවඩ්ග වලන, භවඩ්ගුපව්ජෙද, යන සිත් දෙක ඉපිද නීරුද්ධ වූ පසු, තමන් විසින්. උපදවාගත් සොවාන් මාර්ගය අරමුණු කොට ගෙන මනොද්වාරාවජ්ජන සිත පහළ වී, අනතුරුව කාමාවවර ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් සතරින් එකක් සොවාන් මාර්ගයම අරමුණු කරමින් ජවත් සිත් වශයෙන් සත්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. එයට පසු සිත් පරම්පරාව නැවත භවඩ්ග වේ. මේ චීත්ත වීරීයට පෙර පසු උපදනා භවඩ්ගයෝ පඤ්චවොකාර තිුහේ-තුක භවඩ්ග නවයෙන් එකක්ම වන්නේය.

ඉක්බිති, තැවතත් සොවාන් ඵලය පුතාවෙක්ෂා කරමින් චිත්ත වීරියක් පහළ වන්නේය. එම චිත්ත වීරියේද භවඩග චලන, භවඩ්ගුපච්ඡෙද යන සිත් දෙක ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු, සොවාන් ඵලය අරමුණු කරමින් මනොද්වාරාවජ්ජනය සහ ජවත් සිත් සතක් ද පළමු දක්වූ පරිදි, පිළිවෙලින් ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් නැවන භවඩ්ගපාතය වේ.

තුන්වෙනුව හටගන්නා පුනුසවෙක්ෂා ජවනයෝ, තමන් ලත් මාර්ගයෙන් පුහීණ කරනලද ක්ලේශයන් අරමුණු කරමින්, මේ වේ ක්ලේශයන් මා විසින් නසන ලද්දේශයි පුතුසවෙක්ෂා කරන්නේය. එම චිත්ත වීරීයෙහිද, භවඩිග චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, යන සින් දෙකට අනතුරුව, පුහීණ කෙලෙස් අරමුණු කරමින් මනොද්වාරා වජ්ජන සිතක්ද, කාමාවවර ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් සතරින් එකක් ජවන් වශයෙන් සත්වරක්ද ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් පසු නැවත භවඩ්ගපාතය වන්නේය.

සතරවෙනුව, ඉතිරි හෙවත් අවශෙෂ ක්ලෙශයන් අරමුණු කරන් තාවූ චිත්ත වීරීයක් හටගන්නේය. එම චිත්ත වීරීයෙහිද හවඩග චලනය හවඩ්ගුපවණෙදය ඇතිවී අනතුරුව තමන් විසින් ඉදිරි මාර්ගයන්ගෙන් තැසිය යුතු කෙළෙස් පුතාවෙක්ෂා කිරීම නම් වූ අවශෙෂ ක්ලෙශාරම්මණය ගෙණ මනොද්වාරාවජ්ජන සහ කාමාව-චර ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් සතරින් එකක් ජවන් චශයෙන් සත්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. එයට පසුව චිත්න සන්න තිය නැවත භවඩ්ග වේ. පස්වෙනුව හෙවත් අවසානයේදී, මා විසින් නිර්වාණ සඩ්ඛ්‍යාක මේ ධර්මය අරමුණු කිරීම් වශයෙන් අවබොධ කරණ ලද්දේය යි, මෙසේ ජාති ජරා මරණාදියෙන් පහවූ අසඩ්ඛක ධර්මය ප්‍රකාලවක්ෂා කරන්නේය. එම චිත්ත වීටීයේද, භවඩ්ග චලන, භවඩ්ගුපච්ඡේද යන දෙසිත නිරුද්ධ වූ පසු නිර්වාණාරම්මණය ගෙණ මනොද්වාරා වජ්ජන සිතක් සහ ඤාණසම්පුයුත්ත කාමාවචර මහා කුසල් සිත් සතරින් එක් සිතක් ජවන් වශයෙන් සත්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වත් ඉත්ය.

මේ පුතාවෙක්ෂා චිත්ත වීථි මෙසේ යි:-

## ...නදමජජජජජජජභභ...

මන්ද පුෘඥ පුද්ගලයන් හට ඇතැම් විටෙක පුහීණ ක්ලෙශයන් සහ අවශේෂ ක්ලේශයන්ද පුතාවෙක්ෂා කරන විත්ත වීථී නූපදිත්. එවිට ඒ පුද්ගලයා හට ඇති වන්නේ මාර්ගය, ඵලය, සහ නිර්වාණය අරමුණ කරන්නාවූ පුතාවෙක්ෂා ජවන වීථී තුන පමණය

සකෘදශාමී, අනාගාමී, අර්හත් යන මාර්ග වීරී තුන ද සොවාන් මාර්ග වීරීයට සමානය. ඒ විත්ත වීරීන්හි මාර්ග චිත්තයට පෙර උපදින්නාවූ ගොතුභු චිත්තය වෙනුවට චොදන යන නමින් ජවත් සිතක් නිර්වාණය අරමුණු කරමින් උපදින්නේය. චොදන යන් නෙහි අදහස පිරිසුදු වූ බවයි. සොවාන් මාර්ගය ලබන්නට පෙර පෘථග්ජන ගොතුයෙන් එතර විය යුතු බැවින් ඒ චිත්ත වීරීයේ උපන් ගොතුභු චිත්තය පෘථග්ජන ගොතුයෙන් එතර කරවන කෘතා කරමින් උපදින්නේය. එයට පසු ආයාම භාවයට පත් පුද්ගලයා හට පහ කළයුතු පෘථග්ජන ගොතුයක් නොමැති බැවින් ඒ වෙනුවට සෑම අතින්ම පිරිසුදු වූ නිර්වාණය අරමුණු කරන්නාවූ චොදන සිත උපදින බව දනයුතුයි.

ඒ චිත්ත වීරීන්හි පෙර පසු උපදනා භවඩ්ගයෝ තෙමළස් (13) භව**ඩ්**ගයන්ගෙන් එකක්ම වේ. එනම් **ඤාණසම්පුයුක්ත මහා** චීපාක සතරය, රූපාවචර වීපාක පසය අරුපාවචර වීපාක සතරය යන තෙළෙස් වීපාක චිත්තයෝ යි. සොවාන් මාර්ග වීරීය අරූප ලොක– යන්හි හට නො ගන්නා බැවින්, සොවාන් චිත්ත වීරීයට පෙර පසු හවඩිග වශයෙන් අරුප විපාක සිත් සතර නො ලැබේ. සොවාන් ආය\$ පුද්ගල තෙමේ අරුපධානන වඩා අරුප තලයන්හි පුතිසන්ධිය ලැබූයේ වී නම් එහිදීම ඉතිරි මාර්ග එල ලබා පිරිනිවන් පාන්නේය.

අර්හත් මාර්ග වීරීයට පසු ඇතිවිය හැකි පුතාවෙක්ෂණ චිත්ත වීරී සනරෙකි. එනම් මග්ග, ඵල, පුහිණ ක්ලේශ සහ නිඛ්ඛාණ යන සතරය. සියලු කෙලෙසුන් නසා අවසන් කළ හෙයින්, පුත්‍රවෙක්ෂා කිරීමට ඉතිරි ක්ලේශයන් නැත්තේය. එබැවින් අන්‍ය ආය්‍යීයන්ට මෙන් අවශේෂ කිලෙස පච්චවෙක්ඛණ චිත්ත වීරීයක් ඇති නොවේ.

මෙසේ සොවාන්, සකෘදගාමි. අනාගාමි යන මාර්ගනුයෙහි පුතාවෙක්ෂා වීරී පසක් පසක් බැගින්ද, අර්හන් මාර්ග වීරීයෙහි පුතාවෙක්ෂා වීරී සතරක් දශි එකුන් වීසි (19) පුතාවෙක්ෂණ වීරී කෙනෙක් වෙති. ඔව්හුම වීමුක්ති ඥන යයි ද වාාවහාර කරණු ලැබෙන්.

තවද, මේ එක් මාර්ගයකට දහසක් නය ඇත්තේවීනමුත්, එයින් එක් ආයාරී පුද්ගලයෙකු හට පහළ වන්නේ එක් මාර්ග චිත්තයක් පමණය. ඒ දහසක් නය මෙසේයි.:—

සොවාත් මාර්ගය, සුඤ්ඤත සොතාපත්ති මාර්ගය, අප්පණිහිත සොතාපත්ති මාර්ගය යයි දෙයාකාර වේ (2). ඒ මාර්ග දෙක. දුක්ඛා පටිපද බිප්පාහිඤ්ඤා දුක්ඛා, පටිපද දන්ධාහිඤ්ඤා, සුඛා පටිපද බිප්පාහිඤ්ඤා, සුඛා පටිපද දන්ධාහිඤ්ඤා, යන සතර පුතිපද වශයෙන් ගත් කල්හි අව දෙනෙකි. (8). මෙසේ සුඤ්ඤත, අප්පණිහිත වශයෙන් දෙකක්, පුතිපද වශයෙන් අවත් එකතු කළ කල්හි දසයක් 10). ඒ දසදෙනා. (1) සතිපට්ඨානය, (2) සමාගේ පුධානය, (3) සෘද්ධිපාදය, (4) ඉන්දිය. (5) බලය (6)ඛොජ්ඣඩ්ගය, (7) සච්චය, (8) සම්පය, (9) විදර්ශනාය, (10) ලොකුන්තර ධර්මය, (11) ස්කන්ධය, (12) ආයතනය, (13) ධාතුය, (14) ආහාරය, (15) එස්සය, (16) වෙදනාය, (17) සඤ්ඤා, (18) චෙතථාය, (19) චිත්තය යන එකුන් විසි අභිනිවෙශයන් වශයෙන් ගත් කල්හි එක්සිය අනුවක් (190) සොතාපත්ති මාර්ග චිත්තයෝ වෙති. මේ එක්සිය අනුවට පළමු කී දසය එක් කළ විට දෙසියයක් (200) නය වෙති. මේ සිත් දෙසියය, ඡන්ද, චිත්ත, විරිය, වීමංස යන අධිපති ධර්ම සතර වශයෙන් ගත් කළ අටසියයක් (800) වෙති. මේ අටසියයට පළමු දෙසියය එකතු කළ විට නය දහසක් (1000) වෙති. මේ මාර්ග සිත් දහස, දහසක් ආයායි පුද්රලයන්ට, මුත්, එක් ආයායියෙක් හට සිත් දෙකක් නො ලැබෙන්නේය. දහසක් නයින් පුතිමණ්ඩිත සොවන් මාර්ගය යයි කියන්නේ මේ දහසට බව දන යුතුයි.

මෙසේ **සකෘදගාමි, අනාගාමි, අර්හත්** යන මාර්ගයන්හිද මේ පිළිවෙලට දහස දහස බැගින් සිත් ලැබෙන්නේය. එවිට සතර මාර්ගයෙහි නය සාරදහසක් (4000) වේ.

තවද, සම්මාදිට්යී, සම්මාසඩ්කප්ප, සම්මාවාවා, සම්මාකම්මන්ත, සම්මාආජීව, සම්මාවායාම, සම්මාසති, සම්මාසමාධි යන ආය්‍ය අෂ්ඨාඩ්ගික මාර්ගයන්ගේ (1) ක්ලෙශයන්ගෙන් නික්ම යාම්, (2) අකු සල චිත්නයන්ගෙන් නික්ම යාම, (3) අකුසල මූලයන්ගෙන් නික්ම යාම, (4) සම්පුයුක්ත ධම්යන්ගෙන් නික්ම යාම, (5) කාමාදි චතුරා ශුවයන්ගෙන් නික්ම යාම යන පුංච පුකාර නීයාණිකාර්ථයන්ගේ වශයෙන් සතර මාහියෙහිම වීසි දහසක් (4000 × 5–20,000) නය ලැබෙන්නේය.

තවද, **ගුෂ්ක වීදර්ශක පුද්ගලයා** හට ලැබෙන්නාවූ ධාානාඩ්ග පඤ්චකය වශයෙන් ගත් කල්හිද, නය වීසිදහසක් ( $4000 \times 5 = 20,000$ ) වන්නේය.

තවද, සමථයානිකයාගේ වශයෙන් ලැබෙන්නාවූ ධාානාඩග පඤ්චකය වශයෙන් ගත් කල්හිද, නය විසිදහසක් ( $4000 \times 5 = 20,000$ ) ලැබෙන්නේය.

මෙසේ ආයා ී අෂ්ටාඩ්ගික මාර්ගයන්ගේ පඤ්චපුකාර නියාණිකාර් එයන්ගේ වශයෙන් විසිදහසෙක (20,000) ශුෂ්ක විදර්ශකයන්ගේ පුථමධාානයෙහි යෙදුනාවූ අඩග පඤ්චකයන්ගේ වශයෙන් විසි දහසෙක (20,000) සමථයානිකයා හට ලැබිය යුතුවූ ධාානාඩ්ගයන් ගේ වශයෙන් විසි දහසෙකැයි (20,000) සතර මාර්ගයෙහි ලැබිය යුතු නය හැට දහසෙකි. (60,000)

තවද, සතර මාර්ගයෙහි පුතිබිම්බවූ සතර එල චිත්තයෙහිද මෙසේ සැටදහසක් (60,000) නය ලැබිය යුතු හෙයින්, මාර්ග එල චිත්තයන් අටදෙනාගේ එක් ලක්ෂ වීසි දහසක් (1,20,000) නය, කුමයෝ සුදුසු පරිදි යොදගත යුතුයි.

### සමාපත්ති වීථි

ධාන සමාපත්ති, ඵල සමාපත්ති, නිරෝධ සමාපත්ති, යයි සමාපත්ති නිවිධ වේ.

## ධාාන සමාපත්ති

පුථමධාාන, දුතියධාාන, තතියධාාන, චතුර්ථධාාන, පඤ්චම-ධාාන යන් රූපාවවර ධාාන පස සහ ආකාශානඤ්චායකන, විඤ්ඤා-ණඤ්චායතන, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන යන අරුපාවචර ධාාන සතරත් යන ධාානයන් නවදෙනා අතුරෙන් ධානයක් උපදවා ගත් පුද්ගලයා විසින්, තමන් ල**ත්** ධාානය පඤ්චවසිතාවෙන් පුරුදු කොට වහ වහා ධාාන සිත් උපදවා ගැණීමේ ශක්තිය ඇතිවූ කල්හි, ඕහට ධාාන සමාපත්තිය හෙවත් ධාාන සිත්ම පිළිවෙලින් උපදින්නේය. මෙසේ ධාානය උපද**වා** ගැනීමට උපකාර වූ අරමුණෙහිම සිත රඳවා ගත් කල්හි ධාාන සමාපත්ති චිත්ත වීථිය හටගන්නේය. එවිට භවඩග චලනය, <mark>හවඩගුපච</mark>ඡෙදය, යන හවඩග සිත් දෙක ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි කසිණාදී පුතිභාග පුඥප්ති ආලම්බණයක් අරමුණු කළේ වීනම්, එව පුඥප්ති අරමුණම ගෙණ <mark>මතොද්වාරාවජ්ජන සිතක්</mark> ඉපිද අනතුරුව කාමාවචර ඤාණ සම්**පුයුක්**න මහා කුසල් සිත් සතරෙ**න්** එකක් එම පුඥප්ති අරමුණම ගෙණ, ප<mark>රිකර්ම, උපචාර, අනුලොම,</mark> **ගොතුභු** යන නමින් සිත් සතරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. තදනන්තරව තුමන්ගේ ධාාන චිත්තය තමන් කැමැතිතාක් කල් උපදවා ගෙන**ධාාන** සුවය විල, ඉක්බිති සින් පරම්පරාව හවඩ්ගවේ. සෑම ධාානයකින්ම මේ ආකාරයෙන් ධාාන සමාපත්තියට සමවැදිය හැකි බව දත යුතුයි. ධාාන සමාපත්තියට සමවදනා පුද්ගලයනට උපදින ධාාන සමාපත්ති වීරීය මෙසේයි:—

...න ද ම ප උ නු ගො ඣ ඣ ඣ ඣ... හ...

මේ ධාාන සිත් පවත්නාතාක් කල් විෂ්කම්භණ වශයෙන් අකුසල යන්ගේ යටපත්වීම ඇතිවන්නේය. ලෞකික සැප අතුරෙන් මේ ධාාන සුවය ඉතා පුණිතය.

# අභිඥ වීථි

රූපාවචර අරූපාවචර ධාානයන් උපදවා ගත් පුද්ගලයා විසින් ඒ එ ධාානයන් පඤචවසිතාවෙන් පුරුදු කොට, එක් ධාානයකින් අනික් ධාානයකටද, යනාදී පිළිවෙලින් අනුලොම පටිලොම වශයෙන් ධාාන උපදවාගෙන ඒ හේතුවෙන් ලබාගත් අෂ්ට සමා පත්ති ඇත්තේ, අභිඥ උපදවා ගැනීම පිණිස වීයා වඩන්නේය.

්. අභි**ඥවෝ** සත්වැදෑරුම් වේ. එනම්:

- 1. දිබ්බ වක්ඩු අභිඥ
- 2. දිබ්බ සොත අභිඥ
- 3. ඉද්ධිවිධ අභිඥ
- 4. පරචිත්ත විජානන අභිඥ
- 5. පුබබේ නිවාසානුස්සනි අභිඥ
- 6. යථාකම්මූපග අභිඥ
- 7, අනාගතංස අභිඥ

මේ අභිඥවන් උපදවනු කැමැති පුද්ගලයා විසින් සතර භූත කෙසිණ හා සතර වර්ණ කසිණයන්ද අරමුණු කොට, වෙන් වෙන් වශයෙන් සියළුම ධාාන උපදවා ගැණීම පුරුදු කළ යුතු වේ.

# දිබ්බවක්බු අභිඥව

දිබ<mark>බවක්බු අභිඥව</mark> උපදවාගනු කැමැති පුද්ගල තෙමේ, පළමු කොට, දුර පවත්නාවූ හෝ පුතිවඡන්න හෙවත් වැසී තිබෙන්නාවූ හෝ සියුම්වූ හෝ රූප දකිනු කැමැත්ත ඇති කල්ගි, තේජෝ කසිණඕදත කසිණ, ආලෝක කසිණ යන කසිණ තුණ අතුරෙන්.
එකක් අරමුණු කොට ගෙණ රූපාවවර පඤ්චමධාානයට සමවදින්
නේය. මෙයට පරිකර්ම පාදක ධාානය යයි කියනු ලැබේ.
දෙවනුව, නොදක්තා ලද රූපයන් අරමුණු කොට ගෙන අසුවල්
අසුවල් රූපයන් දකින්නෙමියි අධිෂ්ඨාන කර කාමාවවර මනොද්චාර
වීරී පහළවේ. එයට පරිකර්ම වීරී යයි කියති. තුන්වෙනුව,
එක් කසිණයක් අරමුණු කොට ගෙණ නැවත රූපාවවර පඤචමධාානයට සමවදින්නේය. එයට අභිඥ පාදක ධාාන වීරීය යයි කියති.
සතරවැනිව, වර්තමාන රූපයන් අරමුණු කොට ගෙන ඉතා පිරිසුදු
විශේෂ දකුම ඇති ජවත් සිත් පහළවන රූපාවවර පඤ්චමධාානඅභිඥ වීරීය හටගන්නේය. මෙසේ ඒ ඒ අභිඥවෝ උපදවා ගැනීම සඳහා සතර සතර බැගින් චිත්ත වීරී ඇතිකර ගත යුතු වේ. ඒ චිත්ත වීරීය මෙසේයි.

## ...න ද ම ප උ නු ගො අහිඥ හ හ...

මේ අභිඥවට, දිබ්බචක්බු අභිඥව යයි කියනු ලබන්නේ කුමක්් නිසාදයි දත යුතු වේ.

දෙවියන්ට වනාහි තමන්ගේ පෙර කුසලානුභාවයෙන් පහළවූ පළිබොධ රහිතවූ, උපක්ලෙශයන්ගෙන් මිදුනු හෙයින් ඉතා දුරවූ රූපාලම්බණය පිළිගැනීමට සමර්ථවූ, දිවාාමය පුසාද චක්ෂුවක් ඇත්තේය. භාවනාබලයෙන් ලබාගත් මේ පුඥ චක්ෂුපය දිවා චක්ෂුපය මෙන් බැහැරවූද රූපාලම්බණය දකීමට සමර්ථ හෙයින් ද, දිවා විහාර වශයෙන් ලබන ලද හෙයින්ද කසිණාලොකයේ උපකාරයෙන් පැමිණිය යුතු බැවින්ද, පාදක ධාාන සඩ්බාාත දිවා විහාරය නිශය කොට ලබා ගත් හෙයින්ද, ඤාණාලොකය පතුරුවා දෙවියන්ට මෙන් බිත්ති ආදීන් පිටතවූ රූප බැලීමෙන් මහත් දිවා ගති ඇති බැවින්ද දිබිබ චක්ඛු නම වේ.

තවද, මේ දිවැස් ඇති අභිඥ ලාභි පුද්ගල තෙමේ තමාගේ ධ**ානා** ලොකය නිරයයන් කරා පතුරුවා, නිරිසතුන් දිව නැණි<mark>න් දක</mark> ඔවුන් නිරයයන්හි උපදවාලු කර්මයන් බැලීමට හෙවත් දනගැනීමට කැපතිවන්නේ, පාදකධාහනයට සමවැද ඉන් නැගි ''මේ සත්ත්වයා කවර නම කර්මයක් කොට නිරයෙහි ඉපිද මෙසා මහත් දුක් අනුහව කෙරේදයි මෙනෙහි කරණ කල්හි, මෙනම් කර්මයකැයි වැවති, එම කර්මය අරමුණු කරන්නාවූ ඤාණය පහළවන්නේය. එසේම ධාහනාලොකය දිවාලොකයන් කරා පතුරුවා දෙව්ලොව දිව සැප විදින පුද්ගලයන් දක මේ සන්න්වයන් කිනම් කුසල කර්මයන් කොට මේසා මහත් සම්පතක් අනුහව කෙරෙක්දයි මෙනෙහි කරණ කල්හි මෙ නම් කුසල කර්මයකැයි වැටහී, එම කර්මය අරමුණු කරන්නාවූ ඤාණය පහළවන්නේය. මෙයට යථා කම්මුපගඤාණය හෙවත් යථා කම්මුපග අහිඳෙ යයි කියනු ලැවේ.

යම සත්ත්වයෙකු දක ඔහු විසිත් නිපදවන ලද කර්මයකින් මතු උපදනා ආත්ම භාවය බලනු කැමැති දිවාහඩක්ෂුරභිඥනලාභි පුද්ගල තෙමේ, ඒ යථා කම්මුපග ඤාණයම පාදක කොට ගෙණ අනාගතංස ඤාණය උපදවාගන්නේය. මේ ඤාණ දෙකම දිබ්බ වක්බුඤාණය ඇති කල්හිම ලැබේ. නැති කල්හි නො ලැබේ.

තවද, ඒ දිවාාචක්ෂුරහිඥනය පෘථග්ජනයාහට අන්තරාය කර වේ. ඔහු යම් යම තැන් ආලොක ඓවායි අධිෂ්ඨාන කොට කසිණාලොකය ඒ ඒ නැන්හි පතුරුවාද, එකල්හි යක්ෂ, රාක්ෂසාදී රූප දර්ශනයෙන් හය ඉපිද සිත් විකල් බවට හෝ පැමිණ, ධාානයෙන් පිරිහී උමතු බවටද පැමිණිය හැකි වේ.

## දිබ්බසොත අභිඥව

දෙවලොව උපන් දෙවියන්හට, ශුද්ධා බහුලභාවය, පිරිසුදු දෘෂ්ටිය ඇති බවය, ආනිසංස ඇදහිමය යනාදී මනාව කරණ ලද පුණාකර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් පලිබොධයන්ගෙන් මිදුණු හෙයින්, ඉතා දුරවූද, ඉතා සියුම්වූද, ශබ්ද ඇසීමට පවා සමර්ථ පුසාද සොත ධාතුවක් ඇත්තේය.

එසේම යොගාවචර තෙමේ, ධෲන සමායින් සමායිමත්වූ කල්හි පිරිසුදුවූ, මිනිස් කන්හි ශබද ඇසීමේ ශක්තිය ඉක්ම සිටි, දෙවියන් ගේ සොතය වැනි හෙයින් දිබ්බසොත යයි කියන ලද නුවණින්, දිවාමයවූද, මනුෂාමයවූද, උභය ශබ්දයන් අසන්නට සමර්ථවන් නේය.

දිබ්බසොතඤාණය උපදවනු කැමැති යොගාවචර තෙමේ අභිඥපාදක ධාානයට සමවැද එයින් නැගී, පරිකර්ම වශයෙන් හටගත් සමාධි සිතින් පළමුකොට පුකෘති ශ්‍රොත්පසාදයට විෂයවූ වනසතුන් ආදීන්ගේ ඖදරික ශබ්දය ආවර්ජනා කළ යූතුවේ. මෙසේ කුමයෙන් ලං ලංව අවුත් කමා වසන ස්ථානය අවට ඇතිකථා ශබ්දය පක්ෂීන්ගේ නාදය, වාතයෙන් හටගත් ශබ්දය, අව්වෙහි වියලෙන පතුාදීන්ගේ ශබ්දය කුරුකුහුඹු ආදීන්ගේ ශබ්දය යනාදී වශයෙන් සියලු ඖදරික ශබ්දයන් වෙන් වෙන් වශයෙන් ආවර්ජනා කොට හැදින ගත යුතුවේ.

තවද, දිසා වශයෙන්ද, ශබ්දයන් මෙනෙහි කළ යුතුවේ. පුර්ව දිසාව, පශ්චීම දිසාව, උත්තර දිසාව, දක්ෂිණ දිසාව, හෙට්යීම දිසාව උපරීම දිසාව, නිරිත, ඊසාන, වයඹ, ගිනිකොන යන අනුදිසාවන්දයි මෙසේ දශ දිසාවන්හි පවත්නා ශබ්ද වශයෙන් සිහි කළ යුතුවේ. මෙසේ මෙනෙහි කරණ කල්හි ඒ ඒ ශබ්ද පුකෘති සිතට පකට වෙයි. පරිකර්ම සමාධි සිතට අතිශයින්ම පුකට වේමය. මෙසේ දිවා ශුඛාතය ඉපදීමට ලංවූ කල්හි ඒ මොහොතෙහි කරණ ලද යම් කිසි ශබ්දයක් අරමුණු කොට මනොද්වාරාවජ්ජන සිතක් ඉපිද නිරුද්ධවූ පසු, තික්ඛපාඥයෙකු වී නම්, උපචාර, අනුලොම ගොනුභු යන කාමාවවර සිත් තුනද, මන්දපාඥයෙකු වී නම් පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම, ගොනුභූ යන කාමාවවර සිත් සතරද ඉපිද අනතුරුව පඤ්චම ධාාන අර්පණා චිත්තය උපදී. ඒ සිතෙහි උපදනා ඤාණය දිවා සොත ධාතු හෙවත් දිවාසොතඤාණය නම් වේ.

මේ ඤාණය ස්ථිර වශයෙන් පිහිටි කල්හි, මෙතෙක් තැන පැතිරේවායි අධිෂ්ඨාන කොට, පාදකධාානයට සමවැද, එයින් නැගිට, එහි වූ ශබ්දය ආවර්ජනය කරන්නේය. තමාට ඉතාම ආසන්නයෙහි පටන් කුමයෙන් පිටත වූ ශබ්ද යන්ද නොදුරු ගම් දනවූ ආදීන්හි ශබ්දද, මේ පිළිවෙලින් සක්වළ තෙක්ද, එයින් පිටතද පවත්නා ශබ්දයන් අසන්නාහ. මේ ශබ්දයන් වෙන් වෙන් වශයෙන්

බෙද අසනු කැමැති කල්හි ඒ එක එක ශබ්දයක් පාසා නැව**ත** නැව**ත**. පාදක ධාානයට සමවැදිය යුතුවේ.

## ඉද්ධි විධි අභිඥ

ඉද්ධිවිධඤාණය උපදවනු කැමැති යොගාවවරයා විසින් පඨවි කසිණයේ පටන් ඕදුත කසිණය දක්වා ඇති අට කසිණයන්හි ලෞකික සමාපත්ති අට අට උපදවාගෙන අනතුරුව තුදුස් ආකාරයෙන් සිත දමනය කළ යුතුවේ. ඒ තුදුස් ආකාරය නම්:—

- 1. කසිණානුලොමය.
- 2. කසිණ පටිලොමය.
- 3. කසිණානුලොම පටිලොමය
- 4. ධානානුලොමය.
- 5. ධාාන පටිලොමය.
- 6. ධාානානුලොම පටිලොමය.
- 7. ධාාන උල්ලඩ්ඝනය.
- 8. කසිණ උල්ලඩ්ඝණය.
- 9. ධාාන කසිණ උල්ලඩ්ඝණය
- 10. අඩග සඩකන්තිකය.
- 11. ආලම්බණ සඬකන්තිකය.
- 12. අඩ්ග ආලම්බණ සඩ්කන්තිකය.
- 13. අඬග වානවස්ථාපනය.
- 16. ආලම්බණ වානවස්ථාපනය.

මේ තුදුස් ආකාරයෙන් සිත දමනය නොකොට, පූර්ව ජන්ම යන්හි භාවනා නොවැඩූ, ධාාන නොවැඩූ පුද්ගලයා හට සෘද්ධි විධඥනය නො ලැබෙන්නේමය. ආදිකර්මිකයාහට මේ කසිණ පරිකර්මයද ඉතා දුෂ්කර කියාවකි. උග්ගහනිම්න්ත තෙක් කසිණ පරිකර්මය වැඩූ පුද්ගලයාහට පුතිභාග නිමිත්ත ඉපදවීම ඉතා දුෂ්කරය. පුතිභාග නිමිත්ත උපන් කල්හි ද උපචාර අර්පණා ලැබීම දුෂ්කරය. අර්පණාලාභියා හට තුදුස් ආකාරයකින් සිත දමනය කිරීම ඉතා දුෂ්කරය. තුදුස් ආකාරයෙන් සිත දමනය කළ තැනැත්තා හටද සෘද්ධි විකුර්වණය හෙවත් අන් වේශයන් ගැනීම ඉතා දුෂ්කරය. සෘද්ධි විකුර්ණය ඇත්තා හටද බිප්පනිසන්තිභාවය හෙවත් වහ වහා ධානතයට සමවැදීම අති දුෂ්කරය. එබැවින් ආදිකාර්මික යොගාවචරයා විසින් මේ තුදුස් ආකාරයෙන් සිත දමනය කොට ජන්ද, විත්ත, වීරිය, විමංසා යන සතර සෘද්ධිපාදයන් පෙරටු කොට ගෙන, ධානතයට සමවැදීම් වශයෙන් පඤ්චවසිතාදියෙන් මොලොක් කොට, සෘද්ධිවිධඥනය ලබනු පිණිස භාවනා කළ යුතුය. මෙසේ භාවනා වඩන යොගාවචරයාහට සද්ධා, වීයඹ, සති සමාධි, පුඥ, ආදියෙන් රුකුල් ලැබ, ධානන සමාධින් සමාහිතවූ කල්හි, නිවරණ යන් විෂ්කම්භණ වශයෙන් දුරු කොට පිරිසුදුවී, කුමයෙන් විතර්කා දී ඖදරිකාඩ්ගයන් පහවී මෙන් පුහාස්වරවී, පහවූ රාගාදී අඩගණ ඇති කල්හි, උපක්ලේශයන්ගෙන් මීදී, පඤ්චපුකාර වසිභාවයට පැමිණී මෙන් මෘදු වී, සෘද්ධිපාද භාවයට ආසන්න බවට පැමිණිමෙන් කර්ගණාව, භාවනාව සම්පූර්ණ කොට, පඤ්චමධානනයෙහි සිත නිශ්චල වටට පමුණුවා, කසිණාලම්බණයෙන් ධානන සිත වෙන් කොට, සෘද්ධිවිධය පිණිස අභිමුඛ කොට, ඉපදවිය යුතු සෘද්ධියට නංවන්නේය.

සෘද්ධිය දක්වීමට කැමැති යොගාවචර තෙමේ පළමුකී පරිදි සෘද්ධිය ්පිළිබඳ මූල ධර්ම සම්පාදනය කොට, අභි<mark>ඥපාදක පඤ්ඩමධ</mark>හානයට .සමවැද එයින් නැගී සියයක් වනු කැමැති නම් ''සියයක් වෙමියි'' කාමාවවර සිතින් මෙනෙහි කිරීමෙන් පරිකර්ම කොට නැවන ආවර්ජනා අභිඥ පාදක ධාානයට සමවැද එයින් නැගී ''සියයක් වෙමියි'' ඉටා ගන්නේය. එවිට ඒ අධිෂ්ඨාන චිත්තය සමග සියයක් වේ. දහසෙක් **වෙමියි පරිකර්මාදිය** මෙකළේවීනම් එසේම වෙයි. හෙනෙම මෙසේ බොහෝව, එකෙකු වෙමියි අධිෂ්ඨාන කෙළේ වීනම එසේම වත්තේය. තවද මේ කුමයෙන්ම අපුකට දෙය පුකට කිරීමත්, පුකට දෙය අපුකට කිරීමත්, දුර වූ දය ලං කිරීමත්, ලංවූ දය දර ක්රීමත්, අහසෙහි ගමන් කිරීමත්, පොළොව කිමිදීමත් ජලයෙහි .ඇ<mark>විදීමත් යනාදිය අ</mark>ධිෂ්ඨාන කෙළෙවී නම් ඒ අධිෂ්ඨානය පරිදීම සිද්ධ වන්නේය. මෙලෙසින්ම මහත් සෘද්ධි ඇති මහත් ආනුභාව සම්පන්න සඳ හිරු ඉදඉදනා ද අත් පසට ගැණීම, හිඳ ඉහා් අතින් පිරිමැදීම, අතින් අල්වා ගැණීම, යනාදි සෘද්ධීන් මේ සමාධි බලයෙන්ම දක්වන්නාහ.

නවද සෘද්ධිමත් නෙමේ, කුමාර වේශයක් හෝ, නාග වශෙයක් හෝ ගුරුඑ වෙශයක් හෝ, ශකු, දිවා, බුහ්ම, සමුදු, පර්වත, සිංහ, වාාසු, ඇත් අස් ආදී වශයෙන් අතුරෙන් යමක් මවනු කැමැත්තේ නම්, ඒ ඒ දය අධිෂ්ඨාන කොට, පඨවී කසිණාදීන් අතුරෙන් යම්කිසි ආරම්මණයකින් අභිඥ පාදක ධාානයට සමවැද, එයින් නැගී තමා කැමැති වෙශයක් ආවර්ජනා කළ යුතුයි. එසේ ආවර්ජනා කොට, පරිකර්මාවසානයෙහි නැවත සමවතට සමවැද එයින් නැගී මෙබලු වෙශයකින් පෙණේවා යි අධිෂ්ඨාන කිරීම හා සමගම, එසේ වන් නෝය.

## පරවිත්ත වීජානන අභිඥ

අනා සත්ත්වයන්ගේ සිතෙහි ස්වභාවය පිරිසිද දන්නා නුවණ පරවිත්ත විජානන ඤාණය නම් වේ. එයටම චෙතොපරිය ඤාණය යයි ද කියනු ලැබේ.

දිවාවක්ෂුරහිඥන ලාභී යොගාවවර තෙමේ පළමුකොට කසිණා ලොකය වඩා දිව ඇසින් අනා වූ සත්ත්වයෙකුගේ හෘදය මාංස පිණ්ඩය බලන්නේය. එවිට හෘදය ඇසුර කොට පවත්නා ලේ ධාතු වෙහි වර්ණය බැලීමෙන් සරාගාදී වූ සිත බලන්නේය.

සොම්නස් සිනක් පවත්තා කල ඒ ලෙය විලිකුන් නුග එලයක් මෙන් රතු පැහැය ඇත්තේය. දෙම්නස් සිතක් පවත්තා කල, විලිකුන් අඹ එලයක් මෙන් කලු වර්ණ වේ. උපෙක්ෂා සිතක් පවත්තා කල පහන් තලතෙල් බඳු පැහැය වේ. එහෙයින්, ඒ හේතුන් අනුව, මේ සිත සොමනස්සින්දිය සහගතය, මෙය උපෙක් බීන්දිය සහගතය, යනාදී වශයෙන් දනගත්තේය. මෙසේ අනුමාන වශයෙන් දිවාවක්ෂුරහිඥනයෙන් දනගත්තේය. මෙසේ අනුමාන මෙහෙයවා සෙවීමෙන් වෙතොපරියඤාණය ශක්තිමත් බවට පැමි ණෙන්තේය. මෙසේ සිය දහස් වර බැලිමෙන් වෙතොපරියඤාණ යට ආසන්නව පිහිටි කල්හි ඒ ක්ෂණයෙන් ඒ සත්ත්වයාගේ සිත අරමුණුකොට මනොද්වාරාවජ්ජන සිතක් උපදී. එයට අනතුරුව ජවත් පසක් හෝ සතරක් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. එයින් අවසාන සිත රූපාවවර පඤුවමධාාන සිතය. ඒ සිත හා යෙදුනු පුඥු වෙන සිකය **චෙතොපරිය ඤාණ** නම් වේ. ඒ සිතින් සරාග, වීතරාග, සදෙස, වීතදෙස, සමොහ, වීතමොහ යනාදී වශයෙන් සොළොස් ආකාර වූ චීත්තයන් දන ගන්නේය.

## පුබ්බෙනිවාසානුස්සති අභිඥ

පෙර විසූ කඳ පිළිවෙල දක්නා නුවණ පුබ්බෙනිවාසානුස්සකි ඤාණය නම් වේ. පෙර ජාතීන්හි කාම, රුප, අරූප භවයන්හි පැවැති ස්කන්ධ පරම්පරාව සිහි කිරීමට සමත් වූ ස්මෘතිය හෙවත් සතිය පුබ්බෙනිවාසානුස්සති නම් වේ. ඒ සතියෙන් යුත් ඤාණය පුබ්බෙ-නිවාසානුස්සති ඤාණ නම් වේ.

මේ නුවණ ලබනු කැමැති යොගාවචරයා විසින් රහසිගතව හුදකලාව, එක් අරමුණක සිත පිහිටුවා, පිළිවෙලින් රූපාවචර පඤ්චම ධාානයට සමවැද, අනතුරුව අභිඥපාදක ධාානයෙන් නැගිට තමා හිදිනා ආකාරය මෙනෙහි කරන්නේය. එතැන් සිට පිළිවෙලින් අසුන් පැනවීම, සෙනසුනට පිවිසීම, එයට පෙර ආහාර අනුභව කිරීම, පළමු සිටි තැනින් පැමිණීම යනාදී වශයෙන් එදින උද්ය කාලයේදී මුව සේදීම, අවදිවීම, රාති ගතකිරීම, එසේම එයට පෙර දිනයෙහි කළ කී දැ අනුකුමයෙන්, පටිලොම වශයෙන් මෙනෙහි කරන්නේය. මෙසේ මෙනෙහි කරණා කල්හි යම් කිසිවක් පුකටව නොවැටහේ නම්, නැවත පාදක ධාානයට සමවැද එයින් නැගී ආවර්ජනා කළ යුතු වේ. මෙසේ පුතිලොම වශයෙන් දෙවෙනි දවසද, තුන්වෙනි දවසද, සකර, පස්වැනි`දවස ආදී වශයෙන් මාස වර්ෂ ගණන් ආපසු බලන්නේ මෙ අත්බැව්හි තමාගේ පුතිසන්ධිය තෙක් මෙනෙහි කළ යුතු වේ. එතැනින් නොනැවතී එයට අනතුරුව පූර්වභවයෙහි චුතික්ෂණයත් ඒ සමග පැවති නාමරූපත් ආවර්ජනා කළයුතු වේ. භාවනාවට පටන්ගත් තැන් සිට එම භව<mark>ගයහි පුති</mark>සන්ධිය දක්ව**ා** පිරියම් පිණිස පැවැති සමාධිය **පරිකර්ම සමාධිය** නම් වේ. යම් කලෙක මේ පුතිසන්ධි අවස්ථාව ඉක්මවා අනතුර පෙර හවයෙහි චූතික්ෂණයෙහි පැවැති නාම රුප අරමුණු කරන්නේ නම්, එය පු<mark>බ්බෙ</mark>-යන් අරමුණු කොට ගෙන මනොද්වාරාවජ්ජන චිත්තය උපදී. එයට අනතුරුව ජවත් සතරක් උපදී. එයින් අවසානයෙහිවු සතරවැනි

සිත රූපාවචර අර්පණා සිතය. ඒ සිත හා සමග උපදතා ඥණ**ය** පුබ්බෙන්<mark>වාසානුස්සති ඥණය</mark> නම් වේ.

මේ කුමයෙන් ජාති එකක් හෝ දෙකක් හෝ තුනක් හෝ ඒ ඒ ජාතින් පිළිබඳ ස්කන්ධ සන්තතිය හෝ ජාති සියයක් දහසක් හෝ නොයෙක් සංවට්ටකල්ප හෝ නොයෙක් විවට්ටකල්ප හෝ අනෙක පුකාරයෙන් සිහි කරන්නේය.

මේ පූර්ව නිවාසය සිහි කරන්නාවූ පුද්ගලයෝ සදෙනෙකි. එනම්:—තීර්ථකයාය, පුකෘති ශුාවකයාය, අසූ මහා ශුාවකයෝය. අගු ශුාවකයෝය, පසේ බුදුවරයෝය, සම්මා සම්බුදුවරයන් වහන්සේය.

මෙයින් කර්මවාදී, කු්යාවාදී තාපසාදීන්ගේ ඤාණයෙන් ඉකුන් සතලිස් කපක් කල් සිහි කරති. ඔවුන් හට විදර්ශනා ඥනය නැති හෙයින් ස්කන්ධ පටිපාටියෙන්ම සිහි කරති.

පුකෘති ශාවකයෝ කල්ප සියක් දහසක් සිහි කරති. එයද ස්කන්ධ පිළිවෙලින් හෝ චුති පටිසන්ධි පිළිවෙලිනි.

අසූ මහා ශාවකයෝ කල්ප ලක්ෂයක් වුති පුතිසන්ධි කුමය අනුව සිහි කෙරෙනි.

**දෑගසව්වෝ** එකාසඩ්බා කල්ප ලක්ෂයක් වුති පටිසන්ධි පිළි-වෙලින් සිහි කෙරෙති.

පසේබුදුවරයෝ දෙයාසඞ්බා කල්ප ලක්ෂයක් චුනිපටිසන්ධි වශ යෙන් සිහි කරති.

බුදුවරුන්ට වූ කලි ස්කන්ධ පටිපාටියක් හෝ, වුතිපටිසන්ධි පටිපාටියක් හෝ කාල නියමයක් හෝ නැත්තේය. නොයෙක් කෝටි ගණන් කල්ප අත්හැර යම් යම් කලක් බැලිමට කැමැති වන්නේ නම් ඒ ඒ කාලය පුකට වේමය.

## ඵලසමාපත්ති වීරී

පුඥ භාවනාවෙහි හෙවත් විදර්ශනා වැඩීමෙහි ආනිශංස වූ කෙළෙස් නැසීමය, ආය\$ ඵල රසය අනුභව කිරීමය, නිරොධ සමාපත්තියට සමවැදීමට සමත් බවය, ආහුතෙයා භාවාදී සිද්ධිය යනාදී අනෙකවිධ අනුසස් අතුරෙන් ආය\$ ඵල රස අනුභව කිරීම ද්විපුකාර වේ. එයින් මාර්ග චිත්ත වීටීයෙහි, මාර්ග සිතට අනතුරුව අකාලික විපාක වශයෙන් ලැබෙන්නාවූ ඵල සිත් දෙකුන්දෙනාගේ පහළවීම පළමුවෙනි ආය\$ ඵල රස අනුභව කිරීම නම් වේ. පුවෘත්ති කාලයෙහිදී ඵල සමාපත්තියට සමවැදීම දෙවෙනි ආය\$ ඵල රසය අනුභව කිරීම නම් වේ.

ආය\$යන් වහන්සේගේ ඵල චිත්තය වනාහී අපුමාණ වූ නිර්වාණය අරමුණුකොට පටිප්පස්සද්ධිපුහාණියෙන් ක්ලෙශයන්ගේ සංසිදුවීම කර වන චිත්තයකි. මෙසේ නිර්වාණාලම්ඛණය ගෙන උපදනා ඵල චිත්තයන්ගේ පැවැත්ම හෙවත් අර්පණාව ඵල සමාපත්ති නම් වේ.

සියලුම ආය්‍යියෝ තම තමන් පිළිබඳ ඵලයට සමවදින්නාහුය. සෝවාන් ආය්‍යී පුද්ගල තෙමේ සෝවාන් ඵලයටද, සකෘදගාමී පුද්ගලතෙමේ සකෘදගාමී ඵලයටද, අනාගාමී පුද්ගලතෙමේ අනාගාමී ඵලයටද, රහතන් වහන්සේ රහත් ඵලයටද සමවදින්නේය. සකෘදගාමී පුද්ගලතෙමේ සොවාන් ඵලයට සම නොවදී. අනාගාමී පුද්ගලතෙමේ සොවාන් ඵලයට සම නොවදී. රහතන් වහන්සේ සොවාන්, සකෘදගාමී ඵලයන්ට සම නොවදී. රහතන් වහන්සේ සොවාන්, සකෘදගාමී, අනාගාමී ඵලයන්ට සම නොවදී.

මෙසේ ආය\$යන්ගේ ඵල සමාපන්තියට සමවැදීම, ඉහාත්ම යෙහිම කෙලෙස් විඩා දහයන් සංසිදුවා, නිවණ අරමුණු කරමින් සුවසේ වසනු පිණිසමය. කැමැති, කැමැති කෙණෙහි ආය\$ පුද්ගලයෝ ඵල සමවතට සමවදිත්.

ඵලසමවතට සමවදතා කැමැති ආය\$ පුද්ගලතෙමේ රහසිගතව, තොයෙක් අරමුණෙන් වැළකී සිතින්, උදයවාසයාදී වශයෙන් සංස්කාර යන් විදර්ශතාවට නංවන්නේය. එසේ මනාකොට පරිපූර්ණ වූ විදර්ශතා ඥන ඇති කල්හි භවඩ්ග වලනය, භවඩ්ගුපව්ඡෙදය, මනොද්- වාරාවජ්ජනය, පරිකර්මය, උපචාරය, අනුලෝමය, වොදනය යන සිත් පිළිවෙලින් ඉපිද අනතුරුව එල සමාපත්ති වශයෙන් නිවන් අරමුණු කරමින් එල සිත් පිළිවෙලින් කැමැති තාක් කල් උපදී. අයයී පුද්ගලනෙමේ, සමථයානිකයෙක්ව, වැඩූ ධාානය පාදක කොට ගෙන මාර්ග එල ලැබූයේවීනම්, ඕහට එම ධාානික එලයම ලැබෙන් නේය. එවිට ඔහුගේ එල සමාපත්තිය වන්නේ එම ධාානික එල සිත්මය. සමවතට සමවැදීමට පෙර අසුවල් කාලයෙහි එල සමවතින් නැගී සිටිමියි අධිෂ්ඨාන කෙළේවීනම්, ඒ කාලය තුල සමවනෙහි සිටීම වන්නේය. මේ එල සමාපත්තියෙන් නැගිටීමේදී, අවසාන එල සිතට අනතුරුව තමන්ගේම ඤාණ සම්පුයුක්ත විපාකයක් වූ හවඩිග සිතින් සමවතින් නැගිටීම වන්නේය.

මන්දපුාඥයා හට උපදනා ඵල සමාපත්ති වීරීය මෙසේයි.

....භ න ද ම ප උ නු වවා එ එ එ .....භ භ ......

තික්ඛපා ඥයා හට පරිකර්ම සිත පමණක් නූපදී.

මේ ඵල සමාපත්ති වීරිය, ධානත සමාපත්ති වීරියට බොහෝ සෙයින් සමානය. ගොනුභූ චිත්තය වෙනුවට චොදන සිත ද, ධානත සිත් වෙනුවට ඵල සින් ද යොදගත් කල්හි ඵල සමාපත්ති වීරීය දනහැකි වේ.

ශුෂ්කවිදර්ශක ආයම් පුද්ගල කෙමේද එල සමාපන්තියට සම වදනා හෙයින්, හෙතෙමේ මාර්ගය උපදවා ගැනීමට පෙර ධනන වඩා තිබෙන බව පැහැදිලි වේ. පමස් ධනාන නොවැඩූ පුද්ගලයෙකුට ලෞකික ධනානයන්ට වඩා සෑම ආකාරයකින්ම උතුම් වූ ආනන්තරික් සමාධ්ය නම් වූ මේ එල සමාපන්තියට සමවැදීමට නොහැකිවේ.

## නිරොධ සමාපත්තිය

නිරොධ සමාපත්තියට සමවැදීමෙහි සමර්ථ බවද පුඥ භාවනා වෙහි ආනිශංසයකි. විදර්ශනා ඥනය අනුව පැවැති අෂ්ටසමාපත්තීන්ට පිළිවෙලින් සමවැද, ඒ ඒ සමාපත්තියෙහි පුතිපක්ෂ ධර්මයන්නිරුද්ධ කිරීමෙන්ද, කායාදි තිවිධ සංස්කාරයන් පිළිවෙලින් නිරුද්ධ කිරීමෙන්ද, අධිෂ්ඨාන කළ කාලය තුල චිත්ත චෛතසික ධර්මයන්ගේ නොපැවැත්ම, නිරෝධ සමාපත්තී නම් වේ.

කාමරාගය, නිරවශෙෂ පුහාණයෙන් නැසූ අෂ්ටසමාපත්තිලාභි අනාගාම පුද්ගලයන් හා, අෂ්ටසමාපත්ති ලාභී අර්හත් පුද්ගලයෝම තිරොධ සමාපත්තියට සමවදිනි. පෘථග්ජනයෝද, සොවාන්,සකෘදුගාම පුද්ගලයෝද අෂ්ට සමාපත්ති නොලැබූ අනාගාම සහ රහතන් වහන්සේලා ද නිරෝධ සමාපත්තියට සම නොවදිත්. නිරෝධ සමාපත්තියට සම නොවදිත්. නිරෝධ සමාපත්තියට සම නොවදිත්. නිරෝධ සමාපත්තියට සමවදනා ආයඛ පුද්ගලයෝ සමථ විදර්ශනා බලද්වයෙන්ම යුක්ත වන්නාහ. ධාහන බලයෙන් සංසිඳවන ලද නිවිධ සංස්කාරයන් ඇත්තාහ. පුරම ධාහනය ලැබීමෙන් සමාධිය බලවත් වන්නේය. දුකියධාහනයට සම වන්නහුගේ විතර්ක විචාර අත්හැරීමෙන් වචි සංස්කාරයෝ සංසිඳුනාහු වෙත්, හෙවත් කථා කිරීම නතර වූයේවේ. චකුර්ථධාහනයට සමවන්නහුගේ ආශ් වාස, පුශ්වාස නතර වීමෙන් කාය සංස්කාරයන් සංසිඳෙත්. සඤ්ඤාවේදයින නිරෝධයට හෙවත් නිරෝධ සමාපත්තියට සම වන්නහුගේ සංඥ්, වෙදනා හා සම්පුයුක්ත සංස්කාර ධර්මයන් හෙවත් විත්ත පුවෘත්තිය සංසිදෙන්.

නිරෝධ සමාපත්තියට සමවදතාවූ පුද්ගලයෝ සංස්කාර ධර්ම යන්ගේ ඉපදීම බිදීම දැක කළ කිරීම හේතුකොටගෙණ ඉහාත්ම යෙහිම චිත්ත චෛතසික ධර්මයන්ගේ නිරෝධය සඬ්ඛාාත නිර්වාණ ධාතුවට පැමිණ, ශාත්ත සුඛයෙන් සුවසේ වැසීම අපේක්ෂා කොටම සමවදින්තාහු වෙත්.

සමථ භාවනා වඩනලද පුද්ගලකෙමේ සතරවෙනි අරූපධාන සමාපත්තියට පමණක් සම වැද නවනි.

විදර්ශනා වශයෙන් භාවිතා වඩන ලද පුද්ගලයෝ එල සමා-පත්තියට පමණක් සම වැද නවති. පමථ විපස්සනාවන් දෙදෙනාගේ වශයෙන්ම භාවනා වඩන ලද අනාගාමී රහත් පුද්ගලයෝ නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතනයාගේ නිරොධය කිරීමෙන් නිරොධ සමාපත්තියට සමවදිත්.

එබැවින් නිරෝධ සමාපත්තියට සමවදිනු කැමැති ආය්‍ය පුද්ගල තෙමේ බත් කිස නිමවා, අත්පා මනාව සෝද, විවේකස්ථානයකා මනාව පැනවූ ආසනයක පලහ බැඳ, කය සෘජු කොට පිහිටුවා; සිහිය කර්මස්ථානයට අභිමුඛ කොට එළවා වැඩහිඳ, පුථමධාානයට සමවැද, එයින් නැගී ඒ ධාානයෙහිවූ සංස්කාරයන් අනිතා දුක්ඛ අනාත්ම වශයෙන් මෙනෙහි කිරීමෙන් විදර්ශනා වඩන්නේය: ඉක්ඛිති දුතියධාානයට සමවැද එයින් නැගී එහි වූ සංස්කාරයන් එසේම විදර්ශනා කරන්නේය. ඉක්ඛිති හෙතෙමේ පිළිවෙලින් කතියධාානය, චතුර්ථධාානය, ආකාශානඤ්චායතන ධාානය,විඤ්ඤාණ ණඤ්චායතන ධාානය, ආක්ඤ්චඤ්ඤායතන ධාානය යන ධාානා යන්ට සමවැද ඒ ඒ ධාානයෙන් නැගී ඒ ඒ ධාානයන්හි වූ සංස්කාර යන් එසේම විදර්ශනා කොට චතුර්විධ පූර්වකෘතාය කරන්නේය. ඒ චතුර්විධ පූර්වකෘතායෙන් නම්:—

- 1. නානාබද්ධ අවිකොපනය.
- 2. සංඝ පතිමානනය
- 3. සත්ථු පක්කොසනය
- 4. අද්ධාන පරිච්ඡෙදය යන සතරයි.

එයින් නානාබද්ධ අවිකොපනය නම්, ඒ භික්ෂුව සමග එකාබද්ධ මූ පිරිකර හැර, අනා වූ පානු සිවුරු ආදිය හෝ, ආසනාදිය හෝ, වසන ගෙය හෝ, අන් කිසි පරිෂ්කාරයන් හෝ, ගිනි, දිය, වාත, සොර් සතුරු, වන සතුන් ආදීන්ගෙන් විනාශ නොවන සේ අධිෂ්ඨාන කිරීමයි. මෙසේ අධිෂ්ඨාන කොට නිරෝධ සමාපත්තියට සමවැද සිටින කාලය තුළ යම් උපදුවයන් පැමිණියන් එයින් ඉටාගත් වස්තූන් විනාශ නොවේ. අධිෂ්ඨාන නොකෙළේවීනම් එකාබද්ධ පිරිකර හැර අනා වූ නානාබද්ධ පරිෂ්කාරයන් විනාශ වේ. ඒකාබද්ධ වූ හඳනා, පොරෝනා හෝ, වැඩහුන් අසුන් හෝ උපදුවයන් ගනන් රැකීමට අධිෂ්ඨානයක් උවමනා නැත. එය සමාපත්ති බලයෙන් ම රැකෙන්නේය. සංස පතිමානනය නම් නිරෝධ සමාපන්තියට සමවදිනු ලබන අයේ පුද්ගල වූ භික්ෂුන් වහන්සේ ගැන භික්ෂු සඩ්සයා වහන්සේගේ බලාපොරොත්තුවයි. සංස කර්මයක් කිරීමට රැස්වූ සඩ්සයා වහන්සේ මේ භික්ෂුන් වහන්සේ පැමිණෙන තෙක් සඩ්ස කර්මය නොකොට මේ භික්ෂුවගේ පැමිණීමම බලාපොරොත්තු වෙයි. එබැවින් භික්ෂුන් වහන්සේ සමවතට සමවදින්නට පෙර, පූර්වකෘතායක් වශයෙන්, සස්සයා බලාපොරොත්තු වූවහොත්, දූතයකු එවා කැඳවන්නට පෙර සමවතින් නැගිටින්නෙමියි අධිෂ්ඨාන කරන්නේය. එය එසේම සිදුවන්නේය. එසේ අධිෂ්ඨාන නොකොට සමවතට සම වන්නේවී නමුත්, සඩ්ස කර්මය පිණිස රැස්වූ සඩ්සයා වහන්සේ ඒ භික්ෂුවගෙන් වෙන්ව ඒ සඩ්ස කර්මය නොකොට, උන්වහන්සේ සිටින තැන් වීමසා, නිරෝධයට සමවත් බව දැන, සඩ්සයාගේ වචනයෙන් කැඳවනු පිණිස දූත භික්ෂුවක් යවා ආමන්තුණය කරවී නම් ඒ දූත වචනයට අනතුරුව සමවතින් නැගී සිටීම එකාන්තයෙන්ම සිදුවන්නේය. සඩ්සාදෙව ඉතා ගරු හෙයිනි.

සක්ථු පක්කොසනය නම් ශාසතෘන් වහන්සේගේ ආමන්නුණයයි. නිරොධ සමාපත්තියට සමවැද සිටින කාලයේදී ශික්ෂාපද පැණවීමක් හෝ ඉතා වැදගත් ධර්මදෙශනාවක් හෝ කරණු කැමැතිව සර්වඥයන් වහන්සේ මාගේ පැමිණීම බලාපොරොත්තු වන්නේ නම්, දූත භික්ෂුවක් පැමිණ මා අමතන්නට පෙර, මා සමවතින් නැගිටින්නෙමියි අධිෂ්ඨාන කරන්නේය. එසේ නොකළහොත්, එවැනි කරුකේ ඇති කල්හි බුදුන් වහන්සේ අසුවල් භික්ෂුව කොහේදයි වීමසා, නිරොධයට සමවත් බව දැන, සර්වඥයන් වහන්සේගේ වචනයෙන් ඔහු කැඳවයි. දූත භික්ෂුවක් යවා කැඳවන කල්හි, සමවතින් නැගිටීම සිදුවන්නේය.

අද්ධාන පරිච්ඡෙදය – ජීවිතය පවත්තා කාලය පිරිසිද දනගැනීමය නිරෝධ සමාපත්තියට සමවදතා ආය්‍යියන් වහන්සේ තමා ජීවත්වන කාල පරිච්ඡෙදය දනීමෙහි දක්ෂයෙක් විය යුතුයි. සමවතට සමවැද සිටිතා කාලය තුල තමාගේ ආයුෂය පවතීද නැතිද යන බව ආවර්ජනා කොටම සමවතට සමවැදිය යුතුයි. නිරෝධ සමාපත්තියෙන් තමාගේ මරණය වැළකිය නොහැකි වේ. නිරෝධයට සමවැද සිටින අවස්ථා-චේදී මරණය සිදු නොවන බැවින්, මරණයට පෙර නිරෝධයෙන් නැගිටීමට සිදු වන්නේය. එබැවින් ආය\$යන් වහන්සේ, තමාගේ ආයු සංස්කාරය පවත්නා කල් බලා එයට කලින් නැගිටින ලෙස කාල නියමය අධිෂ්ඨාන කොට නිරොධ සමාපත්තියට සමවදින්නේය. මේ අද්ධාන පරිච්ඡෙදයවූ කලී ආවර්ජනා කටයුතුමැයි.

මේ කුමයෙන් ඒ ආය\$යන් වහන්සේ ආකිඤ්චඤ්ඤායකන ධාානයෙන් නැගිට, මෙකී චතුර්විධ පූර්වකෘතායන් කොට, නෙව-සඤ්ඤා නාසඤ්ඤායකන ධාානයට සමවදීන්නේය. ඉක්බීති එම ධාාන චිත්තවාර එකකින් හෝ දෙකකින් පසු උන්වහන්සේගේ චිත්ත සන්තතිය නිරුද්ධවේ. චිත්තයාගේ නිරොධය සමගම චෛත-සිකයෝද, සිතින් හටගන්නා චිත්තජරූපයන්ගේ ඉපැද්මද නිරුද්ධ වෙත්.

නිරෝධ සමාපත්තියෙහි ස්ථිතිය – මනුෂා ලොක ආදී කබලිකාරාභාරයෙන් ජීවත්වන භවයන්හි වැඩිම ගණනින් සත්දිනක් නිරෝධයට සමවැද සිටිය හැකිවේ. කිසිදු කබලිකාරාභාරයක් නොගෙන මනුෂා ශරීරය ක්ලාන්ත නොවී පවත්වා ගත හැකි වැඩිම කාලය එපමණය. රූපාවචර භවයන්හි කැමැති පමණ කාලයක් නිරෝධ සමවත් සුවයෙන් විසිය හැකිවේ. ඒ අතර, ආයු ගෙවීමය සංසපටිමානනය, සත්ථුපක්කොසනයයන් අතුරෙන් යමක් ඇතිවීනම්, නිරෝධයෙන් නැගීම වන්නේය.

නිරෝධ සමාපක්තියෙන් නැගීම – අනාගාම ආය\$යන් වහන්සේ නිරෝධ සමාපක්තියෙන් නැගිටින කෙණෙහි අනාගාම එල සිකද, රහතන් වහන්සේ නිරෝධයෙන් නැගිටින කෙණෙහි අර්භක් එල සිකද එක්වරක් හටගෙන නිරුද්ධ වූ පසු හවඩග සිත් පහළවී පළමු මෙන් චිත්ත පුවෘත්තිය ඇති වන්නේය.

නිරෝධ සමාපත්තියෙන් නැගිටි ආය\$යන් වහන්සේගේ චිත්තය නිර්වාණයටම නැමුණේ වේ.

මළ කැනැත්තාගේ හා නිරොධයට සමවන් ආය\$යාගේ වෙනස.

මළ තැතැත්තාගේ කාය සංස්කාර නම්වූ ආශ්වාස පුශ්වාස නිරුද්ධ වූවාහුය. වටි සංඛාර නම්වූ වටි විඤ්ඤත්තිය ද, විත්ත සංඛාරයන්ද, නිරුද්ධවූවාහුය, එසේම ආයුෂය හෙවත් ජීවි-තෙන්දියද, කර්මජ තෙජො ධාතුවද, චක්බු ආදී ඉන්දියයෝද පිරිහුණා හුය.

නිරෝධයට සමවන් ආය්‍යියන් වහන්සේගේද කායසංඛාර හෙවත් ආශ්වාස, පුශ්වාස නිරුද්ධ වෙත්. එමෙන්ම වචි සංඛාර චිත්ත සංඛාරයෝද, නිරුද්ධ වන්නාහ. නමුත් ආයුෂය, කර්මජ තෙජො ධාතුව, චක්බු ආදී ඉන්දියයන්ද නොපිරිහුණාහුය. එබැවින් ශරීර උෂ්ණයත්, චක්බු ආදී ඉන්දියයෝත්, ආයුෂයත් විදාා-මානය.

තවද නිරෝධය අවිදාමාන වුවත්, සංඛත නොවන්නේය. එසේම අසංඛත, යයි ද, ලෞකික යයිද, ලොකොත්තරයයිද කිය නොහැකි වේ. එහෙත් , නිරෝධ සමාපත්තියට සම වන්නහුගේ වශලයන් ඒ නිරෝධ සමාපත්තියට සමවන්නී නම් වේ. එබැවිත් නිෂ්පත්තය යයි කියයුතු වේ. අනිෂ්පත්ත නොවේ.

නිරොධ සමාපත්තියට සම වැදීමෙදී ඇතිවන චිත්ත වීරීය මෙ**සේ** දන යුතුයි.

...න ද ම ප උ නු වො ඣා ඣා (නිරොධය) ඵ හ භ ...

මෙහි අනාගාම පුද්ගලයෙකු නම ''ඣා'' යන්නෙන් නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන කුසල් සිතද, 'එ' යන්නෙන් අනාගාම එලසිතද දක් වේ. රහතන් වහන්සේට නම් 'ඣා' යන්නෙන් නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤා යතන කුියා සිතද, 'එ' යන්නෙන් අර්හත් එලසිතද දක්වේ. නෙව සඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන සිතටත් එල සිතටත් අතර නිරෝධ සම වතට සමවැද සිටිනා කාලයයි.

මේ නිරෝධ සමාපත්තියට සම වැදීමට **දිට්ඨධම්ම නිඛ්ඛාණ** සු**බ විහරණය** හෙවත් ඉහාත්මයෙහිම නිවත් සැප විදිමයයි කියනු ලැබේ.

අෂ්ට සමාපත්තින්හි අග තැන්පත් වූද, කාම රාගය නිරවශෙෂ යෙන් පුහීණ කළාවූද, අනාගාමී, අර්හත් පුද්ගලයෝම, නිරොධ සමාපත්තියට සමවදින්නාහුයයි කියන ලද නමුත්, කාමාවචර භූමි-ඉයහිම වසන්නා වූ අනාගාමීන්ට හා රහතුන්ට මුත්, රූප භූමියෙහිවත්, අරූප භූමියෙහිවත් වසන්නාවූ ආය\$යන්ට නිරෝධ සමාපත්තිය. නොලැබෙන්නේයයි සමහරුන්ගේ මතය වේ. එයට මෙසේ කරුණු දක්වති. නිරෝධයට සම වදින්නාවූ ආයශීයන් වහන්සේ විසින් රුපාවචර පුථම ධාානය පටන් චතුෂ්කනයින් අෂ්ට සමාපත්තියට සමවැද කුමයෙන් ගොස් නාම ධර්මයන්ගේ නිරෝධය කටයුතු වෙයි. රූප භූමියෙහි උපන්නාවූ ආයඛ්යන් හට අරූප ධාාන හෝ, අරුප භූමියෙහි උපන්නාවූ ආය\$යන් හට රූප ධාාන හෝ නො ලැබීය හැකි බැවින් රූපාරූප භූමි දෙක්හීම උපන්නාවූ අනාගාමින්ට හා රහතුන්ට නිරෝධ සමාපත්තිය නො ලැබෙන්නේය යනුයි. සමහර ආචාය්‍රීවරයෝ වනාහි, අරූප හවයෙහි රූප නැති හෙයින් එහි පමණක් නිරෝධ සමාපත්තියට සම නොවදින්නේ යයි කියති. කෙසේ වෙතත් අෂ්ට සමාපත්තිලාභී අනාගාම අර්හත් පුද්ගලයෝ පළමුකොට පුථම ධාානයට සමවැද, ඒ ධාානයෙහි ඇත්තාවු **-ධාානාඩ්ගයන් අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම වශයෙන් ලක්ෂණ**නුයට ආරෝපණය කොට පුතාවේක්ෂා කරත්. මෙසේ කුමයෙන් අනිකුත් රූපාවචර, අරූපාවචර ධාානයන්ටද සමවැද, ඒ ඒ ධාානයන් පිළිබඳවූ ධාානාඩ්ගයන් නිලක්ෂණ වශයෙන් පුනාවෙක්ෂා **න**කාටම, අවසානයේදී නිරෝධ සමාපන්නියට සමවදින්නාහ.

# අපීණා නියමය

අර්පණාවිත්ත වීරියක, අර්පණා විත්තයට පෙර පරිකර්ම උප-වාර, අනුලොම, ගොතුභූ යයි සිත්සතරක් උපදී. මේ සිත්සතර බොහෝ සෙයින් සමාන බැවිනුත්, අර්පණා චිත්තයට ඉතා ලංව, එයටම අනුකූලව උපදින හෙයින්, එයට උපචාර සිත් යයිද, අනුලොම සිත් යයිද වෳවහාර කරණු ලැබේ. උපචාර සමාධිජවත් යයි කියනු ලබන්නේ මේ අනුලොම සිත්වලටය.

මෙසේ අනුලොම වශයෙන් උපදින සිත් අටෙකි. එනම් කාමාවවර ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් සතරත්, ඤාණ සම්පු යුක්ත මහා කියාූසිත් සතරත්ය. මේ කුසල් සිත් සතරෙන්, සිත් දෙකක් සොමනස්ස සහගතය, සිත් දෙකක් උපෙක්බා සහගතය, කියා සිත් සතරෙන්ද සිත් දෙකක් සොමනස්ස සහගතය, දෙකක් උපෙක්බා සහගතය.

අර්පණා වශයෙන් උපදින සිත් පනස් අටෙකි. එනම්:-

| රුපාවචර කුසල් සහ කුියා සිත්          | 10 |
|--------------------------------------|----|
| <b>අරුපාවචර කුසල් සහ කුියා සි</b> ත් | 8  |
| ලෝකෝත්තර මාර්ග ඵල සිත්               | 40 |
|                                      |    |
|                                      | 58 |
|                                      | -  |

අනුලොම සින් සතරක් හෝ තුනක් හෝ ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු අර්පණා චිත්ත වීරීයේ උපදින අර්පණා සින් මේ පණස් අටක් අර්පණා ජවනයන්ගෙන් එකක්ම විය යුතුයි.

ඒ ඒ අනුලොම සිත්වලට අනතුරුව කවර අර්පණා ජ**වන්**' සිත් ඇතිවේදැයි දක්වීම අ**ර්පණා නියමය වේ.** 

ඒ අර්පණා නියමය මෙසේ දුන යුතුයි;–

කසිණාදී කර්මස්ථාන ගෙණ භාවනා වඩන කල්හි, ධාාන උපදවා ගත හැකි වන්නේ අරමුණ විභූත වශයෙන් හෙවත් පුකට වශයෙන් වැටහුණු කල්හි බැවින්, ධාාන ජවන්, මාර්ග ජවන්, ඵල-ජවන්, උපදින අර්පණා චිත්ත වීටීන්ගේ අරමුණු සියල්ලම විභූතාරම-මණ වෙත්.

අර්පණා වීරින්හි තදරම්මණ සිත් නූපදි. තදරම්මණ උප--දින්නේ කාම ජවනයන්ට අනතුරුවමය.

අර්පණා සිත්වලට පළමුව උපදින අනුලොම ජවනයන්වූ මහෟ කුසල් හෝ මහා කුියා සිත් හෝ ඤාණ සම්පුයුක්ත විය යුතුය.

කමටහන් වඩන යොගාවචර කෙ<mark>මේ මන්දපාඥ හෝ කික්ඛ–</mark> පුා**ඥ** පුද්ගලයෙක් හෝ වන්නේය. මද පමණින් තියුණු කළ නුවණ දැනි මන්දපාඥ පුද්ගලයාහට උපචාර සමාධි ජවන් හෙවත් අනුලොම වශයෙන් සිත් සතරක්ම උපදී. එයට අනතුරුව මාර්ග හෝ එල සිත් ලැබෙන්නාහ. මනාකොට තියුණු කළ නුවණ ඇති කික්ඛපාඥ පුද්ගලයා හට උපචාර සමාධි ජවන් හෙවත් අනුලොම සිත් තුනක්ම ලැබේ.

ධාන පමණක් ලබනු කැමැති පුද්ගලයාගේ සමථ භාවනා සිත ධානයන්ටම අභිමුඛ කරයි. මාර්ග ඵල ලබනු කැමැති පුද්ගලයාගේ විදර්ශනා භාවනා සිත මාර්ග ඵලයන්ටම අභිමුඛ කරයි. ධානන පමණක් ලැබීමට කරණ භාවනාව සමථ භාවනා නම වේ. මාර්ගඵල ලැබීමට කරණ භාවනාව සමථ විදර්ශනා දෙකි න්ම යුක්ත නමුත් එයට විදර්ශනා භාවනා යයි කියනු ලැබේ.

අර්පණා ජවන් වීෆීයෙහි උපදනා උපචාර සමාධි ජවනයෝ සොමනස්ස සහගත වුවහොත් , එයට අනතුරුව උපදින අ<mark>ර්පණා</mark> ජවනයද, සොමනස්ස සහගත ජවනයක්ම වන්නේය.

සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් ජවන් දෙකකී. එයට පසුව උපදින සොමනස්ස සහගත අර්පණා ජවනයෝ දෙනිසකි. එනම්:—

| සොමනස්ස සහගත කුසල් ජවන්               | 4  |
|---------------------------------------|----|
| (1–4 රුපාවචර ධාාන කුසල්)              |    |
| <b>සොමනස්ස සහගත මාර්ග ජවන්</b>        | 16 |
| (1–4 වෙනි ධාාන මාර්ග සිත්)            |    |
| යට ඵලවශයෙන් උපදනා සොමනස්ස ඵල ජවන්     | 12 |
| (1–4 ධනාන සොචාන්, සකෘදුගාම අනාගාම ඵල) |    |
|                                       |    |

සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත කුයා ජවන් දෙකකි. එයට පසුව අර්පණා වශයෙන් උපදිත සොමනස්ස සහගත කුියා ජවනයෝ අට දෙනෙකි. එනම්:—

32

| සොමනස්ස මහග්ගත කුියා ජවන් | 4 |
|---------------------------|---|
| (1–4 ධාාන කුියා සිත්)     |   |
| සොමනස්ස අර්හත් ඵල ජවන්    | 4 |
| (1–4 ධාාන අර්හන් ඵල සින්) | 8 |

කියා ජවත් සිත් උපදින්නේ රහතන් වහන්සේ ට පමණය. උන්වහන්සේට ලොකොත්තර අර්පණා ජවත් වශයෙන් ලැබෙන්-නේ අර්හත් ඵල සින් පමණකි.

අර්පණා ජවන වීරීයේ උපදනා උපචාර සමාධි ජවන් උපෙක්ඛා සහගත වුවහොත්, එයට අනතුරුව උපදින අර්පණා ජවනයද උපෙක්ඛා සහගත ජවනයක්ම වන්නේය.

උපෙක්ඛා සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් ජවන් දෙකෙකි. එයට අනතුරුව උපදින උපෙක්ඛා සහගත අර්පණා ජවණයෝ දෙළො සෙකි.

#### එනම්:---

| උපෙක්ඛා සහගත පඤ්චමධාාන රූපාවචර කුසල් සිත | 1 |
|------------------------------------------|---|
| උපෙක්බා සහගත අරූපාවචර කුසල් සිත්         | 4 |
| උපෙක්බා සහගත පඤ්චමධාාන මාර්ග සිත්        | 4 |
| යට ඵල තුනට අයත් පඤ්චමධාාන ඵල සිත්        | 3 |
|                                          |   |

උපෙක්බා සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත කුියා ජවන් දෙකෙකි. එයට අනතුරුව උපදනා උපෙක්ඛා සහගත අර්පණා ජවනයෝ සදෙනෙකි.

#### එනම්:---

| උපෙක්ඛා සහගත පඤ්චමධෳාන රූපාවචර කුියා සිත | 1 |
|------------------------------------------|---|
| උපෙක්බා සහගත අරුපාවචර කුියා සිත්         | 4 |
| උපෙක්බා සහගත අර්හත් ඵල සිත               | 1 |

6

12

මේ අර්පණා ජවනයන් රහතන් වහන්සේලාට පමණක් ඇතිවන හෙයින් සියල්ල කුියා සිත්ම වන්නේය.

කුසල් සිත් උපචාර ජවත් වශයෙන් ඉපිද, අර්පණා උපදින්නේ පෘථග්ජනයන්ට හා රහත් නොවූ ශෛක්ෂයන්ටය.

කුියා සිත් උපචාර ජවත් වශයෙන් ඉපිද, අර්පණා උපදින්නේ අශෛක්ෂවූ රහතන් වහන්සේටය.

## විපාක නියමය

ආරම්මණයෝ තුන් වැදැරුම් වෙත්. එනම්, අනිෂ්ටාරම්මණ, ඉෂ්ටමධාාස්ථාරම්මණ සහ අති ඉෂ්ට ආරම්මණ යෝයි.

පූර්වයෙහි කරන ලද අකුශල කර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් අනිෂ්ටාරම්මණයන්ද, කුසල කර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් ඉෂ්ට මධාස්ථ සහ අති ඉෂ්ටාරම්මණයන්ද හමුවන්නාහ.

අනිප්ටාරම්මණයක් හමුවීමෙන් පහළවන චිත්ත වීථියක ලැබෙන විපාක වීථී සිත් සියල්ලම අකුසල් විපාක සිත්ම විය යුතුයි. එසේම ඉෂ්ටාරම්මණයක් හමුවීමෙන් ඇතිවන චිත්ත වීථියක ලැබෙන විපාක වීථී සිත් සියල්ල කුසල විපාක සින්ම විය යුතුයි.

අකුසල විපාක වශයෙන් ලැබෙන වීටී සින් සනකි.

එනම්:—

අකුසල විපාක චක්ඛු විඤ්ඤාණාදි විඤ්ඤාණ සිත් 5 අකුසල විපාක සම්පටිච්ඡන සිත 1 අකුසල විපාක සන්තීරණ සිත 1 කුසල විපාක වශයෙන් ලැබෙන වීරී සිත් සොළොසෙකි.

### එනම්:---

| කුසල විපාක චක්ඛු විඤ්ඤාණාදි විඤ්ඤාණ සිත් | 5  |
|------------------------------------------|----|
| කුසල විපාක සම්පටිච්ඡන සිත                | 1  |
| කුසල වීපාක සන්තීරණ සිත්                  | 2  |
| මහා කුසල විපාක සිත්                      | 8  |
|                                          |    |
|                                          | 16 |

පූර්වයෙහි රැස්කරණ ලද්දවූ අකුසල කර්මයන්ගේ විපාක වශ යෙන් අපිය වූ ද, නොකැමැති වූ ද, අමනාප වූ ද, අනිෂ්ටාරම්මණයක් හමුවූ කල්හි, භවඩ්ග වලනය, භවඩ්ගපච්ඡෙදය, යන දෙසිකට අනතුරුව පඤ්චද්වාරාවජ්ජන සිත ඉපිද නිරුද්ධ වේ. එයට අනතුරුව අකුසල විපාක, චක්බු විඤ්ඤාණාදි එක් විඤ්ඤාණ සිතක් පහළවේ. මේ සිත ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු අකුසල විපාක සම්පටිච්ඡන, සන්තීරණ යන විපාක සිත් දෙක පහළ වන්නේය. එයට අනතුරුව වොට්ඨපන චිත්තය පහළවී අකුසල් ජවන් සිතක් පිළිවෙලින් සන්වරක් ඉපිද නිරුද්ධවේ. අතිමහන්තාරම්මණයක් අරමුණු කෙළේවී නම්, අකුසල විපාක සන්තීරණ සිත සන්වන ජවනයට අනතුරුව, තදරම්මණ කෘතා සිද්ධ කරමින් පිළිවෙලින් දෙවරක් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය.

පූර්වයෙහි රැස්කරන ලද්දවූ කුසල කර්මයන්ගේ විපාක වශ යෙන්, පිය වූ ද කැමැති වන්නාවූ ද මනාප වූ ද, ඉෂ්ට මධාස්ථාරම්මණ-යක් හමුවූ කල්හි හවඩිග වලනය, හවඩිගුපවිඡෙදය, යන සිත් දෙකට අනතුරුව පඤ්වද්වාරාවජ්ජන සිත ඉපිද නිරුද්ධ වේ. එයට අනතුරුව කුසල විපාක චක්ඛු විඤ්ඤාණාදි එක් විඤ්ඤාණ සිතක්ද, කුශල විපාක සම්පටිච්ඡන සිත ද, කුසල විපාක උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ සිතද ඉපිද නිරුද්ධ වේ. එයට පසු වොට්ඨපන චිත්තය ඉපිද නිරුද්ධවූ කල්හි, කුසලා කුසල ජවන් සිත් වලින් එක් සිතක් පිළිවෙලින් සත්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය. අතිමහන්තාරම්මණ චිත්තවීරීයක් නම්, සත්වන ජවනයට අනතුරුව, අහේතුක උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිතය, උපෙක්ඛා සහගත මහා විපාක සතරය යන අහේතුක, සහේතුක විපාක සින් පසෙන් එක් සිතක් තදරම්මණ කෘතා සිද්ධ කරමින් දෙවරක් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේය.

බලවත්වූ කුසල කර්මයාගේ විපාක වශයෙන් අතිශයින් පිය චූද, ඉතා මනාපවූද, බුද්ධ පුතිමාදී දර්ශනයක් හෝ, ඉතා මිහිරි ශබදයක් හෝ අතිඉෂ්ටාරම්මණයක් වශයෙන් හමුවූ කල්හි, භවාඩිග චලනය, භවඩ්ගුපච්ඡෙදය, පඤ්චද්චාරාවජ්ජනය, කුසල චීපාක චක්බු විඤ්ඤාණාදී එක් විඤ්ඤාණ සිතක්ය, කුසල විපාක සමපටිච්ඡනය, කුසල විපාක සොමනස්ස සන්තී්රණය, චොට්ඨපන සිකය යන සිත්, පිළිවෙලින් ඉපිද නිරුද්ධ වන්නාහ. එයට අනතුරුව කාම ජවනයන් අතුරෙන් එක් සිතක් ජවන් වශයෙන් සත්වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වේ. එය අති මහන්තාරම්මණ චීත්ත චීරීයක් වී නම්, සොමනස්ස සන්තී්රණය, සොමනස්ස මහා විපාක සතරය යන සොමනස්ස කුසල විපාක පසෙන් එකක් තදරම්මණ වශයෙන් ඉදිද නිරුද්ධ වන්නේය.

රහතත් වහත්සේලාටද, ඉෂ්ටානිෂ්ටාරම්මණයන් හමුවූ කල්හි, කුසලාකුසල විපාක විඤ්ඤාණයද, කුසලාකුසල විපාක සම්පටිච්ජන සන්තිරණ සිත්ද උපදින්නේ වී නමුත් සියලු කෙළෙසුන් නැසූ හෙයිනුත්, මතු භවයක් නැති හෙයිනුත්, චොට්ඨපන සිතට අනතුරුව කුසලා කුසල ජවන් සිත් පහළ නොවන්නාහ. උන්වහන්සේලාට ඒ චෙනුවට පහළ වන්නේ කිුිියා ජවන්මය.

# තදුරම්මණ නියමය

චිත්ත වීථියක, නදුරම්මණ සිත් ඉපදීමට හේතු සතුරෙකි.

### එනම්:---

- 1. කාමාවචර ජවන් ඇතිවීමය.
- 2. කාමාවචර භූමිය වීමය.
- 3. කාමාවචර සත්ත්වයෙකු වීමය
- 4. විභූත හෝ අතිමහන්තාරම්මණ චිත්ත වීථියක්වීමය.

අනිෂ්ටාරම්මණයක් ගෙණ හටගත් චිත්ත වීථියක් වී නම් අකුසල විපාකවූ, උපෙක්ටා සහගත සන්තීරණ සිත තදුරම්මණ වශයෙන් උපදී.

ඉෂ්ට ලධාසේථාරම්මණයක් ගෙණ චිත්ත චී්ථියක් හටගත් තේ චීතම, ඒ චිත්ත චී්ථිය අවසාතයෙහි උපදතා තදරම්මණයෝ, කුසල චීපාක උපෙක්ඛා සහගත සන්තී්රණ චිත්තය, උපෙක්ඛා සහගත මහා චීපාක සතරය යන මේ චීපාක සිත් පසෙන් එක් සිතක් චීය යුතුයි.

බුද්ධාදී අති ඉෂ්ටාරම්මණයක් හමුවීනම්, ඒ චිත්ත වීරීය අවසානයෙහි තුදලම්බණ වශයෙන් උපදින්නේ සොමනස්ස සහගත මහා විවාක සතරය, සොමනස්ස සන්තීරණය යන විපාක සික් පසෙන් එගෙකි.

සාමානය ස්වභාව වශයෙන් මෙසේ ඇතිවිය යුතු නමුත්, ලොහ මූල ජවන් අටය, මොහ මුල ජවන් දෙදෙනාය, මහා කුසල් ජවන් අටය, යන අටළොස් ජවනයන් අතුරෙන් යම්කිසි සිතක් ජවන් වශයෙන් ඇතිවූ කල්හි අසුවල් විපාක චිත්තයම තදලම්බණ වශයෙන් උපදින්නේයයි යන නියමයක් නැත්තේය. මේ ජවනයෝ පෘථග්ජනයන්ගේ හා ශෛක්ෂායන්ගේ සන්තානයන්හි උපදින බැවින් මෙසේ නියම කළ නොහැකි බව දන යුතුයි.

පෘථග්ජනවූ තිර්ථකයන්හට බුද්ධාදී අති ඉෂ්ට ආලම්ඛණ යෙහි පවා දෙමනස් සහගත ජවන් උපදී. සඤ්ඤාවිපල්ලාසය චිත්තවිපල්ලාසය, දිට්යී විපල්ලාසය යනාදී විපල්ලාසයන් ඇති හෙයින් වෙසේ සිදුවන බව දත යුතුයි. එබැවින් චිත්ත විරීයක උපදනා ජවන් සිත්වල ස්වභාවය අනුවද තදරම්මණයන්ද වෙනස් වේ.

සොමනස්ස සහගත හසිතුප්පාද විත්තය, සොමනස්ස සහගත මහා කියා ජවත් දෙකය යන සිත් තුනෙන් එකක් ජවත් වශයෙන් ඇතිවූ කල්හි සොමනස්ස සහගත තදලම්බණයක් ඒකාන්තයෙන්ම ලැබෙන්නේය. එසේම උපෙක්ඛා සහගත කුියා ජවත් ඇතිවූ කල්හි උපෙක්ඛා සහගත තදලම්ඛණයන් අතුරෙන් එක්තරා තදලම්ඛණයක් උපදින්-තෝය.

සදාණ සම්පුයුක්ත මහා කිුිියා ජවනයන්ට අනතුරුව සැාණ සම්පුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතරෙන් එකක් තදලම්බණ වශයෙන් උපදි.

ඤාණ විපුයුක්ත මහා කිුිිියා ජවනයන්ට අනතුරුව ඤාණ විපු යුක්ත තෑලම්බණයක්ම උපදී.

සසංඛාරික, අසංඛාරික කියා ජවනයන්ට අනතුරුව සසංඛාරික අසංඛාරික තදලම්බණයක්ම උපදී.

දෙස මුල ජවනයට අනතුරුව ලැබෙන කදලම්බණය එකාන්තයෙන්ම උපෙක්ඛා සහගත කදලම්බණ චිත්තයක්මය. කිසි කලෙක සොමනස්ස කදලම්බණයන් නොලැබේ. කදුලම්බණ ලැබීමට අවකාශ මදවුවහොත් ජවන් කෙලවරදී භවඩ්ග සිතක්ම පහළ වන්නේය. මේ භවඩ්ග සිත ඒකාන්තයෙන්ම උපෙක්ඛා භවඩ්ගයක්ම විය යුතුයි. සොම්නස් වේදනාව සහ දෙමනස් වේදනාව අතිශයින් වීරුද්ධ නිසා එකකට එකක් පෙර පසුව ඇති නොවේ.

උපෙක්ඛා සහගත පුතිසන්ධි සිතින් පිළිසිඳ ගත්තාවූ පුද්ගලයා හට ඉෂ්ට මධාස්ථ අරමුණක් එල්බගෙණ, දෙස මූලික ජවනයන් ඇතිවී, ඒ චිත්ත වීටීයේ තදලම්බණ සිත් ඇතිවීමට අවකාශ ඇති වුවහොත්, උපෙක්ඛා සහගත තදලම්බණයක්ම ඇති වෙයි. තදලම්බණයක් ඇතිවීමට අවකාශ නැති වුවහොත්, උපෙක්ඛා සහගත හවඩ්ගයක්ම වෙයි. මෙසේ ඇති කල්හි, අරමුණ හා හවඩ්ග චිත්තයද ජවනයද ඔවුනොවුන්ට ගැලපෙන්නේය.

උපෙක්බා සහගත පටිසන්ධියක් ඇති පුද්ගලයෙක්හට අති ඉෂ්ට අරමුණක් හමුවී, ද්වේෂ මූල ජවන් ඇති වුවහොත් තදලම්බණ ඉපදීමට අවකාශ ඇත්තේවී නමුක්, තදලම්බණ නොවී උපෙක්බා සහගත භවඩ්ගයක්ම වෙයි. තදලම්බණ වන්නේ නම් අරමුණට අනුව සොම්නස් සහගත තදලම්බණයක්ම විය යුතුයි. එසේ වන කල්හි ද, ජවනයන් හා නොගැලපෙන හෙයින් තදලම්බණ නොවී හවඩ්ගයම වන්නේය.

සොමනස්ස මහා විපාක සිතින් පුතිසන්ධිය ලැබූ පුද්ගලයා සොමනස්ස පුතිසන්ධිකයායි. මේ පුද්ගලයාහට ඉෂ්ට මධාාස්ථාලම්-බණයක් අරමුණු කොට ගෙන, ද්වේෂ මුලික ජවන් ඇතිවූ කල්හි තදලම්බණ ඇති නොවෙත්. තදලම්බණයක් වන්නේ නම් උපෙක්ධා සහගත තදලම්බණයක්ම විය යුතුයි. එසේ නොවන හෙයින් උපෙක්ධා සහගත හවඞ්ගයක්ම වෙයි.

සොමනස්ස පුතිසන්ධිකයාහට, අති ඉෂ්ටාරම්මණයක් අරමුණු කොට ගෙණ ද්වේෂ මුළික ජවන් ඇතිවූ කල්හි, තදලම්බණ විය යුතු චිත්ත වීථියක්වී නම්, අරමුණට අනුරූප පරිද්දෙන් සොමනස් සහගත තදලම්බණයක් විය යුතුයි. එසේ ඇති කල්හි ජවනය හා නොගැලපෙන හෙයින් උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ සිතක්ම තදලම්බණය වෙනුවට උපදී.

සොමනස්ස පුතිසන්ධිකයාහට, දෙමනස්ස ජවන යන්ට අනතුරුව තමාගේ පුකෘති සොමනස්ස භවඩ්ගයට පෙර උපදනා මේ උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිත, කුමණ කෘතෳයක් සිද්ධකරන්නේදයි වීමසිය යුතුයි.

උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිත කෘතා පසක්ම සිද්ධ කරන්නේය. එනම්, පටිසන්ධි කෘතාය, භව්‍ය කෘතාය, චූති කෘතාය, සන්තීරණ කෘතාය, තදුරම්මණ කෘතාය යන කෘතා පසය. දෙමනස් ජවනයටත්, පකෘති සොමනස් භව්ඨගයටත් අතර උපදින මේ උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ සිත, මේ කෘතා පසෙන් එකක්වත් සිද්ධ නොකරන්නේය. ඒ සිතේ අරමුණ, වීරී සිත්වලට අයත් අරමුණක් නොවන හෙයින් එය වීරී සිතක්ද නොවේ. එබැවින් මේ භව්‍යගිම බොහෝ සෙයින් ගන්නාලද එක් කාමාවවර අරමුණක් එල්බගෙණ, මේ දෙෂ ජවනයන්ට සහ සොමනස් භව්‍යගෙටද අතරින් උපදනා සන්තීරණ සිත ආගත්තුක භව්ඨග කෘතාය සිද්ධ කරමින් එයට අනතුරුව තමාගේ පකෘති සොමනස් භව්ඨගය ඉපදීමට අවකාශ ඇති කරමින් ඉපිද නිරුද්ධ වන බව දත යුතුයි.

රූපී අරූපී බුන්මයන්ට තදලම්බණ නොවන්නේ, කාමාවවර කර්ම නමැති බීජුවටින් පුතිසන්ධි නොගත් හෙයිනැයි දත යුතුයි. මහග්ගත ලොකොත්තර නිර්වාණ පු දෙප්තීන් අරමුණු කරණ කල්හි තදලම්බණයන්ගේ හේතු භුතවූ කාම තෘෂ්ණාවට පුතිපක්ෂ හෙයින්, තදලම්බණ නුපදිත්.

## ජවන නියමය

පුවෘත්ති කාලයෙහි, කාම ජවන චිත්ත වීරීන්හි කාම ජවනයන් සත් වරක් ඉපදීම සාමානා ධර්මතාවයකි. නමුත් එයට අඩුව සයවරක් හෝ පස්වරක් ජවන් උපදින අවස්ථාද ඇත. බලවත් රෝගාදිය කරණකොට ගෙණ හෘදය වස්තුව ඉතා දුර්වලවන කල්හී ද, මරණාසන්න අවස්ථාවන්හිද, උසින් වැටීම, දියේ ගිලීම, මහත් හයට පත්වීම, මූර්ඡාවීම සිහි නැතිව පවතින විසංඥ අවස්ථාව, මව කුසින් බිහිවන අවස්ථාව, යනාදී අවස්ථාවන්හිදී හෘදය වස්තුව ඉතා දුර්වල වන බැවින් ජවන් සිත් සය වරක් හෝ පස් වරක් හෝ පහළවෙත්.

තවද, බුදුරජාණන් වහන්සේගේ යමක පුාතිහාය කාලයේදී පුතා – වෙක්ෂා ජවනයන් සතර වරක්ම ලැබෙන්නේය. පසේ බුදුවරයන් වහන්සේලා හා මහමුගලන් ආදී මහ රහතන් වහන්සේලා සෘද්ධි දක්වන කාලයන්හි ජවන් සිත් පස්වරක් පහළ වන්නේය.

ආදිකර්මික හෙවත් එක් එක් ධාානයක් පිණිස පළමු කොට කර්මස්ථාන වඩත්නාවූ පුද්ගලයාහට, පුථමයෙන්ම අර්පණා ලැබෙන කල්හි, මහග්ගත ජවනය එක් වරක්ම උපදී. පසුව ඒ ඒ ධාානයන්ට මෙවදින කල්හි, සමාපත්ති වීටීන්හි ධාාන ජවනයන් බොහෝ ගණනක් ඇතිවිය හැකිය. මාර්ග ජවනයෝද එක් එක් වරක්ම උපදිත්. මාර්ග විත්ත වීටීන්හි මාර්ග ජවනයට අනතුරුව උපදතා එල සින් හෙවත් එල ජවනයන් දෙදෙනෙක් හෝ තිදෙනෙක් වෙති. මන්ද පුාඥ පුද්ගලයාහට දෙවරක්ද, තික්බ පුාඥ පුද්ගලයාහට එල ජවන් තුන්දෙනෙක්ද උපදී.

අභිඥ ජවන් උපදනා කල්හි එක් චිත්ත වීථියක එක් අභිඥ චිත්තයක්ම උපදී. සෙසු සමාපත්ති වීථියක මෙන් බොහෝවර නූපදී. අභිඥ ජවනයෙහි සමාපත්තියක් නැත. එය පඤ්ඩ-මධානයාගේම එක්තරා ශක්ති විශෙෂයකි.

අභිඥ ජවනය එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි, සෘද්ධිය, දක්වීම වශයෙන් සිය දහස් ගණන් රූපයන් මවා දක්වනු කැමතිනම් එසේ අධිෂ්ඨාන කළ කල්හි, ඒ අභිඥ ජවන චිත්තයාගේම ධර්ම ශක්තිය භෝතුකොට ගෙණ, ඉටාගත් පරිදි සෘද්ධිය පහළ වන්නේය. දිවය ශෝතුය, පරවිත්ත විජානනඥනය ආදී සෙසු අභිඥවන් උපදවන කල්හිද, මේ පිළිවෙලට ඇතිවේ.

අභිඥ ජවනය එක් වරක් ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි ද පෘථග්ජන යන්ට හා ශෛක්ෂයන්ට කාමාවවර කුසල් විත්තයෙන්ද බුදු පසේ බුදු මහරහතන් වහන්සේලාට කාමාවවර කියා විත්තයෙන්ද ඒ ඒ දිවය ශෞතාදිය හට ගන්නා බව දත යුතුයි. මෙසේ අභිඥ විත්තය නිරුද්ධවී ගියේ නමුදු, ඒ අභිඥනුභාවය කරණ කොට ගෙණ කාමාවවර කුසල කියා චිත්තයන්ගෙන් සෘද්ධිවිධය, දිවා ශෞතය, පර සිත් දැනීම්ය, පෙර විසූ කඳ පිළිවෙල දැනීමය, දිවා වක්ෂුරභිඥනය යන පඤ්චාභිඥවන් සහ දිවාවක්ෂුරභිඥනයාගේම විශේෂයන්වූ ඉන්දිය පරොපරියක්කඤාණය, අතීතංස ඥනය, අනාභෙෂයෙන්වූ ඉන්දිය පරාපරියක්කඤාණය, අතීතංස ඥනය, අනාභෙෂයෙන්ය යන අභිඥවෝද පවත්නාහු වෙති.

බුදුරජාණන් වහන්සේ යමක පුෘතිහායයි දක්වන කාලයේදී පුතුවෙන්හා ජවන් සනරක්ම උපදින බව දක්වන ලදී. යමා මහ පෙළහර පානා කල්හි, ගිනි දලු නික්මවීමට අදහස් කරන්නේ නම් තෙජෝ කසිණය අරමුණු කොට චතුෂ්ක නයින් චතුර්ථධාගතයට සමවදින සේක. මෙය පරිකර්මපාදක ධාගතයනම් වේ. ඉක්බිනි ඒ ධානයෙන් නැගිට පුතුවෙන්ෂා වීටී උපදවමින් එම ධාගනයෙහි අන්තර්ගත උපෙක්බා, එකග්ගතා, යන ධාගතාඩගයන් පුතුවෙන්ෂා කරණ සේක. මේ චිත්ත විටීවල පුතුවෙන්ෂා පවන් සතර වරක් උපදි. එයට අනතුරුව ශරීරයේ මතු භාගයෙන් ගිනි දලු නික්මෙවායි අධිෂ්ඨාන කොට, නැවත පරිකර්ම වීටීයක් උපදී. මෙයට අභිඥපාදකධාගත වීමිය යයි කියනු ලැබේ. එයින් නැගිට ඉහතකි පටිදි පුතුවෙන්ෂා වීම උපදවමින් එහි ඇතුළත් ධාානාඩග යන් පුතුවෙන්ෂා කරණ මස්ක. අහිඥ වීටීය ඇති වන්නේ එයට

පසුවය. එම අභිඥ වීටීගේ පහළවූ අභිඥවගේ ආනුභාවයෙන් උඩ කයින් ගිනි දලු නික්මීම සිදුවන්නේ එයට අනතුරුවය. ඊටපසු ශටීරයේ යට භාගයෙන් දිය දලු නික්මවීමට අදහස් කළ කල්හි, අපො කසිණය අරමුණු කොට ගෙණ ඉහතකී පරිද්දෙන් චිත්ත වීටීන් උපදවන සේක. මෙසේ ඇතිවන්නාවූ චිත්ත වීටී දෙකක් අතර භවඩිග සිත් දෙකකට වඩා නූපදී. මේ කුමයෙන් ගිනි දලු දිය දලු ආදිය සදහාත්, වෙන් වෙන්වූ චිත්ත වීටී බොහෝ ගණනක් ඉතා ශීසුව ඇතිවන බැවින්, යමක පාතිභායයි බලා සිටින්න-චූන්ට වැටහෙන්නේ එම ගිනි දලු හා දිය දලු එක වීටම එකු තැනින්ම නික්මෙන්නාක් මෙනි. සෘද්ධිය දක්වන පුතුවෙක්ෂා ජවනයෝ කාමාවචර ජවනයන්ම බව දත යුතුයි.

# මරණාසන්න වීථ

මරණායන්න කාලයෙහි සිතට නිශුයවූ හෘදය වස්තුව ඉතා දුර්වල බැවින් මරණායන්න විත්ත වීරීයෙහි ජවන් සිත් පසක් උපදි.

කාම භූමියෙහි හෝ රූපාවචර අරූපාවචර භූමියෙහි හෝ මැරෙන්නාවූ සත්ත්වයන්ට මරණාසන්න ජවන වශයෙන් කාමාවචර ජවන්ම ඇතිවීම ස්වභාව ධර්මයකි. එබැවින් මරණාසන්න විත්ත විටි වශයෙන් ඇතිවන්නේ කාමාවචර ජවන් උපදනා චීත්ත විටියක් මය.

මරණාසන්න චිත්ත වීරී දෙවැදැරුම් වේ. එනම් පඤ්චද්චාර මරණාසන්න වීරී, මනොද්චාර මරණාසන්න වීරී යන දෙකය. එයින් පඤ්චද්චාර චිත්තවීරී පසෙකි. එනම්:— චක්ඛුද්චාර වීරී, සොකද්චාර වීරී, සාණද්චාර වීරී, ජිව්හාද්චාර වීරී, කායද්චාර වීරී යන පසයි. මේ පඤ්චද්චාර මරණාසන්න චිත්ත වීරී පසෙන් එක් එක් ද්වාරයක හටගන්නාවූ චිත්ත වීරී සිව් වැදෑරුම් වේ. මෙසේ මරණාසන්න චිත්ත වීරී වශයෙන් සුවිසි (24) චිත්ත වීරීන් ලැබෙන් බව යුතුයි.

චක්බුද්වාරයෙහි ලැබෙන මරණාසන්න චිත්ත වීරී සතර නම්:—•

- 1. ජවනයට අනතුරුව චූතිය වන වීථිය
- 2. ජවන භවඩ්ගයට අනතුරුව චුතිය වන වීථිය
- 3. තදලම්බණයට අනතුරුව චුතිය වන වීථිය
- 4. තදලම්බණ භවංගයට අනතුරුව චුතිය වන වීරිය.

නොරහත් පුද්ගලයන්ගේ මරණාසන්න කාලයේදී මේ භවයාගේ සිදීමට අනතුරුව මතු භවයක උත්පත්තීය හට ගන්නා බැවින්, එයට හේතුවන්නාවූ කුසලා කුසල කර්ම අරමුණක් හෝ කම්ම තිමිති අරමුණක් හෝ, ගතිතිමිති අරමුණක් හෝ ගෙණ මරණාසන්න චිත්ත වීථියක් හට ගන්නේය.

මෙයින් කම්ම යනු පුතිසන්ධිජනක කුසලා කුසල වෙනනා සංඛාන ධම්මාරම්මණය වේ. එය අතීත කාලික වූද, අධානත්මික-වූද, ආරම්මණයකි. මෙහි වෙනනා යයි කී කල්හි වෙනනා චෛත-සිකය පමණක් නොව, සසම්පුයුක්ත කුසලා කුසල චිත්තයම ගන යුතුයි.

කම්ම නිමිති යනු ෂඩාරම්මණයයි. එයද කර්මය කරණ කාලයෙහි ලබන ලද්දවූ, කර්මයට උපකාරවූ, කඩු, දුනු, ඊ, හෙල්ල, මුගුරු, වෙහෙර, විහාර, ආහාර, සිවුරු, ධජ, පතාක, ආදී පුතුපුන්-පන්න, අතීත, අධාාත්ම, බාහිර උපකරණයෝයි. ඔවුන් අතුරෙන් කඩු ආදිය පුතිසන්ධි ජනක අකුසල කර්මයට අරමුණු වන කර්ම නිමිති වෙත්. විහාරාදිය කුසල කර්මයට අරමුණු වන කම්ම නිමිත්න වේ.

ගතිනිමිත්ත, යනු රූපාදී ආරම්මණයෝයි. එයද අඑත් හව යෙහි ලැබිය යුතු මව් කුස, දෙව් වීමන්, කප්රුක්, පර්වත, වන, ගිනිදල්, ආදියෙහි පිහිටි පුතුයුත්පන්නවූ බාහිරාරම්මණය වේ. ඇතැම් වීට ආධාාත්මද වන්නේය.

1. මෙයින් පුතුහුත්පන්න අරමුණක් ගෙණ මරණාසන්න චීත්ත චීථීය හට ගන්නා කල්ති, එක් අතීත හවඩ්ගයක් ගතවි හවඩ්ග චලනය, හවගුපව්ඡෙදය පඤ්චද්වාරාවජ්ජනය චක්ඛු චිඤ්ඤාණය, සම්පට්ච්ඡනය, සන්තීරණය, වොට්ඨපනය යන සින් ඉපිද තිරුද්ධ වූ පසු මරණාසන්න ජවන් සිත් පහක් පිළිවෙලින් ඉපිද නිරුද්ධවෙන්. එයට අනතුරුව වුනි සිත පහළ වන්නේය. මෙයින් මරණාසන්න චීත්ත වීරීයගේ කෙළවරත්, එම භවයේ කෙළවරත් වන්නේය. චූති චීත්තයට අනතුරුව පහළ වන්නේ පටීසන්ධි විපාක සිතය. ඒ සිත අඑත් භවයක් උපදවමින් එම අඑත් භවයේ පළමුවෙනි සිතද වන්නේය.

මෙය පළමුවෙනි චක්බුද්වාරික මරණාසන්න චි<mark>ත්ත</mark> වීථිය වේ.

... ති න ද ප ච ස ං ණ වො ජ ජ ජ ජ චු 🕂 පටිසන්ධි හ... මෙහි ජවනයට අනතුරුව චුතිය ඇතිවේ.

2. දෙවෙනි චක්බුද්වාරික මරණාසන්න චිත්ත වීථිය ජවත භවභාගයට අනතුරුව චුතිය වන වීථියයි. මේ චිත්ත වීථියේ මරණාසන්න ජවත් අතුරෙන් පස්වෙනි ජවනය ඉපිද නිරුද්ධ වීමෙන් පසු හවභාග සිතක් ඇතිවී, එයට අනතුරුව චුති සිත පහල වේ.

...කී ක ද ප ච සං ණ වො ජ ජ ජ ජ ජ හ වූ 🕂 පටිසත්ධි හ...

3. තුන්වෙනි චක්බුද්වාරික මරණාසන්න චිත්ත වීථිය ජවන තදරම්මණයන්ට අනතුරුව චුතිය වන චිත්ත වීථියයි. එහි පස්වෙනි ජවනයට අනතුරුව එම ජවනයාගේ අරමුණෙහිම එල්බගෙණු තදරම්මණ දෙසිතක් ඇතිවී, එයට අනතුරුව චුති සිත පහළවේ.

...ති න ද ප ච සං ණා වො ජ ජ ජ ජ ජ ත ත වු 🕂 පථිසන්ධි හ...

4. සතර වෙනි චක්බුද්වාරික මරණා සන්න චිත්ත වීරීය, කදරම්මණ හවඩ්ගයට අනතුරුව චුතිය වන චිත්ත වීරීයයි. එහි දී තුන්වන චිත්ත වීරීයෙහි මෙන් ජවනයන්ට පසුව කදරම්මණ දෙසිත ඉපිද නිරුද්ධ වූ පසු නැවත එක් හවඩ්ග සිතක් පහළ වී, එයට අනතුරුව චුති චිත්තය පහළ වන්නේය.

...ති න ද ප ව සං ණ වො ජ ජ ජ ජ ජ ත ත හ වු 🕂 පටිසන්ධි හ...

මෙසේ වක්බුද්වාරික මරණාසන්න චිත්ත වීරීයට අනුව චක්බු විඤ්ඤාණය වෙනුවට, සොතවිඤ්ඤාණය, සාණ විඤ්ඤාණය, ජිව්හා විඤ්ඤාණය, කාය විඤ්ඤාණය යොදු ගැනීමෙන් සොතද්වාරික සාණ ද්වාරික, ජිව්හාද්වාරික කායද්වාරික මරණාසන්න චිත්ත වීරී සතර සතර බැගින් යොදුගත යුතුයි.

එපරිද්දෙන්ම මනොද්<mark>වාරික මරණාසන්න චිත්තවී</mark>රී සනරක්ම ලැබෙන්නේය. එනම්:—

- 1. ජවනයට අනතුරුව චුතිය වන මනොද්වාරික වීථිය
- 2. ජවන භවංගයට අනතුරුව චුතිය වන මනොද්වාරික විථිය
- 3. තදරම්මණයට අනතුරුව චූතිය වන මතොද්වාරික වීථිය
- 4. තදරම්මණ භවංගයට අනතුරුව චුතිය වන මනොද්වාරික වීථිය

මේ චිත්ත වීථිත්හි සිත් හටගත්තා පිළිවෙල මෙසේයි:—

- 1. නදම ජ ජ ජ ජ චූ පටිසන්ධි හ...
- 2. නදමජජජජභඩු පථිසන්ධි හ...
- 3. න 🕻 ව ජ ජ ජ ජ ජ න ක ඩු පටිසන්ධි හ...
- 4. නදමජජජජපත තහඩු පථිසන්ධි හ...

මෙකී සතරාකාරයෙන් හට ගන්නා පඤ්චද්චාරික, මනොද්චාරික මරණාසන්න විත්ත වීරී අතුරෙන් තදරම්මණයන් ඇතිවන්නාවූ තුන්වෙනි සතරවෙනි චිත්ත වීරී රුපි, අරුපි බුහ්මයන්ට නො– ලැබේ. ඔවුන්ට තදරම්මණ නොලැබෙන හෙයිනි.

අසංඥතලයෙහි වසන පුද්ගලයන්ට රූපයම චුතිය වේ.

මරණාසන්න ජවන් වශයෙන් ඇතිවන්නේ කාම ජවනයෝය. එනම්:– ලොහ ජවන්, දෙස ජවන්, මෝහ ජවන්, කාමාවවර මහා කුසල ජවන් යන මොහුය.

සප්ත කාම භූමියෙහි ලොහ මූලික අකුසල් රැස්කොට අනතුරු ආත්ම භාවයෙහි අපාය පටිසන්ධිය ගන්නේවී නම් ලොහ මූලික ජවතයන්ම මරණාසන්නයේදී පහළවෙන්. දෙස මූල අකුසල් රැස්කොට අනතුරු ආත්ම භාවයෙහි අපායොත්පත්තිය ගන්තේවී නම්, මරණාසන්න ජවත් වශයෙන් ද්වේෂ මූලික ජවත් පහළ වේ.

මෝහ මූලික අකුසල් රැස්කොට, අනතුරු ආත්ම භාවයෙහි අපාය පටිසන්ධිය ගන්නේවී නම්, මෝහ මූලික ජවනයන්ම මරණාසන්න කාලයේදී පහළ වේ.

කාම භූමියෙහි දනාදී පින්කම් කොට හෝ රූපාරූපධානන උපදවා හෝ අනතුරු ආත්ම භාවයෙහි සුගති යෙහි හෝ, රූපා රූප භවයෙහි හෝ, පතිසන්ධිය ගන්නේවී නම්, කාමාවවර මහා කුසල් ජවන් පහළ වේ. රූපාරූප භවයන්හි උපන් සත්ත්වයන්ට ඒ භවයෙන් චූතවන්නාවූ කල්හි මහා කුසල් ජවනයෝම මරණාසන්න ජවන් වශයෙන් පහළ වෙත්. ඔව්හු ශුෂ්ඨ භවයෙකින් චූතව, අනතුරු ආත්ම භවයෙහි දුගති පතිසන්ධියක් නොලබන හෙයින් අකුසල් ජවන් මරණා සන්නයේදී නූපදිත්.

සතර අරුප තලයෙන් චුතව, කාම සුගතියෙහි උපදින සත්ත්ව ලයා තිතේතුක පුතිසන්ධියක්ම ලබන්නාහුය. කිසිසේත් ද්වි-ලෝතුක පුතිසන්ධියක් නොලබන්නාහ.

සොළොස් රූප භවයෙන් වුනව, කාම සුගතියෙහි උපදින්නාවූ පුද්ගලයන්ට නිහේතුක හෝ ද්විහේතුක හෝ පුතිසන්ධියක් මුත් අහේතුක පුතිසන්ධියක් කිසි කලෙකත් නොලැබෙන්නේය.

පුද්ගලයන්ගේ වශයෙන් සප්තකාම භූමියෙන් චුත වන්නාවූ පෘථග්ජනයන්ට ලොහ ජවන් හෝ, දෙස ජවන් හෝ මොහ ජවන් හෝ මහා කුසල් ජවන් හෝ, කර්මානුරූප පරිද්දෙන් පහළ වෙන්.

රූපාරූප භූමියෙහි උපන්නාවූ නිුහේතුක පෘථග්ජනයන්ට හා ඉසා්චාන් සකෘදගාම, අනාගාම යන එලස්ථ තුන්දෙනාටද, මරණා අන්න කාලයේදී මහා කුසල් ජවන්ම පහළවෙන්. මරණාසන්න කාලයෙහි බොහො සෙයින් ලොහ ජවන් ඇති වූවහොත් අනතුරු ආත්මභාවයෙහි සේත ලොකයෙහිම උපදනාහු වෙත්. ඒ ජෙතයන් අතුරෙනුදු, නිජ්ඣාම තණ්හිකාදී වූ ජේතයන්ව උපදනාවුන්ගේ පටිසන්ධිය, උපෙක්බා සහගත අකුසල විපාක සන්තීරණ සිතින්ම, අපායට ඇතුළත්ව හටගන්නේය. ලෙති ජේතව උපදනා ජේතයන්ගේ පුතිසන්ධිය, කුසල විපාක උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ චිත්තයෙන් චාතුම්මහාරාජිකයට ඇතුළත්ව හටගන්නේය.

මරණාසන්න කාලයේදී **දෙෂ මූලික ජවන් පහළවූ කල්හි,** අනතුරු ආත්ම භාවයෙහි **අපාය පුතිසන්ධිය** ගන්නේය.

මරණාසන්න කාලයේදී <mark>මෝහ මූලික ජවන්</mark> ඇති සත්ත්ව තෙමේ, බොහෝ සෙයින්ම අනතුරු ආත්ම භාවයෙහි **තිරිසන්** අපායෙහි පුතිසන්ධිය ගන්නේය.

පුතිසන්ධි විපාක විඤ්ඤාණයෝ එකුන්විස්සකි. (19) එනම:— කාමාවචර පුතිසන්ධි දසය, සහ මහග්ගත පුතිසන්ධි නවය ය. මේ එකුන්විසි පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණයන්ගෙන් සූවිසි පුතිසන්ධියක් ලැබෙන්නේය. මේ හෙදය භුමි සහ ආරම්මණයන්ගේ වශයෙන් සළකනු ලැබේ.

එනම්:—භූමි සතරෙකි – අපාය භූමි, කාම සුගති භූමි, රූප භූමි, සහ අරූප භූමි යන සතරය.

ආලම්ඛණයෝද සතර දෙනෙකි. එනම්:—අතීතාරම්මණ, වර්ත-මාතාරම්මණ, පුඥප්තාරම්මණ, සහ මහග්ගතාරම්මණ යන සතරය.

අපායෙන් වුතව අපායෙහිම, අතීත, වර්තමාන වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි. (2)

අපායෙන් චුතව කාම සුගතියෙහි අතීත, වර්තමාන වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි. (2)

කාම සුගතියෙන් වුතව, කාම සුගතියෙහිම, අතීත වර්තමාන වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2) කාම සුගතියෙන් වුතව, අපායෙහි අතීත, වර්තමාන වශයෙන් මදයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2)

කාම සුගතියෙන් චුනව, රූප භුමියෙහි, පුඥප්තාරම්මණ ගෙණ ලබන එක් පුතිසන්ධියකි. (1)

කාම සුගතියෙන් වුතව, අරූප භුමියෙහි පුඥප්ති. මහග්ගත වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි. (2)

රූප තුමියෙන් වුතව, රූප භුමියෙහි, පුඥප්තාරම්මණය ගෙණ ලබන එක් පුතිසන්ධියෙකි.(1)

රූප භුමියෙන් චුතව, අරූප භුමියෙහි, පුඥප්ති, මහග්ගත වශ යෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි. (2)

රූප භූමියෙන් චුතව, කාම සුගතියෙහි, අතීත, වර්තමාන වශ යෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2)

අරුප හුමියෙන් පුඥප්තාලම්බණ වුතියෙන් පරව කාම සුගති යෙහි අතීත, වර්තමාන වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2)

අරුප භූමියෙන්, මහග්ගතාරම්මණ චුතියෙන් පරව කාම සුගණියෙහි අතීත, වර්තමාන වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2)

අරුප භුමියෙන්, පුඥප්තාලම්බණ චුතියෙන් පරව අරුප භුමි යෙහි පුඥප්ති, මහශ්ගත වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2)

අරුප භුමියෙන්, මහග්ගතාලම්බණ වුතියෙන් පරව අරුප. භුමියෙහිම පුඥප්ති, මහග්ගත වශයෙන් දෙයාකාර අරමුණු ගෙණ. ලබන පුතිසන්ධි දෙකෙකි.(2) සැ@කවින් සූවි**සි** පුතිසන්ධි මෙසේ යි:–

| අපායෙන් සැව පටිසන්ධි සතරය       | 4  |
|---------------------------------|----|
| කාමසුගතියෙන් සැව පටිසන්ධි සතය   | 7  |
| රූප භූමියෙන් සැව පටිසන්ධි පසය   | 5  |
| අරුප ්භුමියෙන් සැව පටිසන්ධි අටය | 8  |
|                                 |    |
|                                 | 24 |

කාම සුගතියෙන් සැව සියලු තන්හිම පටිසන්ධිය ලබන්. නමුත් අපායෙන් සැව රූපා–රූප භූමි පටිසන්ධියක් නැත.

රූප භූමියෙන් සැව අපාය පටිසන්ධියක් නැත.

අරූප භූමියෙන් සැව රූප භූමියෙහි පටිසන්ධියක් නැත.

අරූප භූමියෙන් සැව යට යට අරූප භූමියෙහි සටිසන්ධියක් නැත.

අරූප භූමියෙන් සැව අපායෙහි පටිසන්ධියක් නැත.

මේ සූවිසි පුතිසන්ධීන් අතුරෙන් කාම පුතිසන්ධී දසයද අතිතා ලම්බණික හා වර්තමානාලම්බණික ද වෙත්.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන පුතිසන්ධි දෙක අතීතාලම්බණික වෙත්.

රූපාවචර පුතිසන්ධි පස සහ ආකාශානඤ්චායනන, ආකිඤ්-චඤ්ඤායතන යන ප්තිසන්ධි සත, පුණුප්තාලම්බණික වෙන්.

තවද, ගතිනිමිත්ත එල්බගෙණ මනොද්වාරයෙහි උපදනා මරණාසන්න වීරීයෙහි චුති සිතින් පසුව අභිනව පුතිසන්ධි වින්තය ඇතුලු සිත් සතරකටද, තදලම්බණ නැතිවුවහොත්, සින් සයකටද, පුතුහුත්පන්න ආලම්බණය ලැබේ. වර්තමාන රූපාරම්මණයාගේ ආයුෂ වශයෙන් වින්තක්ෂණ සනලොස ගතවන්නේ එනැත්හිදීය. ලෙසක්ෂ, අශෙසක්ෂ, පෘථග්ජන යන තිවිධ පුද්ගලයන්ගේම මරණාසන්න ජවනයෝ කාමාවවර ලැයි. ශෛක්ෂ හා පෘථග්ජන-යන්ගේ මරණාසන්න වීථින්හි කුසලාකුසල කාම ජවනයන් විසින් කර්මාදී අරමුණු ගණු ලබන හෙයින් චුතියට අනතුරුව පුතිසන්ධිය ලැබේ.

රහතන් වහන්සේලා පිළිබඳවූ කාමාවචර කිුයා ජවනයන් විසින් තෙතුතුමික සංස්කාර ධර්මයන් අනිතා, දුක්බ, අනාත්මාදී වශයෙන් ගණු ලබන හෙයින් චුතියට අනතුරුව පුතිසන්ධියක්' නැත්තේය. රහනන් වහන්සේගේ චුතිය ලැබෙන්නට පෙර, ඒ ආසන්න සමයෙහි කෙළ ලක්ෂ ගණන් සමාපත්තින්ට සම වදිති.

## පූද්ගල භෙදය

පුද්ගලයන්ගේ වශයෙන් සිත් බෙද දක්වීම පුද්ගල විභාගය නම් වේ. එබැවින් පුද්ගලයෝ කවරහුද? ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට ලැබෙන සිත් කවරහුද? යනු විස්තර කරණු ලැබේ.

පුතිසන්ධිය ලැබූ ආකාරයෙන් පුද්ගලයෝ නිුවිධ වෙත්.

#### එනම්:---

- 1. අහේතුක පුතිසන්ධිය ලැබූ අහේතුක පුද්ගලයෝය.
- 2. ද්විහේතුක පුතිසන්ධිය ලැබූ දුහේතුක පුද්ගලයෝය.
- 3. තු්හේතුක පුතිසන්ධිය ලැබු තිහේතුක පුද්ගලයෝය.

අහේතුක පුද්ගලයෝ දෙකොටසකි. එනම්: (1) අහේතුක අකුසල විපාක උපෙක්බා සහගත සන්තී්රණ සිතින් සතර අපාය නම් වූ දුගතියෙහි පුතිසන්ධිය ලැබූ දුගති අහේතුක පුද්ගලයා ය.

(2) අහේතුක කුසල විපාක උපෙක්ටා සහගත සන්තීරණ සිතින් සුගති නව් වූ දෙව් මිනිස් දෙගතියෙහි ලාමක පුතිසන්ධිය ලැබූ සුගති අහේතුක පුද්ගලයා ය.

- (1) දුගති අහේතුක පුද්ගලයෝ උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත තැර, ඉතිරි එකොළොස් අකුසල් සිත් අතුරෙන් එක් සිතකින් කරන ලද අකුසල කර්මපථයාගේ පටිසන්ධි විපාක වශයෙන් නිරය, තිරිසන් අපාය, ජුේතයොනිය, අසුර නිකාය යන සතර අපායෙහි එකම අහේතුක අකුසල විපාක උපෙක්බා සහගත සන්තීරණ සිතින් පුතිසන්ධිය ලැබූ පුද්ගලයෝය.
- (2) සුගති අහේතුක පුද්ගලයෝ ඉතා දුර්වලවූ ඤාණ විපුයුක්ත ද්විහේතුක කුසල් සිත් සතරින්, එක් සිතකින් කරණ ලද
  හීනවූ කුසල කර්මයාගේ පුතිසන්ධි විපාක වශයෙන්, අහේතුක
  කුසල විපාක උපෙක්තා සහගත සන්තීරණ සිතින්, දෙව් මිනිස්
  දෙගතියෙහි පුතිසන්ධිය ලැබූ පුද්ගලයෝය. ජාති අන්ධ, ජාති
  බධිර ආදී අඩ්ග විකලත්වය ඇති, ඤාණයෙන් හීනවූ, සිහාකෑම
  ආදියෙන් ඉතා දුකසේ දිවි පවත්වා ගන්නාවූ ලාමක මනුෂාාත්මයක්
  ලැබූ පුද්ගලයා සුගති අහෙතුක පුද්ගලයෙකි. එමෙන්ම, එම
  අහේතුක කුසල විපාක සන්තීරණ සිතින් පුතිසන්ධිය ලබන්නාවූ,
  භූමිනිශීත විනිපාතික අසුරයෝද සුගති අහේතුක සඩ්බාාවට
  ඇතුළත් වෙති. මොවහු ඤාති පෙත සඩ්බාාවෙන් නෑයන් බලා
  පොරොත්තු වන නමුත් මනුෂා භූමියට හෝ අපාය භූමියට ද
  ඇතුළත් නොවන හෙයින්, චාතුම්මහාරාජිකයට ඇතුළත් වන්නාහු
  යයි දත යුතුයි.
- 2. ද්විහේතුක පුද්ගලයෝ නම්:– අලොහ, අදෙස යන හේතු දෙක පමණක් යෙදුනාවූද, ඤාණ විපුයුක්ත කාමාවචර කුසල් සිත් සතරින් එක් සිතකින් කරණලද ද්විහේතුක උත්කෘෂ්ට පුණාාකර්මයාගේ පුතිසන්ධි විපාක වශයෙන් සුගතියෙහි ඤාණ විපුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතර අතුරෙන් එක් විපාක සිතකින් පුතිසන්ධිය ලැබූ පුද්ගල යෝය. පටිසන්ධියට හේතු භූතවූ ද්විහේතුක කුසල කර්මයාගේ භීන, මධාාම, උත්කෘෂ්ට ආදී හෙද කරණකොටගෙන විපාකයෝද වෙනස් වේ. තම උත්සාහයෙන්ම සැප සම්පත් සාද ගැණීමට සිදුවේ. ඤාණයෙන් තොරව හෙවත් ජන්ම පුඥ නැතිව උත්පත්ති ලැබූ හෙයින් එම ආත්මභාවයේදීම උත්තරී මනුෂා ධර්ම නම් වූ ධාාන, මාර්ග ඵලයන්ට පැමිණිය නො හැකි වේ.

3. නිහේතුක පුද්ගලයෝ නම:– අලොහ, අදෙස, අමොහ යන නිහේතුක පුතිසන්ධි විපාක සිතකින් උත්පත්තිය ලැබූ පුද්ගල යෝයි. නිහේතුක පුතිසන්ධිය ගෙණදෙන විපාක සිත් තෙළෙසකි. එනම් කාමාවවර ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා විපාක සතරය, රූපාවවර විපාක පසය, අරූපාවවර විපාක සතරය, මෙයින් කාමාවචර ඤාණසම්පුයුක්ත මහා විපාක සතරෙන්, මනුෂා ලොකය සහ සදිවා ලොකයද යන කාම සුගතියෙහිද, රූපාවචර විපාක පසෙන් රූපාවචර බුහ්ම ලොකයෙහි ද, අරූපාවචර විපාක සතරෙන් අරූපා-වචර බුහ්ම ලොකයෙහි ද පුතිසන්ධිය ගෙන දෙන්නේය.

මෙසේ උපදින්නාවූ තිහේතුක පුද්ගලයෝ දෙකොටසකි. එනම: තිහේතුක පෘථග්ජනයා ය, ආය\$ පුද්ගලයා ය යන දෙදෙනා ය. තිර්වාණ මාර්ග එලාධිගමය නොකළ තිහේතුක පුද්ගලයා තිහේතුක පෘථග්ජනයා නම් වේ. මාර්ග ඵලාධිගමය කළ තිහේතුක පුද්ගලයා ආය\$ පුද්ගලයා නම් වේ.

අාය\$ පුද්ගලයෝ අටදෙනෙකි. එනම්: සොවාන් මාර්ගය, සොවාන් ඵලය, සකෘදගාමි මාර්ගය, සකෘදගාමි ඵලය, අනාගාමි මාර්ගය, අනාගාමි ඵලය, අර්හත් මාර්ගය, අර්හත් ඵලය යන මාර්ග ඵල ලාභි අෂ්ටාය\$ පුද්ගලයෝය.

මේ ආය්‍ය පුද්ගලයෝ අටදෙනා ද, ශෛක්ෂ පුද්ගලයා ය, අශෛක්ෂ පුද්ගලයා යයි දෙකොටසකි. අර්හන් ඵලස්ථ පුද්ගලයා අශෛක්ෂ පුද්ගලයා නම් වේ. සෙසු ආය්‍ය පුද්ගලයෝ සත්දෙනා ශෛක්ෂ පුද්ගලයෝ නම් වෙති. මේ ආය්‍ය පුද්ගලයෝ අටදෙනාද, ශුෂ්ක විදර්ශක ආය්‍ය පුද්ගලයා ය. සමථයානික ආය්‍ය පුද්ගලයා යයි දෙකොටසක් වෙන්. එහි විස්තර මෙයට පෙර දක්වන ලදී.

#### ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට ලැබෙන සිත්

මහග්ගත විපාක සිත් නවය ඒකාන්තයෙන්ම ද්වාරවිමුක්ත බැවින්, වීරී සිත් සඞ්බාාවට නොගැණේ. රුපාරූප භවයන්හි පුතිසන්ධිය ලබන්නා වූ පුද්ගලයන්ට ඔවුන්ගේ පුතිසන්ධි, භවඞ්ග චුති චිත්තයන් වශයෙන් පහළවීම මිස, අනාා කෘතායක් කිරීමට මේ මහග්ගත විපාක සිත් නවය අසමර්ථ වේ. එබැවින් වීජී සිත් වශයෙන් ගතයුතු සිත් සියල්ල අසූවකි. එනම් එකුන් අනූ චීත්තයන් ගෙන් මහග්ගත විපාක නවය හැර ඉතිරි සිත් අසූවය.

#### දුගති අහේතුක පුද්ගලයා

මේ පුද්ගලයා හට හසිතුප්පාද සිතය, කාමාවවර මහා කුියා අටය, යන කාමාවවර කුියා ජවන් නවයද, මහා විපාක සිත් අටද, රූපාවවර කුසල කිුයා දසය, අරුපාවවර කුසලකිුයා අටය, ලොකොත්තර සිත් අටය යන අර්පණා ජවන් විසිහයද යන තෙසාළිස් (43) චිත්තයන් නොලැබෙන්නාහ. ඉතිරි වීටී සිත් සත්තිස ලැබේ. ඒ සත්තිස නම්:– අකුසල් සිත් දෙළොසය (12) හසිතුප්පාදය හැර අහේතුක සිත් සතළොසය (17) මහා කුසල් සිත් අටය (8) යන සත්තිස් චිත්තයෝ යි.

#### සුගති අහේතුක සහ ද්විහේතුක පුද්ගලයෝ

මේ පුද්ගලයන්ට කාමාවවර කුියා ජවන් නවය, අර්පණා ජවන් විසිහය, ඤාණසම්පුයුක්ත මහා විපාක සතරය, යන වීටී සින් නිස්නවය (39) නොලැබෙන්නාහ. ඉතිරි එක්සාළිස් වීටී සින් ලැබේ. ඒ එක්සා– ළිස් වීටී චිත්තයෝ නම්:— අකුසල් සිත් දෙළොසය, හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සිත් සතළොසය, මහා කුසල් සිත් අටය, ඤාණවිපුයුක්ත මහා විපාක සිත් සතරය යන එක්සාළිසය (41)

මෙකී දුගති අහේතුක, සුගති අහේතුක සහ ද්විහේතුක පුද්ගල යන්ට අර්පණා ජවන් සිත් නොලැබෙන බැවින්, මේ භවයෙහි ධාාන, මාර්ග ඵලයන්ට කිසිසේත් පැමිණිය නොහැකි වේ.

#### තුිහේතුක පෘථග්ජනයා

පෘථග්ජන භාවයෙහි සිටින්නාවූ තිහේතුක පුද්ගලයාහට හසිතුප්පාදය, කාමාවවර මහා කිුිිියා අටය, මහග්ගත කිුිිිිිිිිි නවය යන අටළොස් කිුිිිිිිිිි පවත් හා, ලොකොත්තර සිත් අටය යන සවීසි (26) විත්තයන් නො ලැබේ. ඉතිරි සිත් සූපනස, එනම්:— හසිතුප්පාදය හැර අශෝහන සිත් විසිනවය කාමාවවර මහා කුසල් අට හා විපාක අටය, මහශ්ගත කුසල් නවය යන සිත් පනස්හතර ලැබේ.

#### සෝතාපන්න ආය\$ පුද්ගලයා

සෝවාන් ඵලයට පැමිණි ආය්‍ය පුද්ගලයා හට, අටළොස් කියා ජවන්ය, දිට්යිගත සම්පුයුක්ත අකුසල් සතරය, විවිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතය, සෝතාපන්න ඵල චිත්තය හැර ඉතිරි ලොකොත් තර සිත් සතය යන සිත් තිහ නොලැබේ. එක්වරක් ලැබුන සෝවාන් මාර්ග සිත නැවත නොලැබේ. සෙසු මාර්ග ඵලයන්ට නො පැමිණි බැවින් ඒ මාර්ග ඵල සිත් සය ද නො ලැබෙන්නාහ. සොවාන් මාර්ගක්ෂණයේදී සමුච්ඡෙද වශයෙන් නැසූ අකුසල් සිත් පහ නැවත ඒ චිත්ත සන්තානයෙහි නූපදී. ඉතිරි සිත් පනස, එනම්.– දිට්යිගත විපුයුක්ත සිත් සතර, දෙස මුල දෙසිත, උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සිත් සතළොස, මහා කුසල් සිත් අට, මහා විපාක සිත් අට මහග්ගත කුසල් නවය සොතාපත්ති ඵල සිත යන සිත් පනස ලැබේ.

#### සකෘදුගාම් ආයර් පුද්ගලයා

සකෘදගාම ඵලයට පැමිණි ආයර් පුද්ගලයා හට සෝතාපන්න ආයර් පුද්ගලයාට මෙන් කියා ජවන් අටළොස, දිට්ඨිගත සම්පු යුක්ත සිත් සතර, විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිත, සකෘදගාම එල සිත හැර ඉතිරි ලොකොත්තර සිත් සත යන සිත් තිහ නොලැබේ. ඉතිරි වීටී සිත් පනස, එනම්:— දිට්ඨිගත විපුයුක්ත සිත් සතර, දෙෂමුල දෙසිත, උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත, හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සිත් සතළොස, මහා කුසල් සහ විපාක සිත් සෙළොස, මහග්ගත කුසල් නවය සහ සකෘදගාම් ඵල සිත ද ලැබේ.

#### අනාගාම ආයර් පුද්ගලයා

අනාගාම ඵලයට පැමිණි ආය<sup>®</sup> පුද්ගලයා හට, අටළොස් කුියා ජවන්ය, දිටයීගත සම්පුයුක්ත සිත් සතරය, දෙස මුල දෙසිතය, විවිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත සිතය යන අකුසල් සිත් සතය, අනාගාම Z ඵල සිත හැර ඉතිරි ලොකොත්තර සිත් සතය යන සිත් දෙනිස (32) නො ලැබේ. ඉතිරි වීටී සිත් සතලිස් අට(48) එනම:– දිට්ඨිගත වීපුයුක්ත සිත් සතර, උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත සිත යන අකුසල් සිත් පස, හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සිත් සතළොස, මහා කුසල් අට සහ විපාක සිත් සොළොස, මහග්ගත කුසල් නවය සහ අනාගාම ඵල සිත ද ලැබේ. අනාගාම මාර්ගක්ෂණයේදී දෙෂ මූල දෙසිත පුහීණ කළ බැවින්, අනාගාම ආයා පුද්ගලයාහට ඒ දෙසිත, නොලැබෙන බව දතයුතුයි.

#### රහතුන් වහන්සේ

රහතන් වහන්සේට, සියලු කෙළෙසුන් නැසූ හෙයින්ද, මතු හවය සිඳ දමූ හෙයින්ද, අකුසල් සිත් දෙළොසය, කාමාවවර මහා කුසල් අටය, මහග්ගත කුසල් නවය, අර්හත් ඵල සිතහැර ඉතිරි ලොකොත්තර සිත් සතය යන සතිස් (36) චිත්තයන් නො ලැබේ. ඉතිරි සූසාළිස් චිත්තයන් එනම්:— අහේතුක සිත් අටළොස, මහා විපාක කියා සිත් සොළොස, මහග්ගත කියා සිත් නවය සහ අර්හත් ඵල සිත ද ලැබෙත්.

තවද, අශෛක්ෂ, ශෛක්ෂ, පෘථග්ජනයන් ගේ වශයෙන් පුද්ගල යන් තුන්දෙනෙක් දක්වන ලදී. එයින් අශෛක්ෂ වූ රහතන් වහන්සේට ලැබෙන සිත් ගණනසතලිස් සතරකි. (44) ශෛක්ෂ පුද්ගලයෝ නම ඉතිර් ආයර් පුද්ගලයෝ සත් දෙනාය. ශෛක්ෂ යන්ට ලැබෙන සිත් පණසකි. එනම් සෝවාන් එලස්ථයා හට ලැබෙන සිත් පණසත්, මාර්ග සිත් සතරක්, සකෘදගාමි, අනාගාමි ඵල සිත් දෙකක් යන සපනස් (56) චිත්තයෝ යි. මේ සිත් ඒ ඒ ආයර් පුද්ගලයන්ගේ වශයෙන් යොද ගතයුතු වේ. පෘථග්ජන පුද්ගලයා හට ලැබිය හැකි වීටී සිත් ගණන සූපනසකි. (45) මෙය තිහේතුක පෘථග්ජනයාට ලැබෙන සිත්ය. මෙයින් දුගති අහේතුක පුද්ගලයන්ට සිත් තිස්හතක් ද, සුගති අහේතුක දවිහේතුක පුද්ගලයන්ට සිත් තිස්හතක් ද, සුගති අහේතුක දවිහේතුක පුද්ගලයන්ට සිත් සතලිස් එකක් ද ලැබෙන බව සැළකිය යුතුයි.

# සූද්ගල හෙදස

| 180000 4 84                              |                            |                   | ලාමෙන සින්                                     |                                         | Γ         |
|------------------------------------------|----------------------------|-------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------|
| StaCom?                                  |                            |                   |                                                | *************************************** |           |
| දගති අමභ්තුක                             | කාමාවචර කියා ජවත්          | 6)                | අකුසල් සිත්                                    | 12)                                     |           |
| ශ්රීමලයා                                 | අර්යණ ජවත්                 | $26 \mid 43 \mid$ | ගසිකුප්පාද හැර අහේකුක 1                        | 17 🕽 3                                  | 37        |
|                                          | මනා විපාක                  | 8                 | මහා කුසල් සිත්                                 | 8                                       | -         |
| යුගති අගේතුක                             | කාමාවවර කුියා ජවන්         | 6)                | හසිකප්පාද හැර අමුභ්තක                          | 17)                                     |           |
| ශස                                       | අර්පනා ජවත්                | 26 ( 20           |                                                | _                                       | 41        |
| චිමේකුක පුද්ගලයා                         | ඤාණයම්පුයුක්ත මහා<br>විපාක | 4 S               | ඤාණ වීළයුක්ත මහා වීපාක 4                       |                                         |           |
|                                          |                            |                   | හසිකුප්පාදය හැර අශොහන 29                       | 29                                      |           |
| ත් හේතුක<br>* .                          | කියා ජවත්                  | 18                | මහා කුසල විපාක                                 | 16                                      | <b>54</b> |
| පෘථග්පන සුද්ගලයා                         | ලොකොත්තර                   | 8 20              | මහග්ගත කුසල්                                   | 6                                       |           |
| er e |                            |                   | දිට්ඨිගත වීපුයුක්ත                             | 4                                       |           |
|                                          | කියා ජවත්                  | 18)               | <b>5</b> 8 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 | 67                                      |           |
| ෙසෝවාන්                                  | දිටයීගත සම්පුයුක්ත         | 4                 | උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත                             |                                         |           |
| අායකී පුද්ගලයා                           | විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත      | $1 \searrow 30$   | හසිකුප්පාද හැර අමභ්තුක                         | 17                                      | 20        |
|                                          | ෂෞ්වාන් එලය හැර            |                   | මහා කුසල විපාක                                 | 16                                      | -         |
|                                          | ඉතිරී ලොකොත්තර             | (2                | මහග්ගත කුසල්                                   | 6                                       |           |
|                                          |                            |                   | සෝවාන් එලය                                     | 1/                                      |           |

| පුද්ගලයෝ                  | නොලැබෙන සින්                                                                                                         | ලැබෙන සික්                                                                                                                     |                                                               |
|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| සකෘදගාමී<br>ආයව් පුද්ගලයා | කියා ජවත්<br>දිටයීගත සම්පුයුක්ත 4<br>විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත 1<br>සකෘදගාමී එලය හැර<br>ඉතිරිි ලොකොත්තර 7                | දිට්ඨිගත විපුයුක්ත<br>දෙස මූල<br>උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත<br>හසිතුප්පාද හැර අහේතුක<br>මහා කුසල විපාක<br>මහග්ගත කුසල්<br>සකෘදගාමී එලය | 4<br>2<br>1<br>17<br>16<br>9<br>1<br>1                        |
| අනාගාමී<br>ආයර් පුද්ගලයා  | කියා ජවත් 18<br>දිටයීගත සම්පුයුක්ත 4<br>දෙස මූල<br>විචිකිච්ඡා සම්පුයුක්ත 1 32<br>අතාගාමී එලය හැර<br>ඉතිරි ලොකොත්තර 7 | දිටයිගත විපුයුක්ත<br>උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත<br>හයිකුප්පාද හැර අගේතුක<br>මහා කුසල විපාක<br>මහග්ගත කුසල්<br>අතාගාමී එලය              | $ \begin{array}{c} 4 \\ 1 \\ 16 \\ 48 \\ 9 \\ 1 \end{array} $ |
| රහතන් වහන්සේ              | අකුස <b>ි</b><br>මහා කුසල්<br>මහග්ගත කුස $\mathcal{C}$ $9$ $36$<br>අර්හන් එලය හැර<br>ලොකොන්නර $7$                    | අමේතුක<br>මහා විපාක කියා<br>මහග්ගත කියා<br>අර්හන් එලය                                                                          | 18)<br>16<br>9 44                                             |
| ෙමෙනි 🤅                   | ෙමහි මහග්ගත විපාක තවය හැර ඉතිරි වීරී සිත් අසූව ගත්තා ලදී                                                             | ්<br>දින් අසුව ගත්නා ලදී                                                                                                       |                                                               |

### භූමි භෙදය

සත්ත්වයන් පහළවන්නාවූ භුමින්ගේ වශයෙන් සිත් බෙද දැක්වීම භුමි භෙදය නම් වේ.

කාම හුමි, රූප හුමි, අරූප භූමි යයි භූමි තුනෙකි.

සදිවාලොක, මනුෂා ලොකය, සහ සතර අපාය යන භුමි එකොළොස කාම භූමි නම් වේ. මෙහි උපදනා සත්ත්වයන්ට වීථී සිත් අසූවම, ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට සුදුසු පරිදි ලැබෙන්නාහුය.

කාමාවචර භූමියෙහි වනාහි එකොලොස් භූමි කෙනෙක්ද, පුතිසන්ධිහු දසදෙනෙක්ද, අටවිසි රූප කෙනෙක්ද, ෂට්ද්වාර කෙනෙක් ඇති සත්ත්වයන්ට ලැබෙත්. ද පරිපූර්ණායතන **දසදෙනා නම්** අපාය පුතිසන්ධි සඩ්බාහත අකුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ චිත්තයද, මනුෂා ලොකයෙහි ජාතාාන්-ධාදී ලාමක සත්ත්වයන්ගේ හා භූමිනිශිුත විනිපාතික අසූරයන්ගේද පුතිසන්ධිය ගෙනදෙන්නාවූ කුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ චිත්තය ද, සප්තකාම සුගතියෙහි පුතිසන්ධිය දෙන්නාවූ මහා විපාකයෝ අටදෙනා ද යන දසදෙනාය. වීථී සින් අසුවම ලැබෙන්නේ අඪග වීකලත්වයක් නැති පරිපූර්ණායතන සත්ත්වයන්ටය. ජාති, අන්ධ, ජාති බධිර ආදී අඩග විකලත්වයන් ඇති කල්හි ද යම් යම් ද්වාර නැති කල්හිද, ඒ ඒ ද්වාරයන් නිසා ඇතිවන වීථී සික්ඇති නොවන බව දකයුතුයි. භූමිනිශුිත වීනිපාතික අසුරයන්ද, වෘක්ෂනිශිත වෘක්ෂ දෙවතාවෝද, පර්වත, ගඩගා, සමුදුාදීය අැසුරුකොට වසන දෙවියෝද, චාතුම්මහාරාජිකයටම ඇතුළත් වෙති. තවද කාම භූමියෙහිඋපදනා අහේතුක, දුහේතුක, නිහේතුක පෘථග්ජන, ධාාත, මාර්ග, ඵලස්ථ පුද්ගලයන්ගේ වශයෙන්, පුද්ගල භෙදයෙහි දක්වනලද පරිද්දෙන් තම තමන්ට අයිති සිත් පමණක් ලැබෙන බව සැළකිය යුතුයි.

රුපාවවර භූමියෙහි–පටිසජවනයන් වූ දෙෂ මූල සිත් දෙකත්, කදරම්මණයෝත් පහළ නොවෙත්. කදරම්මණ සිත් එකොළොශින්, සන්තීරණ සිත් තුන පමණක් සන්තීරණ කෘතා සිද්ධ කරමින් උපදී. මහා විපාකඅට නොලැබෙන්නේමය.

එසේම, රූපාවචර භූමියෙහි සාණ, ජීව්තා, කාය යන ද්වාරයන් නොලැබෙන හෙයින්, ඒ ද්වාරතුයෙහි උපදනා සාණ විඤ්ඤාණ සිත් දෙකය, ජීව්තා විඤ්ඤාණ සිත් දෙකය, කාය විඤ්ඤාණ සිත් දෙකය යන චීත්තයන් සදෙන නූපදිත්. කාම වීරාග භාවනා බලයෙන් බුහ්ම ලොකයෙහි උත්පත්තිය වන හෙයින් කාම ගුණ විදීමට පමණක් උපකාර වන සාණාදී පුසාදනුය නොලැබෙන බව දතයුතුයි.

එබැවින් රූපී බුහ්මයින්ට, දෙස මූල දෙසිකය, මහා විපාක සින් අටය, සාණ ජීව්හා, කාය විඤ්ඤාණයෝ සදෙනාය යන සොළොස් වීථී චිත්තයන් නොලැබෙත්. ඉතිරි වීථී සින් සැටසනර (64) ලැබේ.

මේ රූපී බුහ්මයන් අතර පෘථග්ජන බුහ්මයෝද, ආය\$යෝද සිටින හෙයින් පුද්ගල භෙදයෙහි සඳහන් වූ පරිදි ඒ ඒ පුද්ගල යන්ට ලැබෙන සිත් දකයුතුයි.

අරුපාවවර භූමියෙහි රූප කිසිවක් නැතිව සතර නාමස්කන්ධ-යෙන් පමණක් පුතිසන්ධිය ලබන හෙයින්, අරුපී බුහ්මයන්ට පඤ්-චද්වාරයන් නැත්තාහ. එබැවින් පඤ්චද්වාරික චිත්ත වීරී කිසිවක් හට නොගන්නා හෙයින්, ද්විපඤ්ච විඤ්ඤාණයෝය, පඤ්චද්වාරා-චජ්ජනය, සම්පටිච්ඡන දෙසිකය, සන්තී්රණ සිත් තුනය, මහා විපාක සිත් අටය යන සූවිසි චිත්තයන් නොලැබෙන්. එසේම කාම විරාග භාවනා බලයෙන් ලත් ධාාන ඇති හෙයින් දෙස මූල සික් දෙකද, පඤ්චද්වාර වීරීන්හි උපදනා හසිතුප්පාද සිතද, රූපාවචර කුසල කියා සිත් දසයද, යන කෙළෙස් වීරී චිත්තයන් ද නො ලැබෙන්නාහ. තවද පරකොසොස පුතායෙන් හෙවත් ධර්මය ඇසීමෙන්ම සොවාන් මාර්ගය ලබා ගත යුතු බැවින් පුසාද වස්තු කිසිවක් නැති අරුප තලයෙහි සොතාපත්ති මාර්ග චිත්තයද නො ලැබෙන්නේය. එබැවින් අරූපී බුහ්මයන්ට නොලැබෙන සිත් සඬ්බාාව නිස් අටෙකි (38) ඉතිරි සිත් දෙසාළිස ලැබේ. අරුපකලයෙහිද පෘථග්ජනයන් සහ ආයඛ්යන්ද වසන හෙයින් ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට ලැබෙන වීථී සිත් පුද්ගල හෙදයෙහි දක්වූ පරිදි දත යුතුයි.

තවද අරූප භූමි අතුරෙන් විඤ්ඤාණඤ්චායතන භූමියෙහි වසන බුහ්මයන්ට ආකාසානඤ්චායතන කුසල කුියා සිත් ද ආකිඤ්-චඤ්ඤායතන බුහ්මයන්ට ආකාශානඤ්චායතන, විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල කුියා චිත්තයන්ද, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන බුහ්මයන්ට ආකාශානඤ්චායතන විඤ්ඤාණඤ්චායතන, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල කුියා සිත් ද නොලැබෙන බව සැළකිය යුතුයි.

අසංඥ තලයෙහි පහළ වන්නාවූ සත්ත්වයන්ට, චිත්තයන්ගේ ඉපදීමට හේතුභූත වූ ෂට්ද්වාරයම නැති හෙයින් චිත්තපුවෘත්තිය භාත්පසින්ම නැත්තේය.

මේ පුද්ගලයෝ අසංඥ හවයෙන් වුතව කාමාවචර හවයෙහි උපදතා කල්හි, අසංඥ තලයෙහි ඉපදීමට හේතුභුතවූ වායොකසිණ පඤ්චමධාානය ඉපදෙව් භවයෙහි රැස්කරණ ලද්දවූ යම්කිසි කාමා-වචර කුසල කර්මයක්, අපරාපයාීවෙදා වශයෙන් විපාක දීමට ඉදිරිපත්වී, එම කර්මානුභාවයෙන් ගෙණහැර දක්වන්නාවූ කර්ම, කර්ම නිමිති, ගති නිමිති යන නිමිතිවලින් එකක් එල්බගෙණ කාමා-වචර භුමියෙහි පුතිසන්ධි ගන්නේයයි දතයුතුයි.

# භූම් පූද්ග**ල** හෙ**දය**

| පුද්ගලයෝ                               | වීථී සිත් |
|----------------------------------------|-----------|
| දුගති අහේතුක පුද්ගලයා                  | 37        |
| සුගති අහේතුක සහ ද්විහේතුක පුද්ගලයා     | 41        |
| ධාාන නොලැබූ නිුහේතුක කාම පුද්ගලයා      | 45        |
| ධ්ෂාන ලැබූ තුිහේතුක කාම පුද්ගලයා       | 54        |
| පෘථග්ජන රූපී පුද්ගලයා                  | 43        |
| පෘථග්ජන අරුපී පුද්ගලයා                 | 27        |
| ශුෂ්ක විදර්ශක සෝවාන් සකෘදගාමි පුද්ගලයෝ | 41        |
| සමථයානික සෝවාන් සකෘදගාම් පුද්ගලයෝ      | 50        |
| ශුෂ්ක විදර්ශක අනාගාමී පුද්ගලයා         | 39        |
| සමථයානික අනාගාමී පුද්ගලයා              | 48        |
| ශුෂ්ක විදර්ශක රහතුන් වහන්සේ            | 35        |
| සමථයානික රහතන් වහන්සේ                  | 44        |
| මෛක්ෂ රූපි පුද්ගලයා                    | 39        |
| ළමමශක්ෂ රූපී පුද්ගලයා                  | 35        |
| මෛක්ෂ අරූපී පුද්ගලයා                   | 23        |
| අමශෙක්ෂ අරූපී පුද්ගලයා                 | 18        |

# අභිධමමණ සඩගනො

## පඤ්චමො පරිචෙඡ**දෙ**

#### වීථිමුත්ත සඞ්ගහ විභාගො

- 1. වීරීවිත්ත වසෙනෙවං පවත්තිය මුදීරිතො පවත්ති සඞ්ගතොනාම – සන්ධියං දුනිවුච්චති.
- 2. චතස්සො භුමියො චතුබ්බීධා පටිසන්ධි චත්තාරිකම්මාන් චතුධා වරණුප්පත්ති චෙති වීවීමුත්ත සඩගතෙ චත්තාරි චතුක්කානි වෙදිතබ්බානි.
- 3. තත්ථ අපායභූමී කාමසුගතිභූමි රුපාවචරභූමි අරූපාවචර භූමි චෙති චතස්සො භූමියො නාම.
- 4. තාසු නිරයො තිරව්ඡානයොනි පෙත්තිවීසයො අසුරකා-යො වෙති අපායභූමි වතුබ්බිධා හොති.
- 5. මනුස්සා චාතුම්මහාරාජිකා තාවතිංසා යාමා තුසිතා නිම්මාණ රති පරනිම්මිත වසවත්ති චෙති කාමසුගති භුමි සත්තවිධා හොති.
- 6. සා පනායමෙකාදසවිධාපි කාමාවචර භූමීඑචෙව සඞ්බංගව-ජනි.
- 7. බුහ්මපාරියජ්ජාබුග් වපුරොහිතා මහා බුග් මා වෙති පඨමජ්ඣාන හමි.
- 8. පරිත්තාභා අප්පමාණාභා ආහස්සරා වෙති දුකියජ්ඣාන භූමි
- 9. පරිත්තසුභා අප්පමාණසුභා සුහකිණ්හා මෙති තතියජ්ඣාත භූමි.
- 10. වෙහප්ඵලා අයඤ්ඤසන්නා සුද්ධාවාසාඓති චනු**සා**ජ්ඣාන භූමික් රූපාවවර භූමි සොළොස විධා හොති.
- 11. අවිතා අතප්පා සුදස්සා සුදස්සි අකිනිට්ඨා චෙති සුද්ධාවාස භූමි පඤ්ච විධා තොති.

- 12. ආකාසානඤ්චායතන භූමි විඤ්ඤාණඤ්චායතන භූමි ආකිඤ් චඤ්ඤායතන භූමි නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන භූමි චෙති අරුපභූමි චතුබ්බිධාහොති.
- 13. පුථුජ්ජනානලබ්හන්ති සුද්ධාවාසෙසු සබ්බථා සොතාපන්නාව සකද – ගාමීනො චාපි පුග්ගලා
- 14. අරියානොපලබ්හන්ති අසඤ්ඤාපාය භූමිසු සෙසට්ඨානෙසු ලබ්හන්ති – අරියානරියා පිච.

#### ඉදමෙත්ථ භූමි වතුක්කං

- 15. අපායපටිසන්ධි කාමසුගති පටීසන්ධි රූපාවචරපටිසන්ධි. අරූපාවචර පටිසන්ධි චෙති චතුබ්බිධා පටිසන්ධි නාම.
- 16. තත්ථ අකුසල විපාකොපෙක්බාසහගත සන්තීරණං අපායභූමියං ඔක්කන්තික්ඛණෙ පටිසන්ධි හුත්වා තතොපරං හවඞ්ගං පරියොසානෙ චවනං හුත්වා වොච්ඡිජ්ජති. අය-මෙකාපාය පටිසන්ධි නාම.
- 17. කුසලවිපාකොපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණං පන කාමසුගතියං මනුස්සානං චෙව ජව්චන්ධාදීනං, භූම්මස්සිතානංච වීනිපා-තිකා සුරානං පටිසන්ධි භව්ඩග චුති වසෙන පවත්තති.
- 18. මහාවිපාකානි පන අට්ඨ සබ්බත්ථාපි කාම සුගතියං පටි සන්ධි භවඞ්ග චූතිවසෙන පවත්තන්ති.
- 19. ඉමා නව කාම සුගති පටිසන්ධියො නාම
- 20. සාපනායං දසවිධාපි කාමාවවර පටිසන්ධිව ෙචව සඛ්ඛංගවඡනි.
- 21. තෙසු චතුන්නං අපායානං මනුස්සානං විනිපාතිකාසුරානංච ආයුප්පමාණං ගණනාය නියමෝ නත්රී.
- 22. චාතුම්මහාරාජිකානං පන දෙවානං දිබ්බානිපඤ්චවස්ස සතානි ආයුප්පමාණං, මනුස්සගණනාය නවු<mark>ති වස්ස</mark> සත සහස්සප්පමාණං හොති.

- 23. තතො චතුග්ගුණං තාවතිංසානං තතො චතුග්ගුණං යාමානං තතො චතුග්ගුණං තුසිතානං, තතොචතුග්ගුණං නිම්මාණ රතීනං, තතො චතුග්ගුණං පරනිම්මිත වසවත්තීනං.
- 24. නවසතඤ්චෙකවීස වස්සානං කොටියොතථා වස්සසත සහස්සානි – සට්ඨිච වසවත්තිසු.
- 25. පඨමජ්ඣාන විපාකං පඨමජ්ඣාන භූමීයං පටිසන්ධි භවඪග චූතිවසෙන පවත්තති.
- 26. නථා දුනියජ්ඣාන විපාකං නතියජ්ජාන විපාකඤ්ඩ දුනියජ්ජාන භූමීය
- 27. චතුත්ථජ්ඣාන විපාකං තතියජ්ඣාන භූමියං.
- 28. පඤ්චමජ්ඣාන විපාකං චතුන්එජ්ඣාන භූමියං
- 29. අසඤ්ඤසන්නාන පන රූපමෙව පටිසන්ධිහොති. කථා තතො පරං පවත්තියං වචන කාලෙව රූපමෙව පවත්තින්වා නිරුජ්ඣති.
- 30. ඉමා ඡ රූපාවචර පටීසන්ධි යො නාම.
- 31. තෙසු බුහ්මපාරිසජ්ජානං දෙවානං කප්පස්ස තකියො භාගො ආයුප්පමාණං, බුහ්ම පුරොහිතානං උපඩ්ඪකප්පො, මහාබුහ්මානං එකොකප්පො.
- 32. පරිත්තාභාතං ද්වේකප්පානි, අප්පමාණාභාතං චත්තාරි-කප්පානි, ආභස්සරානං අවධකප්පානි.
- 33. පරිත්තසුහානං සොළසකප්පානි, අප්පමාණසුහානං ද්වත්-තිංසකප්පානි, සුහකිණහා නං වතුසට්ඨි කප්පානි.
- 34. වෙහප්ඵලානං අසඤ්ඤසත්තානංව පඤ්චකප්පයතානි.
- 35. අවිභානං කප්පයහස්සානි, අනප්පානං ද්වේකප්පසහස්සානි සුදස්සානං චත්තාරි කප්ප සහස්සානි, සුදස්සීනං අවධකප්ප සහස්සානි ආකිණිට්ඨානං සොළොස කප්ප සහස්සානි.
- 36. පඨමාරුප්පාදි විපාකානි පඨමාරුප්පාදි භූමිසු යථාක්කමං පටිසන්ධි භවඩ්ග වුතිවසෙන පවත්තන්ති. ඉමාචතස්සො ආප්පටිසන්ධියො නාම.

- 37. තෙසුපත ආකාසාන්ඤ්චායතනුපගානං දෙවානං වීසති කප්ප සහස්සාති ආයුප්පමාණං.
- 38. විඤ්ඤාණඤ්චායඉනුපගානං දෙවානං චන්තාලිසකපප් සහස්සානි
- 39. ආක්ඤ්වඤ්ඤායතනුපගානං දෙවානං සට්ඨිකප්පසහස්සානි.
- 40. නෙවසඤ්ඤා නා**සඤ්ඤා**යතනුපගානං දෙවානං චතුරා සිතිකප්ප සහස්සානි.
- 41. පටිසන්ධි හවඩ්ගඤ්ච තථාචවන මානසං එකුමෙව තුරෙවෙකු – විසයංවෙකුජාතියං

#### ඉදමෙත්ථ පටිසන්ධි චතුක්කං

- 42 ජනකං උපත්ථම්භකං උපපීළකං උපසාතකං චෙති කිව්ව-වසෙත
- 43 ගරුකං ආසන්නං ආවිශ්ණං කටත්තා කම්මං වෙතිපාකදන පරියාශයන
- 44 දිට්ඨධම්මවෙදනියං උපපජ්ජවෙදනියං අපරාපරිය වෙදනියං අගොසිකම්මං චෙති පාකකාලවසෙන චත්තාරිකම්මානිතාම
- 45. නථා අකුසලං කාමාවචර කුසලං රූපාවචර කුසලං අරුපාවචර කුසලං වෙනි පාකට්ඨානවසෙන.
- 46. නන්ථ අකුසලං කායකම්මං වචීකම්මං මනොකම්මං චෙනි කම්මද්වාර වසෙන නිවිධං හොති.
- 47. කථං ? වාණාතිපාතො අදින්තාදනං කාමෙසුමිච්ඡාචාරො චෙති කායවිඤ්ඤත්ති සඩ්බාතෙ කායද්වාරෙ බාහුල්ල වුන්තිතො කාය කම්මං නාම.
- 48. මුසාවාදෙ පිසුණාවාචා එරුසවාචා සම්පප්ඵලාපො වෙනි වචීවිඤ්ඤන්නි සඞ්බානෙ වචීද්වාරෙ බාහුල්ල වුත්තිතො-වචිකමම නාම.
- 49. අභිජ්ඣා වහාපාදෙ මීව්ඡාදිට්ඨි චෙති අඤ්ඤනුාපි වීඤ්ඤත්ති යා මනස්මී යෙව බාහුල්ල වුත්තිතො මනොකම්ම•නාම.

- 50. තෙසු පාණාතිපාතො එරුසාවාචා වශාපාදෙ එ දෙසමූලෙන ජායන්ති.
- 51. කාමෙසුම්ච්ඡාචාරො අභිජ්ඣා මිච්ඡාදිටයි ච ලොහමූලෙන
- 52. සෙසානි චත්තාරි ද්වීහි මුලෙහි සමභවන්ති.
- 53. චික්තුප්පාදවසෙන පනෙනං අකුසලං සබ්බථාපි ද්වාදස විධංනොති.
- 54. කාමාවචර කුසලම්පි කායද්වාරෙපවත්ත කායකම්ම, වචීද්වාරෙ පවත්ත වචී කම්ම මනොද්වාරෙ පවත්ත මනොකම්ම චෙති කම්මද්වාරවසෙන තිවිධ හොති.
- 55. තථා දන සීල භාවනා වසෙන.
- 56. චීත්තුප්පාදවසෙන පනෙතං අට්ඨවිධං හොති.
- 57. දන සීල භාවනා අපචායන වෙයාහවච්ච පත්තිදන පත්තානු-මොදන ධම්මසවන ධම්මදෙසනා දිට්ඨුජ්ජුකම්ම වසෙන-දසවිධං හොති.
- 58. තංපනෙකං වීසතිවිධම්පි කාමාවචර කම්මමිච්චෙව<mark>සඩ්</mark>බං ගවජති
- 59. රුපාවචර කුසලං පන මනොකම්මමෙව, නඤ්ච භාවනාමයං අප්පණාප්පන්නං ඣානාඩ්ග හෙදෙන පඤ්ච විධං හොනි.
- 60. තථා අරුපාවචර කුසලඤ්ච මනොකම්මං, තම්පි භාවනාමයං අප්පණාප්පත්තං ආලම්බන හෙදෙන චතුබ්බිධං හොති.
- 61. එත්ථාකුසලකම්මමුද්ධව්ව රහිතං අපාය භූමියං පටිසත්ධිං ජනෙති. පවත්තියං පන සබ්බම්පි ද්වාදසව්ධං සත්තා කුසල විසාකානි සබ්බත්ථාපි කාම ලොකෙ රූපලොකෙව යථාරහං විපව්චති.
- 62. කාමාවවර කුසලම්පි කාමසුගතිය මෙව පටිසන්ධිං ජනෙති. තථා පවත්තියඤ්ච මහා විපාකානි, අහේතුක විපාකානිපන අවඨපි සබ්බත්ථාපි කාමලොකෙ රූපලොකෙඩ යථාරහං විපච්චති.

- 63. තත්ථාපි තිහෙතුකමුක්කටඨං කුසලං තිහෙතුකං පටිසන්ධිං දත්වා පවත්තෙ සොළස විපාකානි විපච්චති.
- 64. තිහෙතුක මොමකං ද්විහේතුකං මුක්කට්ඨංච කුසලං ද්වි හෙතුකං පටි සන්ධිං දත්වා පවත්තෙ තිහෙතුකරහිතානි ද්වාදස විපාකානි විපච්චති.
- 65. ද්විහෙතුක ඔමකං පන කුසලං අහෙතුකමෙව පටිසන්ධිං දෙති, පවත්තෙච අහෙතුක විපාකානෙව විපච්චති.
- 66. අසඩ්බාරං සසඩ්බාර විපාකානි න පච්චති සසඩ්බාරං අසඩ්බාර – විපාකානි ති කෙව න කෙසං ද්වාදස පාකානි – දසාට්ඨව යථාක්කමං යථා වුත්තානුසාරෙන – යථා සම්භව මුද්දිසෙ
- 68. තදෙව මජ්ඣිමං භාවෙත්වා බුහ්මපුරොහිතෙසු
- 69. පණිතං භාවෙත්වා මහා බුහ්මෙසු
- 70. තථාදුතියජ්ඣානං තතියජ්ඣානංච පරිත්තං භාවෙත්වා පරිත්තා හෙසු.
- 71. මජ්ඣිමං භාවෙත්වා අප්පමාණා හෙසු.
- 72. පණිතං භාවෙන්වා ආහස්සරෙසු.
- 73. චතුත්ථජ්ඣානං පරිත්තං භාවෙත්වා පරිත්තසුගෙසු.
- 74. මජ්ඣිමං භාවෙත්වා අප්පමාණ සුභෙසු,
- 75. පණිතං භාවෙත්වා සුහකිණ්හෙසු.
- 76. පඤ්ච මජ්ඣානං භාවෙත්වා වෙහප්ඵලෙසු.
- 77. තදෙව සඤ්ඤා විරාගං භාවෙත්වා අසඤ්ඤසත්තෙසු.
- 78. අතාගාමිනො පන සුද්ධාවෘසෙ උප්පජ්ජන්ති.
- 79. අරුපාවචර කුසලංච යථාක්කමං භාවෙත්වා ආරුප්පෙසු උප්පජ්ජන්තී ති.

80. ඉත්රංමහග්ගතං පුඤ්ඤං – යථාභූමිවත්ථිතං ජනත්ති සදිසං පාකං – පටිසත්ධිප්පවත්තියං

#### ඉදමෙන්ථ කම්මචතුක්කං

- 81. ආයුක්ඛයෙන කම්මක්ඛයෙන උභයක්ඛයෙන උපච්ඡෙදක කම්මුණාවෙති චතුධා මරණුප්පත්ති නාම
- 82. තථාව මරන්තානං පන මරණකාලෙ යථාරහං අභිමුඛිභූතං භවත්තරෙ පටිසන්ධි ජනකං කම්මංවා තං කම්මකරණ කාලෙ රූපාදිකමූපලද්ධ පුබ්බමූපකරණ භූතංව කම්ම නිමිත්තං වා, අනන්තරමුප්පජ්ජමාන භවේ උපලභිතබ්බමූප-භොගභූතං ව ගතිනිමිත්තංවා කම්ම බලෙන ඡන්නංද්වාරානං අඤ්ඤතරස්මිං පව්වුපට්ඨාති
- 83. තතොපරං තමේව තතොපට්ඨිතං ආරම්මණං ආරබ්භ විපච්ච-මානක කම්මානුරුපං පරිසුද්ධං උපක්කිලිට්ඨං වා උපලභි-තබ්බ භවානුරූපං තත්ථොනතංව චිත්තසන්තානං අභිණහං පවත්තති බාහුල්ලෙන
- 84. කමෙව වා පන ජනකභුතං කම්මං අභිනව කරණ වසෙන ද්වාරප්පත්තං හොති
- 85. පච්චාසන්න මරණස්ස කස්ස වීරී චිත්තාවසානෙ හවඩ්ගක්-බයෙවා චවන වසෙන පච්චුප්පන්න හවපරියොසාන භූතං චුකි චිත්තං උප්පජ්ජිත්වා නිරුජ්ඣන්ති
- 86. තස්මිං නිරුද්ධාවසානෙ තස්සානන්තරමෙව තථාගතිතං ආරම් මණං ආරබ්භ සවත්ථුකං අවත්ථුකමෙව වා යථාරතං අවිජ්ජා නුසයං පරික්ඛිත්තෙන තණ්හානුසය මූලකෙන සඬ්බාරෙන ජනීයමානං සම්පයුත්තෙහි පරිග්ගය්තමානං සහජාතාන මධ්ව්ඨානභාවෙන පුබ්බඬ්ගමභූතං භවන්තර පටිසන්ධාන වසෙන පටිසන්ධි සඬ්බාතං මානසං උප්පජ්ජමාන මෙව පතිව්ඨාති භවන්තරෙ,
- 87. මරණාසන්න වීථියං පනෙත්ථ මන්දප්පවත්තානි පඤ්චෙවජවනානි පාටිකඩ්බි තබ්බානි, තස්මා යදි පච්චුප්පන්නාරම්මණෙසු ආපාතමාගතෙසු ධරන්තෙස්-

- වේ ව මරණං හොති තද පටිසන්ධි භව්ඩගානම්පි පච්චුප්පන්තාරම්මණතා ලබ්හතීති කත්වා කාමාව්චර පටි-සන්ධියා ඡද්වාරගහිතං කම්මනිමිත්තං ගතිනිමිත්තංච පච්චුප්-පන්නමතීතාරම්මණං උපලබ්හති, කම්මං පන අතීත මෙව, තංච මනොද්වාරගහිතං, තානි පන සබ්බානීපි පරිත්ත ධම්ම භූතානෙවාරම්මණානි
- 88. රූපාවචර පටිසන්ධියා පන පඤ්ඤත්තිභූතං කම්මනිමිත්ත මෙවාරම්මණංහොනි
- 89. තථා ආරුප්ප පටිසන්ධියාව මහග්ගතභූතං පඤ්ඤත්ති භූතංච කම්ම නිමිත්තමෙව යථාරහමාරම්මණං හොති
- 90. අසඤ්ඤසත්තානං පන ජිවිත නවක මෙව පටිසන්ධි භාවෙන පතිට්ඨාති තස්මා තෙ රූප පටිසන්ධිකා නාම
- 91. ආරුප්පා ආරුප්ප පටිසන්ධිකා, සෙසා රූපාරූප පටිසන්ධිකා
- 92. ආරුජ්ප චූතියාහොන්ති හෙට්යීමාරුප්පවජ්ජිතා පරමාරුප්ප සන්ධි ච – තථා කාමෙ තිහේතුකා රූපාවවර චූතියා – අහෙතුරහිතා සියුං සබ්බාකාමතිහේතුම්හා – කාමෙස්වෙවපනෙතරා අයමෙත්ථ චූතිපටිසන්ධික්කමො
- 93. ඉව්වෙවං ගහිතපටිසන්ධිකානං පන පටිසන්ධි නිරෝධානන් තරතොප්පතුති තමෙවමරම්මණා රබ්හ කදෙව චිත්තංයාව චුතිවිත්තුප්පාද අසති වීථිචිත්තුප්පාදෙ හවස්ස අංග භාවෙන භව්ඩගසන්තති සඩ්බාතං මානසං අබ්භොච්ඡින්නං නදී සොතො විය පවත්තති පරියොසානෙව වචනවසෙන චුති චිත්තං හුත්වා නිරුජ්ඣති
- 94. තතොපරඤ්ච පටිසන්ධාදයෝ රථවක්කමීව යථාක්කමං එව පරිවත්තන්තා පවත්තන්ති පටිසන්ධි හවඩ්ග වීරීයෝ – වුතිචෙහතථා භවන්තරෙ පුනසන්ධි භවඩ්ගමීච්චයං – පරිවත්තති චිත්ත සන්තති
- 95. පටිසංඛාය පනෙතමද්ධූවං අධිගන්ත්වා පදමච්චුතං බුධා සුසමුච්ජින්න සිනෙහ බන්ධනා – ≊ සමමෙස්සන්ති චිරාය සුබ්බතා ඉති අභිධම්මත්ථසංගහෙ වීථීමුත්ත සඞ්ගහ චිභා-ගොනාම

#### පඤ්චමො පරිචඡෙදෙ

# අතිධම්ාඐී සංගුහය

## පඤ්චම පරිචෙඡදය

#### වීරීමුක්ත සංගුහ විභාගය

#### (භාවය)

- 1. මෙසේ පුවෘත්ති කාලයෙහි වීථීවිත්තයන්ගේ වශයෙන් පුවෘත්ති සංගුහය කියන ලදී. දැන් පුතිසන්ධි වුති කාලයන්හි පුවෘත්ති සංගුහය කියනු ලැබේ.
- 2. භූමිසතරය, පුතිසන්ධි සතරය, කර්ම සතරය, මරණොත්-පත්ති සතරය යයි වීථිමුක්ත සංගුහයෙහි චතුෂ්ක සතරක් දතයුත්තාහ.
- 3. එහි අපාය භුමියද, කාම සුගති භුමියද, රූපාවචර භූමියද, අරූපාවචර භූමියදශි යන මොවූහු සතර භුමි නම් වේ.
- 4. එහි නිරය, තිරිසන්යොනිය, පුෙතවිෂය, අසුරකාය යයි අපාය භූමි සතර වැදැරුම් වේ.
- 5. මනුෂා භුමිය, චාතුම්මහාරාජිකය, තාවතිංසය, යාමය, තුසිතය, නිර්මාණරතිය, පරනිර්මීතවසවර්තිය දැයි කාම සුගති භුමිය සත් වැදෑරුම් වේ.
- 6. එකොළොස් වැදැරුම් වූ ඒ භූමිය කාමාවවර භූමි ස**ඩ්**බාහාවටම යයි.
- 7. බුහ්මපාරිසජ්ජය, බුහ්මපුරොහිතය, මහාබුහ්මය යන තුන පුථමධාාන භූමි නමි.
- 8. පරිත්තාහය, අප්පමාණහය, ආහස්සරය යන තුන දුතියධාාන භූමි නමි.
- 9. පරිත්තසුහය, අප්පමාණසුහය, සුහකිණ්හය යන තුන තෘතියධාාන භූමි නම්.

- 10. වෙහප්ඵලය, අසඤ්ඤසත්තය, සුද්ධාවාසය යන භූමී තුන චතුර්ථධානත භූමි නමි. මෙසේ රූපාවචර භූමිය සොළොස් වැදෑරුම් වේ.
- අවිහය, අතප්පය, සුදස්සය, සුදස්සිය, අකනිට්ඨය යයි සුද්ධාවාස භූමි පඤ්චවිධවේ.
- 12. ආකාසානඤ්චායතන භූමිය, විඤ්ඤාණඤ්චායතන භූමිය ආකිඤ්චඤ්ඤායතන භූමිය, නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන භූමිය සිව්වැදැරුම් වේ.
- 13. සුද්ධාවාසයන්හි පෘථග්ජනයෝ ද සොවාන් සකෘදගාමි පුද්ගලයෝද සර්වපුකාරයෙන් නොලැබෙනි.
- 14. ආයඛ්යෝ අසඤ්ඤ සත්තයෙහි සහ අපායයන්හි නො ලැබෙති. ආයඛ්යෝ ද අනායඛ්යෝ ද සෙසුතන්හි ලැබෙත්.

#### මෙය මෙහි භූමිචතුෂ්කය නමි

- 15. අපාය පුතිසන්ධිය, කාමසුගති පුතිසන්ධිය, රූපාවචර පුති-සන්ධිය, අරූපාවචර පුතිසන්ධිය යන මොව්හු චතුර්විධ පුතිසන්ධිහු නම් වෙති.
- 16. එහි අකුසල විපාක උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ සිත අපාය භූමියෙහි උපදින කල්හි ප්‍රතිසන්ධිය දී ඉක්ඛිතිව භවඩ්ගව අවශානයෙහි චුතිය වී සිදීයයි. මේ එකම අපාය ප්‍රතිසන්ධිය වේ.
- 17. කුසල විපාක උපෙක්ඛාසහගත සන්තීරණ සිත, කාමසුගති-යෙහි මනුෂායන් කෙරෙහි ජාතාන්ධාදීත්ටද බූමාට විනිපාතික අසුරයන්ට ද පුතිසන්ධි භවඩ්ග චුතිවශයෙන් පවතික්.
- 18. මහා විපාක අට වනාහී කාම සුගතියෙහි සෑම තැනම පුතිසන්ධි, හවඩ්ග චුති වශයෙන් පවතිත්.
- 19. මේ නවය කාමසුගති පුතිසන්ධීහු වෙත්.

- 20. ඒ මේ දස විධ පුතිසන්ධීහු කාමාවචර පුතිසන්ධි සබ්බාාවට පැමිණේ.
- 21. ඔවුන් අතුරෙන් සතර අපාගත සත්වයන්ගේද මනුෂායන් ගේද විනිපාතික අසුරයන්ගේද ආයුපුමාණ ගණනායෙහි නියමයෙක් නැත.
- 22. චාතුර්මහාරාජික දෙවියන්ට දිවා පුමාණයෙන් අවුණුදු පන්සියයක් ආයුපුමාණය වෙයි. මිනිස් ගණනින් අනූ ලක්ෂයක් පමණ වෙයි.
- 23. එයට වඩා සතර ගුණයක් තවිතිසා දෙවියන්ටද, එයට වඩා සතර ගුණයක් යාම දෙවියන්ටද, එයට වඩා සතර ගුණයක් තුසිත දෙවියන්ටද එයට වඩා සතර ගුණයක් නිම්මාණරති දෙවියන්ටද, එයට වඩා සතර ගුණයක් පරනිම්මිත වසවර්ති දෙවියන්ට ද ආයු පුමාණය වෙයි.
- 24. මනුෂා ගණනින් අවුරුදු නවසිය විසිඑක්කොටි හැට ලක්ෂයක් පරනිම්මිත වසවත්ති දෙව්ලොව ආයුෂය වෙයි.
- 25. පුථමධාාන විපාකසිත පුථමධාාන භූමියෙහි පුතිස<mark>න්ධි,</mark> භව්්ය, චුති වශයෙන් පවතී.
- 26. එ සේම දුතියධාාන විපාකසිතත්, තෘතියධාාන විපාක**ශිතත්** ද්වීතිය ධාාන භූමියෙහි ද,
- 27. චතුර්ථධාාන විපාක සිත තෘතියධාාන භූමියෙහි ද
- 28. පඤ්චමධාාන විපාක සිත චතුර්ථධාාන භූමියෙහිද පුති-සන්ධි, භවඩ්ග, චුති වශයෙන් පවතී.
- 29. අසඤ්ඤසත්වයන්ට වනාහී රූපයම පුතිසන්ධිය වෙයි. ඉන් පසු පුවෘත්තිකාලයෙහි ද චුති කාලයෙහි ද රූපයම පැවත නිරුද්ධ වෙයි.
- 30. මේ සය රූපාවචර පුතිසන්ධිනු නම් වෙත්.
- 31. ඔවුන් අතුරෙන් බුහ්මපාරිසජ්ජ දෙවියන්ට අසඩ්බා කල්පයා ගේ තෘතීය භාගය ආයු පුමාණය වෙයි බුහ්මපුරොහිත

- බුහ්මයන්ට අර්ධකල්පයක් ද මහා බුහ්මයන්ට එක් අසඩ්බා කල්පයක් ද ආයු පුමාණය වෙන්
- 32. පරිත්තාභ බුහ්මයින්ට කල්ප දෙකක් ද, අප්පමාණහයින්ට, කල්ප සතරක් ද, ආභස්සරයින්ට කල්ප අටක් ද ආයු පුමාණය වෙත්
- 33. පරිත්තසුහ බුහ්මයින්ට සොළොස් කපක්ද අප්පමාණ සුහ බුහ්මයින්ට දෙතිස් කපක්ද, සුහකිණ්හ බුහ්මයින්ට සිවි සැට කපක් ද ආයුපුමාණය වෙත්
- 34. වෙහප්ඵල බුහ්මයින්ට හා අසඤ්ඤසන්න්ව බුහ්මයින්ට ද කල්ප පන්සියයක් ආයුපුමාණය වෙන්
- 35. අවිභ බුහ්මයින්ට දහස් කපක්ද, අනප්ප බුහ්මයින්ට දෙදහස් කපක්ද, සුදස්ස බුහ්මයින්ට සාර දහස් කපක්ද, සුදස්සි බුහ්මයින්ට කල්ප අට දහසක් ද අකනිට්ඨ බුහ්මයින්ට කජ සොළොස් දහසක් ද ආයුපුමාණය වෙන්
- 36. පුථම අරුපාවවර ආදී විපාකසින් පුථම අරුපාදී භුමින්හි පුතිසන්ධි භව්‍ය චුති වශයෙන් පවතිත්. මේ සතර අරුපාවවර පුතිසන්ධීහු නම් වෙත්
- 37. ඔවුන් අතුරෙන් ආකාසානඤ්චායනනයෙහි උපන් බුහ්ම යින්ට කල්ප විසි දහසක් ආයු පුමාණය වෙයි
- 38. විඤ්ඤාණඤ්චායතනයෙහි උපන් බුහ්මයින්ට කල්පසකළිස් දහසක් ද,
- 39. ආකිඤ්චඤ්ඤායතනයෙහි උපන් බුහ්මයන්ට කල්ප සැට දහසක් ද
- 40. නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතනයෙහි උපන් බුහ්මයින්ට කල්ප අසූහාර දහසක්ද ආයුපුමාණය වෙත්
- 41. එක් භවයක දී පුතිසන්ධි, භවඞ්ග, චුනි සිත් එකක්ම වෙයි. එසේ ම එකම අරමුණක එල්බ පවනිත්

#### මේ මෙහි පුතිසන්ධි වතුස්කය වෙයි

- 42. ජනකය, උපත්ථම්භකය, උපපීළකය, උපසාතකය යයි කෘතුූූූ වශයෙන් කර්ම සතුරක් වෙත්.
- 43. ගරුකය, ආසන්නය, ආචීර්ණය, කටත්තා කර්ම යයි විපාක දෙන පිළිවෙලින් ද කර්ම සතරක් වෙත්.
- 44. දිට්ඨ ධම්ම වෙදනිය, උපපජ්ජ වෙදනීය අපරාප**රිය වෙදනීය** අහොසිකම්ම යයි විපාක දෙන කාලවශයෙන් කර්මසතරක් වෙත්.
- 45. එසේම අකුසලය, කාමාවචර කුසලය, රූපාවචර කුසලය, අරුපාවචර කුසලයයි යයි විපාක දෙන ස්ථාන **වශයෙන්** කර්ම සතරක් වේ.
- -46. එහි අකුසලය, කායකර්ම, වචීකර්ම, මනොක**ර්ම යයි** කර්ම දවාර වශයෙන් නිුවිධ වෙයි.
- 47. කෙසේ ද? පාණාතිපාතය, අදින්නාදනය, කාමම්ථාාචාරය යන මෙය කාය විඤ්ඤත්ති සඬ්බාහත වූ කායද්වාරයෙහි බහුලවශයෙන් පවතින බැවින් කාය කර්ම නම් වේ.
- 48. මුසාවාද, පිසුණාවාචා, එරුසාවාචා, සම්එප්පලාප යන මේ සතර වචී විඤ්ඤත්ති සඩ්ඛානාත වූ වාග්ද්වාරයෙහි බහුල වශයෙන් පවත්නා බැවින් වචී කර්ම නම් වේ.
- 49. අභිධාාවාසාපාද ,මිථාාදෘෂ්ටී යන මෙය විඤ්**ඤත්තියෙන්** තොරව සිතෙහි ම බහුලව පවත්නා බැවින් මනො**කර්ම** නම් වේ.
- 50. එයින් පාණාතිපාතය, එරුසාවාචය, වාාාපාදය යන මෙය දෙෂමූලයෙන් උපදිත්.
- 51. කාමමිථාාචාරය, අභිධාාවය, මිථාාදෘෂ්ටිය ලොහමූල යෙන් උපදිත්.
- **ි2.** ඉතිරි සතර මුල් දෙකකින් උපදිත්.
- 53. චිත්තොත්පාද වශයෙන් ඒ අකුසලය සර්වපුකා**රයෙන්ම** දෙළොස් වැදෑරුම් වෙයි.

- 54. කාමාවචර කුසලයද කායද්වාරයෙහි පවත්තා කල්හි කාය කර්මය, වාග් ද්වාරයෙහි පවත්තා කල්හි වවී කර්මය, මතොද්වාරයෙහි පවත්තා කල්හි මතොකර්මය යයි මෙසේ කර්මද්වාර වශයෙන් නිවිධ වෙයි.
- 55. එසේම දන, සීල, භාවනා වශයෙන් නිවිධ වෙයි.
- 56. එය චිත්තොත්පාද වශයෙන් අටවැදෑරුම් වේ.
- 57. දන, සීල, භාවනා, අපචායන, වෙයාාවච්ච, පත්තිදන, පත්තානුමෝදන, ධම්මසවණ, ධම්මදෙශනා, දිට්ඨුජ්ජුකම්ම යන මොවුන්ගේ වශයෙන් දස වැදෑරුම් වේ.
- 58. ඒ මේ විසිවැදෑරුම් කර්මය කාමාවවර කර්ම සඞ්බාාවටම පැමිණේ.
- 59. රූපාවචර කුසලය මනොකර්මමය, එයද භාවනාමය වේ. අර්පණාවටද පැමිණියේ වෙයි. ධානානාඩ්ග හෙදයෙන් පස්වැදෑරුම වේ.
- 60. එසේම අරූපාවචර කුසලයද මනොකර්මයකි. එයද භාවනා මය වේ. අර්පණාවටද පැමිණියේ වෙයි. ආරම්මණ හෙද යෙන් චතුර්විධ වෙයි.
- 61. එහි උද්ධච්ච සහගත අකුසල කර්මය හැර සෙසු අකුසල කර්ම අපාය භූමියෙහි පුතිසන්ධිය උපදවත්. පුවෘත්තිකාල යෙහි සියලු ද්වාදස විධ අකුසල කර්මයම කාමලොක රූප ලොකයන්හි අකුසල විපාක සත සුදුසු පරිදි උපදවයි.
- 62. කාමාවවර කුසලයද කාමසුගතියෙහි ම පුතිසන්ධිය උපද වයි. එසේම පුවෘත්ති කාලයෙහි මහා විපාකයන් උපදවයි. කාමලොක රූප ලොක යන සියලු තන්හි අහේතුක කුසල විපාක අටත් සුදුසු පරිද්දෙන් උපදවයි.
- 63. එහි නිහේතුක උත්කෘෂ්ට කුසලය නිහේතුක පුතිසත්ධිය. දී පුවෘත්ති කාලයෙහි සොළොස් විපාකයන් උපදවයි.
- 64. නිහේතුක ඕමක කුසලයන් සහ ද්විභේතුක උත්කෘෂ් කුසල: යන් ද්විභේතුක පුතිසන්ධිය දී පුවෘත්ති කාලයෙහි නිහේතුක හැර දෙලොස් විපාකයන් උපදවයි.

- 65. ද්විහේතුක ඕමක කුසලය අහේතුක පුතිසන්ධියමදෙයි. පුවෘත්තිකාලයෙහිද අහේතුක විපාකයන්ම උපදවයි.
- 66. අසඩ්බාරික කුසල කර්මය සසඩ්බාරික විපාකයද, සසඩ්බාරික කුසල කර්මය අසඩ්බාරික විපාකයද නොදේයයි ඇතැම්කෙනෙක් කියති. ඔවුන්ගේ අදහස් අනුව විපාක දෙළොසක්ද, දසයක්ද, අටක්ද, සම්භවන පරිදි පිළිවෙලින් දක්වන්නේය.
- 67. රූපාවචර කුසලය වූ පුථම ධාානය පරික්ත වශයෙන් වඩා බුහ්මපාරිසජ්ජයෙහි උපදී.
- 68. එයම මධාාම වශයෙන් වඩා බුහ්මපුරොහිතයන් කෙ**රෙහි** උපදී.
- 69. පුණිත වශයෙන් වඩා මහා බුහ්මයන් කෙරෙහි උපදී.
- 70. එසේම දුතිය තෘතියධාානයන් පරිත්ත වශයෙන් වඩා පරිත්තාහයන් කෙරෙහි උපදී.
- 71. මධාාම වශයෙන් වඩා අප්පමාණභයන් කෙරෙහි උපදී.
- 72. පුණිත වශයෙන් වඩා ආභස්සරයන් කෙරෙහි උපදී.
- 73. චතුර්ථධාානය පරිත්ත වශයෙන් වඩා පරිත්තසුභයන් කෙරෙහි උපදී.
- 74. මධාාම වශයෙන් වඩා අප්පමාණසුභයන් කෙරෙහි උපදී.
- 75. පුණිත වශයෙන් වඩා සුභකිණ්හයන් කෙරෙහි උපදී.
- 76. පඤ්චමධාාන වඩා වේහප්ඵලයන් කෙරෙහි උපදී.
- 77. එයම සඤ්ඤා විරාග වශයෙන් වඩා අසඤ්ඤස<mark>ත්තයන්</mark> කෙරෙහි උපදී.
- 78. අනාගාමිහු වනාහී සුද්ධාවාසයන් කෙරෙහි උපදිත්.
- 79. අරූපාවචර කුසලය ද පිළිවෙලින් වඩා අරූ**පභූමින්හි** උපදිත්.

80. මෙසේ මහග්ගත කුසලය ඒ ඒ භූමියට නියමිත වූ පරිද්දෙන් පුතිසන්ධි පුවෘත්ති කාලයන්හි තමා හා සමාන විපාක උපදවයි.

#### මෙය මෙහි කර්ම චතුෂ්කය යි

- 81. ආයුක්ෂය, කර්මක්ෂය, උභයක්ෂය, උපච්ඡෙදක යයි මරණොත්පත්ති සතර විධවේ.
- 82. එසේ මැරෙන්නවුන්ට මරණ කාලයෙහි සුදුසු පරිද්දෙන් අභිමුඛ වූ අනතුරු හවයෙහි පුතිසන්ධි ජනක කර්මය හෝ ඒ කර්මය කරණ කල්හි ලබන ලද රූපාදිය හා කර්මයට උපකරණ වූ කර්ම නිමිත්ත හෝ මතු භවයෙහි ලැබීය යුතු වූ ද අනුභව කටයුතු වූද, ගතිනිමිත්ත හෝ කර්ම බලයෙන් සදෙරින් ඒක්තරා ද්වාරයෙක්හි වැට හෙයි.
- 83. ඉන් පසු එසේ වැටහුණු ඒ අරමුණේ එල්බගත් චිත්ත සන්තානය, විපාක උපදවන කර්මයට අනුරූපව පිරිසුදුව හෝ කිළිටුව හෝ උපදිනු ලබන භවයට අනුරූපව ඒ භවයට නැඹුරුව ම බොහෝ සෙයින් නිරතුරුව පවතී.
- 84. ඒ පුතිසන්ධි ජනක කර්මයම හෝ අභිනව කරණයක් වශ යෙන් මනොද්වාරයට පැමිණියේ වෙයි.
- 85. මරණාසන්නයෙහිවූ ඔහුට වීරීචිත්තයන්ගේ අවශාන යෙහි හෝ හවඩ්ගයන්ට අනතුරුව හෝ වුතවීම් වශයෙන් පුතායුත්පන්න භවයාගේ අවසානය වූ වුති චිත්තය ඉපිද නිරුද්ධ වෙයි.
- 86. එය නිරුද්ධ වූ පසු එයට අනතුරුව එසේ ගන්නා ලද අරමුණක් ගෙන හදයවස්තුව ඇසුරුකොට හෝ නොකොට හෝ සුදුසු පරිද්දෙන් අවිජ්ජානුසය විසින් පිරිවරන ලද තණ්හානුසය මුල්කොට ඇති කර්මයෙන් උපදවන ලද සම්පුයුක්ත ධර්මයන් විසින් පරිගුහණය කරන ලද සහජාත ධර්මයන්ට ආධාර වීමෙන් පූර්වාඩ්ගමවූ හවයන්ගේ අතර ගැලපීම වශයෙන් පුතිසන්ධිනම් වූ සිත භවාන්තරයෙහි උපදවමින් ම පිහිටයි.

- 87. මේ මරණාසන්න වීරීයෙහි දුර්වලව පැවැති ජවන් පසක්ම කැමැති විය යුතුය. එහෙයින් ප්‍රක්‍යන්ත්‍යන්න අරමුණු හමුවූ කල්හි එ අරමුණු පවතිද්දීම මරණය වෙයි නම එකල්හි ප්‍රතිසන්ධි භවාංගයන්ටද ප්‍රක්‍යත්පන්න අරමුණු ලැබෙන බැවින් කාමාවචර ප්‍රතිසන්ධියට සදෙරින් ගන්නා ලද කම්මනිමිත්තත්, ගති නිමිත්තත් ප්‍රක්‍යත්පන්න අරමුණක් හෝ අතීත අරමුණක්ව ලැබෙන්නේය. කර්මය අතීත අරමුණක් මය. එය ද මනෝද්වාරයෙන් ගන්නා ලදී. ඒ සියල්ලම කාමධර්ම අරමුණුම වෙත්.
- ි88. රූපාවචර පුතිසන්ධියට පුඥප්තිවූ කර්මනිමිත්තම අරමුණු වෙයි.
- 89. එසේම අරූප පුතිසන්ධියටද මහද්ගත වූද පුඥප්ති වූද කර්ම නිමිත්තම සුදුසු පරිද්දෙන් අරමුණු වෙයි.
- 90. අසංඥසත්වයන්ට ජීවිත නවක රූපකලාපයම පුතිසන්ධි භාවයෙන් පිහිටයි. එහෙයින් ඔව්හු රූප පුතිසන්ධික යෝ නම් වෙත්.
- 91. අරූප භූමිකයෝ අරූපපුතිසන්ධිකයෝය. සෙස්සෝ රූපා රූප පුතිසන්ධිකයෝය.
- 92. අරුපාවචර චුතියෙන් පසුව යට යට අරුපපුතිසන්ධි හැර සෙසු අරුප පුතිසන්ධිහුද, කාම තිහේතුක පුතිසන්ධිහුද වෙත්. රුපාවචර චුතියෙන් පසුව අහේතුක පුතිසන්ධින් හැර ඉතිරි පුතිසන්ධිහු වෙත්. කාමතිහේතුක චුතියෙන් පසුව සියලු පුතිසන්ධීහුම වෙත්. ඉතිරි චුතින්ගෙන් පසු කාමපුතිසන්ධිහුම වෙත්.

#### මෙය මෙහි චුතිපුතිසන්ධි කුමය යි.

93. මෙසේ ගන්නා ලද පුකිසන්ධි ඇත්තවුන්ගේ පුකිසන්ධි සිත නිරුද්ධ වූ තැන් සිට ඒ සිතම ඒ අරමුණම ගෙන චුති-චිත්තය උපදින තෙක් වීරීසිත් නූපදින කල්හි හවඩ්ග සන්තති සඩ්බාාත වූ සිත හවයාගේ පැවැත්මට හේතු භාවයෙන්

- ගංගා පුවාහයක් මෙන් අතර නොසි<del>දී</del> පවතී. භවයාගේ අවශානයෙහි ද චුතවීම් වශයෙන් චුතිසිත ඉපිද නිරු**ද්ධ** වෙයි.
- 94. ඉන් පසුද පුතිසන්ධි ආදීනු රථ චකුයක් මෙන් පිළිවෙලින්ම පෙරලෙමින් පවතින්. මේ භවයෙහි පුතිසන්ධි භවතිගයක්ම හා වීථී සින් ද චුති සින ද යන මේ චිත්ත සන්තතිය යම් සේ පෙරලේද, එසේම නැවත භවාන්තරයෙහි පුතිසන්ධී භවතීගාදී මේ චිත්ත සන්තතිය පරිවර්තනය වෙයි.
- 95. නිහේතුක පුතිසන්ධිය ලත් නුවණැත්තෝ මෙහි අනිකා තාවය සළකා මාර්ගඵලාධිගමය කොට තෘෂ්ණා බන්ධන**ය** සිඳ නිවණට පැමිණෙන්නාහුය.
  - මෙතෙකින් අභිධර්මාර්ථ සංගුහයෙහි වීථීමුක්ත සංගුහ විභාග නම් වූ පඤ්චම පරිචඡෙදය නිමි.

# අභිධමාථ් පුදිපිකා

# පංචම පරිචෙඡදය

#### විථිමුක්ත සඞ්ගුහ විභාගය

විටීමුක්ත සංගුහයෙහි සතර භූමි කෙනෙක් ද, සතරාකාර වූ පුතිසන්ධියෙක් ද, සතර කර්ම කෙනෙක් ද, සතරාකාර වූ මරණොත්– පත්ති සඩ්බාහත වූ චුතියෙක් ද, යන සතර චතුස්කයක්, පිළිවෙලින් විස්තර කරණු ලැබේ.

# භූමි චතුස්කය

සත්ත්වයන් වාසය කරණ ස්ථාන හෙවත් නාම රූප සඬ්බාහත පරමාර්ථ ධර්මයාගේ හටගැණීමට ස්ථාන වූ භූමි සතරෙකි.

එනම්:---

- 1. අපාය භූමි
- 2. කාම සුගති භූමි
- 3. රූපාවචර භූමි
- 4. අරූපාවවර භූමි

මෙයින් අපාය භූමි සහ කාම සුගති භූමි ඒක්කොට ගත් කල්හිිි කාම භූමි නම් වේ. කාම භූමි සියල්ලම එකොළොසකි. එනම් සතර අපායත්, සප්ත කාම සුගතියත් ය.

#### අපාය භූමි

අය සඞ්බාාත වූ සැපයෙන් පහව ගියාවූ ස්ථානය අපාය නම් වේ. අපාය භූමි සතරෙකි. එනම්:—

- 1. නිරය භූමිය
- 2. නිරිසන් භූමිය
- 3. පුෙත භූමිය
- 4. අසුර කාය භූමිය

අපාය භූමිය යනු අය නම්වූ සැප කිසිවක් නැති තැනය යන අර්ථයි. එක් ඇසිපියක් හෙළන කාලයක් පමණකුදු සැපයක් නැතිව, අතිශය දුක්ඛයට පැමිණෙන හෙයින් නිරය යයි කියනු ලැබේ. කුසලාකුසල කර්මයන් හා එහි විපාකයන්ගේ ද දනීමක් නැතිව ලොහයෙන් හා ද්වේෂයෙන් ද මුළා වී සත්ත්වසාතනාදී අකුසල රැස්කළාවූ සත්ත්වයන් බොහෝ සෙයින් උපදින්නේ මේ නිරයයන්හී ය.

මහා නිරය අටෙකි. එනම් සංජීවය, කාලසූතුය, සංඝාතය, රෞරවය, මහාරෞරවය, තාපය, මහා තාපය හෙවත් පුතාපය, අවීවිය, යන අටය.

- 1. සංජීව නරකය: සත්ත්වසාතනාදිය කළාවූ සත්ත්වයන් උපදිත නිරයකි. මේ මහා පොළොවට යොදුන් 15000 ක් යටින් පිහිටා ඇති මේ සංජීව නරකයෙහි උපන්තාවූ නිරිසතුන්ගේ වයස නිරය ගණනින් අවුරුදු 500 කි. එහි එක් දවසක් මනුෂායන්ගේ අායු පමණින් අවුරුදු නවලක්ෂයකැයි කියන ලදී. එසේ වූ දින :30 ක් එක් මසක් ද, දෙළොස් මසක් එක් අවුරුද්දක් ද, එවැනි අවුරුදු 500 ක් සංජීව නරකයෙහි ආයුෂය වේ.
- 2. කාල සූතුය: මව්පිය, ගුරුවර, උපාද්ධාායාදීන් කෙරෙහි වරදවා පිළිපදින සත්ත්වයෝ ද, මීථාාදෘෂ්ටි ගත්තා වූ සත්ත්වයෝද වැඩි වශයෙන් කාල සූතු නරකයෙහි උපදින්නාහුය. මේ නරකය සංජීව නරකයට යොදුන් 15000 ක් පමණ යටින් පිහිටා ඇත. එහි ආයුෂ නිරය පුමාණයෙන් අවුරුදු දහසකි. එහි එක් දවසක් සංජීවයට දවස් සතරකි.
- 3. සංසාතය: ගවයන්, එඑවන්, කුකුලන් ආදීවූ සත්ත්වයන් සාතනයකොට ජීවත් වන්නාවූ වැදි කෙවුල් ආදීවූ සත්ත්වයන් උපදින නිරයකි. කාලසූතුයට යොදුන් 15000 ක් පමණ යටින් පිහිටි මේ නිරයෙහි ආයුෂ අවුරුදු දෙදහසකි. එහි එක් දවසක් කාලසූතුයෙහි දින සතරකි.
- 4. රොරවය: සංඝාත නරකයට යොදුන් 15000 ක් යටින් පිහිටා ඇති මේ නිරය, සත්ත්වයන්ට හිංසා පීඩා කරන්නාවූ

- ද, ඉන්දුජාල, මායාකාර ආදී අනුන් රවටා ජීවත් වන්නාවූද සක්ෂ්ව යන් වැඩි වශයෙන් උපදින නිරයකි. එහි ආයුෂ නිරය ගණනින් අවුරුදු සාරදහසකි. සංසාත නරකයෙහි සතර දිනක් රෞරවයට එක් දිනයකි.
- 5. මහා රෞරවය: තුනුරුවන් සතු වස්තු පැහැර ගන්නා වූ ද, අම්බලම්, මඩම් ආදිය විනාශ කරන්නාවූ ද පුද්ගලයන් උපදින නිරයකි. රෞරවයට යොදුන් 15000 ක් යටින් පිහිටි මේ නිරයෙහි වසන නිරිසතුන්ගේ ආයුෂ නිරය පමණින් අවුරුදු අට දහසකි. එහි එක් දිනක් රෞරවයට දින සතරකි.
- 6. කාපය: පුාණසාකාදී දුශ්චරිතයන්හි හැසිරෙන්නා වූ පුද්ගල යන්ට අනිෂ්ට විපාකයෙක් නැත, සුගතියත් දුගතියත් මේ මනුෂා භූමියෙහිම මිස අන් කැනෙක පිහිටා නැත යනාදී වශයෙන් මීථාා දෘෂ්ටි ගත්තාවූ පුද්ගලයන් උපදින නරකයෙකි. මහා රෞරව නරකයට යොදුන් 15000 කට පමණ යටින් පිහිටා ඇති මේ නරකයෙහි ආයුෂ නිරය ගණනින් අවුරුදු සොළොස් දහසකි. එහි එක් දීනක් මහා රෞරවයට සතර දිනකි.
- 7. මහා තාපය; හෙවත් පුතාපය, බුදුත් නැත, දහම නැත, ආය්‍ය සංසයා නැත යනාදි බලවත් දෘෂ්ටි ගත්තා වූ පුද්ගලයන් උපදින භුමියකි. මේ නිරය තාප නිරයට යොදුන් 15000 ක් පමණ යටින් පිහිටා තිබේ. එහි ආයුෂ අර්ධ අන්තර කල්පයකි. අන්තර කල්පයක් නම් මනුෂා භූමියෙහි පරමායුෂ අවුරුදු 10 සිට කුම යෙන් වැඩි වී අසඩ්බාය දක්වා නැග, නැවත පිරිභෙන්නට පටත් ගෙන අවුරුදු 10 දක්වා පැමිණීමට ගත වන කාලය වේ.
- 8. අවිවිය: මව්පියන්, රහතන් මැරුවාවූ ද, බුදුන් ඇඟින් ලේ සෙළවීම කළා වූද, සංස හෙදය කළා වූද, සඩ්සසන්තක දේපල ආරාම, දගැබ්, බෝමලු, පුතිමා රූපාදිය විනාශ කළාවූ ද පුද්ගල යන්ගේ උත්පත්ති භූමියකි. තාප නරකයට යොදුන් 15000 ක් පමණ යටින් පිහිටා ඇති මේ අවීච් මහා නිරයට ආයුෂ එක් කල්පයකි. දුකින් අතරක් නැති හෙයින් ද අවීච්ය යයි කියනු ලැබේ.

මේ අටමහා නිරයයන් අතුරෙන් එක් එක් මහ නිරයකට පිරිවර වශයෙන් එක් පාර්ශ්වයෙක්හී සතර සතර බැගින් සොළොස් උස්සද හෙවත් ඔසුපත් නිරය වේ. එවිට අටමහා නිරය සහ පිරිවර ඔසුපත් නිරයයන් එකතුකොට ගත් කල්හි එක්සිය සතිසක්  $\chi(136)$  නිරයයන් වෙත්.

තවද, චකුවාටයන් තුන්දෙනෙක් හෙවත් සක්වළවල් තුනක් එකතු වූ තැන ලෝකාන්තරික නම් නරකයක් ද, එසේම ලෝහකුමහි හෙවත් ලොහොකුඹු නම් කුඩා නිරයක්ද, ඓතරණි නම් ගඩ්ගා නරකයක් ද, කෝටිඉම්බලි හෙවත් කටු ඉඹුල් නම් වෘක්ෂාකාර නරකයෙක් ද යන මේ සියලුම නරකයෝ නිරය භූමි නම් වෙත්.

# තිරිසන් හෙවත් තිරච්ඡාන භූමිය

මනුෂායන් මෙන් කෙලින් නොගොස් සරස්ව නැමී යන්නේ කිරව්ඡානයෝ යි. ඔවුන්ගේ ජාතිය කිරිසන් යොනිය යි. මේ කිරිසනුන් හට තැන් නියම නැත. මාර්ග එලයන්ගෙන් මිදුනා වූ ද, යට භාගයට යන්නා වූ ද යන අර්ථයෙන් ද කිරච්ඡාන නම් චන්නේ ය.

# පුෙත භුමිය

සර්වපුකාරයෙන්ම සැපයෙන් දුරුවූ සත්ත්වයෝ පුෙනයෝ යි. මේ පුෙනයෝ සිව් කොටසකි. එනම්:—පරදත්තුපජීවී, බුප්පිපාසික, නිජ්ඣාමකණ්හික සහ කාලකඤ්ජික පෙුන කොටස් සතරය. මේ හැර තවත් කොටස් දෙළොසක් දක්වා ඇත. එනම් වන්තාස, කුණපාස,ගුථබාදක, අශ්ගිජාලමුබ, සූචිමුබ, තණ්හට්ඨික, සුනිජ්ඣාමක සත්වඩ්ග, පබ්බතඩ්ග, අජගර, වේමානික, මහිද්ධික යන කොටස් දෙළොසකට අයත් පෙුනයෝ ය. මේ පෙුන ආත්මයම පෙුනයෝනි නම් වේ. ඔවුන්ගේ වාසයට නියම තැනක් නැත.

# අසුර භුමිය

වෙශ්චය ී කිුඩා ආදියෙන් බැබැළීමක් නැති, සුර නොවූවෝ අසුර නම වෙති. අසූරයෝ කොටස් පසෙකි. එනම:—දේව අසුර, විනිපාතික අසුර, වේමානික අසුර, ලොකාන්තරික අසුර, සහ පුෙත අසුරයෝ යි. මෙයින් පුෙත අසුරයෝ පමණක් සතර අපායට ඇතුළත් වෙති. සම්පත්තියෙන් දෙවියන් හා සමාන වූ වේපවිත්ති, පහාරාදී අසුරයෝ දේව අසුර සඬ්ඛාාවට ගැණෙත්. මොව්හු දෙවියන්ට සතුරුය. මේ දේව අසුරයෝ දුහේතුක කාමාවචර මහා විපාක සිතකින් පටිසන්ධිය ලැබුයේ වීනමුත්, පුවෘත්ති කාලයේ දී තිහේතුක මහා විපාක ලබන්නාවූ දෙවියන්ට බඳු පස්කම් සැප අනුභව කරණ හෙයින් කව්තිසා වැසි දෙවියන් කෙරෙහි ඇතුළත් වෙති. නමුත් ඔවුන්ට, නිහේතුක පටිසන්ධිය ලැබූ දෙවියන්ට මෙන් ධානන මාර්ග එලාදිය නොලැබේ.

පියඩ්කර මාතු, උත්තර මාතු ආදිහු විනිපාතික අසුරයෝයි. යමරජු ආදීහු වේමානික අසුරයෝ යි. ලෝකාන්තරික නරකයෙහි වසන අසුරයෝ ලොකාන්තරික අසුරයෝ යි. පුෙත අසුරයෝ නම් කාලකඤ්ජික පුෙතයෝමය. මේ අසුරයෝද අපායට ඇතුළත් වෙති. මෙයින් විනිපාතික සහ වේමානික අසුරයන් චාතුම්මභාරාජි කයට ද ලොකන්තරික අසුරයන් නිරයටද ගැණෙන්.

මේ අපාය සතර අතුරෙන්, තිරිසත්, පුෙත සහ අසුරයින්ට තියම භූමි නැත. ඔවුන්ගේ ස්කන්ධයෝම, ඔවුන්ට භූමි වෙත්. එබැවින් මේ තිරිසන්, පුෙත සහ අසුරයෝ වාසය කරන්නාවූ ස්ථාන කෙසේ වෙතත් ඔවුන්ගේ පඤ්චස්කන්ධයෝම කිරිසන් භූමි පෙත භූමි සහ අසුර භූමියයි සළකනු ලැබේ. අපාය පටිසන්ධිය ලැබූ මේ තිරිසන් ආදී සතුන් රජ මාලිගය ආදින්හි හෝ වෘක්ෂ, වන, පර්වත, ගඩ්ගා මහා සමුදාදීන්හි හෝ, කුණු කසල , අසූචියෙහි හෝ වෙසෙතත්, එකම අහේතුක අකුසල විපාක පුතිසන්ධියකින්ම පිළිසිඳ ගත් සත්ත්වයෝ මය.

සතර අපාය භූමියෙහි වාසය කරන්නාවූ සත්ත්ව ජාතින්ගේ සඩ්බාාව අනන්තය, අපුමාණය, අවින්තිය. උද්ධව්ව සම්පුයුක්ත අකුසල චිත්තය හැර සෙසු එකොළොස් අකුසල කර්මයන්ගේ ශක්තියෙන්ම අපායෙහි පහළ වන්නාවූ අනෙකපුකාර ශරීර සටහන් ඇත්තා වූ මේ සත්ත්වයන් අතර, සත්සියයක් යොදුන් දිග ඇත්තාවූ අනන්ද නම් මත්සාාදී මහත් ආත්මහාව ඇත්තාවූ

සත්ත්වයෝද, මසැසට නොපෙනෙන්නාවූ කුඩා සත්ත්වයෝද, අපාද, ද්වීපාද, චකුප්පාද, බහුප්පාද සත්ත්වයෝ ද, ඒ ඒ යොනියට සුදුසු පරිදි උපදනාහුය. එ සත්ත්වයන් ගේ නාම කාය, උපෙක්ඛාං සහගත සන්තීරණ සිතින් ද, රූප කාය යෝනියෙන් ද හටගන්නාං බැවින් ඒ ඒ යොනියෙහි ඇත්තාවූ ස්වභාවයෙන් ම එ ඒ සත්ත්වයන් ගේ ශරීර සටහන් ආදිය හටගන්නේය. මොවුන්ගේ භවඩිග චුකිංචිත්තයෝ ද එම උපෙක්ඛා සන්තීරණ සිත ම ය. මොවුන් ට ලැබෙන්නා වූ සිත් සත්තිසකි (37) එනම්:—

| අකුසල් සිත්                 | 12 |
|-----------------------------|----|
| හසිතුප්පාදය හැර අහේතුක සින් | 17 |
| මහා කුසල් සිත්              | 8  |
|                             |    |
|                             | 37 |
|                             |    |

තවද යම් යම් අපායයන්හි ආයු පුමාණය සඳහන්වී ඇතත්, එහි උපන්නාවූ සත්ත්වයන්ගේ අකුසල කර්මය යම්තාක් නොගෙවේ නම්, ඒතාක් අපායයෙන් වූත නොවන බව දත යුතුයි. කිරිසන් ආත්මයෙහි උපන්නාවූ සත්ත්වයන් අතර කල්පායුෂ්ක වූ මහානාගරාජයෝ ද, වැසිකිළි, කුණු කසළ ආදියෙහි උපන්නාවූ සත් දිනකට වඩා ආයුෂ නැත්තා වූ පණු ආදී සත්ත්ව වර්ගයෝ ද ඇත්තාහ.

තවද, සතර අපායෙහි උපදතා සත්ත්වයන් අතුරෙන් නරක-යන්හි පහළ වන්නා වූ සත්ත්වයෝ ඕපාපාතිකවම පහළ වන්නාහුය. ඔවුන්ගේ ඕපපාතික පුතිසන්ධික්ෂණයේදී පුතිසන්ධි චිත්තයාගේ උත්පාදක්ෂණය හා සමගම චක්බු, සොත, සාණ, ජිව්හා, කාය, භාව-චස්තු සඩ්බාහත සප්ත දශක රූප කලාප පහළ වෙත්. එයින් ඇතැම් සත්ත්වයන්ට ඇතැම් වීටෙක චක්බු, සොත, භාව-දශක පහළ නොවෙත්. සාණ පුසාදය නැත්තා වූ නරක-චාසි සත්ත්වයෙක් නම් නැත්තේය.

තිරිසන් යෝනියෙහි උපදනා සත්ත්වයන් කෙරෙහි අණ්ඩජ , ජලාබුජ, සංසෙදජ, ඕපපාතික යන සතර යෝනියටම ඇතුළත් සත්ත් වයෝ ඇත්තාහ. **පුතයන්** අත**ර නිජ්ඣාමතණ්හික** නව පුෙන යෝනියෙහි එකම ඖපපාතික පුතිසන්ධියක් ම ලැබෙන්නේය. පෙසු පුෙතයන් අතර සත**ර යෝ**නියටම අයන් සත්ත්වයෝ ඇත්තාහ.

නරකයෙහි උපදනා සත්ත්වයන්ගේ කර්මජ තේජෝ ධාතුව අධික හෙයින්, ඕපපාතිකවම මිස, අණඩජ, ජලාබුජ, සංසෙදජ යන යොනිතුය නොලැබෙන්නේය.

#### කාම සුගති භුමි

කාම සුගති භූමි සත් වැදැරුම් වේ. ජනම්:---

මනුෂා භූමිය චාතුම්මහාරාජිකය තාවතිංසය යාමය තුසිතය නිම්මාණරතිය පරනිම්මිත වසවර්තිය

මනුෂා භූමි: පන්සියයක් පමණ කුඩා දිවයින් පිරිවර කොට ඇත්තාවූ පූර්ව විදේහය, අපරගොයානය, උතුරුකුරු දිවයින, ජම්බුද්වීපය යන සතර මහාද්වීපයෝ මනුෂා භූමි නම් වේ. දිවා භූමියෙහි වසන්නාවූ දේව සමුහයාට පමණ පුණිත වූ, විශිෂ්ට වූ පඤ්චකාම සම්පතක් නැතක්, උපසම්පද ආදී ශුෂ්ට ශීලයන් රැකිමට අවකාශ ඇති හෙයින්ද, නොයෙක් ගුණයෙන් උතුම් වන හෙයින් ද, අතිශයින් උත්තම වූ සති, පුඥ ආදී අනන්ත ගුණයෙන්ට පැමිණියාවූ සම්මා සම්බුද්ධ, පඩ්චෙකබුද්ධ, අගුශාවක, මහා ශාවකයන් වහන්සේ ලා ඇතිවන හෙයින් ද, උත්සන්න වූ සිතක් ඇත්තේය යන අර්ථ යෙන් ද මනුෂා නම් වන්නේය.

චාතුම්මහාරාජික භූමිය: මෙය මනුෂා භූමියට දෙසාළිස් දහසක් යොදුන් උස්ව පිහිටා ඇත. එහි නොයෙක් ආකාරයෙන් නොයෙක් තන්හි පිහිටියාවූ නොයෙක් විමානයන්ද ඇත්තා හ. ඉතායෙක් පර්වත, ගඩ්ගා, සමුදු, වෘක්ෂාදිය ආශුය කොටගෙණ වසන්නාවූ සියළු භූමස්ථ දෙවියෝ ද මේ චාතුම්මහාරාජිකයටම ඇතුළත් වෙති. දුර්වල දුහේතුක කාමාවචර කුසල කර්මයාගේ බලයෙන් අහේතුක කුසල විපාක සන්තී්රණ සිතින් පටිසන්ධිය ගත්තාවූ භූමිනිශිත විනිපාතික අසුර යයි කියන ලද්දවූ ඤාති ඉප්ත සමූහයා ද, කුසල කර්මානුභාවයෙන්ම උපන් හෙයින් අපායෙහි ඇතුළත් නො කොට හැකි වේ. මනුෂා යෝනියෙහි නූපන් හෙයින් මනුෂා භූමියටද ඇතුළත් විය නොහැකියි. ඒ හෙයින් ඔවුන් චාතුම්ම හාරාජිකයටම ඇතුළත් කරනු ලැබේ.

තවද, සතරවරම් රජදරුවන්ට ගෞරව කටයුතු හෙයින්ද, සතරවරම් රජදරුවන්ගේ වාසස්ථාන වූ හෙයින් ද **චාතුම්මහාරාජික** නම් වේ.

තාවතිංසය: මසමානවකයා පුධානකොට ඇත්තාවූ, එක්ව පින් කම් කළාවූ තෙතිස් දෙනාගේ උත්පත්තිස්ථාන වූ හෙයින් තෙක්තිංස යයි ද, තාවතිංස යයිද, තවිතිසා යයි ද වාාවහාර කරණු ලබන මේ දිවා භූමිය වාතුම්මහාරාජිකයට යොදුන් දෙසාළිස් දහසක් උසින් පිහිටා ඇත.

යාමය: දුකින් පහවු ස්ථානය යන අර්ථයෙන් **යාමය නම් වූ** මේ දෙව්ලොව තාවතිංසයට යොදුන් දෙසාළිස් දහසක් උසින් පිහිටා තිබේ.

තුසිතය: තමන්ගේ ශී සම්පත්තිය කරණකොට ගෙණ පීතියට පැමිණියා වූ දෙවියන්ගේ වාසස්ථානය යන අර්ථ ඇති මේ දෙව් ලොව යාමයට දෙසාළිස් දහසක් යොදුන් මතුයෙහි පිහිටා තිබේ.

නිම්මාණරතිය: තමන් විසින් නිර්මිත කරගන්නා ලද්දවූ ශී් සම්පත්තියෙහි ඇලෙන හෙයින් එහි වසන දෙවියෝ නිම්මාණරති නම් වෙත්. මේ නිම්මාණරතිය නම් දෙව්ලොව තුසිතයට යොදුන් දෙසාළිස් දහසක් මතුයෙහි පිහිටා ඇත. පරනිම්මිත වසවත්තිය: අනුන් විසින් නිර්මිත කරණ ලද්ද වූ ශී් සම්පත්තිය තමාගේ වසහයට පමුණුවාගෙණ වසන හෙයින් පරතිම්මිත වසවත්ති නම වේ.

මේ මනුෂා ලොකයත්, සදෙව්ලොවත් යන සප්ත භූමිභු, නොයෙක් සම්පත්තියට ආධාර ස්ථාන වූ හෙයින් ද, සොභන නම් වූ කාමාවවර මහා කුසල කර්මයන්ගේ හේතුවෙන් පැමිණිය යුතු හෙවත් පටිසන්ධිය ලැබිය යුතු හෙයින් ද, කාම සුගතිය යයි නම් ලැබේ.

මේ සප්ත කාම සුගති භූමි අතුරෙන් මනුෂා භූමිය සහ චාතුම්ම හාරාජික භූමිය යන භූමි දෙකෙහි දුගති අහේතුක පුද්ගලයා හැර අනාවූ එකොළොස් පුද්ගල කෙනෙක් පහළ වන්නාහ. එනම්:— සුගති අහේතුක, දුහේතුක, නිහේතුක පෘථග්ජන යන තිදෙනා ද, ආය්‍ය පුද්ගල අටදෙනා ද වෙත්.

ජාතාන්ධාදී අඩ්ග විකලත්වය ඇතිව උපදනා සත්ත්වයන්ට ද, විනිපාතික අසුරයන්ට ද, අහේතුක කුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සන්තීරණ චිත්තය පටිසන්ධි, භවඩ්ග, චුති වශයෙන් එම භවයේදීම හටගන්නේ ය. කාමාවචර මහා කුසල් සිත් අටේ හේතුවෙන් ලබන්නාවූ මහා විපාකයෝ අටදෙනා, සප්ත කාම භූමියෙහිම පටිසන්ධි හවඩ්ග චුති වශයෙන් පහළ වී නොයෙක් සැප සම්පත් සාද දෙන්නාහ.

කාම සුගතියෙහි උපදින්නාවූ පළමු කියන ලද පුද්ගලයන් එකොළොස්දෙනා අතුරෙන් සුගති අහේතුක පුද්ගලයාහට, දෙළොස් අකුසල චිත්තය, හසිතුප්පාද ය හැර ඉතිරි අහේතුක සතොළොසය, මහා කුසල් අටය, ඤාණවිපුයුක්ත මහා විපාක සතරය යන එක්සා ළිස් සිත් ලැබෙන්නාහ.

දුහේතුක පුද්ගලයා හට ද එම සිත් එක්සාළිසම ලැබේ.

නිහේතුක පුද්ගලයන් අතුරෙන් ධාාන නොලැබූ නිහේතුක පෘථග්ජන පුද්ගලයා හට, දෙළොස් අකුසල් සිත්ය, හසිතුප්පාදය හැර ඉතිරි අහේතුක සතොළොසය, මහා කුසල් අටය, මහා විපාක අටය යන පන්සාළිස් සිත් ලැබෙන්නාහ. ධාාන ලාභී නිහේතුක පෘථග්ජන පුද්ගලයා හට වනාහි ඉහත සඳහන් පන්සාළිස් චිත්තයන් හා මහග්ගත කුසල් නවයද යන සිත් සූපනය (51) ලැබේ.

මේ කුමයෙන් ශුෂ්ක විදර්ශක සොතාපත්ති එලස්ථ පුද්ගලයා හට සිත් එක්සාළිසක් ද, සමථයානික සොතාපත්ති පුද්ගලයාහට සිත් පනසක්ද, ශුෂ්ක විදර්ශක සකෘදගාමී එලස්ථ පුද්ගලයා හට එක්සාළිස් සිත් කෙනෙක් ද, සමථයානික සකෘදගාමී පුද්ගලයා හට පනස් සිත් කෙනෙක් ද, ශුෂ්ක විදර්ශක අනාගාමී එලස්ථ පුදගලයා හට එකුන්සාළිස් (39) සිත් කෙනෙක් ද සමථයානික අනාගාමී එලස්ථ පුද්ගලයා හට අටසාළිස් (48) සිත් කෙනෙක් ද, ශුෂ්ක විදර්ෂක අර්හත් එලස්ථ පුද්ගලයාහට පන්තිස් චිත්තයෙක් ද, සමථයානික අර්හත් එලස්ථ පුද්ගලයාහට සුසාළිස් (44) සිත් කෙනෙක්ද ලැබෙන්නාහ.

මේ දෙළොස් පුද්ගලයන් අතුරෙන් සතර මාර්ගස්ථ පුද්ගලයන් හට තම තමන්ගේ මාර්ග සිත පමණක් ලැබෙන බව දත යුතුයි. මාර්ගස්ථ පුද්ගලයා යයි කී කලට මාර්ගක්ෂණයෙහි සිටි පුද්ගලයා ගතයුතුයි. මාර්ගක්ෂණයට අනතුරුව අතරක් නැතිව එල සිත පහළවන බැවින්, මාර්ගස්ථ පුද්ගලයෙක් ඇසට හමු නොවේ. ඇසට හමුවන්නේ එලස්ථයා ම ය.

මාර්ගස්ථ පුද්ගලයා හට දන් දෙනු කැමැත්තේ නම මාර්ගයටය පැමිණි අවස්ථාවේදී දන් දිය නොහැකි වේ. නමුත් යමෙක් මස්ත-කපුාප්ත විදර්ශනා ඇති යොගාවචරයා හට නිරන්තරයෙන් දන් දෙන්නේවී නම් ඔහුගේ දනය වළදා භාවනා වඩන්නාවූ කල්හි මාර්ගය පුතාක්ෂ කෙළේවීනම් ඒ මාර්ගස්ථයා හට දන් දුන්නේ නම් වත්තේය.

තවද මේ මාර්ග එලස්ථ පුද්ගලයන් අතුරෙන් සමථයානික සොවාන් පුද්ගල තෙමේ, ඉදින් මේ හවයේදීම ඉතිරි මාර්ගඑල නොලබන්නේ නම් කාම හවයෙහි එක් වරක්වත් පටිසන්ධි නො ගෙණ රූපාරූප භූමියෙහි හෝ රගත්ව හෝ නිවන් දක්නේය. එසේ හෙයින් සමථයානික සෝවන් පුද්ගලයාගේ පුහෙද නැත්තේය. ශුෂ්ක විදර්ශක සොවාන් පුද්ගලයෝ වනාහි නිවිධාකාර වෙ<mark>ත්.</mark> එනම:—

- 1. එකබීජ සොතාපන්න පුද්ගලයා ය.
- 2. කොල∙කොල සොතාපන්න පුද්ගලයා ය.
- 3. සත්තක්ඛත්තු පරම සොතාපන්න පුද්ගලයා ය.

සොවාන් වීමට අනතුරුව මේ මනුෂා ලොකයෙහි හෝ දිවා ලොකයෙහි හෝ එක්වරක්ම පටිසන්ධි ගෙණ ඒ අනතුරු අත් බැව්හිම රහත්ව නිවන් දක්නා පුද්ගලකෙමේ එකම පුතිසන්ධි බීජයක් ඇති පුද්ගලයෙක් හෙයින් ඒකබීජ සොතාපන්න පුදගලයා නම් වන්නේය.

මෙසාවාත් වීමට අනතුරුව මේ මනුෂා භූමියෙහි හෝ දිවා ලොකයත්හි හෝ දෙව මිනිස් දෙගතියෙහි හෝ සයවර දක්වා පටිසත්ධි ගෙණ, සවෙනි ආත්මභාවයේදී අර්ගත් ඵලය ලබා නිවත් දක්තා පුද්ගලනෙමේ කොලංකොල සොතාපන්න පුද්ගලයා නම් වත්තේය.

සොවාන් එලයට පැමිණීමට අනතුරුව දෙව් මිනිස් දෙගති-යෙහි සත්වරක් පටිසන්ධි ගෙණ, සත්වෙනි අත්බැව්හි රහත්ව නිවන් දක්නා පුද්ගල තෙමේ සත්තක්ඛත්තු පරම සොතාපන්න පුද්ගලයා නම් වන්නේය. සොවාන් එලස්ථ පුද්ගලයා හට කාම හවයෙහි අට වැනි උත්පත්තියක් නම් නැත්තේය. නමුත් මනුෂා ලොකයෙහි සොවාන් එලයට පැමිණ පුථමධාානය උපදවාගෙණ බුහ්මපාරිෂදා නම් බඹලොව ඉපිද, කුමයෙන් ඉතිරි බුහ්ම ලෝක වලද උත්පත්තිය ලබා අනාගාමීව, පඤ්චසුද්ධාවාස බුහ්ම ලෝක යන්හි කුම්යෙන් ඉපිද, අකණිටය බඹලොව දී රහත්ව පිරිනිවන් පානට ද හැකි වේ.

සකෘදගාම ඵලස්ථ පුදගලයන් අතුරෙන් සමථයානික පුද්ගල තෙමේ මනුෂා ලොකයෙහි හෝ දිවා ලොකයෙහි හෝ එක්වරක්වත් පිළිසිඳ නොගෙණ, කැමැතිනම් ඒ හවයේදී රහත්ව නිවන් දකීමට හෝ රූපාරූප භූමියෙහි හෝ ඉපිද එහිදී රහත් වන්නට හෝ සමත් වේ. එබැවින් මේ පුද්ගලයාගේ පුහෙදයක් නම් නැත්තේය.

### **ශුෂ්කවිදර්ශක සකෘදුගාමි ඵලස්ථ පුද්ගලයන්** අතුරෙන්—

- 1. මේ මනුෂා භූමියේදීම සකෘදුගාම ඵලයට පැමිණ මෙහිදීම අර්හත් ඵලය ලබන්නාවූ එක් පුද්ගලයෙක් ද,
- 2. දිවාලෝකයේදී සකෘදගාමීව දිවා ලෝකයෙහිදීම රහත්ව නිවන් දක්නා එක් පුද්ගලයෙක් ද,
- 3. මනුෂා ලෝකයේදී සකෘදගාම් එලයට පැමිණ එක් වරක් දිවාලෝකයෙහි පටිසන්ධි ගෙණ එහිදී රහත්ව නිවන් දක්නා එක් පුද්ගලයෙක් ද,
- 4. දෙව්ලොවදී සකෘදගාම් ඵලයට පැමිණ නැවන එක් වරක් මිනිස් ලොව ඉපිද රහත්ව නිවන් දක්නා එක් පුද්ගලයෙක් ද,
- 5. මිනිස් ලොවදී සකෘදගාම ඵලයට පැමණ, දෙවලොවෙහි එක්වරක් ඉපිද, එයින් චුතව නැවත මිනිස් ලොව ඉපිද රහත්ව නිවන් දක්නා එක් පුද්ගලයෙක්ද යි ශුෂ්කවිද්ර්ශක සකෘදගාම පුද්ගලයෝ පස්දෙනෙක්ම වන්නාහ.

අනාගාම ඵලස්ථ පුද්ගලයන් අතුරෙන් සමථයානික අනාගාම පුද්ගලකමේ දෙව් මිනිස් ලොව එක් වරක් වත් පුතිසන්ධි නොගෙණ මේ භවයේදී රහත්ව නිවන් දැකීම හෝ රුපාරූප භූමියට පැමිණ රහත්වීම හෝ සිදුකර ගන්නේය. එහෙයින් මේ පුද්ගලයාගේ පුහෙදයක් නම් නැත්තේය.

# ශුෂ්ක විදර්ශක අනාගාමි පුද්ගලයන් අතුරෙන්*—*

1. අන්තර පරිනිඛ්බායි නම් පුද්ගලතෙමේ, පඤ්ච සුද්ධාවාස යන් අතුරෙන් යම් භූමියක පිළිසිඳගෙණ එහි නියමිත ආයු නො වළඳා පුර්වභාගයේදීම රහත්ව නිවන් දක්නේය.

- 2. උපභච්චපරින්ඛ්බායී නම පුද්ගලකෙමේ, සුද්ධාවාසයෙක්හි ඉපිද එහි ආයු කෙළවරදී රහන්ව නිවන් දක්නේය.
- 3. අසං**බාර පරිනිබ්බායි නම් පුද්ගල තෙමේ,** සුද්ධාවාස යෙක්හි ඉපිද විදසුන් වැඩීමෙහි උත්සාහවත් නොවී රහත්ව නිවන් දක්නේය.
- 4. සසංඛාර පරිනිඛ්ඛායි නම් පුද්ගල තෙමේ, සුද්ධාවාසයෙක්හි ඉපිද විදසුන් වැඩීමෙහි උත්සාහවත්වී රහත් බැව් ලබා නිවන් දක්නේය.
- 5. උද්ධංයෝත අකණිට්ඨගාමී පුද්ගල තෙමේ, කාම හවයෙන් එතරව අවිහ නම් සුද්ධාවාස භූමියෙහි ඉපිද එහි කැමැතිතාක් කල් වැස, අතප්ප, සුදස්ස, සුදස්සි, අකණිට්ඨ යන සතර සුද්ධාවාස තලයන් හිද කුමයෙන් ඉපිද, අකණිට්ඨ බඹලෙව්හිදී රහත්ව නිවන් දක්නේය.

මෙසේ ශුෂ්කවිදර්ශක අනාගාමී පුද්ගලටයා පස්දෙනෙක් වෙති.

අර්හත් එලස්ථ පුද්ගලයෝ සමථයානික, ශුෂ්කවිදර්ශක යයි දෙවැදෑරුම් වුවත්, සියළු කෙලෙසුන් නැසූ හෙයින් එම හව යෙන් චුතව අන් හවයක පුතිසන්ධි ගැණිමක් නැති හෙයින් ඒ දෙදෙනා වහන්සේගේ විශෙෂයක් නම් නැත්තේය.

# සප්තකාම භූමියෙහි ආයු පරිච්ඡෙදය

මනුෂායන් හට ඇතැම් කලෙක්හි උත්කෘෂ්ට වශයෙන් ආයු අසඩ්බායක් ද, යටත්පිරිසෙයින් දස වසක්ද වන හෙයින් මනුෂාය යන් හට තියම වූ ආයු පරිච්ඡෙදයක් නැත්තේමය.

භූමාට දෙවියන්ද කුසල කර්මය නොගෙවෙන නාක් කල් ඒ දිවා අාත්මයෙන් චුතවීමක් නැත්තේය. ඇතැම් භූමාට දෙවියෝ සත් දවසක් පමණද, ඇතැම් දෙවියෝ කල්පයක් පමණද ජීවත් වන හෙයින් භුමාට දෙවියන්ට ද නියම ආයු පරිච්ඡෙදයක් නැත්තේය. වාතුම්මහාරාජිකයට දිවා ආයු පුමාණයෙන් අවුරුදු පන්සියයකි. මිනිස් ගණනින් අවුරුදු පනසක් එහි එක් දවසෙකි. නිස්දිනක් එක මසෙකි. දෙළොස් මසක් එක් හවුරුද්දෙකි. එවිට චාතුම්මහාරාජික දෙවියන්ට මිනිස් ගණනින් අවුරුදු අනු ලක්ෂයක් ආයු වන්නේය.

තවතිසා දෙවිලොව වැසි දෙවියන් හට මිනිස් ගණනින් අවුරුදු සියයක් එහි එක් දිනයකි. මේ ගණනින් අවුරුදු දහසක් එහි ආයුෂ වේ. එවිට මිනිස් ගණනින් තුන්කෝට් සැට ලක්ෂයක් අවුරුදු තවතිසා වැසි දෙවියන්ට ආයු වන්නේය.

යාම දෙව්ලොව වාසි දෙවියන් හට මිනිස් ගණනින් දෙසිය වසක් එහි එක් දිනයකි. ඒ ගණනින් අවුරුදු දෙදහසක් එහි ආයුෂ වේ. එවිට මිනිස් ගණනින් තුදුස්කොටි සතලිස් ලක්ෂයක් අවුරුදු එහි ආයුෂ වන්නේය.

තුසිත දිවා ලොකයෙහි වැසි දෙවියන්හට මිනිස් ගණනින් අවුරුදු සාරසියයක් එහි එක් දවසකි. ඒ ගණනින් සාරදහසක් අවුරුදු එහි ආයුෂ වේ. මිනිස් ගණනින් අවුරුදු සත්පණස් කොටි සැට ලක්ෂයකි.

නිම්මාණරති නම් දිවාලොක වාසි දෙවියන්හට මනුෂා ගණ නින් අටසීයයක් අවුරුදු එහි එක් දිනයකි. එම ගණනින් අට දහසක් අවුරුදු නිම්මාණරති දෙවියන්ගේ ආයුෂ වන්නේය. එය මනුෂා ගණනින් අවුරුදු දෙසිය නිස්කෝටි සතළිස් ලක්ෂයක් වේ.

පරනිම්මිත වසවත්ති දෙව්ලොව වැසි දෙවියනට මිනිස් ගණ නිත් අවුරුදු එක්දහස් සසියයක් එහි එක් දවසකි. එම ගණනින් පරනිම්මිත වසවත්ති දෙවියන්ගේ ආයුෂ අවුරුදු සොළොස් දහසකි. මනුෂෳ ගණනින් එය නවසිය එක්වීසි කෙළ සැටලක්ෂයක් අවුරුදු වෙත්.

#### රුපාවචර භූමි

රුපාවවර ධාානයෝ වතුෂ්කනයින් ගෙණ එහි පටිසන්ධි විපාක වශයෙන් සොළොස් රූපාවචර භූමි සතර කොටසකට බෙද දක්වනු ලැබේ. බුහ්ම පාරිෂදාය, බුහ්ම පුරොහිතය, මහා බුහ්මය යන භූමි තුය පුථමධාාන භූමි නම් වේ.

පරිත්තාහ, අප්පමාණාහ, ආභස්සර යන භූමි නුය දුකියධානත භූමි නම් වේ.

පරිත්තසුහ, අප්පමාණසුහ, සුහකිණේහක යන භූමි තුය තතියධාන න භූමි නම් වේ.

වේහප්ඵලය, අසංඤසත්වය යන භූමි දෙක හා අවිහ, අතප්ප, සුදස්ස, සුදස්සි, අකණිට්ඨ යන පඤ්ච සුද්ධාවාස භූමි යන භූමි සක චතුර්ථධාාන භූමි නම් වේ.

මෙයින් පුථමධාාන භූමි තුය පරනිම්මිත වසවත්ති දිවාලොක යෙන් මත්තෙහි පණස්පන්ලක්ෂ අටදහසක් යොදුන් ගිය තන්හි ආකාශයෙහි සමතලයෙහි පිහිටා තිබේ.

දුතියධාාන භූමි තුය පුථමධාාන භූමිය මත්තෙහි පණස්පන් ලක්ෂ අටදහසක් යොදුන් ගිය තන්හි ආකාශයෙහි සමතලයෙහි පිහිටියේය.

තතියධාාන භූමි තුය දුතියධාාන භූමිය මත්තෙහි පණස් පත්ලක්ෂ අට දහසක් යොදුන් ගිය තන්හි ආකාශයෙහි සමතලයෙහි පිහිටියේය.

තතියධාාත භූමි තුයෙන් මත්තෙහි පණස්පන්ලක්ෂ අටදහසක් යොදුන් ගියතන්හි වෙහප්ඵලය, අසංඤසත්වය යන භූමිද්වය සමතල ආකාශයෙහි පිහිටා සිටියේය.

වෙහප්ඵලය මත්තෙහි පණස්පන්ලක්ෂ අටදහසක් යොදුන් ගිය තන්හි අවිභ භූමියද, අවිභ භූමියෙන් එපමණ මත්තෙහි අතප්ප භූමියද, අතප්ප භූමියෙන් එපමණ මත්තෙහි සුදස්ස භූමියද, සුදස්ස භූමියෙන් එපමණ මත්තෙහි සුදස්සී භූමියද, සුදස්සී භූමියෙන් එපමණ මත්තෙහි අකනිටා භූමියද පිහිටියේ වෙයි. මේ සොළොස් රූපාවචර භුමියෙහි වාසය කරන්නාවූ සත්ත්ව යන් අතුරෙන් **මහාබුග්මයන්ගේ** උපස්ථායක පිරිසෙහි හටගත් බැවින් බුහමපාරිසජ්ජ නම් බුහ්මයන්ගේ වාස භුමිය **බුහ්මපාරිෂ**දාය නම් වේ.

ඒ මහා බුහ්මයන්ගේ අමාතෳස්ථානයෙහි සිටින පුරොහින බුහ්මයන්ගේ වාසස්ථානය බුහ්ම පුරොහිත නම් වේ.

ධානතාදී ගුණ කරණකොටගෙණ අභිවෘද්ධියටත්, වර්ණවත් බවටත්, දීර්සායුෂ්ක බවටත් පත්ව, බුහ්මපාරිෂදහාදීන්ට වඩා මහත්වූ බැවිත් මහාබුහ්ම යයි නම් ලත් බුහ්මයන්ගේ වාසස්ථානය මහා-බුහ්ම නම් වේ.

මොවුන් අතුරෙන් මනුෂා ලෝකයේදී පුථමධාාන මානුයක් ලබා දැහැනින් නොපිරිහී ගොස් උපදින පුද්ගලයෝ බුහ්මපාරිෂදා-යෙහි ද, පුථමධාානය ආචර්ජනාදී කීප ආකාරයකින් වසීභූත කොට ගත් පුද්ගලයෝ බුහ්ම පුරොහිතයෙහි ද, පුථමධාානය පඤ්චවසිතා චෙන් පුරුදු කළාවූ පුද්ගලයෝ මහාබුහ්ම තලයෙහි ද උපදිත්.

මේ තුන් තලයෙහි උපදනා බුහ්මයෝ එකම රූපාවචර පුථම ධාාන විපාක සිතින් පුතිසන්ධිය ගෙණ එම සිතම ඔවුන්ට භවඩ්ග, චුති චීත්තයන් වශයෙන් එම හවයේදී පහළ වන්නේය.

මෙසේ ස්වල්ප වූ ආලෝකය ඇති බුහ්මයෝ පරිත්තාහ නම ඛඹලොවද, පුමාණ රහිත ආලෝක ඇති බුහ්මයෝ අප්පමාණාණ ඛඹලොවෙහි ද, වලාපටලයකින් නික්මෙන්නාවූ විදුලියක්මෙන් සප්පිතික ධාානයෙන් හටගත්තාවූ ස්කන්ධයන් ඇතිව, ශරීරපුභාවය ඔබීමොබ නික්මෙන්නාවූ බුහ්මයෝ ආහස්සර බඹලෙවිහි ද උපදනාහු වෙත්. මේ සමාන තලනුය උතුම් ආලෝකයෙන් බබලන්නේය. දුතියධාාන චීත්තය සහ තතියධාාන චීත්තයද, පරිත්ත, මධාාම උත්කෘෂ්ට වශයෙන් උපදවා ගත්තාවූ ධාාන ලාගී පුද්ගලයන් හට මේ බුහ්ම ලෝක තුනෙහි සයාකාරයකින් දුතිය, තතිය ධාාන චීපාක චීත්තයන් පටිසන්ධි, හවඩ්ග, චූති වශයෙන් හටගනිත්. තතිය ධාාන හුම් අතුරෙන් පරිත්ත සුහ නම් බඹලොව, සුභ සඩ්ධාාත ශරීර ස්වභාවය පරිත්ත වශයෙන් ඇති බුහ්මයන්ගේ භූමිය වශයෙන් ද, එම ශරීර ස්වභාවය අපුමාණ වශයෙන් ඇති බුහ්මයන්ගේ වාසස්ථානය අප්පමාණ සුහ යයි ද, පුහා සමූහය සඩ්ධාාත ශොහාවෙන් ගැවසීගත් හෙයින් සුහ කිණ්හ නම් වූ බුහ්ම-යන්ගේ වාසස්ථානය සුහ කිණ්හ යයි ද වාවහාර වේ. මේ බුහ්මයන් ගේ ශරීරය උතුම් වූ පුහාවෙන් බබලන්නේය. චතුර්ථධාාන චිත්තය හීන, මධාාම, උත්කෘෂ්ට වශයෙන් වැඩුවාවූ බුහ්මයෝ මේ සමානතලයන්හි හෙවත් තතිය ධාාන භූමිතුයෙහි චතුර්ථධාාන විපාක සිතින් පටිසන්ධි ගෙණ ඒ සිතම ඔවුන්ගේ හවඩ්ග, චුති චිත්තයන් වශයෙන් පහළ වන්නේය.

ධාහනානුභාවයෙන් හටගන්නාවූ, අනෙකපුකාර විපාක එල ඇති බුහ්මයන්ගේ භූමිය වේහප්ඵල නම් වේ.

සංඥා වීරාග භාවනා වශයෙන් හටගන්තාවූ රූපකලාප මානු යක් ඇති බැවින්ද, සතර අරූප හෙවත් සතර නාමස්කන්ධයක් නැති හෙයින්ද අසංඥසත්ත නම් වේ.

වේහප්ඵලය වනාහි ආයා වූ ද, අනායා වූ ද, පඤ්චම ධාාන ලාභී පුද්ගලයන් උපදින භුමියකි. එහි පටිසන්ධි, භවඩග චුකි් වශයෙන් උපදින්නේ පඤ්චමධාාන විපාක සිතමය. මෙයින් අසංඥසත්වයෙහි උපදනා සත්ත්වයෝ සංඥාවෙහි නො ඇලී වායෝ කසිණය වඩා පඤ්චමධාානය ලබා එහි විපාක ශක්තියෙන් උපදවන ලද්දවූ ජීවිත නවක රූපකලාප සමූහයක් වශයෙන් මහාකල්ප පන්සියයක් මුළුල්ලෙහි සන්තතිය නො සිදි පැවත නිරුද්ධ වත් නාහ.

පඤ්ච සුද්ධාවාය භූමි අතුරෙන් අවිභ යනු මද කලෙකින්ි අත්නොහරින භූමියක්ය යන අර්ථ ඇති පුථම සුද්ධාවාස භූමිය වේ.

දෙවෙනි සූද්ධාවාස භුමිය නම්,යම් කිසිවකින් නො තැවෙන යන අර්ථ ඇති **අතප්ප** නම් භුමිය යි. තුන්වන තලය වැසි බුහ්මයෝ අතිශයින් සිත්කලු රූප ඇති බැවින් ද, සුවසේ දක්කයුතු බැවින් ද සුදස්ස නම් වෙන්.

සතරවන තලය වැසි බුහ්මයෝ වනාහී අතිශයින් පවිතුවූ වක්ෂුර්විඥාන ඇති හෙයින්ද, රුපාලම්බණය සුවසේ දක්නාසුඑ හෙයින්ද, සුදස්සි නම් වෙන්.

පස්වන නලයෙහි වැසි බුග්මයෝ අතිශයින් උන්කෘෂ්ට සම්-පත්ති ඇති හෙයින් ද, අනා බුග්මයින්ට බාල බවේක් නැති හෙයින්ද අකණිට්ඨ නම් වෙන්.

මේ භූමි පස, කෙළෙසුන් කෙරෙන් පවිතු වූ අනාගාම රහතුන් ගේ වාසභූමි වන හෙයින් සුද්ධාවාස නම් වේ. අනාගාමී ආය\$යෝම පඤුවමධාාන විපාක සිතින් මේ පඤුව සුද්ධාවාසයන්හි උපදනා හෙයින්, ඒ බුහ්මයන්ගේ භවඩ්ගසිතත්, වුති සිතත් එයම වන්නේය. මේ ආය\$ පුද්ගලයන් හට සුද්ධාවාස භූමියෙන් පිටත වාසයක් නැත්තේය. එහිදීම රහත්ව පිරිනිවන් පාතාහු වෙති.

රූපාවචර බුන්ම ලෝකයන්හි නිහේතුක පෘථග්ජනයා සහ ආයඛ් පුද්ගලයෝ අටදෙනා ද යන පුද්ගලයන් නවදෙනෙක් දක්නා ලැබේ. එයින් නිහේතුක පෘථග්ජනයා හට සින් තෙසාළිසක් ද, සොවාන්, සකෘදගාමී, අනාගාමි පුද්ගලයන් හට එකුන්සාළිස් (39) සිත් කෙනෙක් ද, රහනන් වහන්සේට පන්නිස් (35) සින් කෙනෙක් ද පහළ වෙන්.

අසංඥ තලයෙහි එකම සිතක්වත් නැත. එහි කම්ම සමූව්ඨාන ජීවිත නවක කලාපයෙන් පටිසන්ධි ගෙණ, සෘතු සමූව්ඨාන සුද්ධාෂ්-ඨක කලාපයෙන් හා ලහුතාදී එකාදසක කලාප යන රූප කලාප තුන්දෙන සන්තති වශයෙන් මහා කල්ප පන්සියයක් පවත්නාහ.

පඤ්ච සුද්ධාවාසයන්හි අනාගාම ඵලස්ථයා ය, අර්හත් මාර්ගස්ථ යා ය අර්හත් ඵලස්ථයා ය යන පුද්ගලයන් තුන් දෙනා දක්නා ලැබේ.

# සොළොස් රූපාවචර භුමියෙහි ආයු පරිච්ඡෙදය

1. පුථමධානන භූමි

බුහ්ම පාරිෂදාය — අසඩ්බා කල්ප  $\frac{1}{3}$ බුහ්ම පුරෝහිතය — අසඩ්බා කල්ප  $\frac{1}{2}$ මහාබුහ්මය — අසඩ්බා කල්ප 1

2. දුතියධාන භූමි

 පරිත්තාහ
 —
 මහා කල්ප 2

 අප්පමාණාහ
 —
 මහා කල්ප 4

ආහස්සර – මහාකල්ප 7 + අස්ඩ්බා කල්ප 🛚

3. තතියධාාන භූමි

පරිත්ත සුහ—මහා කල්ප 16අප්පමාණ සුහ—මහා කල්ප 32

**සුහ කිණ්හ** — මහාකල්ප 63+ අසඩ්බයකල්ප**ව** 

4. වතුර්ථ ධානත භූමි

 වෙහප්ඵලය
 —
 විභා කල්ප
 500

 අසංඤසත්තය
 —
 මහා කල්ප
 500

5. පඤ්ච සුද්ධාවාස භුමි

අවිහ—මහා කල්ප1000අතප්ප—මහා කල්ප2000සුදස්ස—මහා කල්ප8000අකණිට්ඨ—මහා කල්ප16000

මෙහි දක්වන ලද අසඩ්බව කල්ප වගා කල්පාදීන්ගේ විස්තර ෙමසේ දත යුතුයි. දිගින් යොදුනක් ද, පුලුලින් යොදුනක්ද, සනයෙන් යොදුනක්ද පමණ ඇති කොටුවෙක්හි අබ ඇට පුරවා අවුරුදු සියයකට වරක් එක් අබ ඇටය බැගින් ඉවත් කිරීමෙන්, යම් කලෙක ඒ කොටුව හිස් වන්නේවී නමුත්, අවුරුදු ගණන නොගෙවෙන්නාවූ කල්පය එක් අසඩ්බා කල්පයක් නම් වෙයි. මෙවැනි අසඩ්බා කල්ප සත රක් එක් මහා කල්පයෙකි.

තවද, අන්තර කල්ප සූ සැටක් (64) එක් අසඩ්බා කල්පයෙකි. **ෙම** මිනිස් ලොව කලින් කල විනාශයට පත් වන්නේය. එසේ ලෝක විනාශ වීමේදී අවි ආයුධ වලින් විනාශ වන අන්තර කල්පයට **සත්ථන්තර කල්පය** යයිද, දුර්භික්ෂ යෙන් විනාශවන අන්තර කල්ප යට දු<mark>බ්භික්ඛන්තර කල්පය</mark> යයිද, රෝගයෙන් විනාශ වන අන්තර කල්පයට **රොගාන්තර කල්ප**ය යයි ද අන්තර කල්ප තුන් ආකාර **ලයකි**. මෙසේ ලොක විනාශය වන කල්හි මිනිස් ලොව පරමායුෂය අවුරුදු (10) දසයක් පමණ වන්නේය. ලෝක විනාශය ගැන කලින් අසා දන, එයින් මිදෙනු කැමැති පිනැතියන් ගල් ගුහා ආදියෙහි සැහවී සිට, ලෝක විනාශයෙන් පසු නැවත ලොව බල-නුයේ, විනාශයට පත්වූ නෑ මිතුරු ආදී සත්ත්වයන් දක, අකුසල කර්ම විපාක සිහි කරමින් සංවේගයට පත්ව, පාපයට හයවී එයින් වැළකීම සඳහා ගුණදම වැඩීමට පටත් ගන්නේය. මෙසේ ගුණදම වැඩීමේ හේතුවෙන් කුමයෙන් ආයු වැඩෙමින් විසි අවුරුදු කිස් අවුරුදු සතළිස් අවුරුදු යනාදී වශයෙන් සියය, දහස, ලක්ෂය, **කෝ**ටිය, අසඩ්බාය දක්වා වැඩෙන්නේය. මෙසේ දීර්ඝායු වළදමින්, සම්පත්තියෙන් මත්වූ සත්ත්වයන්ට ජරා මරණාදිය නොදනිම **ාහ්තුකොට ගෙණ** අධ<mark>ර්</mark>ම සමාදනයෙන් හැසිරීමට පටන් ගත් තැන් පටන් ආයුෂය කුමයෙන් <mark>පිරි</mark>හෙන්නට පටන් ගන්නේය. මෙසේ ආයු පිරිහෙමින් බොහෝ දීර්ඝ කාලයක් ගතවී පළමු කී පරිදි දස වර්ෂායුෂ්ක බවට පත්වූ කල්හි නැවතත් ලොක විනාශයක් ඇති වන්නේය. එම ලෝක විනාශයට පසු නැවනන් ඉහත දක්වූ පරිද්-**දෙන් ආ**යුෂය කුමයෙන් අසඩ්බාසය දක්වා වැඩෙන්නේය. මෙසේ දස අවුරුද්ද සිට අසඞ්බාය දක්වාද, අසඞ්බාය සිට නැවනත් දස අවුරුද්ද දක්වාද ආයු වැඩීම සහ පිරිහීම ඇති වේ. මෙහි දක්වන ලද දස වර්ෂායුෂ්ක සත්ත්වයන්ගේ .විනාශ දෙකකට අතර කාලය එක් අන්තර කල්පයකි. එවැනි අන්තර කල්ප සු සැටක් (64) එක් අසඩ්බා කල්පයකි. මෙවැනි අසඩ්බා කල්ප සතරක් එක් මහා කල්පයකි. මේ අසඩ්බා කල්ප සතරට සංවට්ට කල්පය, සංවට්ඨට්–ටායි කල්පය, විවට්ට කල්පය, විවට්ටටක් කල්පය යයි නම් කරුණු ලැබේ.

මොවුන් අතුරෙන් කල්ප විනාශක මහා මෙසය පටන් කල්ප විනාශක මහා ගින්න නිවීම දක්වා ලොව විනාශ වෙමින් පවත්නං කාලය සංවට්ට අසඩ්බා කල්ප නමි. කල්ප විනාශක මහා ගින්න නිවීම පටන් කෙළ ලක්ෂයක් සක්වල ඇතිවන සම්පත්තිකර මහා මේසය දක්වා විනාශ වී පවත්නා කාලය සංවට්ටට්ඨායි අසඩ්බා කල්ප නමි. සම්පත්ති කර මහා මේසය පටන් චන්දු සූයා විදින්ගේ උදවීම දක්වා ලොකය නැවතත් සැදෙමින් පවත්නා කාලය විවට්ට අසඩ්බා කල්ප නමි. සූයා වන්දාදීන්ගේ පහළවීම පටන් නැවතත් කල්ප විනාශක මහා මේසය දක්වා පවත්නා කාලය විවට්ට්ඨායි අසඩ්බා කල්ප නමි.

මෙයින් සංවට්ටයෝ තිදෙනෙකි. එනම් ආපො සංවිට්ටය, කෙජො සංවට්ටය සහ වායෝ සංවට්ටය යන තුනයි. සංවට්ට සීමාවෝ ද තිදෙනෙකි. ගින්නෙන් කල්පය නස්නා කල්හි, ආහස්සර බඹලොවීන් යටද, ජලයෙන් නස්නා කල්හි සුභ කිණ්හ බඹලොවීන් යට ද, වාතයෙන් නස්නා කල්හි, වෙහප්ඵලයෙන් යටද නස්නේය.

තවද, කල්ප විනාශය වන කල්හි, ජාතික්ෂේතුය, ආඥක්ෂේතුය, විෂය ක්ෂේතුය යන තිවිධ ක්ෂෙතුයන් අතුරෙන් ආඥා ක්ෂේතුයම විනාශ වන්නේය. මෙයින් ජාතික්ෂේතුය නම් තථාගතයන් වහන්සේගේ ලොව පහළවීම ආදී අවස්ථා වන්හිදී කම්පාවන පුදෙශය වූ දස දහසක් පමණ සක්වල වල්ය. රතන සූතුාදීන්ගේ ආනුභාවය පැතිරෙන තරම් පුදේශය වූ කොටි ලක්ෂයක් සක්වල ආඥක්ෂේතුය නම් වේ.

බුද්ධ ඥානයට විෂය වූ අනන්තාපරිමාණ සක්වල විෂයක්ෂේතු නම වේ. ආඥක්ෂේතුය නස්නා කල්හි ජාතික්ෂේතුයද නස්නේය.

ගින්නෙන් කල්ප විනාශය වන කල්හි, පළමුකොටම **කල්ප** වි<mark>නාශක මහා වැසි</mark> කෙළ ලක්ෂයක් සක්වල එකවීටම වසි. එචිට

මනුෂායෝ සතුටුව බීජ වැපිරීම ආදිය කරති. මෙසේ බිජ වපුරා වර්ධනය කොට ශසාය ගවයන් කන පමණ වැඩුණු පසු, වැසි ලපාදයක් වත් නොමැතිව මේස ගර්ජනා පමණක් ඇති වන්නේය. මෙසේ නතර වූ වැසි, සදහටම නැවතුණේම වේ. එකල්හි වැස්සෙන් **ජීවත්වන සත්ත්වයෝ දිවි පවත්වා ගත නොහැකිව, මියගොස්** දෙව්ලොව ඉපිදු කුමයෙන් ධාානාදිය වඩා බඹලොව උපදින්නාහුය. මල් ඵලයන්හි ඕජාවෙන් ජීවත් වන සත්ත්වයෝ ද, එසේ චුකවි කුමයෙන් ඔබලොව පහළ වන්නාහුය. මෙසේ දීර්ඝ කාලයක් \_ වැසි නැතිවීමෙන් ජලය වියලි ගොස්, මත්සහාදී වූ දියෙහි උපදනා සත්ත්වයෝ ද මැරී, දෙව්ලොව ඉපිද, පෙර සසරදී කළ පින් බෙලෙන් භාවිතා වඩා බඹලොව උපදී. එකල්හි <mark>ලොකබාුහ නම</mark> **දෙවියෝ** කෙස් මුද විසුරුවා ගෙණ හඩමින්, අතින් කළුළු පිසමින්. රතුවත් හැඳ, ඉතා විරූප වෙස් ගෙණ, මිනිස් ලොව හැසිරෙමින් හවුරුදු ලක්ෂයකින් කල්ප විනාශය වන්නේය, මේ මහා පොළොවද වැනසෙන්නේය. මහ මුහුදු පවා වියළෙන්නේය, මහාමේරු පර්වතයද ද වීනාශ වන්නේය, බඹලොව තෙක් සියල්ල වැන **සෙන්නේය. එබැවින් මෙත් වඩව්, කරුණා – මුදිතා –** උමපක්ෂා වඩව්, මව්පිය උවටැන් කරව්, කුල දෙටුවන් පුදව් යනාදිය පවසමින් කල්ප විනාශය වන බව හහවන්නේය. මෙබස් අසා මනුෂායෝද භුමාටු දෙවියෝද, පින්කම් කොට දෙව්ලොව ඉපිද, එහිදී වායෝ කසිණ භාවනාදිය කොට, ධානන උපදවාගෙණ කුමයෙන් බඹලොව උපදිති. අනාාමයා් අපරාපයාී වෙදනිය කුසල කර්ම බලයෙන් **ලදව්ලොව ඉපිද, ධාාන වඩා බඹලොව උපදිත්.** අපරාපයාී වෙදනීය කර්ම විරහිත, සසර සැරිසරණ සත්ත්වයෙක් නම නැත් ලත්ය.

වැසි නැවතී බොහෝ කලක් ඇවැමෙන් දෙවෙනි යුය්‍යියෙක් පහළ වන්නේය. එකල්හි රැ දවල්හි වෙනසක් නො පෙනේ. එකක් උදවූ කල්හි අනික් සූය්‍යියා බසී. මුලුලෝකය නිරතුරුවම සූය්‍යියලෝකයෙන්ම ආලෝකමත් වේ. මේ සූය්‍යියන් දෙදෙනාගේ තේජස කරණකොට ගෙණ හිමාල පර්වතයෙන් ගලා බස්නා පඤ්ච මහා ගඩ්ගාවන් හැර සෙසු ගංගා, ඇල, දෙල සියල්ලම වියලේ. මෙසේ බොහෝ දීර්ස කාලයක් ගතවූ කල්හි තුන්වෙනි සූය්‍යියෙක්ද පහළ වී පස් මහා ගංගාවෝ පවා වියළි යති. එයටද මතාහෝ

කලකට පසු සිව්වැනි සුයාීගෙක් ද පහළ වීමෙන් හිමවත මහා ගංගාවන් හට ගන්නාවූ සීහපතාකය, හංසපතාකය කර්ණමුණ්ඩකය, **රථකාරය, අනවතප්තය, ඡද්දන්තය, කුණාලය** යන සප්ත මහා විල් සම්පූර්ණයෙන්ම වියළේ. ඉන් බොහෝ කලකට පසු, පස්වැනි සුය\$යෙක් උදවීමෙන් මහා සාගර ජලයද වියළේ. එයටත් පසු ඉතා දීර්ඝ කාලයක් ගත වීමෙන් සවැනි සූය\$යෙක්ද පහළවී.කෙළ ලක්ෂයක් සක්වල වියලන දුමින් සෑම තැනම පිරි පවතින්නේය. ඉනිදු බොහෝ කලකට පසු සත්වැනි සූ5්යෙක් ද පහළ වේ. එවිට කෙළ ලක්ෂයක් සක්වල එකම ගිනි ජාලාවක් වී සියක් යොදුන් පමණ මහත් කදු පර්වත පැලී අහසෙහි ද විනාශ වෙමින් චාතුම්ම-හාරාජිකය තෙක් පැතිරේ. මේ කුමයෙන් සදිවා ලෝකයන් දවා, පුථමධාාන භූමිය දක්වා ගින්න පැතිරෙන්නේය. මෙසේ පැතිර පවත්නා මහා ගින්න **ආහස්සර** ඔඹ ලොව හැර එයට යටින් පිහිටි සියලුම පුථම ධාාන භූමිද, කාම භූමිද ද විනාශ කරන්නේය. එයට ඇතුළත් සියලුම දුවා යන් අලු පමණවත් ඉතිරි නොකොට දවී ගිය පසු කුමයෙන් ගින්න නිවී යයි. මේ විනාශයට ගතවන කාලයට සං<mark>වට්ට කල්පය යයිකි</mark>යනු ලැබේ. එය අ<mark>න්තර කල්ප</mark> සු සැටක් පමණ දීර්ඝ කාලයකි.

මෙතැන් පටන්, පුථමධාාන භූමින්ගෙන් හා කාමභුමින්ගෙන්ද ශූනාව, අන්තර කල්ප සූසැටක් පමණ දීර්ඝ කාලයක් ගතවන්නේය එයට සංවට්ඨායි අසඩ්බා කල්පය යයි කියනු ලැබේ.

මෙසේ සංවට්ඨායි අසඩ්බා කල්පය ගෙවී යාමෙන් පසු මහා මේසයක් නැගී පළමුකොට සියුම් පොද වැසි වැස, පිළිවෙලින් මහත්ව, තල්කඳ පමණ වැසිධාරා වැස, කෙළ ලක්ෂයක් සක්වල සියලු දගිය තැන දියෙන් පිරී යයි. ඒ ජලය හාත්පසින්ම, උඩ, යට සරස වාතය නැගී, ජලය සණ කොට, නොවිසිරි යන සේ පිඩු කොට තබන්නේය. මේසා මහත් ජලස්කන්ධය අතර වාතය ගමන් කළ හැකි සේ වීවර සැදෙමින් සණවී වට ආකාර වූ පසු කුමයෙන් තව තවත් සණවීමෙන් යටටම බසින්නේය. මෙසේ කුමයෙන් බසිත්ම පෙර පුළුමධානත බඹලොව පිහිටි තන්හි එකී පුළුමධානත බුහ්ම ලොකය ද, එයට යටින් පරනිමමිත වසවර්තිය, නීම්මාණ රතිය, තුසිතය, යාමය යන සතර දිවාලෝකයන් පැවැති තන්හි

එම දිවාලොකයන් ද පහළ වන්නේය. කාවකිංසය වාතුම්මහා– රාජිකය යන දෙදෙව්ලොව, මේ මහා පොළොව හා සම්බන්ධ හෙයින්, සණ වූ ජල පොළොව පෙර මේ පොළොව පැවැති කැන් දක්වා බට කල්හි බලවත් වාතයක් හටගෙණ ජලය පොළොව වටකොට සිටී. මිහිරිවූ මේ ජලය කුමයෙන් ක්ෂය වෙමින්, යම්සේ උණු කරණ ලද කිරි නිවෙන කල්හි මතුයෙහි යොදයක් සැදේද, එපරිද්දෙන්ම, ඉතා වර්ණවක් වූ ද, රසවත් වූ ද, රස පොළොව හටගන්නේය.

මෙසේ ඇති කල්හි, <mark>ආහස්සර ඔඹලොව</mark> වැසි බුහ්මයන් අතුරෙන් ඇතැම් බුහ්මයන්ගේ ආයු ගෙවීමෙන් එයින් චූතව මේ පොළොචෙහි ඕපපාතිකව පහළ වන්නාහුය. ඔව්හු පීතියම ආහාර කොට ගෙණ ඇත්තේ ශරීරාලොකයෙන් බැබලෙමින්, අහස්හි හැසිරෙමින්, මනොඥ ස්වභාව ඇතිව ඉතා දීර්ඝ කාලයක් සිටිති. එකල සඳ හිරු ගුහ තාරකාදිය තොපෙණේ. රැ. දවල් ද සෘතු හෙද ආදියක් ද විදාහමාන නොවේ. එකල්හි ආශාව අධික එක්තරා සත්ත්වයෙක්, මේ කුමක්දැයි බලනු පිණිස රස පොළො-වෙහි ඇහිල්ල ඔබා එම ඇහිල්ල දිව ගා රස බැලූ කල්හි ආශාව වැඩී ගියේය. අනික් සත්ත්වයෝ ද එසේම පොළෝ රස බලා ආශාව වැඩී ගිය කල්හි එම පස් ගුලි කොටගෙණ අනුභව කරන් නට පටන්ගත්තේය. මේ හේතුවෙන් ඔවුන්ගේ ශරීරාලෝකයද කුමයෙන් පහවී අන්ධකාරය පැතිරෙන්නට විය. එකල්හි හිරු දෙදෙනා ද, අනතුරුව තාරකා ආදියද පහළ විය. මෙසේ ඔච්හු එලිය ලදුම්හයි සතුටුව, අන්ධකාරය නිසා බියපත් වූ අය සනසා සුර බැව් උපදවමින් පහළවූයේ යයි යන අදහසින් සූය්ෂයා යයි නම් කළෝය. දවල් කාලයේදී සූය\$යා ලොව ආලෝක කොට අස්ත වූ කල්හි, නැවත අන්ධකාරය ඇතිවීමෙන් බියපත්වූ ඔව්හු රාතියෙහි ආලෝකයක් ලදහොත් යෙහෙකැයි සිතත්ම **සඳමඩල** පහළවිය. එය දක සතුටුවූ ඔව්හු, එයට චන්දු යයි නම් කළාහුය. මෙයට අනතුරුව නැකැත් තරු ආදිය පහළවීමද, රැ දුවල් , මාස අඩමස, සෘතු, සංවත්සර ආදියද ඇතිවිය. සඳ හිරු පහළවූද ම මහමෙර, සක්වලගල හිමවත් පර්වතය පහළවූහ. මේ සියල්ලම පහළවූ දින මැදින් මස පුරපසළොස්වක් පොහෝ දින විය

පොළොව සෑදීමේදී ඇතැම් පෙදෙස් ථුපයන් මෙන් උස්ව පිහිටියේය. එය කළු පර්වත යයි වාාවහාර විය. ඇතැම් පෙදෙස් පුපාතයන් මෙන් සෑදී සමුදු බවට පත්වීය. ඇතැම් පෙදෙස් සමුතැන්ව පිහිටි හෙයින් ද්වීප යයි නම් කරණ ලදී.

රස පොළොව අනුභව කරන්නාවූ සත්ත්වයන් අතුරෙන් ඇතැම කෙනෙක් දුර්වර්ණ විය. එවිට වර්ණවත් වූවෝ දුර්වර්ණ යන් හෙළා දකින්නට පටන්ගත්හ. ඔවුන්ගේ ඒ මාතය කරණ කොටගෙණ රස පොළොව ද කුමයෙන් පිරිහී ගොස් එහි රසය අතුරුදන් විය.

<mark>රස පොළොව</mark> නැතිව ගිය කල්හි ඔව්හු එකතුව ''අ<mark>හෝ රසය</mark> අහෝ රසය'' යයි කියන්නට වන. ඉක්බිති බිමහතු නම් වූ ඕජා සහිත මොළොක් පසක් පහළවිය. එය වර්ණවත් වූද සුවඳවූද, රසවූද, ගිතෙල් පැහැයෙන් යුක්තවූද, පසක් විය. එවිට ඔව්හු භු<mark>ම්පට්ටක</mark> නම් වූ බිම්පතුරු හෙවත් **බිම්හතු** අනුභව ක<mark>ර</mark>න්නට පටන් ගන්හ. මෙසේ බොහෝ කලක් බිම්හතු අනුභව කරන්නාවූ සන්ත්වයන්ගේ ශරීරය රඑ බවටද, වර්ණයෙන් හීන බවටද පත්වීය. එවිට ඇතැම් වර්ණවත්වූ කෙතෙක් දුර්වර්ණයන් දක ඔවුන්හෙළා දකින්නට වන් කල්හි බිම්හතුද කුමයෙන් අතුරදහන් විය. එයට පසුව බදලතානම වැල් ජාතියක් පහළ විය. එයද මේ කුමයෙන්ම අතුරුදන් වීය. අනතුරුව නොසානාලද භූමියෙහි හටගන්නාවූ **ලපාතු නැනි සුවද හැල් පහළ විය. බඳුනක සුවදහැල් බහා** ගලක් මත තුබූ කල්හි ගිනි නැග තුමුම බත පිසයයි. වාාඤ්ජන නො මැතිව අනුහව කළ හැකි මේ බත ඉතා රසය. සුවඳහැල්ල අඩුවීමක් නැත. මෙසේ රඑවූ මේ ආහාර අනුහව කරන්නාවූ ද්වාර පහළවිය. පෙර යමෙක් ස්තුි වූවාද, ඇයට ස්තුි ලකුණු ද, පෙර යමෙක් පුරුෂ වීද, ඕහට පුරුෂ ලකුණුද පහළ වීය. ඉදින් . ස්තී තොමෝ ද ඉබාහෝ වේලා පුරුෂයා දෙස ද, පුරුෂ තෙමේ ස්තී දෙසද බලා සිථීමෙන් කාම රාගය වැඩී මෙවුන්දම සේවනය කළහ. මෙය දුටු අනාෳ සත්ත්වයෝ ඔවුන් පිළිකුල් කොට ගල්, පස්, කුණු ආදියෙන් ගසා එළවන්නට විය. මොච්හු ද, ඇත්ව ගොස් අනුන්ට නොපෙණි බොහෝ කල් මෙවුන්දම සේවනය කරන්නේ, සැහ

වෙනු පිණිස ආවරණ ස්ථාන හෙවත් ගෙවල් සාදගත්හ. බන පිණිස වරින්වර ගෙන්වා ගත් සුවඳ හාල් එකවරම කීප දිනකට සැහෙන පමණ ගෙණ රැස්කොට තබා පිස අනුහව කරන්ට වන් බැවින් හැල් නරක් නොවෙනු පිණිස සහල් වසා පොතු ඇතිවිය. කපන ලද ධානාද නැවත නොවැඩුනේය. ඇල්වී පළුරු පළුරුව සිටියාහුය. එවිට ඔව්හු රැස්වී මෙසේ කථා කළහ.

"සත්ත්වයන් අතර පවිටු ගති පහළවිය. ආ විට තිබූ සම්පත් සෘද්ධි ආලෝක ආදීය කුමයෙන් පිරිහී ගියහ. දන් හැල් වී පදුරු වෙන් වී පිහිටියාහුය. අප අතර මේ ඇල් වී බෙද ගන්නෙමු නම් යහපතැයි" ගිවිස ඇල් වී බෙද මායිම් කර ගත්හ. කල්යාවෙන් එක්තරා කෙනෙක් තමන්ට අයිති නොවූ බිමින් නොකියාම හැල් වී ගෙණ ගියහ. මෙසේ සොරකම උපන් කල්හි අන් අය ඕහට අවවාද කොට හික්මවත්ටනොහැකිව ගල් මුල්වලින් ගසා ඔහු නෙරපා දමූහ. මෙසේ කුමයෙන් සොරකම, අනුත්ට අපහස කිරීම බොරු කිම, හි•ිසා පිණිස දඩු ගැණීම යනාදිය පහළ විය.

මෙසේ ඇති කල්හි ඔවුනොවුන් ගිවිස ගෙණ වරද කරන්නවුන් හට නිසි සේ අවවාද දඬුවම් දෙනු පිණිස එක් පුද්ගලයෙක් සම්මත කරගැණීම සුදුසුයයි නිශ්චය කොට ගෙණ, ඒ පිරිස් අතුරෙන් යමෙක් ඉතා උතුම් රූප ඇත්තේ වේද, බොහෝ ලක්ෂණවීද, බොහෝ පැහැදීම ගෙණ දෙන්නේ වීද, ඉතා මහත් ආනුභාව ඇත්තේ වීද, ඔහු කරා පැමිණ ''පින්වත එව, හොදින් පුකාශ කටයුත්ත පුකාශ කරව, ගර්හා කටයුත්තහුට හොදින් ගර්හා කරව, නෙරපිය යුත්තහු හොදින් නෙරපව, අපි තොපට ඇල්වී වලින් කොටසක් දෙන් නෙමුයයි'' බෝසත් හට කීහ. ඔහු ද එය පිළිගෙණ හොදින් යුක්තිය ඉටු කෙළේය. මේ බොධිසත්ත්ව තෙම මහජන සම්මත යෙන් පත්වූ හෙයින් මහා සම්මතනම් විය. එසේම හෙතෙමේ ක්ෂතුය යන්ට හෙවත් ඉඩම්වලට අධිපති වන හෙයින් ක්ෂතිය යයි ද, ධර්මයෙන් අනා සත්ත්වයන් පිණවයි යන අර්ථයෙන් රජ යයි ද

තවද, මෙකල්හි විසූ ඇතැම් සත්ත්වයෝ මෙසේ ද සිතුහ. ජ'ඒකාත්තයෙන්ම පාප ධර්ම සත්ත්වයන් කෙරෙහි ජනළ මූහ. පබැවිත් සොරකම කිරීම ආදීවූ, ළාමකවූ අකුසල ධර්ම යන් නසන්නෙමු නම් ඉතා යෙහෙකැයි කියායි. මෙසේ සිතා ළාමකවූ අකුසල ධර්මයන් දුරු කෙරෙතියි යන අර්ථයෙන් ඔවුන් බාහ්මණ යන නාමයෙන් වාවහාර විය. ඔව්හු වන පුදෙශයෙහි කොල සෙවිලි කළ පන්සල්හි වසමීන් ධාාන උපදවති. බත සඳහා පිඩු සිහීම වශයෙන් ගම් නියමගම් රාජධානිවලට ඇතුල්ව, ආහාර ලබාගෙණ, නැවතද වන පන්සල්වලට වැද ධාාන කෙරෙති. මිනිස්සු මොවුන්ගේ මේ කියා දක ධාාන කෙරෙති යන අර්ථයෙන් ඣායක යන නමද ඔවුන්ට කිහ.

නවද ඇතැම් කෙතෙක් වන පෙදෙස්හි පන්සල්වල හිඳ ධාාත වඩා ගත තොහැකිව, ගම් නියම්ගම්වලට පැමිණ තිවෙදය සකස් කරමින්ද, උගන්වමින්ද වෙසෙති. මිනිස්සු මොවුන් දක මොව්හු ධාාන නොකෙරෙතියි යන අර්ථ ඇති අප්ඣායකය යයි නම් කෙළේය.

නවද, ඇතැම් සත්ත්ව කෙනෙක් මෛථුන ධර්ම සේවතය නිසා ගවයන් රැකීම, වෙළඳාම කිරීම, ආදී පුසිද්ධ කර්මාන්තයන්හි යෙදනාහ. මොවුන්ට **වෛශායෝ** යයි නම් කළෝය.

නවද, ඉහතකි තුන් පිරිසට අයන් නොවූ නපුරු පැවතුම ඇති පිරිසද විය. ඔවුන්ට නපුරු, නින්දිත කිුිිිියා ඇත්තේය යන අර්ථ යෙන් **ශුදුය** යන නාමය වෲවහාර කළහ.

මෙමස් කල්ප විනාශ මහා මෙසයේ පටන් ගින්නෙන් ද විනාශවී යන කාලය දක්වා සංවටට අසඩ්බා කල්පය යයිද, එතැන් පටන් සම්පත්තිකර මහා මේසය දක්වා සංවට්ඨායි අසඩ්බා කල්පය යයි ද සම්පත්තිකර මහා මේසය පටන් සඳ හිරු පහළවීම තෙක් විවටට අසඩ්බා කල්පය ද, සඳ හිරු පහළවීමේ සිට නැවන කල්ප විනාශක මහා මේසය දක්වා කාලය විවට්ඨායි අසඩ්බා කල්පය යයි ද දනයුතුයි. මේ සතර අසඩ්බා කල්පය එක්කොට ගත් කල්හි එක් මහා කල්පයකි. මෙය ගින්නෙන් කල්පය නස්නා පරිදිය. ජලයෙන් කල්පය විනාශ වීමේදී පළමුකොට කල්ප විනාශක මහා මේසය වසී. මුලදී සියුම සියුම වැසි වැස පසුව පිළිවෙලින් මහා වැසි ධාරාවෝ කෙළ ලක්ෂයක් සක්වළ පුරා වසිනි. මෙසේ කුමයෙන් වැස මහා පොළොව , පර්වත ආදිය දියවී ගොස් හාත් පසින්ම දුනියධානන භූමි සමගම දියවී යන්නේය. මෙසේ මලාව දියවූ ජලය හාත්පසින්ම සුළහ දරයි. සියල්ල දියවූ පසු ජලය වියලි යයි. මෙතෙක් කාලය සංවට්ට අසංඛා කල්ප නම වේ. සෙසු සංවට්ඨායි, විවට්ට වීවට්ඨායි කල්පද පෙරසේම දනයුතුයි.

වාතයෙන් කල්පය විනාශ වීමේදී පළමුවෙන් කල්ප විනාශක මහා වැස්සක් වසී. පසුව දෙවෙනි සූය\$ා පහළ වූවාක් මෙන් කල්ප විතාශය පිණිස වාතය හටගනි. පළමු වෙන් මහා ධූලි නංවා, අනතුරුව සියුම් ධූලි සියුම් වැලි, මහාවැලි, කැටගල්, මහ ගල් යනාදිය නංවයි. එමෙන්ම පර්වන මහා රුක් ආදීයද අහසට නංවා බිමට වැටිය නොදී අහසෙහිම සුණුවී සුණු වී යයි. අනතුරුව යටින් වාතය නැග ගස් මුල් සහිත වු මහා පොළොව බිඳ අතසට නංවා, විනාශ කොට යවති. මෙසේ සක්වළ පව්වද, මහමෙර පව්වද, භූමස්ථ ආකාශස්ථ, වීමානයන් ද ෂට් කාමාවචර දිවා ලෝකයන් ද,ඉව්හප්-ඵලයට යටින් පිහිටි සියළු ම පුළුමධාහන, දුනියධාහන, නතියධාහන භූමි ද වාතයෙන් සුණු වීසුණු වී යන්නේය. ීමේ වීනාශයේ දී නුමයෙන් සත්ත්වයෝ සුභක්ණහ බඹලොව ඉපිද එතැනින් චුනව ඓහප්ළල යෙහි පහළ වන්නාහ. කෙළ ලක්ෂයක් සක්වළ වෙසේ වාතයෙන් විතාශවී යති. මෙහිදී ද කල්ප විනාශ මහා මෙසය පටන් කල්ප විතාශක මහා වාතය නැවතීම තෙක් එක් සංවට්ට අසඩ්බා කල්පමයකි. වාතය නැවතීම සිට සව්පන්තිකර මහා මෙසය ඉතුක් එක් සංවට්ඨායි අසඞ්බා කල්පයකි.

මෙසේ සන්ත්ව ලොකය මෙන් අවකාශ ලොකයද වැනසෙන් නේ අකුසල මූල හේතුවෙන් බව දත යුතුයි. රාගය අයික වූ කල්හි හිත්තෙන්ද, ද්වේෂය අයික වූ කල්හි ජලයෙන්ද මෝහය අයික වූ කල්හි වාතයෙන් ද වැනසෙන බව දක්වන ලදි.

මෙසේ වැනසෙන්නාවූ සක්වලවල් පිළිවෙලින් සත්වරක් ගින් තෙන් ද, අටවැනි වර ජලයෙන්ද විනාශ වන්නේය. මේ නුළුයෙන් ගින් නෙන් සපණස් (56) වරක් සහ ජලයෙන් සත් වරක් ය යි තෙසැට (63) වරක් විනාශ වූ පසු සූසැට (64) වන වර වාතයෙන් විනාශ වන්නේය.

#### අරුපාවවර භුමි

අරුපාවචර භූමි සතරෙකි. එනම්;– ආකාශානඤ්චායතනය, විඤ්ඤාණඤ්චායතනය, ආකිඤ්චඤ්ඤායතනය, නෙවසඤ්ඤානාසඤ් ඤායතනය යන භූමි සතරය.

අකණිට්ඨ නම් සුද්ධාවාස බඹතලයට යොදුන් පනස් පන්ලක්ෂ අසූදහසක් උසින් ආකාශානඤ්චායතනයද, එයින් මත්නෙහි එකි නෙකට එපමණම දුරින් සෙසු අරුප භූමිද පිහිටා තිබේ.

ආකාශානඤ්චායතන භූමියෙහි උපදනා පුද්ගලයෝ නොපිරි හුත් ආකාශානඤ්චායතන ධාාන කුසල කර්මයාගේ විපාකස් කන්ධයකින් පමණක් පුතිසන්ධි ගන්නාහුය. මේ භූමියෙහි වසන පුද්ගලයන් අතර, නිහේතුක පෘථග්ජනයාය, සොතාපත්ති එලස්ථයාය, සකෘදගාම මාර්ගස්ථයාය, සකෘදගාම එලස්ථයාය, අතා ගාම මාර්ගස්ථයාය, අනාගාම එලස්ථයාය, අර්හත් මාර්ගස්ථයාය, අර්හත් එලස්ථයාය යන පුද්ගලයන් අවදෙනා දක්නා ලැබේ. මේ පුද්ගලයන් අතුරෙන් නිහේතුක පෘථග්ජනයා හට ද්වේෂ මුල සිත් දෙක හැර, ඉතිරි අකුසල් සිත් දසය, මනොද්වාරාවජ්ජන සිතය, මහා කුසල් අටය, අරුපාවචර කුසල් සතරය, ආකාසානඤ්චායතන විපාක සිතය යන සිත් සූවිස්ස (24) ලැබෙන්.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන භුමියෙහි වසන නිහේතුක පෘථග්ජනයා හට, යටකී සූවිසි චිත්තයන් අතුරෙන් දාකාශානඤ්චායතන කුසල හා චිපාක චිත්තයන් වෙනුවට විඤ්ඤාණඤ්චායතන විපාක සිත පමණක් යොද ගත් කල්හි තෙවිසි (23) සිත් කෙනෙක් ලැබෙති.

ආකිස්වස් සැයතන භූමියෙහි වසන නිහේතුක පෘථග්ජනයා හට, යටකී තෙවිසි චිත්තයන් අතුරෙන් විස් සැණසේ චායතන කුසල් හා විපාක සිත් දෙක වෙනුවට ආකිස්වස් සැයතන විපාක සිත පමණක් යොදගත් කල්හි දෙවිසි (22) සිත් කෙනෙක් ලැබෙත්. නෙවසඤ්ඤාතාසඤ්ඤායතන භූමියෙහි වසන නිහේතුක පෘථග්-ජනයාහට යටකි දෙවිසි චිත්තයන් අතුරෙන් ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල් හා විපාක සිත් දෙක වෙනුවට තෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන විපාක සිත පමණක් යොදගත් කල්හි එක්වීසි සිත් (21) කෙතෙක් ලැබෙනි.

ආකාශානඤ්චායතන භුමියෙහි වසන සොතාපත්ති ඵලස්ථයා හට දිට්ඨිගත විප්පයුත්ත සිත් සතරය, උද්ධච්ච සම්පුයුත්ත සිතය, මනොද්වාරාවජ්ජන සිතය, මහා කුසල් සිත් අටය, අරූප කුසල් සතරය, ආකාශානඤ්චායතන විපාක සිතය, සොතාපත්ති ඵල සිතය යන විසි චිත්තයන් (20) ලැබෙත්.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන භූමියෙහි වසන සොතාපත්ති ඵලස්ථයා හට යටකී විසි චිත්තයන් අතුරෙන් ආකාශානඤ්චායතන කුසල විපාක සිත් දෙක හැර, විඤ්ඤාණඤ්චායතන විපාක චිත්තය ඇතුළත් කොට ගත් කල්හි එකුන්විසි (19) සිත් කෙනෙක් ලැබෙත්.

ආකිඤ්චඤ්ඤායතන භූමියෙහි වසන සොතාපත්ති එලස්ථයා හට යටකී එකුන්විසි චිත්තයන් අතුරෙන් විඤ්ඤාණඤ්චායතන කුසල විපාක සිත් දෙක හැර ආකිඤ්චඤ්ඤා යතන විපාක සිත ඇතුළත් කළ කල්හි අටළොස් (18) සිත් කෙනෙක් ලැබෙන්.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායනන භුමියෙහි වසන සොතාපත්ති ඵලස්ථයාහට යටක් අටළොස් විත්තයන් අතුරෙන් ආකිඤ්ඩඤ්ඤා යතන කුසල විපාක සිත් දෙක හැර නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන විපාකසින ඇතුළත් කළ කල්හි සනළොස් (17) සිත් කෙනෙක් ලැබෙත්.

ආකාශානඤ්ඤායනන භුමියෙහි වසන සකෘදගාමී ඵලස්ථයාහට එහි සොතාපන්න පුද්ගලයාහට ලැබෙන විසි චිත්තයන් අතුරෙන් සොතාපන්ති ඵල සින වෙනුවට සකෘදගාමී ඵල සිත ඇතුළත් කළ කල්හි විසි (20) චිත්තයන්ම ලැබෙති. මේ කුමයෙන් සොතාපත්ති පුද්ගලයන් කෙරෙහි ඇතිවන සොතාපත්ති ඵල සිත වෙනුවට සකෘදගාමී, අතාගාමී ඵල සිත් යොදගත් කල්හි ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට සතර දරුප භූමියෙහි ලැබෙන සිත් දනහැකි වේ.

ආකාශානඤ්චායතන භුමියෙහි වසන අර්හත් ඵලස්ථයාහට මනොද්වාරාවජ්ජන සිතය, මහා කිුිිියා සිත් අටය, අරුප කිුිිිියා සිත් සතරය, ආකාශානඤ්චායතන විපාක සිතය, අර්හත් ඵල සිතය යන සිත් පසළොස (15) ලැබෙන්.

විඤ්ඤාණඤ්චායතන භූමියෙහි වසන අර්හත් එලස්ථයා හට යට කියන ලද පසළොස් චිත්තයන් අතුරෙන් ආකාශානඤ්චා යතන විපාක කියා සිත් දෙක හැර විඤ්ඤාණඤ්චායතන විපාක සිත ඇතුළත් කළ කල්හි තුදුස් (14) සිත් කෙනෙක් ලැබෙති.

ආකික්වක් කායනන භූමියෙහි වසන අර්භත් ඵලස්ථයාහට යටකී තුදුස් චිත්තයන් අතුරෙන් වික් ඤාණඤ්චායතන විපාක කියා සිත් දෙක හැර ආකිඤ්චඤ්ඤායතන විපාක සිත ඇතුළත් කළ කල්හි තෙළෙස් (13) සිත් කෙනෙක් ලැබෙත්.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤයතනයෙහි වසන අර්හත් ඵලස්ථයාහට යටකි තෙළෙස් චිත්තයන් අතුරෙන් ආකාශානඤ්චායතන .විපාක කුියා සිත් දෙක හැර නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන විපාක සිත ඇතුළත් කළ කල්හි දෙළොස් (12) සිත් කෙනෙක් ලැබෙත්.

#### අරුප තලයන්හි ආයු පරිචඡෙදය

| ආකාශානඤ්චායතනයෙහි      | මහාකල්ප | 20,000 කි |
|------------------------|---------|-----------|
| විඤ්ඤාණඤ්වායතනයෙහි     | මහාකල්ප | 40,000 කි |
| ආකිඤ්චඤ්ඤායතනයෙහි      | මහාකල්ප | 60,000 🔊  |
| නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතනයෙහි | මහාකල්ප | 84,000 \$ |

එකොළොස් කාම භුමිය, සොළොස් රූපාවචර භුමිය, සතර අරූප භූමිය. යන එක්තිස් භූමියෙහි හටගත්තාවූ පුද්ගලයන් සංක්ෂෙප වශයෙන් දෙළොස් දෙනෙක් ද, චිස්තර වශයෙන් දෙසිය තුදුස් දෙනෙක් ද වේ. ඒ දෙසිය තුදුස් (214) දෙනා නම මෙසේයි:—

සතර අපායෙහි දුගති අහේතුකයෝ 4 මතුෂා භූමියෙහි සහ වාතුම්මහාරාජිකයෙහි දුගති අහේතුකයෝ දෙදෙන හැර 22

| අවලශෂ පඤ්ච සුගතියෙහි දුගති, සුගති        |            |
|------------------------------------------|------------|
| අ <b>ගේතුකයෝ</b> දසදෙනා ගැර              | 50         |
| පුථමධාහන භූමි තුනය, දුතියධාහන භූමි තුනය, |            |
| තතියධාාන භූමි තුනය, වෙහප්එලය යන          |            |
| දසවිධ භූමියෙහි සුගති දුගති අහේතුක සහ     |            |
| ද්විභේතුක තිස්දෙනා හැර                   | 90         |
| අස ඥසත්ත්වයෙහි එකම සුගති අහේතුකයා යි     | 1          |
| පඤ්ච සුද්ධාවාසයෙහි අනාගාම ඵලස්ථයාය,      |            |
| අර්හන් මාර්ගස්ථයාය, අර්හන් ඵලස්ථයාය යන   |            |
| තිදෙනාගේ වශයෙන්                          | 15         |
| සතර අරුප භුමියෙහි සුගති දුගති අහේතුක     |            |
| ද්විහේතුක, සොවාන් මාර්ගස්ථ යන සතරදෙනා    |            |
| හැර ඉතිරි අටදෙනාගේ වශයෙන්                | 32         |
|                                          | 214        |
|                                          | <b>414</b> |

#### 2

# පුතිසන්ධි චතුස්කය

- 1. අපාය පුතිසන්ධිය
- 2. කාම සුගති පුතිසන්ධිය
- 3. රුපාවචර පුතිසන්ධිය
- 4. අරූපාවචර පුතිසන්ධිය

අතීත භවයෙහි චුති චිත්තය හා වර්තමාන භවයෙහි පුතිසන්ධි චිත්තයද, වර්තමාන භවයෙහි චුති චිත්තය හා අනාගත භවයෙහි පුතිසන්ධි චිත්තයද යන ආදී වශයෙන් භවයෙන් භවය අතරක් නැති වන සේ ගැලපීම පුතිසන්ධිය නම් වේ.

#### අපාය පුතිසන්ධිය

දෙළොස් දකුසල ජවනයන්ගේ විපාකය වූ අකුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සන්තී්රණ සිත සතර අපාය භූමියෙහි උපදනා සත්ත්වයන්ගේ පුතිසන්ධි සිත වශයෙන් ඉපිද, එහි වසනතාක් කල් භවඩග සික් වශයෙන්ද, ඒ භවයෙන් චුත වන කාලයෙහි දී චුති සිත වශයෙන් ද පහළ වන්නේය.

සතර අපායෙහි නොයෙක් ආකාර ඇති සත්ත්වයෝ මේ එකම අකුසල විපාක සන්තීරණ සිතින් පුතිසන්ධි ලබන්නාහුය.

කම්බලාස්සතර නාග හවනෙහි හා ගුරුඑ හවනෙහි උපදනා සත්ත්වයන්ගේ පුතිසන්ධියද මේ සිතින්ව වන්නේය. නමුත් ඔවුන්ගේ පුවෘත්ති කාලයෙහි දෙවියන්ට මෙන් දෙව බොජුන් දෙව විමන්, දෙව රුක් ආදී අභිමත වස්තු ලැබ දෙවියන් මෙන් සැප විදින්නාහු වෙක්. ඔවුන්ගේ පුවෘත්ති විපාක පරම්පරාව කාමාවචර කුසල බලයෙන්ම ලැබෙන්. අහේතුක පුතිසන්ධිය ඇති බැවින් එම ආත්මභාවයේදීම ධාාන මාර්ගඑලාදිය නො ලැබෙන්නේය.

### කාම සුගති පුතිසන්ධිය

දුර්වල දුහේතුක කාමාවචර කුසල කර්මයාගේ විපාකය වූ කුසල විපාක උපෙක්තා සහගත සන්තීරණ සිතින් කාම සුගතියෙහි ජාතාන්ධ, ජාති බයිර, ජාති නපුංසකාදීවූ අඩ්ග විකල සන්ත්වයන් ගේ හා බොහෝ සෙයින් අනුන්ට බැලමෙහෙ කරන්නාවූ නුවණ මද සත්ත්වයන්ගේද පුතිසන්ධිය හා භූමිනිශීතවූ විනිපාතික අසුර නම් වූ ඥාතිපෙනාදීන්ගේ ද පුතිසන්ධිය ඇති වන්නේය.

මොවුන් අතුරෙන් ළාමක මනුෂෳයෝ මනුෂෳ භූමියෙහිද, වීනිපාතික අසුරයෝ චාතුම්මහාරාජික භූමියෙහි ද ඇතුළත්වන බැවීන් චාතුම්මහාරාජිකයෙහිද අහේතුක පුතිසන්ධියක් ඇත්තේ යයි කියන ලදී.

නිහේතුක කුසලයාගේ හා දුහේතුක උන්කෘෂ්ට කුසලයාගේ විපාක වශයෙන් නිහේතුක, දුහේතුක විපාක සින් අටෙන් දෙව මිනිස් දෙගතියෙහි උත්පත්තිය ගෙණ දෙන්නේය. ෂට් දිවාලෝක-යන්හි මහෙශාකා මහානුභාව සම්පන්න දෙවියන්ගේ පුනිසන්ධිය තීහේතුක විපාක සතරෙන්ද, ගාන්ධර්වලොක, අසුර භවන යන දෙතන්ගිද, අල්පෙශාකා දෙවියන්ගේද පුතිසන්ධිය දුහේතුක විපාක සතරෙන්ද සිදු වන්නේය. එබැවින් අසුර, ගාන්ධර්වාදීන්ට එම ආත්මභාවයේදීම ධාාන මාර්ග එලාදිය නොලැබිය හැක.

# රුපාවචර පුතිසන්ධිය

සාමානා වශයෙන් පුථමධාානය පමණක් උපදවාගෙන, නො-පිරිහුනු ධාානයෙන් කල්යවන පුද්ගල තෙමේ කාලකියාකෙළේ වීනම් බුහ්මපාරිසදායෙහි උපදින්නේය. එසේම ස්ති ආත්මභාව යෙහි උපන්නාවූ, අෂ්ටසමාපත්තිලාහීවූ අනාගාමී හුද, බුහ්මපාරිසදා යෙහි ඉපිද අනතුරුව මතු මතු බඹ තලයන්හි අනුකුමයෙන් ඉපිද සුද්ධාවාස භුමියෙහි පිරිනිවන් පානාහුයයි දත යුතු. මධාම පමණින් පුථමධාානය වඩා ගත් පුද්ගල තෙමේ බුහ්ම පුරොහිත්යෙහි උපදින්නේය. පුණිත ලෙස හෙවත් පුථමධාානය පඤ්චවසිතාවෙන් පුරුදු කළ පුද්ගල තෙමේ මහා බුහ්මයෙහි උපදින්නේය. මේ තිව්ධවූ පුථමධාාන තලයන්හි පහළවන බුහ්මයන්හට පුතිසන්ධි හවාඪග චුති වශයෙන් ඇතිවන්නේ රුපාවචර පුථමධාාන විපාක සිතය.

සෙසු ධාානයන්ගේ විපාක වශයෙන් ලැබන පුති සන්ධිය මේ කුමයෙන් ම දුතු යුතුයි.

### අරුපාවචර පුතිසන්ධිය

දාකාශානඤ්චායතන, විඤ්ඤාණඤ්චායතන, ආකිඤ්චඤ්ඤා-යතන නෙවසඤ්ඤාතාසඤ්ඤායතන යන අරුපාවචර කුසල කර්ම යන්ගේ විපාක වශයෙන් එම සතර අරුප භුමීන්හි අරුපාවචර විපාක සිත් සතරින් පුතිසන්ධි ගන්නේය, අරුප භූමියෙහි සතර නාමස්කන්ධයන් පමණක් ම පහළ වන්නේය.

### පුතිසන්ධි සතර සංක්ෂෙපයෙන් මෙසේයි:—

# 1. අපාය පුතිසන්ධි:—

| •        | $\sim$    | <b>.</b> | පුතිසන්ධි:—            |
|----------|-----------|----------|------------------------|
| ٠,       | 200 n /9} | 23 (A)25 | 2920129201             |
| <i>-</i> |           | ~~       | Carried and the second |
|          |           |          |                        |

| අහේතුක කුසල විපාක සන්තීරණ සිත | 1  |
|-------------------------------|----|
| කාමාවචර මහා විපාක             | 8  |
|                               |    |
| කාමාවචර පුතිසන්ධි සියල්ල      | 10 |

### 3. රුපාවචර පුකිසන්ධි:—

4. අරුපාවවර පුතිසන්ධි:—

අරුපාවචර විපාක සික් සකරින් සකර අරුප භූමියෙහි 4

3

# නම් චතුෂ්කය

- 1. කෘතුූූූූ වශයෙන් කර්ම සතුරෙකි.
  - 1. ජනක කර්මය
  - 2. උපත්ථම්භක කර්මය
  - 3. උපපීළක කර්මය
  - 4. උපසාතක කර්මය.

- 2. වීපාක දෙන පිළිවෙලින් හෙවක් විපාක දනකුමයෙන් සතරෙකි
  - 1. ගරුක කර්මය
  - 2. ආසන්න කර්මය
  - 3. ආචීර්ණ කර්මය
  - 4. කටත්තා කර්මය
- 3. විපාක දෙන කාල වශයෙන් සතරෙකි.
  - 1. දිට්ඨධම්ම වෙදනීය කර්මය
  - 2. උපපජ්ජවෙදනිය කර්මය
  - අපරාපරිය වෙදනීය කර්මය
  - 4. අහෝසි කර්මය
- 4. විපාක දෙන ස්ථාන වශයෙන් සතරෙකි.
  - 1. අකුසල කර්මය
  - 2. කාමාවචර කුසල කර්මය
  - 3. රූපාවවර කුසල කර්මය
  - 4. අරූපාවචර කුසල කර්මය

#### ජනක කර්මය

අසූනවයක් (89) පුහෙද ඇති චිත්ත පරමාර්ථයන් අතුරෙන් ජවන කෘතා සිද්ධ කරන්නාවූද, විපාක උපදවන්නාවූද, කුසලාකුසල චිත්තයන්හි සම්පුයුක්ත වූ **වෙතනා චෛතසිකය කර්**ම නම් වන් නේය.

අසූඑකක් (81) වූ ලෞකික සිත් අතුරෙන් අකුසල් සිත් දෙළො සය (12), කාමාවවර කුසල් සිත් අටය (8), රුපාවවර කුසල් සිත් සසය (5), අරුපාවවර කුසල සිත් සතරය(4) යන විසිනවයක් (29) සිත් කර්ම සිත් වශයෙන් සළකනු ලැබේ. මේ කර්මයෝ ද, මහත් බවට සම්පූර්ණ බවට පැමිණි කල්හි කර්මපථ යයි කියනු ලැබේ.

කර්මයන් විසින් උපදවන්නාවූ විපාක ද්විධ වේ. එනම් <mark>පුවෘත්ති</mark> වි<mark>පාකය, පුතිසන්ධි විපාකය</mark> යන දෙකය, කර්මපථ බවට පැමිණියාවූ කර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන් පටිසන්ධි පුවෘත්ති විපාකද්වයම ලැබේ. කර්මපථ බවට නොපැමිණියාවූ කර්මයෝ පුවෘත්ති විපාක පමණක් උපදවන්නාහුය. පුවෘත්ති විපාකය නම්, උපන්නාවූ සත්ත්වයන්ට, එම හවයේදීම, පූර්ව කර්මයාගේ ශක්තියෙන් උපදවනු ලබන්නාවූ කුසලා කුසල විපාක චිත්තයන්ගේ පහළ වීමෙන් සුබ, දුක්ඛ, උපෙක්ඛාදී වශයෙන් ලැබෙන්නාවූ විදිමය. කරණලද කුසලාකුසල කර්මයා ගේ ශක්තිය හේතුකොට ගෙණ එක් හවයෙ කින් වුනවී අතරක් නොමැතිව දෙවෙනි හවයෙහි, විපාක නාමස් කන්ධයෝ ය, පුතිසන්ධිය හා එක්ව පහළවන්නාවූ කර්මජ රූප සඩ්ඛානත කටත්තාරූපයෝ ය යන මේ නාමරූපද්වය ඉපදවීම පටිසන්ධි විපාක නම් වේ. මෙසේ පුතිසන්ධි පුවෘත්ති විපාක දෙකම උපදවන්නාවූ කර්මය ජනක කර්මය නම් වේ.

ජනක කර්මය, කුසල ජනක කර්මය, අකුසල ජනක කර්මය, යයි ද්වීපුකාර වේ. ඔවුන් අතුරෙන් කුසල ජනක කර්මය කුසල වීපාක නාමස්කන්ධයන් හා කටන්තාරූප උපදවයි. කුසල ජනක කර්ම හේතුවෙන් පටිසන්ධි වීපාක දීමට අනතුරුව පුවෘත්ති වීපාක දෙන්නාවූ කල්හි යහපත් පස්කම් සැප හා සියලු භවභොග සම්පත් ලබා දෙන්නේය. අකුසල ජනක කර්මයාගේ ස්වභාවය නම් දුක් සහිත වූ භූමියෙහි පුතිසන්ධිය ලබා දී, පුවෘත්ති කාලයෙහි සා පිපාසාදී නොයෙක් දුක් ගෙනදීමය.

කුසලාකුසල ජනක කර්ම හෙවත් කර්මපථ බවට පැමිණි එක් කුසලාකුසල කර්ම ජවන් සිතකින් එක් වරක් පුතිසන්ධි විපාකය ගෙනදුන් පසු නැවත එම සිතින්ම පුතිසන්ධි විපාක ගෙණදිය නොහැකි වේ. නමුත් ඒ චිත්තයන්ගේ පුවෘත්ති විපාක දීමට කාලසීමාවක් නම් නැත.

#### උපත්ථම්භක කර්මය

කුසලාකුසල ජනක කර්මයට හෝ එම ජනක කර්මයෙන් නිපන් ස්කන්ධසන්තානයට හෝ අනුබල දෙන්නාවූ, අනෳවූ, කුසලාකුසල ජවන් චීත්තය හා සම්පුයුක්ත චෙතනා තොමෝ උපත්ථම්භක කර්මය නම් වන්නේය. ජනක කර්මය ස්වල්ප වූ විපාක දෙන්නාවූ කල්හි එ ජනක කර්මයාගේ විපාක මහත් බව පිණිස රුකුල් දීමට මේ උපත්ථම්භක කර්මය සමත් වේ.

කුසල උපත්ථම්භක කර්මය, අකුසල උපත්ථම්භක කර්මය යයි උපත්ථම්භක කර්මයෝ දෙදෙනෙකි. මේ උපත්ථම්භක කර්ම පුතිසන්ධි චිත්තයට අනතුරුවූ පළමුවෙනි හවඩ්ග චිත්තය පටන් චුති චිත්තය දක්වා අතර කාලයෙහි මුත් පුතිසන්ධි කාලයෙහි වීපාක නොදෙන්නේය.

කුසල ජනක කර්මයක් විසින් විපාක වශයෙන් නාමස්ක-න්ධයන් හා කටත්තාරුපයන් උපදවා, පසු කලෙක ඒ ජනක කර්ම යාගේ ශක්තියෙන් නාමස්කන්ධය හා කටත්තාරුපයන් වර්ධනය කිරීමට අපොහොසත් වූ කල්හි, අනාවූ උපස්ථම්භක කුසල කර්ම යක් ඉදිරිපත් වී ඒ විපාක නාමස්කන්ධයන් වර්ධනය කිරීමටද මහත්වූ භවහොග සම්පත් දීම පිණිසද රුකුල් දෙන්නේය.

එමෙන්ම අකුසල ජනක කර්මයක් හේතුකොටගෙණ ගවයෙක්ව ඉපිද, ඒ සත්ත්වයා වැඩිවිය පැමිණි කල්හි බරගැල් ආදියෙහි යොදවා නොයෙක් වද දෙමින් විෂම මාර්ගයෙක්හි ගමන් කරවීම සඳහා සුදුසුවූ අකුසල උපස්ථම්භක කර්මයක් ඉදිරිපත්ව අකුසල විපාක වර්ධනය කරන්නාක් මෙන්, අකුසල විපාක වර්ධනයට රුකුල් දීම මේ අකුසල උපස්ථම්භක කර්මයාගේ ස්වභාවය වේ.

තවද දුර්වල වූ දුහේතුක කර්මයක විපාක වශයෙන් මිනිස් අත්බැව් ලැබ සිටි කල්හි, එම කුසලය කිරීමේදී පිරිවරාගත් නොයෙක් අකුසල කර්මයෝ නැවත උපස්ථම්භක වශයෙන් ඉදිරිපත් වී සා පිපාසා දෙකින් නොමිදීමටත් වෙනත් නොයෙක් දුක් හිරිහැර විදිමටත් උපකාර වන්නේය.

තවද මේ උපස්ථම්භක කර්මය, දුර්වලවූ කර්මය බලසම්පන්න කරන්නේය. ඔසුපත් නිරයට යා යුතු කෙනෙක් මහානිරයට යවයි. අල්පෙශාකා කුලයක ඉපදවිය යුතු කෙනෙක් මහෙශාකා කෙරෙති.

#### උපපිළක කර්මය

ජනක කර්මයාගේ පරම්පරාවත් නොසිද, ජන්ම කර්මයන් නොසිඳ, ජනක කර්මයට හිංසා කරන්නාවූ කර්මය උපපිළක කර්මය නම් වේ.

උපපිළක කර්මයද, කුසල උපපිළක කර්මය, අකුසල උපපිළක කර්මය, යයි දෙවැදැරුම් වේ. ඒ කර්මද පුවෘත්ති කාලයෙහි මීස පුකිසත්ධි කාලයෙහි විපාක නොදෙති. නමුත් උපපීළක කුසල කර්මය, ජනක අකුසල කර්මයටද, උපපිළක අකුසල කර්මය, ජනක කුසල කර්මයට ද හිංසා කරයි.

කුසල ජනක කර්මය විපාක දෙන්නාවූ කල්හි, නොහොන් මහත් වූ සම්පත්තියෙන් පිරි කුලයෙක්හි ඉපිද, ඒ සම්පත් අනුහව නොකළහැකිවනු පිණිස රොගාතුරයෙක් හෝ උමතුවෙක් හෝ කිරීම, අකුසල උපපිළක කර්මයෙන් කුසල ජනක කර්මයට හිංසා කිරීම නම් වේ.

එමෙන්ම අකුසල ජනක කර්මයක් කරණකොට ගෙණ හස්ති යෝනියෙහි හෝ අශ්ච යොනියෙහි හෝ ගව යෝනියෙහි හෝ උපන් කල්හි, ඔවුන් රාජවාහන පිණිස යෙදු කල්හි අවශේෂ මනුෂායන්ට වඩා මහත්වූ සැප ඔවුන්ට ලැබෙන්නේය.

දිනක් මහමුගලන් මහරහතන් වහන්සේ ලොකච්චරණ නම පුාතිහායා යක් දක්වා අවීවීමහ නිරයෙහි ගිනි නිවා මොහොතක් කල් ධර්ම දෙශනා කළ සේක. එකල්හි ඒ නරකයෙහි උපන්නාවූ ඒ සත්ත්වයන්ගේ ජනක අකුසල කර්මයට හිංසා කොට උප පීළක කුසල කර්මය විපාක දීම් වශයෙන් යහපත් වූ ආය්‍යියන් වහන්සේ ගේ රූපය දැකීමද, ධර්ම ශබ්දය ඇසීමද, කුසල විපාක වශයෙන් සිදු වූ බව දතයුතුයි.

#### උප සාතක කර්මය

ජනක කර්මයාගේ වීපාක ශක්තිය සිඳ, තමාගේ විපාකය දීමට අවකාශ ගන්නාවූ කර්මය උප සාතක කර්මය නම් වේ. උප– සාතක කර්මයද, කුසල උපසාතක කර්මය, අකුසල උපසාතක කර්මය යයි දෙවැදෑරුම් වේ. ඒ දෙවැදෑරුම් උපසාතක කර්ම, පුතිසන්ධි විපාක හා පුවෘත්ති වීපාක ද දෙනි.

කුසල උපසාතක කර්මය, අකුසල ජනක කර්මයද, කුසල ජනක කර්මය ද නසා තමාගේ විපාකය ගෙන දෙන්නේය. ආහාර දනමය කුසල කර්මයකින් පුතිසන්ධි විපාක ගෙණ දීම පිණිස මරණාසන්නයේදී එය කර්ම අරමුණක් වශයෙන් ඉදිරිපත් වූ කල්හි වස්තුදනමයවූ කුසල කර්මය, උපසාතක කුසල කර්මයක් වශයෙන් ඉදිරිපත්ව ආහාර දනමය ජනක කුසල කර්මයාගේ විපාක ශක්තිය නසා තමාගේ විපාකය ගෙන දීම, කුසල උපසාතක කර්මයෙන් ජනක කුසල කර්මය, නැසීම නම් වේ.

පුාණසාත අකුසල ජනක කර්මයක් පුතිසන්ධි විපාක ගෙණ දීමට ඉදිරිපත් වූ කල්හි විහාරදනමය කුසල උපසාතක කර්මයක් පැමිණ, පුාණසාත අකුසල විපාක ශක්තිය නසා තමාගේ පුතිසන්ධි විපාකය ගෙණදීම කුසල කර්මයෙන් අකුසල ජනක කර්මය නැසීම නම් වේ.

සුනබයෙක් මැරු පුාණසාත අකුසල ජනක කර්මය පුති සත්ධි විපාක දීම පිණිස ඉදිරිපත් වූ කල්හි, ගවයෙකු මැරු ගව සාතක අකුසල කර්මය පැමිණ සුනබ සාතක අකුසල ජනක කර්මයාගේ පුතිසන්ධි විපාක ශක්තිය නසා තමාරග් පුතිසන්ධි විපාකය ගෙණ දීම අකුසල උපසාතක කර්මයෙන් අකුසල ජනක කර්ම ශක්තිය නැසීම නම් වන්නේය.

ජලය දන්දීම නම්වූ උදකපූජා සඞ්බාහත කුසලජනක කර්මයක්, පුතිසන්ධි විපාක දීමට ඉදිරිපත් වූ කල්හි, පක්ෂියෙකු මැරු උපසාතක අකුසල කර්මය පැමිණ පළමු කුසල ජනකකර්මයෙහි විපාක ශක්තිය නසා තමාගේ අකුසල විපාක ශක්තියෙන් පුතිසන්ධිය ගෙණදීම අකුසල උපසාතක කර්ම යෙන් කුසලජනක කර්මය නැසීම නම් වන්නේය.

පුවෘත්ති විපාක දෙන්නාවූ කාලයෙහිද, මෙසේම කුසලා කුසල උපසාතක කර්ම, පළමුව පුවෘත්ති විපාක දෙන්නට ඉදිරිපත්වූ කුසලාකුසල විපාක ශක්තිය නසා තමාගේ වීපාකය දෙන බව දත යුතුයි.

මේ හැම අවස්ථාවේදීම බලවත්වූ උපසාතක කර්මය දුර්වල වූ ජනක කර්ම ශක්තිය නැසීම මිස දුර්වල උපසාතක කර්මය විසින් බලවත් ජනක් කර්ම ශක්තිය නැසීමට අසමර්ථ වේ.

ගොවියෙකු විසින් තමාට භාර ක්ෂේනය මැනවින් පිළියෙල කොට ධානා බීජ වපුරා, එම ශෂායට උපකාර පිණිස දීය බැඳීම්, පොහොර දැමීම්, රැකවල් ලිම්, නෙලීම් ආදීය කොට සිටිනා කල්හි, අධික සූයර් සන්තාපය කරණකොට ගෙණ දිය සිඳීමෙන් ශසා, මලානිකව් ස්වල්ප කලකට පසු ලැව්ගින්නක් හටගෙන ඒ ශෂා යන් දවා විනාශවී ගියාක් මෙන්, කෙතෙහි බීජ වැපිරීම නැමැති ජනක කර්මයාගේ ශක්තියෙන් පුතිසන්ධිය ලබාගෙණ ශෂා රැකීම නම්වූ උපස්ථම්භක කර්මයාගේ උපකාරයෙන් වර්ධනය වන කල්හි දිය වියලි යාමෙන් ශෂා මලානික වීම වැනි වූ උපපීළක කර්මයෙන් හිංසා ලැබ අනතුරුව ලැව්ගින්නෙන් විනාශ වන්නාක් මෙන් උපසාතක හෙවත් උපච්ඡෙදක කර්මයෙන් ජන්ම කර්ම ශක්තිය සම්පූර්ණයෙන්ම මැඩලන්නේය.

නවද, දෙවදත් තෙරනුවන්, ජනක කුසල කර්මයාගේ ශක්ති යෙන් තිහේතුක පුතිසන්ධියක් ලබා ගත්තේය. එමෙන්ම උපත්-එම්භක කුසල කර්මයාගේ උපකාරයෙන් සස්නෙහි පැවිදිව අෂ්ට සමාපන්ති උපදවා ගත්තේය. පසුව බුදුන්වහන්සේට අනතුරු කරන්නට යාමෙන් අකුසල උපපීළක කර්ම රැස්කොට එයින් ජනක කර්මයට හිංසා පමුණුවා ගත්තේය. අවසානයේදි, සංඝ භෙදය කොට ඒ උපසාතක කර්මයේ බලයෙන් ජනක කර්ම ශක්තිය විනාශ කොට එම ආත්මයෙන්ම අවීචීමහා නිරයට යැවීය.

#### ගරුක කර්මය

බරවූ ශාර්මය හෙවන් අන් කර්මයකින් තමන්ගේ විපාක ශාක්තිය වැළැක්වීය නොහැකි කර්මය ගරුක කර්මය හෙවන් ගරු කර්මය නම වන්නේය. අකුසල ගරු කර්මය, කුසල ගරු කර්මය යයි ගරු කර්ම දෙවැදැරුම් වේ.

නියත මීථාාදෘෂ්ටියත්, පඤ්චානන්තරිය කර්මත් අකුසල ගරු කර්ම නම් වෙත්

**්රුපාවවර, අරුපාවවර කුසල කර්මයෝ** කුසල ගරු කර්ම නම වෙත්.

### නියන මීථාහදෘෂ්ටිය

ශාස්වත, උච්ඡෙද වශයෙන් හෝ පරලොවක් නැත, මැරි උපදින සත්ත්වයෙක් නැත, කුසලාකුසල කර්ම නැත, කර්ම විපාක නැත යනාදී \ වශයෙන් හෝ **නාස්තික දෘෂ්ටි, අහේතුක දෘෂ්ටි, අකිරිය** දෘෂ්ටි වශයෙන් හෝ ගැණීම **නියත** මිථාා දෘෂ්ටි නම් වේ. එසේ නියන මිථාාදෘෂ්ටි ගත්. පුද්ගල තෙමේ, මරණයට අනතුරු අන්බැවිහි ඒකාන්තයෙන්ම අවීචීමහා නි්රයෙහි උපදින්නේය. මෙතෙමේ ඉතා දීර්ඝ කාලයක් නිරය දුක් විද කල්ප විනාශ කාලයෙහි එකවිට නස්තා කෙළ ලක්ෂයක් ලෝකධාතුන්ගෙන් පිටත්හි අවිවීමහ නි්රයයන්හි ඉපිද දුක් විදිමින් අනන්ත අපුමාණ කාලයක් පහිම පැසෙන්නේය.

මීථානදෘෂ්ටි අකුසලය ලෝහ මූල දිට්යීගත සම්පුයුක්ත සින් සකරින් යම්කිසි සිතකින්ම සිදු වන්නේය. එම අකුසල සින්හි මෝහයත් දිට්යීයත්බලවත්වන බැවින් අනිෂ්ට විපාකද බලවන් වේ. මෙහි පටිසන්ධි විපාකය සත්වන ජවනයෙන්ම සිදුවේ.

#### පඤ්චානන්තරීය කර්ම

ආනන්තරීය කර්ම පසෙකි. එනම්;-

- 1. මාතෘසාතක කර්මය
- 2. ජිතෘසාතක කර්මය
- 3. අරහන්ත සාතක කම්ය
- 4. ලොහිතුප්පාදක කර්මය
- සංඝ භෙද කර්මය

මේ කර්ම පසම මනුෂාගයකුට මුත්, අමනුෂායෙකුට කළ නොහැකි වේ. **පඤ්චානන්තරිය කර්ම** අතුරෙන් යම්කිසි කර්මයක් කළ පුද්ගලයෙක් වීනම් එම අත්බැවිහිම කොපමණ කුසල් කළත් මරණින් මතු ඒකාන්තයෙන්ම අනතුරු අත්බැව්හිම අපායොන්පත්තිය ලබන්නේමය. එහෙයින්ම එයට **ආනන්තරිය කර්මය** යයි කියනු ලැබේ. හෙතෙම ඔසුපත් නි්රයයන් ඇතුළු අටමහ නි්රයයන් අතරෙන් යමකිසි නිරයක ඉපිද, කල්පාන්තය තෙක් දුක්වීඳ එයින් මිදෙන්නේය. එහි පුතිසන්ධි විපාකය තුන්වන අත්බැව්**හි** ගෙන නොදෙන්නේය. කල්ප විනාශයට දස දිනකට පෙර ආනන්තරිය කර්මයක් කෙළේවීනම් ඒ පුද්ගල නෙමේ දෙවන අත්බැව්හි ලැබීය යුතු අපාය දුකින් මිදෙන්නේය. අපායෙහි දෙකුන් දිනක් දුක් තොවිදින හෙයි**නි. මේ ගරු කර්මය සත්වන ජවන් සිතින්ම** සිද්ධ කරණු ලබන්නක් බැවින් දෙවන ආන්මභාවයෙහි පටිසන්ධි විපාක නදුනුණොත් එම සත්වන ජවන කර්මය අ<mark>හෝසි කර්මයක්</mark> වන්නේය. නමුත්, එම අර්ථසාධක ජවන වීටීන්හි දෙවන, තුන්වන, සතරවත, පස්වත, සවත ජවත වෙතුනාවත්, අපරාජ්‍ර වෙදා වශයෙන් අවස්ථා පැමිණිකල්හි, අපාය පුතිසන්ධි විපාක හා පුවෘන්ති විපාකද දෙන බැව සැළකිය යුතුයි. මහ මුගලන් මහ රහතුන් වහන්සේ, පෙර සංසාරයෙහිදී කළාවූ මාතෘෂාතක, පිතෘසාතක කර්මයන්ගේ දෙවන වෙනුනාදීවූ අපරාපයයි වෙදා අකුසල කර්මයක් ගේතුකොටගෙණ රහත්වූ අත්බැව්හි සොරු පන්සියයක් වීසින් තලා මරා දුමීමෙන් පිරිනිවන් පැයේයි.

ළානන්තරිය කර්මයක් කළාවූ පුද්ගල තෙමේ ඒ කර්මය වළක් වන පිණිස කොපමණ කුසල කර්මයන් රස් කෙළේවී නමුත්, බුදුපා-වොක් මහ සහනට මහ දන් දුන්නේ වී නමුත්, අනතුරු අත්බැව්හි අපායොත්පන්තිය ඒකාන්තයෙන්ම වැළැක්වීය නොහැකි වේමැයි. අජාසත් රජ තෙමේ පිතෘ සානක ආනත්තරිය පාපකර්මය කොට, ලොහිතුප්පාදක සංස හෙද කර්මයන්ට සහායව සිට, මෑත භාගයෙහි සාමඤ්ඤ ඵල සූනාන්ත ධර්ම දේශනාව අසා, තමා කළාවූ පව් ගැන පසුතැවීලි වී බුදුන් වහන්සේ කමා කරවාගෙණ මේ ශාසනයෙහි අවල ශුද්ධාවන්ත උපාසකයන් කෙරෙන් අහුයයි, අග තනතුරු ලබා බුද්ධ පරිගිර්වාණයෙන් පසු පුළුම මහා සඩ්ගායනාව පිණිස සප්ත-පර්ණි ගුහා සමීපයෙන් කෙළ ලක්ෂයක් ධන වියදම් කොට සඩ්ගාය නා ධර්ම මණ්ඩපය කරවා, තුන් මසක් මුලුල්ලෙහි මහා කාශාපාදී පන්සියයක් මහරහතුන් වහන්සේට මහ දන් දී පන්දහසක් අවුරුදු මේ ශාසනය නිර්මලව පවත්නා පිණිස උපස්ථමහක වූයේ නමුත් සැට දහසක් අවුරුද්දට ආයු ඇත්තාවූ ලොහොකුඹු නරකයෙහි ඉපිද, අද දක්වා එහි දුක් විදින්නේය.

මේ පඤ්චානන්තරිය කර්ම අතුරෙන් සංසභෙද කර්මය අන් හැමටම වඩා බලවත් පාප කර්මයකි. සංස භෙදය කරන තැනැත්තා සම්බුද්ධ ශාසනයටම අන්තරාදයක කාරණයක්ම කරන්නේය. එබැවින් ආනන්තරිය කර්ම පසම යම් පුද්ගලයෙකු විසින් කරණ ලද්දේ නම්, එයින් සංසභෙද පාපකර්ම යෙහි පුතිසන්ධි විපාකම ගෙනදෙන්නේය. අවශෙෂ කර්ම චතුස්කයෙහි සත්වන ජවනයාගේ පුතිසන්ධි විපාක අහෝසි වේ.

සඩසහෙද කර්මය හැර අවශේෂ කර්ම සතර කෙළෝවිනව ලොහිතුප්පාදක කර්මය විපාක දෙයි. ඉතිරි කර්මනුයෙහි දෙවන ආත්ම භාවයෙහි ලැබීය යුතු පටිසන්ධි විපාක ශක්තිය අහෝසි වෙයි.

සංස හෙද ලොහිතුප්පාදක කර්ම දෙක හැර ඉතිරි කර්මපුය කෙළේවීනම් අරහන්ත සාතක කර්මය විපාක දෙයි. ඉතිරි කර්මද්ට-යේ සත්වන ජවන යෙහි පුතිසන්ධි විපාක ශක්තිය අශෝසි වෙයි.

මාතෘසාතක පීතෘසාතක කර්මද්වය කෙළේවීනම්, පියා සුසිල-වන්තයෙක් වී මව දුශ්ශීල වීනම්, පිතෘසාතක කර්මය විපාක දෙයි. මව් පිය දෙදෙනාම දුශ්ශීල නම් මාතෘසාතක කර්මය විපාක දෙයි. මව්පිය දෙදෙනාම සිල්වත් නම්, මාතෘ සාතක කර්මයට විපාක දෙයි. මෙසේ වීමට ගේතුව, මව්පිය දෙදෙනා අතුරෙන් පමණේ ගුණය මහත්වන හෙයිනි.

සියඑ අකුසල් අතුරෙන් බලවත්වූ අකුසල ගරු කර්මය, නියත මීථාා දෘෂ්ටීය යි. දෙවන ගරු කර්මය පඤ්චානන්තරිය කර්මයි. පඤ්චානන්තරිය කර්ම සිදුවන්නේ දෙමනස්ස සහගත පටිස සම්ප-යුත්ත අකුසල ජවන චිත්ත වීරීයෙහි සත්වන ජවන වෙනනා ශක්ති යෙනි. නාස්තික දෘෂ්ටිය, අහේතුක දෘෂ්ටිය, අකිරිය දෘෂ්ටිය යන තිවිධ මීථාාදෘෂ්ටියත් පඤ්චානන්තරිය කර්මත් එක්කොටගත් කල්හි **අට්ඨමිච්ඡත්ත** යයි කියනු ලැබේ.

#### කුසල ගරු කර්ම

ඒකාන්තයෙන්ම දෙවන අන්බැව්හි පුනිසන්ධි විපාක ගෙන දෙන්නාවූ කුසල ගරු කර්මයෝ නම් රූපාවචර, අරූපාවචර ධාාන-යෝයි. ලොකොත්තර කුසල් පුනිසන්ධි විපාක නොදෙන හෙයින් මේ ගරු කර්ම වලට ඇතුළත් නොවෙති. පුථමධාාන ලාභි පුද්ගල තෙමේ ධාානයෙන් නොපිරිහී කළුරිය කෙළේවීනම් ඒකාන්තයෙන්ම දෙවන ආත්මයෙහි පුථමධාාන රූපාවචර බුහ්ම ලොකයෙහි උප-දින්නේය. අනිකුත් ධාානයන්ගේ පුතිසන්ධි විපාක දීමන් මෙසේමය.

පුථමධානතය පටන් නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායනත ධානතය දක්වා ධානත සියල්ලම උපදවාගත් පුද්ගල නෙමේ මතු අසවල් නැත උපදිම වායි භුමි නියමයක් නොකොට කළුරිය කෙළේවීනම් නෙවසඤ්ඤා නාසඤ්ඤායතන භුමියෙහිම උපදින්නේය. හෙනෙම මරණාසන්න කාලයේදී යම් භූමියක උපදිම්වායි පුාර්ථනා කොට කළුරිය කෙළේ වීතම්, පැතු භූමියෙහිම උපදින්නේය. යම් හෙයකින් බඩලොව නිකාන්තිය අත්හැර දෙව්ලොව හෝ මිනිස් ලොව හෝ උපදිම්වායි පැතුයේවීනම්, එම ධානන චිත්ත වීරීන්හි පරිකර්මාදී කාමාවමර කුසල කර්ම බලයෙන් සප්ත කාම භූමියෙහි මහෙශාකය දිවාරාජ යෙක් හෝ ගුෂ්ඨ මිනිසෙක් හෝ වන්නේය.

### ආසන්න කර්ම

මරණාසන්න කාලයේදී කරණ ලද්දවූ හෝ. රැස්කරණ ලද්ද වූ හෝ සිහිපත් කරණ ලද්ද වූ හෝ කර්මය ආස<mark>න්න කර්මය</mark> නම වේ

ආසන්න කර්මයද, කුසලාසන්න කර්මය, අකුසලාසන්න කර්මය යයි දෙවැදෑරුම් වේ. මරණාසන්න කාලයෙහි කළාවූ කුසල කර්මද, එයට පූර්වයෙහි නොහොත් මරණයට ස්වල්ප කලකට පෙර කරණ ලද කුසල කර්ම ද, පූර්වයෙහි කරණ ලදුව මරණාසන්න කාලයේදී සිහිපත් කලාවූ කුසල කර්මද **කුසලාසන්න කර්ම** නම් වේ. දෙවන භවයෙහි පටිසන්ධි දීම පිණිස ගරු කර්මයක් නැත්තේ වී නම්, මේ ආසන්න කර්මය ම ඉදිරිත්වී පටිසන්ධි වීපාක දෙන්නේය.

දුටුගැමුණු මහරජ, වුල්ලඞ්ගණිය යුද්ධයෙන් පැරද වුල්ලු-**ප**ථ්ඨාකතිස්ස ඇමැතියා සමග වනයට වැද, අතිශය බඩසයින් **පෙ**පෙන කල්හි, කෑයුත්තක් ඇත්දයි ඇමැතිගෙන් අසා, ඔහු වීසින් ගෙණෙන ලද බත් තලිය දක්වූ කල්හි එය සතර කොටස කට බෙදන්නට නියම කෙළේය. රජුවක්, ඇමැතිටත්, අස් වෙළඹටත් යයි තුන් කොටසක් වියයුතු තැන සතරවැනි කොටස කුමටදයි ඇමැති වීසින් වීචාළ කල්හි, තමා දුනගත් තැන් සිට කිසි කලෙක දනක් නො දී ආහාර අනුහව නොකළ බව කී කල්හි, මෙ වනයෙහි දන් පිළිගන්නට කවුරු සිටිනේදයි ඇමැති ඇසීය. එබස් අසා මහරජ සැදුහැ ඇතොත් ආය\$යත් දුර්ලහ තොවේ යයි පවසා හුනස්නෙන් නැගිට අහස දෙස බලා ''ආය\$යෝ ඇත්නම් දුන් මේ අන්තරායට පැමිණියාවූ අපගේ දනය පිළිගැණීමට වඩනා **ඉස්ක්වා යි පැවැසීය. එකල්හි පුවභු දිවයින දෙළොස් දහසක්** භික්ෂුන් සමග දන් පිණිස වැඩහුන්නාවූ පිණ්ඩපාතිකතිස්ස මහරහනන් වහන්සේ රජුගේ මේ ආරාධනය දිවැකනින් අසා, අනාගනයෙහි බුදසසුන් හොබවන රජුගේ ශුද්ධාව පිරිතී ගියේවීනම් නපුරැයි සිතා, ඒ භික්ෂුන් සිටියදී, පාසිවුරු ගෙන සැනෙකින් අහසින් වැඩ මහරජු ඉදිරියෙහි සිටි කල්හි, අධික ශුද්ධායෙන් ඉපිලී ගිය සිතැති රජ නෙමේ නම කොටසත් සමග පිණ්ඩපාතයට තැබූ කොටස රහතන් වහන්සේට පිදීය. ඇමැති තෙමේ ද මෙය දුක තම කොටසත් රහනන් වහන්සේට පුදු සිටි කල්හි අස් වෙළඹගේ ද කොටසත් දෙනු කැමැත්ත හැහවූ බව දැක එම කොටස ද <mark>පිදීය</mark>. මහරහතන් වහන්සේ ද. වගාම අහසින් වැඩ රජහුගේ කුසලය මහත් වේවායි සිතා දෙලොස් දහසක් භික්ෂුන් වහන්සේට එම දනය පිළිගන්වා අවසානයේදී ලනුරුන්වහන්සේ මහරජ ක්ෂුධාවෙන් පිඩිතව සිටින බව දුන, පාතුය සෝද, පුණිතාහාරයෙන් පුරවා අහසට දුමීය. එකෙණෙහිම බන් පානුය රජුගේ අනෙහි පිහිටියේය. රජනෙමේ ඉතා ස**නු**ටින්

ඇමැති හා අස් වෙළඹත් සමග බත් අනුහව කොට පානුය සෝද හිස් පානුය ∳ආපසු යැවීම නුසුදුසු යයි සිතා, තමා පැළදි ලක්ෂයක් අගතා කසි සලුව පානුයෙහි බහා අහසට දුමූ කල්හි තෙරුත් වහන්සේගේ අතෙහි පිහිටියේය.

පසු කාලයෙහි රජ තෙමේ නැවතත් යුද කොට ජය ගෙණ අතුරාධපුරයෙහි රුවත්වැලිසෑය , ලොහපාසාදය, තැතවීම ආදී මහ පින්කම කොට කුමයෙන් ආයු ගෙවී මරණමඤ්චකයෙහි හුන්නේ, පින් පොත කියවත්තට නියමකොට චූල්ලඩ්ගණිය යුද්ධයෙන් පැරද වනයෙහි සැහවී සිටින කල්හි දෙන ලද මේ දනය සිහිකරවන කල්හි අන් හැම පින්කමකටම වඩා පුිතිය ඉපිද, එයම කර්ම නිමිත්තක් වශයෙන් මරණාසන්න ජවනයන්ට අරමුණුවී කළුරිය කොට තුසිපුර-යෙන් ගෙණෙන ලද දිවා රථයෙහි පහළවී, දෙව පිරිස් සහිතව මහ සැය පැදකුණු කොට තුසි පුරය බලා පිටත්විය. මෙසේ පූර්වයෙහි කරණලද මේ කුසල කර්මය මරණයට ආසන්නවූ කල්හි අන් හැම පිංකමකටම පෙරටුව පැමිණ විපාක දීමට අවකාශ ගත්තේය.

තවද, රජගහනුවර වැසි තම්බදයික නම චොර සාතක තෙමේ දිවිහිමියෙන් මනුෂා සාතනය කොට මරණාසන්න කාලයෙහි සැටියුත් මහතෙරුන් වහන්සේ මගදී හමුවී තම ගෙට වැඩමචා ගෙණගොස් තමා පිණිස පිසූ බත වළඳවා, දහම් අසා, නොබෝ කලකින් කළුරිය කොට ඒ මනුෂාසාත අකුසල කර්මය වළක්වා දන් දී බණ ඇසු කුසල කර්මය ආසන්නයට පැමිණ සුගති පටිසන්ධිය ලබාගත්තේය. මෙය කුසලාසන්න කර්මයාගේ එලවිපාකයෝ යි.

යදසන්න හෙවන් ආසන්න අකුසල කර්මයද, මෙසේම විපාක දෙන්නේය. ලක්දිව අන්තර ගඬගා නම් ගම මහා වාචකාල නම් උපාසකයෙක් බුදුසස්නෙහි පැහැද, දනාදී කුසල් කරමින් සිට, වාර්ගජල උපදවනු පිණිස ධනනභාවනා කරමින්, තිස් අවුරුද්දක් මුපල්ලෙහි උන්සාහ කොට සෝචාන් මාර්ග ජල තබා ආලෝකයක් වත් නොලැබ, කලකිරුණු සිත් ඇත්තේ, බුද්ධ ශාසනය නෛයණි-හික නොවේය. ශුද්ධවූ ශාසනයක් නම් මෙතෙක් කළ භාවනායෙන් ජල ලැබියයුතු යයි යනාදි වශයෙන් අනාදර උපදවා තමාගේ තුවණ නුමුහු කළ බව නොසිතා වැරැදි දෂ්ටි ගෙණ මරණාසන්න යේදී එයම ආසන්න කර්මය වශයෙන් අරමුණු වී කළුරිය කොට මහවැලි ගහ මහත් ශරීරයක් ඇති කිඹුලෙක් ව උපන්මන්ය.දිනක් මේ කිඹුලා ගොදුරු සොයා ඇව්දින්නේ කසාතොටට පැමිණියේය. ගල්ටැම් පිරු ගැල් සැටක එපමණ බර අදින්නට සුදුසු පමණ ගව සමූහයක් යොද, ගැල් මෙගොඩ ගෙණෙනු පිණිස කසාතොටට පැමිණ මෙගොඩ එළවූහ. එකල්හි ඒ ටැම් පිරු ගැල් සැටන් එය අදනා ගව සමූහයක් යන සියල්ලම ඒ කිඹුලා ගිලිමින් ක්ෂුදව සංසිදුවා ගත නොහැකි විය. මෙය බුද්ධ ශාසනය පිළිබඳ ව වරුවා සිනා අනාදර කොට ලද්දවූ අකුසලාසන්න කර්මයාගේ විපාකය වේ.

# ආචීර්ණ කර්මය

නිරන්තරයෙන් කරණ ලද්දවූ වැදි කෙවුල් ආදී කර්වාන්න හෝ එක් වරක් කරණ ලද්දවූ යම් කුසල කර්මයක් හෝ අකුසල කර්මයක් හෝ, නිරන්තරයෙන් සිහිපත් කරන්නේ විනම්, ඒ කර්මය ආවීර්ණ හෙවන් යද්බහුල කර්මය නම් වේ. යමෙක් බලවත් වූ කුසල කර්මයෙහින් සොම්නස් උපදවාද, අකුසල කර්මයෙහි බලවත් වූ සන්නාපය හෙවන් නැවීල්ල උපදවා ද, එයද ආවීර්ණ කර්ම නම් වන්නේය. දුර්වලවූ කර්මය මර්දනයකොට ආසෙවන වශයෙන් බහුල වූ හෝ, කුසලා කුසල කර්මය ආවීර්ණ කර්මයක් වශයෙන් විපාක දෙන්නේය.

#### කටත්තා කර්මය

ගරු කර්ම, ආසන්න කර්ම, ආවර්ණ කර්ම යන කර්මයන් හැර අවශේෂ වූ ද, එක්වරක් පමණක් කොට සිහියෙන් තුරන් කරන ලද කර්ම කටත්තා කර්ම නම් වන්නේය. මේ කර්ම ඉතා දුර්වලයහ. නමුත් ස්වල්ප වූ කර්මයක් කොට නැවන නැවත සිහිපත් කිරීමෙන් ආසේවන පුතා ලද්දේවීනම්, දනය වූ තුන්වැදෑරුම් කර්ම, මරණාසන්නයේදී, අරමුණු නොවූ කල්හි, පුතියන්ධි විපාක දීමට අවකාශ ලබා ගන්නේය. ආසේවන පුතා නොලත් කුසලාකුසල කටත්තා කර්මයන්ට පුතිසන්ධි විපාක ගෙණ දීමේ ශක්තියක් නැත. මේ සතර විධ කර්මයන් අතුරෙන් ගරු කර්මය පළමුකොට විපාක දෙන්නේය. ගරු කර්ම නැති කල්හි ආසන්න කර්මයක් පුතිසන්ධි විපාක දෙන්නේය. ගරු කර්ම, ආසන්න කර්ම දෙකම නැති කල්හි ආවීර්ණ කර්මය විපාක දෙන්නේය. මේ තුනම නැති කල්හි ආසේවන පුනා ලැබූ කටත්තා කර්මය පුතිසන්ධි විපාක දෙන්නේය.

ගව ගාලට ඇතුල් කරණු ලබන ගවයන් අතුරෙන් අන්තිමට ඇතුල් කරණ ලද දිරාපත් වූ මහළු ගවයෙක්, අනික් තැනක් නොලැබ ගාල් දෙරටුව සමීපයෙහි ලැග සිට, නැවත දෙවන දවස්හි දෙර හරතා කල, ඒ දෙර සමීපයෙහි හුන් ගවයා දුර්වලයෙක් නමුත් අන් හැමටම පළමුව ගාලෙන් නික්මෙන්නාක් මෙන්, දුර්වල නමුත් ආසන්න ආවීර්ණ කර්මයන්ට පළමුව පුතියන්ධි විපාක දීමට අවකාශ ලබා ගන්නේය.

# දිට්ඨධම්ම වෙදනීය කර්මය

ට ආත්මහාවයේදීම, කර්මය කළාවූ ස්කන්ධයන්වම විශක දෙන කර්මය දිවය්ධම්ම චෙදනීය කර්ම නම් වේ. කුසලාකුසල ජවත් උපදනා විත්ත වීරීන්හි ජවත් සිත් සත අතුරෙන් පළමුවෙනි ජවත් සිතෙහි යෙදුනාවූ චෙතනා චෛතසිකය දිම්ඨධර්ව වෙදනිය කර්මය වන්නේය. මේ කර්මය හෙවත් පළමු චෙනි ජවත් සිත, අනාා ජවනයන්ගෙන් ආසේවන පුතා නො ලැබූ හෙයින්, පුතිසන්ධි විභාක ගෙණදීමට ශක්තියක් නැත. මේ කර්මයාගේ ශක්තිවයන් පුවෘත්ති විභාක ඉහාත්මයෙහිදීම ගෙණ නුදුනුතොත් එය අහෝයි කර්මයක් හෙවත් අභාවයට පත්, විභාක නොදෙන කර්මයක් බවට පැමිණෙන්නේය.

දිටයිධම්ම වෙදනිය කර්මය, කුසල දිව්යිධම්ම වේදනිය කර්මය, අකුසල දිව්යිධම්ම වෙදනිය කර්මය යයි දෙවැදැරුම් වේ. මේ දෙවැදැරුම් කර්ම අතුරෙන් දිව්යිධම්ම වෙදනිය දනමය කුසල කර්මය අතිශයින් මහත් වූ විපාක දිවේ ශක්තියක් ඇති කර්මයක් වීමට පුධානකොට කරුණු සතරක් සම්පූර්ණ විය යුතුය. එනම්:—

- 1. සම්පූර්ණ ධ්යානාභිඥලාහි බුදු පසේබුදු මහරහනන් වහන්සේ කෙනෙක් ලැබීමය.
  - 2. ධාර්මික වූ දන වස්තුවක් ලැබීමය.
- 3. පුතිගුාහක තෙමේ එදවස්හි නිරොධ සමවතින් නැගී සිටින බවය.
- 4. දයක තෙමේද පූර්ව චෙතතා, මුඤ්චන චෙතතා, අපර චෙතතාවන්ගෙන් පිරිසුදු වූ, සම්පූර්ණ වූ ශුද්ධා, වීය\$, පුදෙවන් ගෙන් යුක්ත වන බවය.
- මේ යනුරාඩ්ගයන් ගෙන් සම්පූර්ණ වූ දිට්ඨධම්ම වේදනීය කුසල කර්ෂය, එම භවගෙහි එම දවස්හි වුවත් අපුමාණ සම්පත් ලබාදීමට පොහොසත් වන්තේය. ආසේවන පුතා නො ලැබීමෙන් දුර්වල වූ හෙයින් පුතිසන්ධි විපාක නොදියහැකි නමුත්, එම කර්මය කළාවූ පාස්වස්කන්ධයටම සහේතුක කුසල විපාක මානුයක් දියහැකි වේ.

මුව දඩයම පිණිස වනයට වැදි පුරුෂයෙකු විසින් මුවන් ජන මග බලා මුවකු මරණ අදහසින් වෙඩි පහරක් යැවූ කල්හි ඒ වෙඩි පහර ඒ මුවාට වැදුනේවීනම් මුවා බිම වැටෙන්නේය. පහර වැරදුනහොත් මුවා පැනගොස් නැවත ඒ පුරුෂයා හට සොයා ගත හැකි නොවන්නේය. දිට්ඨධම්මවෙදනීය කර්මයද එසේමය අවකාශ ලද හොත් එම ආක්මභාවයේදී ම විපාක දෙන්නේය. නැතහොත් වෙනත් ආක්මයක දී විපාක දීමට නොහැකිවේ.

පෙර රජගහනුවර බිම්සර රජු දවස කාකවලිය නම් දුගියෙක් බැළමෙහෙයට ගිය කල ඔහුගේ භායඛ්‍යතාමෝ ආහාර පිණිස කිසිවක් නොලදින් ඇඹුල් කැදක් පමණක් පිස තම සැමීයා එනතෙක් මග බලා සිටි කල්හි, මහා කාශාප මහ රහතන් වහන්සේ නිරොධ සම්වතින් නැගිට ලොව බලනුයේ කාකවලිය නම් මහ දුගියා හට වැඩ සිදුකරණු කැමැතිව ඔහුගේ ගෙදෙර පිඩු සිහා වැඩි සේක. එකල්හි දුගි භායඛ්‍යතාමෝ රහතන් වහන්සේ කෙරෙහි පැහැදී දහක් දෙනු කැමැතිව පානුය ගෙණ ඇඹුල් කැඳ එහි බහා පිළිගැන්

වුවාය, මහාකාශාප මහරහතන් වහන්සේද කැද පාතුය පිළිගෙණ වෙහෙරට වැඩ ලොව්තුරා බුදුන් වහන්සේට පිළිගැන්වු කල්හි, බුදුරජාණන් වහන්සේ අනිකුත් පන්සියයක් දෙනා වහන්සේට ද නෙමේද, බැළමෙහෙ ගන්නවුන් සොයමින් කුමයෙන් දෙවරම වෙහෙර දෙසට ගියේ කැඳ ස්වල්පයක් ලැබ, එය අනුහව කොට සිටි කල්හි, මේ යාගු දනයෙහි අනුසස් මහකසුප් තෙරුන් විසින් විචාරණ ලදුව, මෙයින් සත්වන දවස කාකවලිය නම දුම නෙම මහත් ඓශ්චය**්** ලැබ කාකවලිය මහා සිටානෝ යයි පුසි<sub>ළ්</sub>ධ වන්නේ යයි බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළ සේක. මෙබස් ඇයු දුගි තෙමේ ඉතා සතුටුව වහා තම නිවසට ගොස් මෙපවත් භාය්ත වට දූන්වීය. මෙදවස්හි බිමසර රජනෙමේ ද නුවර පුදක්ෂිණා කරනුයේ නගරාසන්න අමු සොහොනෙහි දිවස් හුල නැගු පරුෂ යෙකු දක, රාජභොජනයෙන් බන් අනුභව කරන්නට කැළැනි බව ඔහු විසින් හඬනගා කියනු අසා, නැවත රජගෙට පැමිණ රජ බොජුන් ඔහු වෙන යවන ලෙස නියෝග කෙළේය. රාජපුරුෂයෝද එය ගෙනයාමට සමර්ථ කෙනෙකු නොලැබ, රාජ නියෝගයෙන්ම දහසක් බැදි පියල්ලක්වන් ගෙණ මෙය දෙවන්නට කෙනෙක සොයා යන්නේ, කාකවලිය නම් දුගියාගේ භාය්‍යා තොමෝ මෙපවත් අසා, එම කාය\$ ඉටුකර දීමට කැමැති බව දක්වු හෙයින්, ඈ රජු ඉදිරියට පමුණුවා, ඇගේ ඉල්ලීම පරිදි පුරුෂ වෙෂයෙන් පංචායුධ සන්නද්ධව සරසවාගෙණ බත් තලිය ගෙණ අමු සොහොත දෙසට පිටත්විය. අතරමග තල් ගසක් සමීපයෙන් ඈ යන කල එහි වසන දීස**නඵ**ල නම් එක්තරා යක්ෂයෙක් ඇ ගොදුරු කොට ගන්නා දෙහසින් ඇ විවාළ කල්හි, තමා රාජ දුතයෙක් බව දන්වා සිටි හෙයින්, නමා ගෙනුත් අස්තක් ගෙණයාහැකි දැයි අසා, හැකි දෙයක් නම් කරමි කී කල්හි ''දීසතඵල නම් යක්ෂයාගේ භායඞාව වූ සුමන දෙව්රජුගේ ද කාලි තොම පුතෙකු වැදුවාහයි කියමින් යව, එයට පඩුරු පිණිස මේ තල් ගස මුල තිබෙන නිධාන සත ගනුවයි'' යක්ෂයා වීසින් කියන ලදුව ඇ එසේම හඬනගා කියමින් ගියාය. මෙසේ මදුක් දුර කියමින් යන්නාවූ ඇගේ මේ වචනය ඇසු සුමන දෙව්රජ නෙමෙ සතුටුව ඈ ගෙන්වා තමන් වසන වෘක්ෂ මූලයෙහි තිබෙන බොහෝ නිධානයන් දක්වා එය ගනුවයි කීය. දෙවියන්ගෙන්ද බොහෝ සන් කාර ලැබ මෙසේ යන්නා වූ ඇ සොහොනට ගොස් දිවස්හුල ශුන්

පුරුෂයාහට බන දී, එය අනුහව කරවා, මුබය පිටන වැකුණු ඉඳුල් පිස දමන්නට කී කල , ඈ ලංචී අකින් මුබය පිස දමිය. ඇගේ මොළොක් අත ස්පර්ශ වූ කෙණෙනීම ස්ත්‍රියක් බව වැටහි අනුරාග චිත්තයෙන් ඇගේ හිසකෙස් වැටිය තම කටින් ඩැහැගත්තේය. ඈ ද එය ගලවා ගන නොහී කඩුවෙන් කෙස් වැටිය කපා, ඔහුගේ මුබයෙහි එය තිබිය දී ආපසු රජු වෙත ගොස් මෙපවත් සියල්ලම දන්වා යක්ෂයන් විසින් පවරණලද වස්තුව ද ගෙන්වා රජු ඉදිරියෙහි තැබීය. රජනෙමේ ද ඉතාසතුටුවී, කාකවලිය නම දුගියා ගෙන්වා ඔවුන්ගේ පිනින්ම ලත් ඒ සියළු ධනය ඔවුන්ටම පවරා සිටු තනතු-රෙහි පිහිටවූහ. එතැන් සිට ඔහු කාකවලිය මහා සිටානෝ යයි පුසිද්ධ විය. මෙය දිව්ඨධම්මවෙදනීය කුසල කර්ම විපාකයාගේ ස්වභාවයයි.

නවද, පූර්ණික නම් දුගියා සහ ඔහුගේ භායඛ්‍යතාවෝ ද, සැරියුත් මහ තෙරුන්ට දවටු දඩු සහ පැනින්ද බත් පානුයකින්ද පුද, එහි ආනිශංස වශයෙන් එදිනම තමා සී සැ තැන් සියල්ලක්ම කිහිරි මල් පිඩක් සේ රත්රන් පිඩවලු ගැසී තිබෙනු දක රජුට දන්වා රජු විසින් දෙන ලද සිටු තනතුරු ලබා බහුධන සිටානන් යයි පුසිද්ධ වී, ඔහු සහ ඔහුගේ භායඛ්‍යත් උත්තරා නම් දියණියන් බුදු පාලොක් මහ සහනට දන් දී දහම් අසා සොවොන් මාර්ගඵලයෙහි පිහිටි සැටියෙනුත් දිටය්ධම්මවෙදනිය කර්ම විපාකය මැනවින් අවලොධ කරගත හැකි වේ.

දිවයිධම්මවෙදනිය කුසල කර්මය මෙන්ම දිව්යිධම්ම වෙදනිය අකුසල කර්මය ද, එම අත්බැව්හිම විපාක නුදුනහොත් අහෝසි කර්ම බවට පත් වන්නේය.

අප බුදුන් වහන්සේ සද්ධර්මාමෘත වර්ෂා වස්වමින් බුදුසසුන් හොබවමින් වැඩවසන කල්හි, කීර්ථකයන් හට ලාහ යන්කාර නැතිවීමෙන් කෝපයට පත්ව, සැවැත්නුවර විංවාමානවිකා නම් පරිඛාජිකාවට උගන්වා, බුදුන් වහන්සේට අවමන් කරුණු සඳහා යෙදවීය. ඕතොමෝ ගැබිණියක් ලෙස සැරසී දෙවරම් වෙහෙර අසළ හැසිරෙමින් මහජනයා හට සැක උපදනා පරිද්දෙන් නව මසක් පමණ කල් වැස, බුදුරදන් සිව්වණක් පිරිස් මැද බුද්ධාශනාරුඩව වැඩගිද දහළු දෙසතා කල්හි, තමාගේ බඩ, දර දඩු මීටියක් බැඳගෙණ දෙවුරත් බඩත් වසා පලසක් පෙරෙවගෙණ අතුල් පතුල් උදුම්වා ගෙණ, පිරිස් මැදට විත් නොයෙක් මුසා බස් බැණ සිටියාය. එකල්හි සක්දෙවරජු තම අසුත් හුණුවූ බව දත, ලොව බලනුයේ විංචාමාණ විකාවත් දක මහ පිරිස් මැද සතා හෙළිකළ යුතු යයි සිතා මූෂික වෙස් ගත් දෙවියත් සතර දෙනෙකු ලවා එකවර දර මීටිය බැඳ තිබූ වැල් කපවා බීම හෙළා සිටි කල්හි රැස්ව හුත් පිරිස් විසිත් ඇ තලා පෙලා පත්තා දැමීය. මදක් තැත් ගිය කල්හි පොළොව පළා දා අවිච්මහ නිරය ගිනිදල් වෙලාගෙණ ගොස් අච්චියෙහි හෙළිය. මේ කථාවෙන් ද දිව්ඨධම්මවෙදනීය අකුසල කර්මයාගේ අනිෂ්ට විපාක එම අත්බැව්හි ලැබෙන සැටි දතහැකිවේ.

නවද, යමසා්ධරා දෙවීන්ගේ පියා වූ සුපුබුද්ධ ශාකාෳ රජතෙම බුදුන් කෙරෙහි නිකරුණේ කීපෙමින්, ආරාධනා ලත් තැනකට \_\_\_\_ දුන් වළඳනු පිණිස මහ සංඝයා වහන්සේ සමහ බුදුන් වඩනා දුක යා නොදෙමියි කියා වඩනා මග අවුරාගෙණ හිඳගත් කල්හි බුදුහු කරුණායෙන්ම ගමන් වළකා ආපසු වැඩ, අතරමහදී සිනහ පහළ කොට අනඳ මහ කෙරුන් විසින් එයට කාරණා විචාළ කල්හි සුපුබුද්ධ ශාකායයා අප ඇමට සිහා යන්නට අවසර නොකළ අකුසලයෙන් අදට සන්වන දවස තමන්ගේ මාලිගාවෙහි යටමාලේ හිණිපාමුළදී ලපාළොව පළා වැද නිරයෙහි හෙන්නාහු චේදයි වදළසේක. සුපු-බුද්ධ ශාකාායන්ගේ සහචරයෙකු මෙබස් අසා ඔහුට දන්වා සිටි කල බුද්ධ වචනය බොරු කරණු සඳහා තම මාලිගයෙහි උඩුමා-ලෙටවැද, රැකවල් ලා සත්වන දවස වනතෙක් මෙහිම වසමියි ඉටාගෙණ සිටියේය. සත්වන දිනයෙහි දී සුපුබුද්ධ ශාකායන්ගේ මංගල අශ්වයා උන්මන්නව ගැසෙන්නේයයි අසා, ඔහු සංහිදවනු පිණිස උන් තැගින් නැගිට අකුසලානුභාවයෙන් හරනා ලද දෙරටු වලින් බැස, යට මාලේ හිණි පාමුලට පැමිණ සිටිසඳ, මහ පොළොව විවරව සුපුබුද්ධයන් ඇදගෙන ගොස් අවීචියෙහි හෙළිය. වෙයද දිවර්ධම්මවේදනිය අකුසල කර්මයාගේ විපාකයෙකි.

නවද, දෙව්දන් කෙරුන් විසින් බුද්ධානන්තිය උගුලුවා සංස භෙද කොට බුදුන්ට අපරාධ ලෙස බොහෝ පුයෝග කරමින් වධ කළ අකුසලානුභාවයෙන් ඕ හට මේ ආන්ම භාවයෙහි විපාක දීමෙන් භූමිය විවරකොට ගෙණගොස අවිච්මභා න්රයෙහි හෙළිමත් දීථයිධම්මවෙදනිය අකුසල කර්ම විපාකයෙකි.

තවද, සැරියුත් මුගලන් දෙදෙනා වහන්සේ කෙරෙහි ඊර්ෂාාවෙන් බිණුවාවූ අකුසල විපාකයෙන් දෙවදත්හුගේ ශාවක වූ කොකාලික මහණතෙම එම ආත්මභාවයෙහිම පොළොව පළාගෙණ ගොස් පදුම නම් නිරයෙහි පතිත කෙළෝත් මේ දිව්ඨධම්මවෙදනිය අකුසල කර්ම විපාක ශක්තියෙනි.

නවද, නන්ද නම් ගොසාතක තෙමේ, පණස් අවුරුද්දක් ගවයන් මරා ජීවත්වනුයේ දිනක් බත් අනුහව කරන්නට ගොස් මස් නැතිව පට්ටියෙහි හුන් ගොනෙකුගේ දිව කපා පුලුස්සා ගෙණවුන් බන් අනුහව කරන්නට තැත්කළ විට තමන්ගේ දිව මුලින්ම කැඩි බත් ගොඩෙහි වැටී මහ හඩින් හඩ හඩා කාල කුියා කොට නිරාගත වූයේත් දිට්ඨධම්මවෙදනිය අකුසල විපාකයකිනි.

තවද, නන්ද නම් යක්ෂයෙක් සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේට නීකරුණේ හිසට පහරක් ගැසූ අකුසලයෙන් එවිටම පොළොව පළාගෙණ අවිවියෙන් මහත් ගිනිකදක් දිවවුන් හඩව හඩවා ඔහු වෙළා ඇදගෙන ගොස් අවීවියෙහි හෙළිය. මෙයද දිව්ඨධම්මවෙදනිය කර්ම විපාකයකි.

තවද, උත්පලවර්ණා මහා ස්ථවිරින්ගේ මශිලනුවන්ගේ පුනු වූ නන්ද මානවක තෙමේ අන්ධ වනයෙහි වැඩ විසූ උත්පලවර්ණා මෙහෙණින් වහන්සේට අපරාධකොට එකෙණෙහිම මහා පොළොව විවරව් ගිනිදල් අවුත් නන්ද මානවකයා වෙලා ගෙණ ගොස් අව්වියෙහි හෙළිමත් මේ දිව්ඨධම්මවේදනිය අකුයල කර්ම විපාකයෙකි.

# උපපජ්ජ වේදනිය කර්මය

අනතුරු අත්බැව්හි හෙවත් දෙවන ජාතියෙහි පුතිසන්ධි විපාක දෙන කර්මතෙමේ උපපජ්ජ <mark>වෙදනිය කර්ම නම් වේ.</mark> අර්ථසාධක ජවත් උපදතා චිත්ත වීථින්හි සත්වන ජවත් සිත්ති යෙදෙන චෙතතා චෛතසිකයට උපපජ්ජවෙදනීය කර්මය යයි කියනු ලැබේ මෙය ජනක කර්මය හා සමානය. පුථම ජවතාදී ජවත් සය වීසින් රුකුල් දෙන ලද සත්වන ජවනය වීසින් දෙවෙනි අත් බැව්හි පටිසන්ධි විපාකය හා පුවෘත්ති විපාකද උපදවනු ලැබේ.

උපපජ්ජවෙදනිය කර්මයද කුසලාකුසල වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ. ඔවුන් අතුරෙන් කුසල උපපජ්ජවෙදනීය කර්මයෝ තුමූ එක් සත්ත්වයෙකු කෙරෙහි අනන්ත අපුමාණ වෙත්. ඒ අපුමාණ උපපජ්ජවෙදනීය කර්මයන් අතුරෙන් අතිශයින් බලවත් වූ උපපජ්ජ වෙදනීය කර්මයකින් පුතිසන්ධිය ගෙණදුන් කල්හි, අවශේෂ සත්වන ඓතනා කුසල කර්මයෝ අහෝසි කර්ම නම් වෙත්. නියම කාලය ඉක්මීම හේතුකොට ගෙන පැල නොවෙන්නාවූ ධානා බීජ මෙන් අභාවයට පත්වන්නේය. කුසල උපපජ්ජවෙදනීය කර්ම අතුරෙන් යම් රූපාවචර අරුපාවවර ධාන කුසල කර්මයෝ වෙත් නම්, ඔව්හු අන් හැමටම පළමු පටිසන්ධි විපාක දෙවමින් බඹ ලෙවිහි පහළ කරවන්නාහුය.

අකුසල උපපඡ්ජ වෙදනිය කර්ම අතුරෙන් පඤ්චාතන්තරිය කම් හා නියත මීථාාදෘෂ්ටිය බලවත් හෙයින් අන් හැම අකුසල උපපජ්ජ-චෙදනීය කර්මයන් වළක්වා එහි පටිසන්ධි විපාක ලබා දෙන්නේය එවිට අවශෙෂ අකුසල උපපජ්ජ වෙදනීය කර්මයෝ අභාව කර්ම, හෙවත් අහෝසි කර්ම බවට පැමිණෙන්නාහ

# අපරාපරිය වෙදනීය කර්මය

තුන්වන ආත්ම භාවය පටන් අනුපාදිශෙෂ නිර්වාණ ධාතුවෙන් පිරිනිවන් පැම දක්වා මේ අතරෙහි අවකාශ ලත් විටෙක විපාක දෙන කර්මයෝ අපරාපය්‍ය වේදනිය කර්ම නම් වෙත්. පළමුවෙනි සත්වෙනි ජවනයන්ට අතර සිටි පඤ්ච ජවන චිත්තයන්හි සම්පුයුක්ක චෙතනා චෛතසිකයෝ අපරාපරිය වෙදනීය කර්ම වන්නාහ.

මේ කර්මයෝ ද කුසලාකුසල වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ. එක් සත්ත්වයෙක් හට ඇත්තාවූ අපරාපයයි චෙදනීය කර්මයන්ගේ EE සඩ්ඛාාව අනන්තය අපුමාණය. මිනිසුන් දහසක් නැගී ගියාවූ නැවක් මහා සමුදු මධායෙහි විනාශ වී නම්, ඒ දහසක් මිනිසුන් හට අපරාපරිය වෙදනීය කර්ම දහසක් ඉදිරිපත් වී ඔවුන්ගේ මරණය සිදු කරන්නේය. එක් කර්මයකින් එක් භවයෙක්හි පුතිසන්ධි විපාක දී අපුමාණ ජාතිවල පුවෘත්ති විපාක දිය හැකි වේ. එක් සිතකින් එක් වරක් පුතිසන්ධි විපාක දුන් කල, එම චෙතනාවෙන් හෙවත් එම සිතින් නැවත පුතිසන්ධි විපාක නොදිය හැකි වේ. තවද, පුතිසන්ධි විපාක නොදී පුවෘත්ති විපාක දෙන්නාවූ අපරාපරිය වෙදනීය කර්මපථයක් නම් නැත්තේය.

අපරාපරිය වෙදනීය කර්මයාගේ ශක්තියෙන්ම විපාක දිය නොහැකි වේ. බොහෝ සෙයින් දිට්ඨ ධම්ම වෙදනීය කර්මයන් විසින් බලවත්වූ අපරාපරිය වෙදනීය කර්මයට රුකුල් දීමෙන්ම විපාක දෙන්නේ වේ. දිට්ඨ ධම්ම වෙදනීය කර්මයෙන් තොරව ඒ මහානු භාව සම්පන්න අපරාපරිය වෙදනීය කර්මයන්ට විපාක නො දිය හැකිය.

දඩි ගිනි අභුරු රැසක් මැදට අමු දර දමූ කල්හි එම අමු දර දවෙන්නාක් මෙන්, බලවත්වූ අපරාපරිය වෙදනීය කර්මයට දුර්වලවූ දිට්ඨ ධම්ම වෙදනීය කර්මයකින් රුකුල් ලැබීමෙන් ඒ බලවත් අපරා-පරිය වෙදනීය කර්මයාගේ මහත්වූ විපාක දෙන්නේය.

දුර්වල ගින්නකට යහපත් වියලි දර දමු කල්හි එම දර දවීමෙන් දැඩි ගිනි හටගන්නාක් මෙන් දුර්වලවූ අපරාපරිය වෙදනීය කර්මයට බලවත් දිටය ධම්ම වේදනිය කර්මයකින් රුකුල් ලැබ මහත්වූ විපාක දෙන්නේ වෙයි.

තවද, දුර්වලවූ ගින්නට වර්ෂා ජලය ලැබුනු කල්හි ගිනි නිවී යන්නාක් මෙන් දුර්වල අපරාපරිය කුසල කර්මයක් බලවත්වූ දිවය ධම්ම වේදනිය අකුසල කර්මයකින් පෙළෙනලද්දේ වී නම්, කුසල විපාක නොදෙන්නේය.

බියසුලු කෙනෙකුට තනිවම සොහොන් භුමියට යා නොහැ**කි** මෙන් අපරාපරිය චෙදනීය කර්මයට තනිවම විපාක දිය නොහැ<mark>කි</mark> වේ. යහළුවෙක් ලදහොත් බියසුළු තැනැත්තාට සො<mark>හොනට</mark> යා හැකි වන්නාක් මෙන්, දිට්ඨ ධම්ම චෙදනීය කර්මය නම් වූ යාළුවාගේ උපකාරය ලැබූ කල්හි අපරාපරිය චෙදනීය කර්මයට චීපාක දිය හැකි වන්නේය.

#### අහෝසි කර්මය.

විපාක නොදෙන ලද්දවූද, මතු විපාක නොදෙන්නාවූද කර්ම නෙමේ අහෝසි කර්ම නම් වේ. අහෝසි කර්ම ද, කුසලා කුසල වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ.

දෙවදත් ඉතරණුවෝ මේ ශාසනයෙහි පැවිදිව, සතර සංවර සිලය රක්ෂා කොට පඤ්චාහිඥා අෂ්ටසමාපත්ති උපදවා මෑත භාග යෙහි සංසභෙද කර්මය කොට අවීවි මහා නරකයෙහි උපන්නේය. ඔහු විසින් රැස්කළාවූ කාමාවචර රූපා වචර, අරූපාවචර ආදී කුසල-යන්ගේ දිට්ඨධම්මවෙදනීය, උපපජ්ජවෙදනිය කර්මයෝ අහෝයි කර්ම බවට පැමිණවූහ.

නවද, බොහෝ මනුෂා සාතන කොට මැත භාගයෙහි මහණව රහත්වූ අඩ්ගුලිමාල තෙරණුවෝ, ඒ අපුමාණඅකුසල කර්මයන් අතුරෙන් උපපජ්ජවෙදනීය අපරාපරිය වෙදනීය අකුසල කර්මයන් අහෝසි බවට පැමිණවූහ. නමුත් ඒ අඩ්ගුලිමාල තෙරණුවන් වාසය කරන්නාවූ ගුාම නගරාදීයෙහි බලු කපුටු ආදීන්ට දමාගසන්-නාවූ කැට මුගුරු ආදිය තෙරුන්වහන්සේගේ හිසේ පැහැර, හිසෙන් ගලන්නාවූ ලෙයින් සිවුර තෙමී වෙහෙරට පෙරළා වඩින්නේය. මෙ වනාහි මනුෂා සාතක අකුසලයන්ගේ දිට්ඨධම්ම වෙදනීය විපාක බව දනයුතුයි.

# අකුසල කර්ම

විපාක දෙන ස්ථාන වශයෙන් සතර වැදෑරුම්වූ කර්ම අතු<mark>රෙන්</mark> අකුසල කර්මයෝ, ද්වාරයන්ගේ වශයෙන් තුන් වාදෑරුම් වෙ<mark>න්.</mark> එනම්:—

- 1. කාය කර්ම (කාය විඥප්ති)
- 2. වචී කර්ම (වාග් විඥප්ති)
- 4. මුනො කර්ම

#### අකුසල කාය කර්ම

පුධාන වශයෙන් අකුසල කාය කර්මයෝ නිව්ධාකාර වෙ<mark>ත්.</mark> එනම්:—

- 1. පාණාතිපාත අකුසල කර්මය
- 2. අදින්නාදන අකුසල කර්මය
- 3. කාම මිත්ථාාචාර අකුසල කර්මය

මේ කාය කර්මයන්ගේ නිකුත් වීමට දෙරටුවක් වැනි හෙයින් කාය ද්වාරයයිද, කාය වීඥප්තියයි ද කියනු ලැබේ. මේ කර්ම බොහෝ සෙයින් කායද්වාරයෙන් සිදු වන්නේ වී නමුත් සවල්ප වශයෙන් වාග්ද්වාරයෙහිද සිදුවිය හැකිය.

#### පාණාතිපාත අකුසල කර්මය

පුණ යනු සම්මුති වශයෙන් සත්ත්වයාටද, පරමාර්ථ වශයෙන් ජීවිතෙන්දියටද කියන නමෙකි. සත්ත්වයෙකුගේ ස්වාභාවික පතනය හෙවත් ස්වාභාවික මරණය වළකා අතිපතනය හෙවත් පුයෝග බලයෙන් සත්ත්වයෙකුගේ මරණය සිද්ධ කිරීම පාණාතිපාතය තම වේ. එ වැනි හෙළීමක් හෙවත් මරණයක් සිදු කරන්නාවූ කල්හි උපදනා අකුසල ජවන විත්ත වීරීන්හි හට ගත් ජවන විත්තයන්හි සම්-පුයුක්ත වූ චෙතනා චෛතයිකයෝ පුණසාත අකුසල කර්ම තම වෙත්. ඒ චිත්ත වීරීන් අතුරෙන් ද අර්ථ සාධක නොවන්නාවූ ජවනයන් කර්ම වශයෙන් ද අර්ථසාධක ජවන කර්ම පථ වශයෙන්ද සළකනු ලැබේ.

කර්මපථ බවට පැමිණි කර්මයෝ පම්සන්ධි විපාක දී අනතුරුව පුවෘත්ති විපාකද දෙනි. කර්මපථ බවට නොපැමිණි කර්මයෝ පුවෘත්ති විපාක පමණක් දෙකි.

පුාණසාන අකුසල කර්මපථයක් සිදුවීමට අඬ්ග පසක් සම්පූර්ණ විය යුතුයි. එයින් එකක් හෝ අඩුවී නම් කර්මපථයක් නොවී සාමානාෘ පුවෘත්ති විපාක මානුයක් දෙන්නාවූ කර්මයක් වන්නේය. ඒ අඬ්ග පස නම්:—

- 1. සනෙකු වන බවය.
- 2. සතෙකු බව දුනීමය.
- 3. සත්ත්වයා මැරීමට සිතක් ඇතිවීමය.
- 4. සත්ත්වයා මැරීමට උපකුම හෙවත් පුයෝග යොදන බවය.
- 5. සත්ත්වයාගේ මරණය සිදුවීමය.

# ලෙහි උපකුම හෙවත් පුයෝග සයෙකි. එනම්:—

- සාහත්ථික පුයෝගය—තමා විසින් හෙවත් තම අතින් මැරීම.
- 2. ආණත්තික පුයෝගය—අනුන් ලවා මැරවීම,
- 3. නිස්සග්ගිය පුයෝගය—ගල්, පොලු දඩු මුගුරු ආදියෙන් ගසා තෝ වෙඩි තැබීම් ආදියෙන් තෝ මැරීම.
- 4. ථාවර පුයෝගය—බොරු වලවල් කැණිම, උගුල් ඇටවීම ආදියෙන් මැරිම.
- සෘද්ධිමය පුයෝගය—සෘද්ධි බලයෙන් මැරීම.
- 6. විදාහමය පුයෝගය—මන්තු ගුරුකම් ආදියෙන් මැරීම

මෙයින් යමකිසි පුයෝගයකින් සතෙකු මරණ කල්හි අඩිග සම්පූර්ණ වී නම් පුාණසාත අකුසල කර්මපථය සිද්ධ වන්තේය. මෙයින් ආණත්තික පුයෝගයෙන් සතෙකු මරණ කල්හි වාග්ද්වාර යෙන් අකුසලය සිද්ධ වන බව සැළකිය යුතුයි.

පාණසාත කර්මය සිදුකරණ කල්හි, ද්වේෂමූල දෙමනස්ස සහගත පටිසසම්පුයුක්ත සිත් දෙකින් මිස අන් අකුසල සිතකින් සිදුකළ නොහැකි වේ. කොපමණ සතුටින් සිනහ සෙමින් සත්ත්ව සාතනය කිරීමට තැත් කරන්නේ වී නමුත් තමා ගේ අදහස ඉටු කර ගැනීමට සත්ත්වයාගේ ජීවිත්වීම බාධාවක් වන බැවින් එය හැතිකරණ අවස්ථාවෙහි පටිස සිතක්ම උපදින්නේය. මෙවැනි පාපකර්මයක් මරණාසන්නයේදී අරමුණු වුවහොත් ඒකාන්ත යෙන්ම දෙවන අන්බැවිහි අකුසල විපාක උපෙක්ඛා සහගත සන්තී රණ සිතින් සතර අපායෙහි පටිසන්ධිය ගෙණ දෙන්නේය. එයට පසුව එහි පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් අහේතුක අකුසල විපාක සිත් සතම ලැබීමෙන් ඉතා දීර්ඝ කාලයක් දුක් විදිමින් නැවත පටිස ජවන් උපදවමින් අපා දුකට ම පමුණුවන්නාහ. සත්ත්ව සාතනය කිරීමේදී සත්ත්වයාගේ ගුණවත් කමේ හැටියටත් ශරීර පුමාණයේ හැටියටත් කර්මයෙහි බරපතල භාවය අඩු වැඩි වන්නේය. ආය්‍ය පුද්ගලයන්, සිල්වන් පෘථග්ජනයන්, දෙමාපියන් ආදි ගුණයෙන් වැඩි පුද්ගලයන් මැරීමේ විපාක ඉතා මහත්ය. මහත්වූ ශරීර ඇති සතුන් මැරීමේදී පුයෝගයත්, එයට ගතවන කාලයත් මහත් බැවින්, මරණය සිදුකරණතෙක් මරණ ඓතනාවන්ම ඇති වන හෙයින්, එම කර්මය ද බලවත් වන්නේය.

### අදින්නාදන අකුසල කර්මය

නුදුන් දෙය ගැන්ම අදින්නාදන නම් වේ. අන්සතු වස්තුව තෙවත් තමන් වෙත නුදුන් දෙය ගැණීම යන අදහසයි. එසේ ගැණී මේදී ඇතිවන ජවන චිත්තයන් හා සම්පුයුක්ත වෙනනා චෛතසිකය අදින්නාදන අකුසල කර්මය නම් වේ. අර්ථ සාධකවූ හෙවත් අඩග පසකින් සම්පූර්ණවූ එම සොරකම අදින්නාදන අකුසල කර්ම පථය නම් වේ. එයින් එකක්වත් අඩුවී නම් කර්මපථ බවට නොපැමිණේ.

#### එහි අඩග පස නම්:—

- 1. අන් සතු වස්තුවක් වීමය.
- 2. අන් සතු වස්තුව බව දනීමය.
- 3. අන් සතු වස්තුව සොරා ගැණීමට සින්වීමය.
- 4. එම වස්තුව පැහැර ගැණීමට උපකුම යෙදීමය.
- 5. අන් සතු වස්තුව සොරකම් කිරීමය.

සොරකම් කරණ තැනැත්තා ලොහ සිතින් අන් සතු වස්තුව පැහැර ගත්තා කල්හි ලොහ මූල අකුසල් සිතකින්ද, කොධයෙන් හෝ පලිගන්නා අදහසින් හෝ පැහැර ගන්නා කල්හි ද්වෙෂ මූල සිතකින්ද අදින්තාදන අකුසල කර්මය සිද්ධ වන්නේය. මේ අදින්නා දන අකුසල කර්මය බොහෝසෙයින් කායද්වාරයෙන් සිදුවන්නේ වී නමුත් ආණන්තික වශයෙන් හෙවත් අණකොට අන් කෙනෙකු ලවා සොරකම් කරවීමේදී වාග්ද්වාරයෙන්ද සිද්ධ වන්නේය. අදත්තාදන අකුසල කර්මයෙහි විපාක වශයෙන් මෙලොවදී නොයෙක් දුක්, හිරිහැර, නින්ද, අපහාස, වධ වීදීමටද සිදුවී එම අකුසලානුභාවයෙන් මරණින් මතු ඉතා දීර්ස කාලයක් සතර අපා දුක් විද, යම් විටෙක මිනිසත් බවක් ලද්දේවීනම් ඉතා අසරණ දුගී බවට ද පත්වන්නේය.

#### කාමමිථාාචාර අකුසල කර්මය

මෙහි කාම යනුවෙන් ස්නී පුරුෂයන් හහවයි. මිථාාචාර යනු වරදවා හැසිරීමයි. ස්නී පුරුෂයන්ගේ වැරැදි හැසිරීමට කාම මිථාා චාරය යි කියනු ලැබේ. පුරුෂ තෙමේ පර ස්නීන් සේවනය කරණ කල්හිද, ස්නී තොමෝ පරපුරුෂයන් සේවනය කරන කල්හිද, උප දින්නාවූ යම් ආශ්වාද චෙතනාවක් වේද, එය කාමම්ථාාචාර අකුසල කර්මය නම්වන්නේය.

අඩ්ග සතරකින් සම්පූර්ණ වූ කාමමීථාාචාර අකුසල කර්මය, කර්මපථ බවට පැමිණෙන්නේය. එම අඩ්ග සතර නම්:—

- 1. පර ස්තුියක් හෝ පර පුරුෂයෙක් වීමය.
- 2. සේවන සිත ඇතිවීමය.
- 3. උපකුමය හෙවත් සේවනය කිරීමය.
- 4. අධිවාසනය හෙවන් එය ඉවසීමය.

**මෙහි දක්**වන ලද පර ස්<mark>නිහු විසිදෙනෙක්</mark> වෙති. එනම්:—

- මාතුරක්ඛිතා නම් වූ මව විසින් රක්තාලද ස්ත්‍රය.
- පිතුරක්ඛිතා නම් වූ පියා විසින් රක්නාලද ස්ත්‍රීය.
- මාතුපිතුරක්ඛිතා නම් වූ මව්පිය දෙදෙනා විසින් රක්නාලද ස්තිය.
- භගිනිරක්ඛිතා නම් වූ සහෝදරි්ය විසින් රක්නාලද ස්තිය.
- 5. **හාතුරක්බිතා** නම් වූ සහෝදරයා විසින් රක්නාලද ස්නිය.
- 6. **ඤාතිරක්ඛිතා** නම් වූ නෑයන් වීසින් රක්නාලද ස්තු්ය.
- 7. ගොත්තරක්ඛිතා නම් වූ ස්වකීය ගොතුයන් විසින් රක්නා ලද ස්තිය.

- 8. ධම්මරක්ඛිතා නම් වූ සහ ධාර්මිකයන් විසින් රක්නාලද ස්තුිය
- 9. සාරක්ඛා නම් වූ ගැබ්ව සිටියදී හෝ මෝ මාගේ යයි රක්තා ලද ස්නුීය.
- 10. සපරිදණ්ඩා නම් වූ අසුවල් ස්තුිය කරා ගියහොත් මෙතෙක් දඩ යයි නියමකරන ලද ස්තුිය.
- 11. ධනත්තිකා නම් වූ ධනය දී ගන්නා ලද ස්තුිය.
- 12. ජන්දවාසීනි නම් වූ සිය කැමැත්තෙන් පිය වූ පුරුෂයා ළහ වසන්නාවූ ස්තිය.
- 13. භොගවාසිනි නම් වූ හොග නිසා භාය\$ා බවට පත්වූ ස්තු්ය
- 14. **පටවාසිනි** නම් වූ වස්තුය මාතුයෙන් භාය\$ා බවට එළඹ සිටි ස්තුය.
- 15. ඔදපත්තකිනී නම් වූ පැත් කලයෙහි අත බහා මේ ජලය මෙන් එක්ව වසමු යයි කැමැතිකොට වසන්නාවූ ස්තුිය.
- 16. ඕහතවුම්බටා නම වූ දර දිය අදින නැනැත්තී විසින් හිසින් සුඹුලුවම බිමතබා බ්රින්ද බවට ගත්තාවූ ස්තුීය.
- 17. දසිහරියා නම් වූ දසීව භාය\$ාව බවට ගත් ස්තුිය.
- 18. කම්මකාරි භරියා නම් වූ බැළමෙහෙ කරන්නීව භාය\$ා බවට ගත් ස්තුිය.
- 19. ධජාහටා නම් වූ යුදකොට ජය ගෙණ පරදෙසින් ගෙණෙන ලද ස්නිය.
- **20. මුහුත්තිකා** නම් වූ මොහොතකට බිරින්ද බවට ගන්නාලද ස්තීය.

මෙකී ස්තුීන් අතුරෙන් කවර ස්තුීයකු සමග හෝ මෙවුන් දම සේවනය කරණ පුරුෂයා හට කාමමීථාාවාර අකුසල කර්ම පථය සිද්ධ වන්නේය.

මාතුරක්ඛිතා, පිතුරක්ඛිතා, මතාපිතුරක්ඛිතා, හගිනි රක්ඛිතා, හාතුරක්ඛිතා, ඤාතිරක්ඛිතා, ගොත්තරක්ඛිතා, ධම්මරක්ඛිතා, යන ස්තිහු අවදෙනා හට, ඔවුන් ගේ ස්පර්ශය පිළිබඳව ස්වාමීහු නැති බැවිත්, පරපුරුෂ සේවනයෙහි කර්මපථය සිද්ධ නොවේ. මේ කාමාමීථාහාචාරයද කායද්වාරික අකුසල කර්ටයකි.

කාය කර්මයක් වූ සූරාමේරය පානයද, ස්පර්ශකාම ගුණයෙහි මරදවා පිළිපදනා හෙයින් කාමමීථාාචාරයෙහිම ඇතුළත් වේ.

කවද, කාමමීථාාචාරයෙහි හැසිරෙන්නාවූ ස්තුි පුරුෂයන් හට මෙලොවදීම නොයෙක් විද, හිරිහැර, නින්ද, අපහාස ලැබීමටත්, මරණින් මතු සතර අපායෙහි ඉපිද, නොයෙක් දුක් විදීමටත් සිදු වන්නේය. ඔනුෂාාත්මයක් ලැබුනේචීනම් නපුංසකව විරුපව උප දිති. බොහෝ ජාතීන්හි ස්තුින්වම උපදිත්. ස්වාමි කුලයට ගියේවී නමුත් ඔවුනොවුන් අවිශ්වාසව, අපුියව, අමනාපව කුකුස් සහිතව වෙසෙති. නොකල්හිම බිදී වෙන් වෙති.

යම ස්තියක් පරපුරුෂ සේවනය කරන්නීද, ඒ ස්තිය මතු සසරදී ස්තිභාවයෙන් සදහටම නො මිදේ. යම් පුරුෂයෙක් පරස්ති සේවනය කෙරේ ද, හෙතෙමේ පරලෙවිහි ස්තියක්වම උපදී.

කාම මීථාාචාර අකුසල කර්මය ලොහ මූල සිතකින්ම සිදු වන්තේය.

# අකුසල වචී කර්ම

මුසාවාද, පිසුණාවාවා, එරුසාවාවා, සමඑප්පලාප යන අකුසල කර්ම සතර බොහෝ සෙයින් වාග්ද්වාරයෙහි පවත්තා බැවින් වවී කර්ම නම් වේ. ඇතැම්විට වචීකර්මයෝ කායද්වාර යෙහිද ස්වල්ප වශයෙන් හටගනී. වචනයෙන් කිවයුතු වූ මුසාවාද ආදිය, පතුාදියෙහි ලියා දෙන කල්හිද, හස්තමුදාවෙන් හෝ හහ වන කල්හිද, එය කායද්වාරයෙහි පැවැති වවී කර්ම නම් වන්නේය.

# මුසාවාද අකුසල කර්මය

මුසා යනු අසතායට නමෙකි. වාද යනු කීමයි. අසතා වචන හෙවත් බොරු කීම මුසාවාද නමි. යමෙක් ඇයින් දුටු දෙය දැන දැනම නුදුටිමි කියාද, නුදුටු දෙය දුටිමි කියාද, කණින් ඇසූ දෙය නො ඇසුවෙමි කියාද, නො ඇසූ දෙය ඇසුවෙමියි කියාද, දත් දෙය නොදනිමියි කියාද, නොදත් දෙය දනිමියි කියාද, එවැනි කීම් මුසාවාද නම වේ. මෙසේ අසනායක් බව දැන දැනම අනුන් රවටන අදහ සින් අසනා වචන පුකාශ කරණ කල්හි උපදනා අකුසල ජවන චිත්ත වීරීන්හි හටගන්නා ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාවෝ මුසා වාද අකුසල කර්ම නම වෙති.

මේ මුසාවාද අකුසල කර්ම, අඩ්ග සතරකින් සම්පූර්ණ වී නම්, අකුසල කර්මපථ බවට පැමිණෙන්නාහ. එම අඩ්ග සතර නම්:—

- අභූත වස්තුවක් වීම හෙවත් බොරුවක් වීම.
- 2. විසංවාදන සිත ඇතිවීම.
- 3. වනායාමය.
- 4. අනාෳයන් එය දූත ගැන්ම.

මෙයින් එකක් හෝ අඩුවිනම් කර්ම්ප් නොවන්නේය. අනුන් රවටන අදහසින් බොරු කියා අනුන්ට අනර්ථය හෙවත් අලාභභානි සිදුකරන්නේ නම් එම අනර්ථයේ හැටියටද අකුසල කර්මය මහා සාවදා හෝ අල්ප සාවදා හෝ වන්නේය. එසේම රවටන ලද පුද්ගලයාගේ ගුණ මහත්වයේ හැටියටද මහාසාවදා හෝ අල්ප සාවදා හෝ වන්නේය.

මුසාවාද අකුසල කර්මය වචීකර්මයක් වන්නේවී නමුත් පත් පොතෙහි ලිවීමෙන් හා හස්තමුදුාදියෙන් හැහවීමෙන්ද කායද්වාර යෙහි පැවති මුසාවාද අකුසල කර්මයක් වන්නේය.

මුසාවාද අකුසල කර්ම කරණ තැනැත්තා මෙලොවදීම නො-යෙක් කටුක විපාක විඳ මරණින් මතු සතර අපායෙහි ද ඉපිද ඉතා දිගු කලක් දුක් විදින්නේය. එයට පසුව යම ගෙයකින් මීනිසත් බවක් ලද්දේවීනම් නොයෙක් අභුත චොදනා ලබන්නෙක් වත්නේය.

තවද, තමාට යම් ලාභ පුයෝජනාදියක් ලබා ගැණීමේ ආශා ලවත් මුසාවාද කර්මය කරණ කල්හි ලොහමූල අකුසල සිතකින්ද පළිගැණීමේ අදහසින් හෝ තරහවෙන් හෝ කරණ කල්හි ද්වේෂ මූල අකුසල සිතකින්ද කර්මය සිදුවේ.

### පිසුණාවාචා අකුසල කර්මය

පිය භාවය සූතා කරණ කථා පිසුණා වාචා නම වේ. සමඟි යෙන්, පිය මනාප භාවයෙන් සිටින්නවුන්ගේ සමගියන් පිය මනාප භාවයක් බිඳුවන අදහසින් ඔවුනොවුන්ට කේලාම් කීමේදී හටගන්නාං ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත වෙනනාවෝ පිසුණාවාචා අකුසල කර්ම නම වෙත්. අඩිග සතරකින් එම කර්මය සම්පූර්ණ වූ කල්ණි කර්මපථ බවට පැමිණෙන්නේ ය. එම අඩිග සතර නම්:—

- 1. බින්දයුතු අනා පුද්ගලයන් වීමය.
- 2. ඔවුන් බීඳවීමෙහි කැමැති සිත ඇතිවීම.
- 3. බිදිමට උපකුම යෙදීම
- 4. නම බස් අදහා ඔවුනොවුන් බිදීමය.

මේ පිසුණාවාවා අකුසල කර්මයද, වවී කර්මයක් වන්නේ වී නමුත්, පත් පොතෙහි ලිවීමෙන් හෝ අන් සළකුණකින් හෝ කිරීම මෙන්ද කායද්වාරයෙහි පැවැති පිසුණාවාවා අකුසල කර්මයක් වන් නේය.

පිසුණාවාචා අකුසල කර්මයාගේ විපාක වශයෙන් මෙලොවදීත් නොයෙක් දුක් විඳ, මරණින් මතු සතර අපා දුකටද පැමිණේ.

මේ කර්මය තවාට ලාභ පුයෝජන ලැබීමේ ආශාවෙන් කරණ කල්හි ලොහමූල සිතකින්ද, අනුන් පෙළීමේ හෝ පළිගැණීමෙ අදහසින් හෝ කියන කරණ කල්හි ද්වේෂ සිතකින්ද සිදුවේ.

#### රරුසා වාචා අකුසල කම්ය

සිත රිදවන තද වචන **එරුසා වාචා** නම් වේ. එරුස බස් අනු**න්** පෙළන අදහසින් කියන කල්හි ඇතිවන ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ක චෙතනා චෛතසිකය එරුසාවාචා අකුසල කර්මය නම් වේ. අඩිභ තුනකින් සම්පූර්ණ වූ කල්හි එය කර්මපථයක් වන්නේය. එම අඩිග තුන නම්:-

- 1. ආකොස කරණු ලබන අනා පුද්ගලයෙකු වීම.
- 2. පටිඝ හෙවත් තරහ සිතක් ඇතිවීම.
- 3. ආනොස කිරීම.

එරුසාවාවා අකුසල කර්මය පටිස සම්පුයුක්ත අකුසල් සිතකින්ම සිද්ධවන්නේය. එරුස වචනයේ තද බැව්හි හැටීයටත් ආකොස කරණු ලබන පුද්ගලයාගේ ගුණ මහත්වයේ හැටීයටත් කර්මයාගේ මහාසාවදා අල්ප සාවදා බව සිදුවේ. මේ කර්මයද වචී කර්මයක් චන්නේවී නමුත් අනුන්ගේ හෘදය පෙළන වචන පතුාදීන්හි ලියා යැවීමෙන් කායද්වාරයෙහි ද සිදුවේ. එරුසාවාවා අකුසල කර්මානු භාවයෙන් මතු සතර අපායයන්හි පටිසන්ධිය ලැබ නොයෙක් දුක් විදින්නට සිදුවේ.

### සම්ඵප්පලාප අකුසල කර්මය

නිරර්ථක, නිස්, පුලාප බිණිම සම්එප්පලාප නම් වේ. එවැනි නිස් වචන කථා කරණ කල්හි උපදනා ජවන් සික්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාවෝ සම්එප්පලාප අකුසල කර්ම නම් වෙත්. මේ අකුසල කර්මය සිදුවීමට අඬග දෙකක් සම්පූර්ණ විය යුතුය. එනම්:–

- 1. නිරර්ථක කථා වන බවය.
- 2. එය පුකාශ කිරීමය.

නිරර්ථක කථා කියන්නාවූ කල්හි, අසන්නවුන් එය සත්‍යයක් වශයෙන් පිළිගත්විට සම්එප්පලාප අකුසල කර්ම පථය සිද්ධ වන් නේය. එහි පුතිසන්ධි විපාක හා පුවෘත්ති විපාකද ගෙණදීමේ ශක්තියක් ඇත. එසේ නොවන කල්හි පුවෘත්ති විපාක මාතුයක් ගෙණදෙන කර්මයක් වේ.

සම්එප්පලාපය, වචී කර්මයක් වන්නේවී නමුත්, පත් පොත්හි ලියා අනාායන් එය කියවා සතා ලෙස ගැණීමට සැළැස්වීමේදී ද කායද්වාරයෙහි ද සිදුවන බව දකයුතුයි.

ලාහ, පුයෝජන, කීර්ති පුසංසා ආදිය ලබාගැණීමේ ආශාවෙන් සමඵප්පලාප කියන ලියන කල්හි ලොහ මූල අකුසල් සිතකින්ද, අනුන්ට අවැඩක් අනර්ථයක් සිදුකිරීමේ අදහසින් දුෂාාවූ චෙතනාවකින් කරණ කල්හි ද්වේෂ මූල සිතකින්ද මේ සම්එප්පලාප අකුසල කර්මය සිද්ධවන්නේය.

# අකුසල මනො කර්මය

අභිද්ධාා, වාාපාද, මීථාාදෘෂ්ටි යන අකුසල කර්ම තුන මනොද්-වාරයෙහිම පවත්නා බැවින් එයට මනො කර්ම යයි කියනු ලැබේ. මේ කර්ම තුන බොහෝ සෙයින් මනොද්වාරයෙහිම හටගන්නේවී නමුත් කාය වාග් ද්වාරයන්හි ද හට ගැණීමට අවකාශ තිබේ. එසේ කාය වාග් ද්වාරයන්හි හටගත් කල්හි ඒ කර්ම දුර්වල වේ. මනොද් වාරයෙහිම හටගත් ලොහ ද්වේෂයෝ බලවත් වෙති.

### අභිද්ධාන අකුසල කර්මය

අභිද්ධාන යනු දඬි ලෝහයට නමෙකි. අන්සතු වස්තුව කෙරෙහි ලොහ උපදවා තමා සතු කරගැණිමට සිතීමේදී ඇතිවන ජවත් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාව අභිද්ධාන අකුසල කර්මපථ යක වන්නේය. එහි අඬග දෙකෙකි. එනම්:—

- 1. අන්සතු වස්තුවක් වීමය
- 2. එය තමාහට වේවායි සිනිමය.

අන්සතු වස්තුව කෙරෙහි ඇතිවන ආශ්වාදය අභිද්ධාන අකුසල කර්මය වේ. එය තමාහට ලබා ගැණීම සඳහා දක්වන බලවත් ආශාව අභිද්ධාන අකුසල කර්මපථ නම් වේ. මෙය ලොහමූල සිතකින්ම සිදුවන කර්මයකි.

අභිද්ධාා අකුසල කර්මය හේතුකොට ගෙණ මෙමලාව දී නොයෙක් සිත් තැවිලි ආදී දුකට පත්වී මරණින් මතු පුෙතාත්මාදී න්හි ඉපිද නොයෙක් දුක් විදීමටද සිදුවන්නේය.

### වාහපාද අකුසල කර්මය

අනුන් නැසෙත්වායි පැතීම නොහොත් අනුන්ගේ <mark>විනාශය</mark> කැමැති වන බව <mark>වාාපාදය</mark> නම් වේ. තමා නො කැමැතිවූ **කුඩා**  **වූ හෝ** මහත් වූ හෝ කවර නම් සත්ත්වයෙකු අනිෂ්ටාරම්මණයක් මෙන් වැටහී දෙමනස් උපදවා ඒ සත්ත්වයා නැසේවායි සිතන්නාවූ කල්හි උපදනා ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාව වාහපාද අකුසල කර්මපථයක් වන්නේය. එහිදී යම් කෝපවීම් මාතුයක් ඇතිවීනම් එය පුවෘත්ති විපාක පමණක් දෙන්නාවූ වාහපාද අකුසල කර්මයක් වේ. මේ අකුසල කර්මයටද අඩග දෙකක් සම්පූර්ණ විය යුතුයි. එනම්:-

- 1. සත්ත්වයෙකු වන බව.
- 2. ඔහුගේ විනාශය පැකීම.

මේ කර්මය දෝෂ මූල දෙමනස්ස සහගත පටිසසමපුයුක්ත අකුසල් සිතකින්ම සිදුවේ. එහි විපාක වශයෙන් මරණින් මතු සතර අපා දුකට පමුණුවන්නේය.

#### මීථාාදෘෂ්ටි අකුසල කර්ම

වරදවා ගන්නා ලබ්ධියට මීථාාදෘෂ්ටිය යයි කියනු ලැබේ. මෙසේ වරදවා ගන්නා ලද දෘෂ්ටි ඇති කල්හි උපදනා ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාව මීථාාදෘෂ්ටි අකුසල කර්ම නම් වෙව. මේ කර්මයට ද අඩ්ග දෙකක් සම්පුර්ණ විය යුතු. එනම.

- 1. වැරදි ලබ්ධිය ඇති බවය
- 2. එය එසේ ගැන්මය.

බුද්ධ දෙශතායෙහි මීථාාදෘෂ්ටිහු දෙසැටක් (62) දක්වා ඇත. යාංක්ෂෙපයෙන් එය මෙසේයි:–

- 1. **වකුර්වි**ධ ශාස්වන වාදය–හෙවන් නමා ද ලෝකයද සදකාලික යයි ගැනීම.
- (1) ඇතැම් කෙනෙක් ධාාන සමාපත්ති ලබා එයින් පූර්<mark>වෙ-</mark> නිවාසානුස්සතී ඤාණය උපදවා නොයෙක් ලක්ෂ ගණන් ජාති සිහි කොට ආත්මය ද, ලෝකයද ශාස්වතය, වඳය, නිෂ්ඵලය, පර්වත

කුටයක් මෙන්ද, ඉන්දුබිලයක් මෙන්ද නිශ්චලව සිටියේය. ඒ ආත්ම නිශ්ශීතවූ සත්ත්වයෝ භවයෙන් භවයට ධාවනය කරන්නා නුය යනාදී වශයෙන් ගන්නා ශාස්වත දෘෂ්ටියෙක.

- (2) ඇතැම් කෙනෙක් එසේ පෙරවිසූ කඳ පිළිවෙල සිහිකොට සංවට්ට විවට්ට කල්පාදීන්ගේ වශයෙන් සංවට්ට විවට්ට කල්ප දසය දක්වා බලා ආත්මයද ලොකයද, නිතෳය, නිෂ්එලය, භවයෙන් භවයට යන්නාවූ සත්ත්වයෝ ශාස්වත වස්තුවක් මෙනැයි ආත්මය ගන්නා ශාස්වත දෘෂ්ටියෙක.
- (3) ඇතැම් කෙනෙක් එසේ පෙර විසූ කඳ පිළිවෙල සිහිකොට සංවටට විවටට කල්ප සතළිසක් පමණ බලා ආත්මයද, ලෝකයද ශාස්වතය, නිෂ්ඵලය, ආත්ම නිශ්ශීතවූ සක්ත්වයෝ භවයෙන් භවයට යන්නාහු ශාස්වත වස්තූන් මෙන් නිරන්තරයෙන් ආත්මය ඇත්තේම යයි ගන්නා ශාස්වත දෘෂ්ටියෙක.
- (4) ඇතැම් කෙතෙක් තමාගේ තර්ක ඥානයෙන් වීමසා තමාගේ වැටහීම අනුව ආත්මයද, ලෝකයද, ශාස්වතය, වදය, පර්වතකුටයක් ඉන්දුබීලයක් මෙන් නිශ්චලව සිටියේය. භවයෙන් භවයට යන්නාවූ ආත්ම නිශ්ශීත වූ ඒ සත්ත්වයෝ ශාස්වත වස්තුවක් හා සමවූ සේම වෙනියි ගන්නා ශාස්වත දෘෂ්ටියෙක.
- 2 වතුර්විධ එකතා ශාස්වත වාදය— හෙවත් කොටසක් ශාස්වත වශයෙන් ද, කොටසක් අශාස්වත වශයෙන්ද ආත්මය ද, ලෝකයද ගැනීම.
- (5) කල්ප විනාශවන කල්හි බොහෝ සත්ත්වයෝ ආභස්සර නම් බඹලොව ඉපිද ඉතා දීර්ඝ කාලයක් එහි වැස, නැවත ලොව හටගන්නා කල්හි එයින් එක්තරා කෙනෙක් ආභස්සර ඔඹලොවින් චුකව, සිස්වූ බඹ විමනෙක් හි පහළ වෙයි. හෙතෙම හුදකලාව බොහෝ කලක් එම විමනෙහි වැස, අන්සත්ත්වයෝ ද මේ අත් බැවට එන්නාහු නම් ඉතා යෙහෙකැයි තෘෂ්ණා දිටයී වශයෙන් අන් සත්ත්වයන් ගේ ඊම කැමැති වෙයි. එකල්හි ආයු හෝ කුසලය

ක්ෂය වීමෙන් අන් සත්ත්වයන්ද ආහස්සර බඹ ලොවීන් චුතව එහි පහළ වෙත්. එයින් පළමු උපන් බුහ්ම තෙමේ මම බුහ්මයෙමි. මහා බුහ්මයෙමි, සියල්ල මැඩ පවත්වා සිටින්නාවූ ජොෂ්ඨ වෙමි. සියල්ල දක්නෙමි, ලොවට ඉසුරු වෙමි ලොව මවත් නෙක් වෙමි, ක්ෂනියාදින්ගේ වශයෙන් ලොව බෙදන්නෙක් වෙමි යනාදිවශයෙන් ලබ්ධ ගන්තේය. හෙතෙම බොහෝ ආයුෂ ඇත්තෙක් වෙයි. අනායයෝ මන්ද යුෂ්ක වෙති. පසු කලෙක එයින් කෙනෙක් බඹ්ලොවීන් චුතව මිනිසත් බව ලබා ධාාන උපදවා පෙර විසු කඳ පිළිවෙල සිහිකොට ඒ මහා බුහ්මයා දක හෙතෙම මහා බුහමයාය, අනුන් මැඩ පවත්නේය. සියල්ල මවන්නේය. හෙතෙම නිතාය, ඒකාන්තය ශාස්වතය, එහිම සිටියේය. ඔහු විසින් නිර්මිත අපි වනාහී අනිතා වමහ. ඒකාන්ත නොවමහ. මන්දයුෂ්ක වමහ. චුතවන්නාවූ ස්වහාවය ඇත්තෝ වමහ යි ගන්නා එකච්ච සස්සන ඒකච්ච අසස්සන වාද ඇත්තෙක.

- (6) බීඩ්ඩාපදුසිකා නම් වූ කිුඩායෙහි සිත් ඇලුනු දේව නිකායෙක් ඇත. බොහෝ කලක් හාසා කිුඩා රතිධර්මයට පැමිණි ඇතැම් දෙවි කෙතෙක් සිහි මුළාවීමෙන් ඒ දේවනිකායෙන් චුතව මිනිසත් බවට පැමිණ භාවනා කොට ධාාන උපදවා පූර්වනිවාසය සිහිකොට, ඒ දේව නිකාය දක, එහි සිහිමුළා නොවූ දෙවියෝ චුතනොවෙත්, නිතාය හ. ඒකාන්තයහ. ශාස්වතයහ. ක්‍රීඩායෙන් ක්ලාන්ත වූ අපි ඒ දේව නිකායෙන් චුතවූවෝ අනිතාවමහ ස්ථීර නොවමහ. මන්දයුෂ්කවමහ. චුතවන ස්වභාව ඇතියමහ යනාදි වශයෙන් ගන්නා ඒකච්චශාස්වත ඒකච්ච අශාස්වත වාද ඇත්තෙක.
- (7) මනොපදුසිකා නම්වූ කොධ සිතින් ඔවුන්නොවුන් බලන් නාවූ දේවනිකායෙක් ඇත. ඔව්හු බොහෝ කලක් ඔවුන්නොවුන් කෙරෙහි කොධ සිතින් බලමින් සිත් දූෂා කරගනිත්. ඇතැම් දෙවියෝ එයින් ක්ලාන්ත වී ඒ දේව නිකායෙන් වුතව මිනිසත් බව ලැබ, භාවනා කොට ධාාන උපදවා පෙරවිසූ ආත්ම භාවය සිහි කොට, චිත්ත දූෂණය නොකරන්නාවූ දෙවියෝ, ඉතා දීර්ඝ කාලයක් ඔවු-නොවුන් කොධ සිතින් නොබලන්නාහු ක්ලාන්ත නොවූවාහු, ඒ දිවා නිකායෙන් චුත නොවෙත්, නිතායෙහ, ස්ථීරයහ, ශාස්වතයහ, සිත් දූෂණය කොට ක්ලාන්ත වූ අපි ඒ දේව නිකායෙන් චුත වූයෙමු.

අනිතාවම්හ. ස්ථීරනොවම්හ. මන්දයුෂ්කවූවෝ වම්හ. මෙසේ කොටසක් ශාස්වත වශයෙන්ද, කොටසක් අශාස්වත වශයෙන්ද ගන්නා වාද ඇත්තෙක.

- (8) ඇතැම් කෙනෙක් තර්කකොට තමාගේ වැටහිම මානු යෙන් වීමසා ලබ්ධි ගෙන චක්බු, සොත, සාණ, ජීව්හා කාය යන මේ ආත්මය අනිතාය වෙයි. අස්ථිර වෙයි, අසාස්වත වෙයි, සිත, මනස, විඤ්ඤාණය යන නම්වලින් හැදින්වෙන ආත්මය නිතාය වෙයි. ස්ථීර වෙයි, ශාස්වත වෙයි. මෙසේ කොටසක් නිතා වශයෙන් ද කොටසක් අනිතා වශයෙන්ද ආත්මයත් ලෝකයන් පණවත්.
- 3. චතුර්විධ අන්තානන්තික වාදය-හෙවත් ලෝකය කෙළවරක් ඇතැයි කියා හෝ නැතැයි කියා හෝ පැවති දෘෂ්ටි සතර.
- (9) ඇතැම් කෙතෙක් භාවතා කොට පුතිභාග නිමිත්ත උපදවා එය සක්වල කෙළවර දක්වා නොවඩා, ඒ කසිණාලෝකය, ලොකය යයි දෘෂ්ටි ගෙන අන්ත සංඥාව ඇතිව වසමින් මේ ලෝකය කෙළවරක් ඇත්තේය, භාත්පසින් වටය, යයි මෙසේ අන්තානන්තික වාදය පණවත්.
- (10) ඇතැම් කෙනෙක් මෙසේ භාවනා කොට කසිණ පුතිහාග නිමිත්ත සක්වල කෙළවර තෙක් වඩා අනන්ත සංඥා ඇතිව මේ ලොකය අනන්තය කෙළවරක් නැත්තේ යයි අන්තානන්තික වාදය පණවත්.
- (11) ඇතැම කෙනෙක් භාවනානුයෝගීව පුතිභාග නිමිත්ත උඩින් සහ යටින් නොවඩා සරසින් පමණක් වඩා උඩින් හා යටින් අනන්ත සංඥා ඇතිව මේ ලෝකය කෙළවරක් ඇත්තේ ද වේ. කෙළවරක් නැත්තේ ද වේ යයි මෙසේ අන්තානන්තික වාදය පණවත්.
- (12) ඇතැම කෙතෙක් ස්වකීය තර්කයෙන් විමසා තීරණය කොට මේ ලෝකය කෙළවරක් ඇත්තේත් නොවේ. කෙළවරක් නැත්තේත් නොවේ යයි මෙසේ අන්තානන්තිකවාදය පණවත්. FF

- 4. චතුර්විධ අමරා වික්ෂේපවාදය—හෙවත් නොමැරෙන්නාවූ, කෙළවරක් නැත්තාවූ දෘෂ්ටි වචනයෙන් දමා ගසන්නා වූ, නොහොත් දිය පිට මතු වීමෙන් හා ගිලීමෙන් ඔබ මොබ දිවන්නාවූ අමරා නම් මත්සා ජාතිය අල්වා ගත නොහැකිවාක් මෙන්, අල්වාගත නොහැකි වචනයෙන් දමා ගසන්නාවූ වාද සතරෙකි.
- (13) ඇතැම කෙනෙක් මේ කුසල කර්මය යයි ද මේ අකුසල කර්මය යයි ද තත් වූ පරිද්දෙන් නොදත් හෙයින් මෙය, 'කුසලය' මෙය අකුසලය යයි මම පුකාශ කෙළේ නම් මට ඡන්දය හෝ රාගය හෝ ද්වේෂය හෝ පටිසය හෝ වන්නේය. එසේ වුයේ නම් එය මට බොරුවක් වන්නේය. එයින් දුක් වන්නේය. සගමොක් දෙකට ද අන්තරාය වන්නේය. මෙසේ ඔහු මුසාවාද භීතියෙන් එයට පිළිකුල් කිරීමෙන් මේ කුසලය මේ අකුසලය යයි පුකාශ නොකොට ඒ ඒ තන්හි ඔහු අමරාවික්ෂේපයට පැමිණේ. ආත්මය හා ලෝකය ශාස්වත දයි ඇසූ කල්හි එසේ නොවේය කියා වචන යෙන් දමාගසයි. ශාස්වතයෙන් අනා වූ ඒකච්ච සස්සත වාදය දයි ඇසූ කල්හි මට ඒ අන් පරිද්දෙකින් නොවේ යයි වචන දමා ගසයි. උච්ඡෙදවාදයක් නොවේ යයි වික්ෂේප කෙරෙත්. සත්ත්ව තෙම මරණින් මතු නොවන්නේත් නොවේ දයි කියූ තර්ක වාදයත් පුතික්ෂේප කොට දමාගසයි. මෙය පළමුවන අමරා වික්ෂේපය නමි.
- (14) ඇතැම කෙනෙක් මේ කුසලය මේ අකුසලය යයි තත් වූ පරිද්දෙන් නො දත් හෙයින් මෙය කුසලය මෙය අකුසලය යයි පුකාශ කෙළේ නම් එයින් මට ඡන්දය හෝ රාගය හෝ ද්වේෂය හෝ පටිසයක් හෝ වෙයි. එයින් උපාදනය වෙයි. එහෙයින් ම දුක්වන්නේය. සගමොක් දෙකට ද අන්තරාය වන්නේය යි මෙසේ උපාදන භීතියෙන්, උපාදනයට පිළිකුල් කිරීමෙන් මෙය කුසල්ය මෙය අකුසල් යයි නොකියා එසේ දයි ඇසූ කල මට එසේත් නොවේ යයි කියාද අන් පරිද්දෙන් දයි ඇසූ කල මට එසේත් නොවේ යයි කියාද අන් පරිද්දෙකින් දයි ඇසූ කල එසේත් නොවේ යයි කියා ද නැතැයි දයි ඇසූ කල්හි නැත කියාත් නොවෙයි කියාද නැත්තේත් නොවේ දයි ඇසූ කල්හි මට නැත්තේ නොවෙන්නේත් නොවෙයි කියා ද මෙසේ කෙළවරක් නැති වික්ෂේපයට පැමිණෙයි. මෙය ද එක් අමරා වික්ෂේපයෙකි.

- (15) ඇතැම් කෙනෙක් මෙය කුසලය මෙය අකුසලය යයි තත්වූ පරිද්දෙන් නොදක් හෙයින් මෙය කුසලය මෙය අකුසලය යයි ඉදින් පුකාශ කෙළේ වී නම් තියුණු නුවණ ඇති පණ්ඩිත ජනයා විසින් ඒ පිළිබඳව පුශ්න කෙළේ නම් මට පීඩා වන්නේය. එයින් සගමොක් දෙකට අන්තරාය වන්නේ යයි අනුයෝග භීතියෙන් ලජ්ජායෙන් කුසලා කුසලයන් පුකාශ නොකරන්නේය. පුශ්න ඇසූ කල්හි මෙසේත් මට නැත්තේය. එසේත් මට නැත්තේය. අන් පරිද්දෙනුත් මට නැත්තේය. මට නැත්තේක් නොවේ ය. තැත්තේ නොවන්නේත් නොවේය යනාදි වචනයෙන් දමා ගැසී මෙන් අමරා වික්ෂේපයට පැමිණෙත්.
- (16) ඇතැම කෙතෙක් මඳවූ නුවණ ඇති හෙයින් මූඪ වෙයි. හෙතෙම පරලොවක් ඇත්තේ දයි විචාළෙහි නම්, පරලොව ඇතැයි මට අදහස් වී නම් පරලොවක් ඇතැයි මෙසේ කට ප්‍රකාශ කරන්නෙම්. මට එසේත් නොවෙයි එපරිද්දෙනුත් නොවෙයි, අන් පරිද්දෙනුත් නොවෙයි. මට නැත්තේත් නොවෙයි, නැත්තේ නොවන්නේත් නොවෙයි. කියා ද එසේම ඕපපාතික සත්ත්වයන් පිළිබඳව ද කුසලා කුසල කර්මයන්ගේ ඵලය හා අනුසස් පිළිබඳවද ඒ පිළිවෙලින්ම අමරා වීක්ෂේප වාද ඇත්තෝ වෙත්.
- 5. අධිච්ච සමුප්පන්න වාද දෙක—හෙවත් නිෂ්කාරණ්යේ උපදවා ගත් වාද දෙක.
- (17) ඇතැම කෙනෙක් රූපස්කන්ධ මානුයෙන් අසංඥසත්ත්ව යෙහි මහා කල්ප පන්සියයක් වැස එයින් වුතව මිනිසත් බැව් ලබා පසු කලෙක ධාාන වඩා පෙර විසූ අසංඥසත්ත්වය දක, මම පෙර නුවුයෙමි, ඒ මම පෙර නොවී දැන් සත්ත්ව ස්වභාවය පිණිස පැමිණියෙම් යි ආත්මයත් ලෝකයත් නිකරුණේ උපන්නක් යයි පණවත්.
- (18) ඇතැම් කෙනෙක් ස්වකීය තර්ක වාදයෙන් වීමසා තමාගේ වැටතීමට අනුව ආත්මය ද, ලෝකයද නිෂ්කාරණයේ උපන්නේ යයි ලබ්ධි ගනි.

#### 6.. සොළොස් පුකාර සංඥීවාදය

- (19) ඇතැම් කෙනෙක් කසිණ රූපය ඇත්තේ ආත්මය වේ. මරණින් මතු නිතා කසිණ රූපයෙහි පැවැති සංඥුව යයි ගෙන හෝ රූපය ආත්මය වේ යයි කියා හෝ එහි පැවැති සංඥාව, සංඥාව යයි කියා ද පණවත්. මරණින් මතු නිතාය යන සංඥාව ඇත්තාහු එය පණවත්.
- (20) අරූප සමාපත්තියෙහි නිමිත්ත ආත්මය යයි ගෙන හෝ සමාපත්ති සංඥාව සංඥාව යයි ගෙන හෝ තර්ක මානුයකින්ම හෝ අරූපය ආක්මය වේ යයි එහි පැවැති සංඥාව, සංඥාව යයි පණවත්.
  - (21) රූප ඇත්තේ ද, රූප නැත්තේ ද ආක්මය වෙයි.
  - (22) රූප නැත්තේත් අරූපනැත්තේත් ආක්මය වෙයි.
  - (23) අන්ත ඇන්තක් වූයේ ආත්මය වෙයි.
  - (24) අන්ත, නැත්තක් වූයේ ආත්මය වෙයි.
  - (25) අන්ත ඇත්තක් වූයේ ද අන්ත නැත්තක් වූයේ ද ආත්මය වෙයි.
  - (26) අන්ත ඇත්තක් නුවූයේද, අන්ත නැත්තක් නුවූයේද ආත්මය වෙයි.
  - (27) ධාාන සමාපන්නකයාගේ වශයෙන් ඒකත්ව සංඥ ඇත්තේ ආත්මය වෙයි.
  - (28) අසමාපන්නකයා ගේ වශයෙන් නානත්ව සංඥා ඇන්තේ ආක්මය වෙයි.
  - (29) පරීක්ත කසිණ වශයෙන් පරිත්තසංඥ ඇත්තේ ආත්මය වෙයි.
  - 30) විපුල, කසිණ වශයෙන් අපුමාණ සංඥා ඇත්තේ ආත්මය වෙයි.
  - (31) චතුර්ථධාාන භූමීයෙහි ඉපදීම් වශයෙන් ඒකාන්ත සැප ඇත්තේ ආත්මය වෙයි.
  - (32) නරකයෙහි උත්පත්ති වශයෙන් ඒකාන්ත දුක් ඇත්තේ ආත්මය වෙයි.

- (33) මිනිස්ලොව ඉපදීම් වශයෙන් සුවදුක් , ඇක්තේ දහන්මය වෙයි.
- (34) වේහප්ඵලයෙහි උපදනාහු දැක සුවදුක් නැත්තේ ආ**ක්මය** වෙයි. මෙසේ මරණින් මතු නිතා සංඥා ඇත්තේ යයි ආත්මය පණවත්.

## 7. අටවැදුරුම අසඳේවාදය

- (35) රූප ඇත්තේ ආක්මය වේ. මරණින් මතු නිතා සංඥා නැත්තේ යයි පණවත්.
- (36) රූප නැත්තේ ආත්මය වේ.
- (37) රූප ඇත්තේ ද, අරූප ඇත්තේද ආත්මය වේ.
- (38) රූප නැත්තේ ද, අරූප නැත්තේ ද ආත්මය වේ.
- (39) අන්තවත් වූයේ ආත්මය වේ.
- (40) අනන්තවත් වූයේ ආත්මය වේ.
- (41) අන්තවත් වූයේද, අනන්තවත් වූයේද ආත්මය වේ.
- (42) අන්තවත් නුවූයේද, අනන්තවත් නුවූයේද ආත්මයවේ. මරණින් මතු නිතා සංඥා නැත්තේ යයි පණවත්.

#### 8. අට වැදුරුම් නෙවසංඥනාසංඥවාදය ඇති ආත්මය.

- (43) රූප ඇත්තේ ආත්මය වෙයි. මරණින් මතු නිත්‍යය නෙවසං ආ නාසං ආ ඇත්තේ යයි පණවත්.
- (44) රූප නැත්තේ ද ආත්මය වෙයි.
- (45) රුප ඇත්තේ ද රූප නැත්තේ ද ආත්මය වෙයි.
- (46) රූප නැත්තේ ද අරූප නැත්තේ ද ආත්මය වෙයි.
- (47) අන්ත ඇත්තේ ආත්මය වෙයි.
- (48) අන්ත නැත්තේ ආත්මය වෙයි.
- (49) අන්ත ඇත්තක් වූයේද, අන්ත නැත්තක් වූයේ ද ආත්මය වෙයි.
- (50) අන්තවත් නුවූයේද, අනන්තවත් නුවූයේ ද ආත්මය වෙයි. මරණින් මතු නිතාය. නෙවසංදෝනාසංදෝ ඇත්තේ යයි පණවත්.

## 9. සප්තවිධ උච්ඡෙදවාදය

- (51) මේ ආත්මය, රූප ඇත්තක් වූයේ, පෘථිවි ආදි සතර මහා භූතයයන් නිසා පවත්තෝ, මව් පිය දෙදෙනාගෙන් උපන්නේ මරණින් මතු සිදීමද, වැනසීමද භවවිගමනය හෙවත් මරණින් මතු තොවන්නේ යයි ද පණවත්.
- (52) ඇතැම් කෙනෙක් මේ ආත්මය ඇත්තේය. මෙපමණ කින් නොසිදුනේය. අනා වූ දිවා ආත්මභාවයක් ඇත්තේය. එය රූප ඇත්තාවූ, කාමාවචරවූ, කබලිංකාරභාරය බුදින්නාවූ ආත්මයකි. ඒ ආත්මය මරණින් මතු සිඳීම ද, වැනසීම ද, මරණින් මතු නොවීමද වේ යයි පණවත්.
- (53) ඇතැම් කෙනෙක් ඒ ආත්මය ද ඇත්තේමය. එපමණ කින් ආත්මය නොසිදුනේ වේ. ධාාන සිතින් පහළවූ අඩග පතාඩ්ගයන්ගෙන් හා ඉන්දියයන් ගෙන්ද සම්පූර්ණ වූ දිවා ආත්ම යෙක් ඇත්තේ ය. ඒ ආත්මය මරණින් මතු සිඳිමද, වැනසීම ද, නොවීමද වේ යයි පණවත්.
- (54) ඇතැම් කෙනෙක් ඒ ආත්මය ද ඇත්තේමය. එපමණ කින් ආත්මය නොසිදෙන්නේය. රූපසංඥාවන්ගේ ඉක්මවීමී ආදියෙන් ආකාසානඤ්චායතන කලයට පැමිණියාවූ අනා ආත්මයක් ද ඇත්තේ ය. ඒ ආත්මය මරණින් මතු සිදිමද, වැනසීමද මරණින් මතු නොවීමද වේ යයි පණවත්.
- (55) ඇතැම් කෙනෙක්, ඒ ආත්මය ද ඇත්තේමය. එපමණකින් ආත්මය නොසිදෙන්නේය. ආකාසානඤ්චායතනය ඉක්මවා විඤ්ඤාණඤ්චායතනයට පැමිණියාවූ අනා ආත්මයක් ද ඇත්තේය. ඒ ආත්මය ද, මරණින් මතු සිදීමද වැනසීමද මරණින් මතු නොවීමද වේ යයි පණවත්.
- (56) ඇතැම් කෙනෙක් ඒ ආත්මය ද ඇත්තේමය. එපමණ, කින් ආත්මය නො සිඳෙන්නේය. විඤ්ඤාණඤ්වායතනය ඉක්මවා, ආකිඤ්ඩඤ්ඤායතන තලයට පැමිණියාවූ අනා වූ ආත්මයක් ද ඇත්තේය. ඒ ආත්මය ද, මරණින් මතු සිදීමද වැනසිමද, මරණින් මතු නොවීමද වේ යයි පණවත්.

(57) ඇතැම් කෙනෙක් ඒ ආත්මයද ඇත්තේමය. එපමණ කින් ආත්මය නොසිදෙන්නේය. ආකිඤ්චඤ්ඤායතනය ඉක්මවා තෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන තලයට පැමිණියාවූ අනා වූ ආත්මයක් ද ඇත්තේය. ඒ ආත්මය ද මරණින් මතු සිදීමද, වැනසීමද, මරණින් මතු නොවීමද වේ යයි පණවත්.

## 10. පඤ්චවිධ දිට්ඨධම්ම නිඛ්ඛාණ වාදය

- (58) ඇතැම් කෙනෙක්, මේ ආත්මය, පස්කම් කොටසින් මනාව පිහිටා සමගම හැසිරෙයි. මෙපමණකින් ම මේ ආත්මය උතුම් දිට්ඨධම්ම නිබ්බාණයට පැමිණියේ වේ යයි මෙසේ විදාාමාන සත්ත්වයා සම්බන්ධවම දිට්ඨධම්ම නිබ්බාණය පණවත්.
- (59) ඇතැම් කෙනෙක් මේ ආත්මයද ඇත්තේමය. ඒ ආත්මය මෙපමණකින්ම දිට්ඨධම්ම නිබ්බාණයට පැමිණියේ නොවෙයි. පඤ්චකාමය අනිතාය, දුකය, එහෙයින් සෝකයද වැලපීමද කායික දුක්ඛයද මානසික දුක්ඛයද, උපායාසයද උපදිත්. ඉදින් මේ ආත්මය කාමයන් ගෙන් වෙන්ව පුර්මධාානයට පැමිණ වෙසේ ද, ඒ ආත්මය දිට්ඨධම්ම නිබ්බාණයට පැමිණියේ වේ යයි පණුවත්.
- (60) ඇතැම් කෙනෙක් ඒ ආත්මය ද ඇත්තේමය. මෙපමණ කින් එය දිට්ඨ ධම්ම නිඛ්ධාණයට පැමිණියේ නොවෙයි. චිතත්ක විචාර යන ඖදරික අඬ්ග දෙකින් යුක්ත හෙයින් පුථමධානය ඖදරිකව වැටතේ. ඉදින් විතක්ක විචාරයන් රහිතවූ ද්විතිය ධානනයට පැමිණ වෙසේ ද, ඒ ආත්මය දිට්ඨ ධම්ම නිඛ්ධාණයට පැමිණියේ වේ යයි පණවත්.
- (61) ඇතැම් කෙතෙක් ඒ ආත්මය ද ඇත්තේමය. මෙපණ කිත් ඒ ආත්මය දිට්ඨධම්ම නිබ්බාණයට පැමිණියේ නොවෙයි. ඒ ද්විතිය ධාානය පීති නම් වූ ඖදරික අඩ්ගයෙන් යුක්ත හෙයින් ඖදරිකය. ඉදින් පීති විරාගය හේතු කොට ගෙන තෘතිය ධාානයට පැමිණ චේසේ ද, ඒ ආත්මය දිට්ඨධම්ම නිබ්බාණයට පැමිණියේ චේ යයි පණවත්.

(62) ඇතැම කෙනෙක් ඒ ආත්මයද ඇත්තේමය. මෙප-මණකින් ඒ ආත්මය දිට්ඨධම්ම නිඛ්ධාණයට පැමිණියේ නොවෙයි ඒ තෘතියධාානය සැපය ඇති හෙයින් ඖදරිකය. මේ ආත්මය සුඛය පුහාණය කිරීමෙන් චතුර්ධාානයට පැමිණ වෙසේ ද එපමණ කින් ඒ ආත්මය දිට්ඨ ධම්ම නිඛ්ධාණයට පැමිණියේ ඉව් යයි පණ වත්.

තවද නියක මීථාාදෘෂ්ටිය, අනියක මීථාාදෘෂ්ටිය, වශයෙන් මීථාා-දෘෂ්ටිය දෙවැදැරුම් වේ. එයින් නියක මීථාාදෘෂ්ටිය කර්ම පයයක් වන්නේය.

## නියතමීථාහාදෘෂ්ටිය නිව්ධාකාර වේ. එනම්:—

- 1. මේ ලොකය හා සත්ත්වයෝත් අහේතුකව හටගනිත්ය යන අහේතුක දෘෂ්ටිය ද,
- 2. කුසල කර්මයෙහි කුසල විපාකයෙකුත්, අකුසල කර්ම යෙහි අකුසල විපාකයෙකුත් නැතැයි යනාදී වශයෙන් ගන්නාවූ නාස්තික දෘෂ්ටිය ද,
- 3. මරණින් මත්තෙහි ඉපදීමෙක් නැත. බුද්ධාදී උතුමන් කෙරෙහි පැවැත්විය යුතු සිරිත් විරිත් ආදීවූ කි්යාවක් නැතැයි යනාදී වශයෙන් ගන්නාවූ අකිරිය දෘෂ්ටියද වේ.

මේ හැර සක්කායදෘෂ්ට් ආදීවූ අවශෙෂ දෘෂ්ටීහු **මීථාා දෘෂ්ටී** ක**ර්ම** නම් වෙත්.

නියත මීථාාදෘෂ්ටි ගත් පුද්ගල තෙමේ මරණින් මතු එකාන්ත යෙන්ම නිරය ගතවී කල්ප වීනාශයේදී වැනසෙන්නාවූ කෙළ ලක්ෂයක් සක්වළවල් වලින් පිට සක්වළෙක්හි ඉපිද අති දීර්ඝ කාලයක් දුක් විදින්නේය.

තවද පස්කම් සැප අනුභව කිරීමෙහි දෙසක් නැත යනාදී වශ යෙන් ද, යහපත් රූප දකීම මඩ්ගලායෙක, අයහපත් රූප දකීම අව්මඪගලායෙක, ගමන් යාමේදී යහපත් අරමුණු ඉදිරියට සමහවීම මඩගලායෙක, අයහපත් අරමුණු සම්භවීම අවමඪගලායෙක යනාදී දිට්ඨ මඪගලායෙක් හෝ, යහපත් ශබ්ද ඇසීම මඪගලායෙක් හෝ, යහපත් ශබ්ද ඇසීම මඪගලායෙක් හෝනා සුත මඪගලායෙක් හෝ, යහපත් සුවද, මල්, වස්තුාදිය පැළදීම, කිරි ගිතෙල් ආදිය අනුභව කිරීම මඪගලායෙක් යනාදී වශයෙන් ගන්නා මුත මඪගලායෙක් හෝ, යහපත් වාහනාදියෙන් ගමන් කිරීම සුභ යයි යනාදී වශයෙන් ගන්නා විඤ්ඤාත මඪගලායෙක් හෝ කර්ම විපාකයෙන් තොරව යහපත් නැකැත්, මුහුර්තාදිය නිසා හෝ යහපත් ගුහ දශාදිය නිසා හෝ සුභ ඵල ලැබෙන්නේ යයි ගැණීමද, බලි, බිලි,ගුහ හෝම ගුහ ශාත්ති ආදීයෙන් යහපත් විපාක ලැබෙන් නෝ යයි ද, යනාදී වශයෙන් ඇදහීම මීථාන දෘෂ්ටියට ඇතුළත් වේ.

මීථහාදෘෂ්ටි අකුසල කර්මයද අභිද්ධහාව මෙන් ලොහමූල දිට්ඨීගත සම්පුයුක්ත සින් සතරෙහිම ලැබෙන්නේය.

මේ දස අකුසල කර්මපථයන් අතුරෙන් පාණාතිපාත, එරුසා වාචා සහ වනපාද යන අකුසලයෝ තුන්දෙනා, ද්වේෂ මූලික සිතින්ම උපදනාහුය. විකල්ප වශයෙන් මෝහ සමුට්ඨාන ද්වේෂ මූල සිතින්ද උපදින්. නව ආසාත වස්තුන් හේතු කොට ගෙණ පුණසාකය, එරුෂ වචන කීම, වනපාදය යන අකුසල කර්මයන් කරන්නේ වීනම ඒ අකුසලය ද්වේෂ මූල සිතින්ම හටගන්නේය. මෝහය හේතු කොටගෙණ ආදිනව නොදන පුණසාතාදී අකුසල කර්මයන් කරන් නේවීනම ඒ අකුසලය මොහ සමුට්ඨාන ද්වේෂමූලික සිතින් වන්නේය

මෙසේ කාම මීථාාචාරය, අභිද්ධාාව සහ මීථාාදෘෂ්ටිය යන අකුසල කර්ම තුන <mark>ලෝහමූලික සිතින්</mark> හෝ <mark>මෝහ පව්වය ලෝහ</mark> මුල සිතින් හෝ හටගන්නා බව දනයුතුයි.

අදින්නාදන, මුසාවාද, පිසුණාවාවා, සම්එප්පලාප යන අකුසල් සතර ද ලෝහමූල සිතකින් හෝ ද්වේෂමූල සිතකින් හෝ සිදු වන්නාහ. විකල්පයෙන් පළමු කී පරිදි මොහ පච්චය ලෝහමූල සිතින් ද, මෝහ පච්චය දෙෂ මූල සිතින්ද සිදුවන්නාහ.

# කාමාවචර කුසල කම්

කාමාවවර කුසල කර්මයෝ ද්වාරයන්ගේ වශයෙන් කාය කර්ම වාග් කර්ම, මතො කර්ම යයි නිව්ධාකාර වෙත්. කායද්වාරයෙන් හෙවත් ස්වහස්තයෙන් දනාදි පින්කම කරන කල්හි කාය කර්ම වශයෙන් ද වාග්ද්වාරයෙන් හෙවත් වචනයෙන් විධානය කිරීම, අනුශාසනා කිරීම ආදීවූ පුණාකියාවන් කරණ කල්හි වාග් කර්ම වශයෙන්ද, මනොද්වාරයෙන් හෙවත් සිතින්ම කුසල් කරණ කල්හි මනො කර්ම වශයෙන්ද සළකනු ලැබේ. නවද කාය දුශ්චරිතාදි යෙන් වළකින කල්හි කාය කර්ම වශයෙන්ද, මනො දුශ්චරිතාදී යෙන් වළකින කල්හි මාග් කර්ම වශයෙන්ද, මනො දුශ්චරිතාදී යෙන් වළකින කල්හි මනො කර්ම වශයෙන්ද ගණන්ගනු ලැබේ.

නවද කුසල කර්මයෝ දන, ශීල, භාවනා වශයෙන් ද නිවීධ වෙන්.

චිත්තෝත්පාද වශයෙන් සොමනස්ස සහගත ඤාණ සම්පුයුක්ත අසංඛාරික සසංඛාරිකාදී වශයෙන් අට වැදැරුම් වේ.

කුසල කර්මපථයන් වශයෙන් දන, ශීල, භාවනා, අපචායන, වෙයාාවච්ච, පත්තිදන, පත්තානුමෝදනා, ධම්මසවණ, ධම්ම දේශනා, දිට්ඨුජ්ජු කම්ම වශයෙන් දශ විධ වේ.

## දුනය

දනය යනු වස්තු පරිතාහාගයයි. වස්තු පරිතාහාග කරණ කල්හි උපදනා කාමාවවර කුසල් ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙත නාව දනමය කුසල කර්මය නම් වේ.

ස්වහස්තයෙන් දන්දෙන කල්හි දනමය කුසල කර්මය කායද්චාර යෙහි පැවැති කාය කර්මයක් වන්නේය. මෙසේ දන් දෙවයි විධාන කළ කල්හි දනමය කුසල කර්මය වාග්ද්වාරයෙහි පවත්නා වාග් කර්මයක් වන්නේය. මම දන් දෙමියි සිතිවිලි මාතුයක් උපදවන කල්හි මනො කර්මයක් වන්නේය. සිතු පරිදි දන් දෙන්නාවූ කල්හි උපදනා අර්ථසාධක ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතතාවෝ දනමය කුසල කර්ම පථ නම් වන් තාහ. දනමය කුසල කර්මයාගේ ඉෂ්ටවිපාක වශයෙන් කාම සුගති පුතිසන්ධිය හා පුවෘත්ති විපාක ද ගෙණ දෙන්නේය. අර්ථ සාධක නොවන්නාවූ දනමය කුසල කර්මයෝ අහේතුක කුසල විපාක මානුයක් ම ගෙණ දෙන්නාහ.

මේ දනය ගුණවතුන්හට පූජා පිණිසද අනුන්ට අනුගුහ පිණිසද දෙන කල්හි කුසල කර්මයක් වන්නේය.

තවද, **පූර්ව වෙතනා, මුඤ්චන චෙතනා, අපර වෙතනා** යයි දනමය කුසල වෙතනාවෝ නිවිධාකාර වෙත්.

දන්දීම පිණිස වස්තු සම්පාදනය කරණ කල්හි ඇති වන වෙතනාව **පූර්ව වෙතතා** නම් වේ. තමා සතු වස්තුව දන් දෙන්තාවූ කල්හි ඇතිවන චෙතතාව මු**ඤ්චන චෙතතා** නම් වේ. දන්දීමෙන් පසුව ඒ ගැන සිහි කරන්නාවූ කල්හි උපදනා චෙතතා අපර චෙතතා නම් වේ.

දනමය කුසල කර්ම පථය සිද්ධ කරන්නාවූ මුඤ්චන ඓනනා වන් පිරිවරාගත් පූර්වාපර කුසල චිත්තයන්ගේ පිරිසුදුවීමෙන් කුසල කර්මයද බලවත් වේ. පූර්වාපර චෙතනා දුර්වල වේ නම් කුසල කර්ම විපාකුද දුර්වල වන්නේය.

නවද මේ කුගල කර්මය <mark>හීන, මධාාම, පුණිත,</mark> වශයෙන් <mark>නිවිධා</mark> කාර වේ.

තීන වූ ජන්ද, විත්ත, විරිය, වීමංස ආදියෙන් දන් දෙන කල්හිද කීර්ති පුශංසා ලැබීම පිණිස හෝ අත්තුක්කංසන පරවම්භනාදි යෙන් කිලිටි සිතින් හෝ කාමාතෘෂ්ණාවෙන් හව හොග සමපත් පුාර්ථනාකොට ගෙණ හෝ දන් දෙන්නාවූ කල්හි එම දනමුය කුසල කර්මය හින කුසල කර්මයක් වන්නේය. මධාමවූ ජන්ද, විත්ත, වීරිය, වීමංස ආදියෙන් දන් දෙන කල්හිද, පුණා එල ලැබීම පිණිස හෝ අත්තුක්කංසන පරවම්භනාදියෙන් නොකිලිට සිතින් හෝ ලෞකික සැප සම්පත් පාර්ථනා කරමින් හෝ තමන්ගේම විමොක්ෂය පිණිස හෝ දන් දෙන කල්හි එම දනමය කුසල කර්මය මධාම කුසල කර්මයක් වන්නේය.

පුණිතවූ ඡන්ද, චින්ත, විරිය, වීමංස ආදියෙන් දන් දෙන කල්හිද ආය\$ භාවය පිණිස හෝ මාර්ග ඵල සුබය පිණිස හෝ සියළු සත්ත්වයන්ගේ විමොක්ෂය පිණිස පාරමී ධර්මයක් වශයෙන් හෝ දන් දෙන්නාවූ කල්හි එම කුසලය පුණිත කුසල කර්මයක් වේ.

තවද, මේ දනය, **දයක සුද්ධියෙන් ද, පුතිගුාහක සුද්ධියෙන් ද,** ද**න දවා සුද්ධියෙන් ද** යුක්තවූයේ නම් මහත්ඵල මහානිසංස ගෙණ දෙන්තේය.

දන් දෙන්නාවූ දුයක තෙමේ <mark>දන දසය, දන සහායය, දනපති</mark> යයි තුන්වැදෑරුම් වේ.

යමෙක් ඔධුර වූ වස්තුව කෙමේ අනුභවකොට අමධුර වස්තුව දුන් දෙන්නේවීනම් හෙතෙමේ **දුන දුස** නම් <mark>වේ.</mark>

යමෙක් තමා අනුභව කරණ මධුර වූ හෝ අමධුර වූ හෝ වස්තුව අනුන්ට දන් දේ ද, හෙතෙමේ **දනසභා**ය නම් වේ.

නෙමේ අමධුර වස්තුව අනුභව කොට අනුන්ට මධුර වස්තුවෙන් සංගුහ කෙරේ ද හෙතෙම **දනපති** නම් වේ. මේ ආදී ලක්ෂණයන් ගෙන් දයකයා අඳුනා ගත හැකි වේ.

නවද, **කාලදනය, අසන්පුරුෂ දනය, සත්පුරුෂ දනය ය**යි ද නිවීධ වේ.

කර්මඵල අදහා ආගන්තුග, ගමික, ගිලන් ආදීන්හට දෙන්නේ ද, දුර්භික්ෂයේදී දන් දේද, සිල්වතුන් හට පුථම ශසා ඵල අගුදන වශයෙන් දන් දේද, මෙය **කාලදන** නම් වේ, දන් දෙන්නාවූ කල්<mark>හි සකස්</mark> නොකොට <mark>දේද, අ</mark>නුන් ලවා දෙවාද, ආදර නොකොට දේද, එ**ය අසන්පුරුෂදන** නම් වේ.

යමෙක් සකස් කොට දේද, පුතිගුාහකයන් පරීක්ෂාකොට ගෞරවයෙන් දේද, ස්වහස්තයෙන්ම දේද, නිරන්තරයෙන් දේද, කර්මඵල අදහා දේද, එය සත්පුරුෂ දන නම් වන්නේය.

නවද, දන වස්තු වශයෙන් මදා දනය, සමජ්ජ දනය, ස්තුි දනය, වෘෂහ දනය, චිතුකර්මාන්ත දනය, සත්ත්වයන් දූෂා කරවීමට උපකාර වන හෙයින් නොදිය යුතුයි.

නවද, දන විසුද්ධීහු සිව්වැදැරුම් වෙන්.

දයක තෙමේ කලාාණ පුරුෂයෙක්ව, පාපීවූ පුතිගුාහක-යෙකුට දත් දේ නම් ඒ දනය මහත්එල වන්නේ දයකයාගේ පිරි-සුදු බැවිනි. පුතිගුාහකයාගේ වශයෙන් නොවේ. වෙස්සන්තර මහරජු පාපීවූ ජූජක නම් බමුණාහට දන්දී මහ පොළොව පවා-කම්පා කරවීය.

දයකතෙමේ අධර්මිෂ්ඨව සිට සිල්වන්වූ ධර්මිෂ්ඨ කලාාණ පුරුෂයෙකු හට දන් දුන්නේවීනම් පුතිගුාහකයාගේ වශයෙන් දනය මහත්ඵල මහානිශංස වේ. දයකයාගේ වශයෙන් නොවේ.

දයක පුත්ගුාහක දෙදෙනාම අධර්මීෂ්ඨ වූ, පාප ධර්මයෙහි පිහිටි-යාහු වෙත්ද, ඒ දනය දෙන්නවුන්ගේ වශයෙන් ද පුතිගුාහකයාගේ වශයෙන්ද මහත්ඵල නොවන්නේය.

දයක පුතිගුාහක දෙදෙනාම ධාර්මික වූ සිල්වන් කලපාණ පුරුෂයන් වේද, ඒ දනය දයකයාගේ වශයෙන්ද, පුතිගුාහකයාගේ වශයෙන් ද සුද්ධ වේ.

තවද පුතිගුාහකයාගේ ගුණය පමණට දනානිශංස ද මහන් වේ.

සරණ සීලයෙහි නොපිහිටි ගුණවත් නොවූ අපමණ සත්ත්ව යන්ට දෙන ලද මහා දනය තිසරණ පිහිටි එක් පුද්ගලයෙකු හට දුන්නාවූ දනයෙහි සොළොස්වන කලාවෙන් කලාවක් නො අගනේය කිසරණ පිහිටියන් සියක් දෙනාහට දුන් දනය සෝවාන් එක් පුද්ගලයෙක් හට දුන් දනය හාසම නොවන්නේ ය.

සෝවාන් වූ එක්සිය දෙනෙකු හට දුන් දනය, සකෘදගාම එක් සුද්ගලයෙක් හට දුන් දනයට සම නොවන්නේය.

සෙදගැම් සියයක් දෙනා හට දුන් දනය එක් අනාගාම් පුද්ගලයෙක් හට දුන් දනට සම නොවන්නේය.

අනාගැමී සියයක් දෙනාහට දුන් දනය එක් රහත් පුද්ගලයෙකු හට දුන් දනයට සම නොවන්නේ ය.

රහත් සියක්නමකට දුන් දනය එක් පසේබුදු කෙනෙකුන් වහන් සේ නමකට දුන් දනට සම නොවන්නේය.

පසේ බුදුන් සියක්දෙනා වහන්සේට දුන් දනය සම්මා සම්බුදුන් වහන්සේ නමකට දුන් දනින් සොළොස් කලාවෙන් කලාවක් පමණවක් නො අගතේය.

ලොච්තුරා බුදුන් වහන්සේට දුන් දනට වඩා බුදු පාමොක් මහ සහනට දුන් දනය මහත්ඵල මහානිසංස වන්නේය.

ඒ දනයට වඩා තුනුරුවන් පිහිටි තැන සංසරාමයක් කරවීම අගතේය.

එයටත් වඩා තුනුරුවන්ගේ සරණ ගත් කුසල එලය මහත් වේ.

එයට වුඩා සරණ සීලයෙහි පිහිටා පසැ්චසීල සමාදනයෙහි කුසල ඵලය මහත් වේ.

එයටත් වඩා මොහොතක් මෛතු් භාවතා කළහොත් එහි ඵලය මහත් වේ.

මේ හැමටම වඩා අසුරුසැනක් පමණ කල් වීද<mark>ර්ශ</mark>නා භාවනා කිරීම මහත්ඵල වන්නේය. එසේ හෙයින් විදර්ශනා වඩා මාර්ගඵල පුාප්ත වූ උත්කමයන් පිදීම මහානිසංස බැවින් බුද්ධ ධම්ම, සඩ්ඝ, යන තුනුරුවන් පුතිෂ්ඨාධාර කොට දන් දීම යහපති.

පුසන්න සිතින්, ශුද්ධකොට දන් දෙන්නාවූ පුද්ගල තෙමේ බොහෝදෙනා හට පිය වන්නේය. සජ්ජන සමාගම ලබන්නේය. ඔහුගේ කීර්තිය දස දිසාවෙහි පැතිරෙන්නේය. ගෘහස්ථ ධර්මයෙන් පහ නොව මනා සැප විදින්නේය. මේ ආත්මභාවයෙන් මත්තෙහි දිවාලෝකයන්හි ඉපිද අපමණ දිවා සම්පත් විදින්නේය. මේ දන් දීමෙහි පංචානිසංසය නම් වේ.

## සීලය

කාය වාග් දුශ්චරිතාදියෙන් වැළකෙන්නහුගේ හෝ වත් පිළිවෙත් පුරන්නහුගේ හෝ, ඒ පිළිබඳව උපදනා ජවන් සිත්ති සම්පුයුක්ත චෙතනාතොමෝ සිලමය කුසල කර්මය නම් වේ.

සීලන අර්ථයෙන් හෙවත් කුසල කර්මාදීන්ට විසිර යාමට ඉඩ නොදීම නම් වූ සමාධානාර්ථය හෝ කුසල ධර්මයන් පුතිෂ්ඨා වශයෙන් දැරීම නම් වූ උපධාරණාර්ථය හෝ ඇති මේ සීලය, චෙතනා සීලය, චෛතසික සීලය, සංවර සීලය, අවාතිකුම සීල යයි චතුර්වීධ වේ.

එයින්, සප්තවිධ කාය වාග් දුශ්චරිතාදියෙන් වැළකෙන්නහුගේ හෝ වත් පිළිවෙත් පුරන්නහුගේ හෝ, එ පිළිබඳව ඇතිවන චෙනනාව, චෙතනා සිල නම් වේ.

එබන්දෙකුගේ එවේලෙහි සින්හි යෙදෙන සම්මා වාචා, සම්මා කම්මන්ත, සම්මා ආජීව යන වීරති චෛතසික තුන චෛතසික සීල නම් වේ.

පුාතිමෝක්ෂ සංවරය, සති සංවරය, ඤාණ සංවරය, බන්ති සංවරය, වීරිය සංවරය යන පංචවිධ සංවරයෝ සංවර සිල නම් වේ. සමාදන් වූ සීලය කයින් හෝ වචනයෙන් හෝ නොබිද රැක ගැණීම අවාෘතිකුම සීල නම් වේ.

මේ සීලය චාරිතු සීලය, වාරිතු සීලය වශයෙන් ද විවිධ වේ.

මේ දෙය කළයුතු යයි බුදුන් වහන්සේ විසින් පණවා වදළ ශික්ෂා පදයන් ශුද්ධාවෙන් හා විය\$යෙන්ද රැකීම චාරිතු සීල නම් වේ.

මේ දේ නොකළයුතු යයි බුදුන් වහන්සේ විසින් පුතික්ෂේප් කරණ ලදහෙවත් වළක්වනලද දෙය ශුද්ධාවෙන්ම වළක්වා ගැණීම වාරිතු සීල නම් වේ.

තවද, හීන සිල, මධාාම සිල, පුණික සිල යයි ද නිවිධ වේ.

නීන වූ **ඡන්ද, චිත්ත, විරිය, වීමංසාදියෙන්** යුක්කව, කීර්ති පුශංසා ආදිය පිණිස හෝ, අත්තුක්කංසන පරවමහතාදියෙන් කිලිටිව හෝ භවහොග සමපත් සඳහා හෝ රක්තා සීලය **නීන සීල** නම් වේ.

මධාව වූ ජන්ද, චිත්ත, වීරිය, වීමංසාදියෙන් යුක්තව පුණාවල ලැබීම පිණිස හෝ, අත්තුක්කංසන පරවම්භනාදීයෙන් නොකිළිටිව තමාගේම වීමොක්ෂය පිණිස රක්නා සීලය මධාම සීල නම් වේ.

පුණිත වූ **ඡන්ද, චිත්ත, විරිය, වීමංසාදියෙන්** යුක්තව, ආය<sup>®</sup> භාවය අපෙක්ෂාකොට හෝ මාර්ගඑල සුබය පිණිස හෝ, සියළු සත්ත්වයන්ගේ වීමොක්ෂය පිණිස පාරමිතා වශයෙන් හෝ රක්නා සීලය පුණිත සිල නම් වේ.

නවද, භික්ෂු සීල, භික්ෂුණි සීල, අනුපසමපන්න සීල, ගහටඨ සීල යයි ද චතුර්විධ වේ.

භික්ෂුන් උදෙසා පණවා වදළ යම්තාක් ශික්ෂාපද මවද එය භික්ෂු සීල නම් වේ. තික්ෂුණින් උදෙසා පණවා වදළ ශික්ෂා පද භික්ෂුණි ශීල නම් වේ.

සාමණෙර, සාමණේරින්ගේ දස සිලය අනු<mark>පසම්පන්න සිල</mark> නම් වේ.

උපාසක උපාසිකාවන්ට නිතා සීල වශයෙන් පණවා වදල පංච ශික්ෂාපද ද, උපොසථාඩ්ග සීල වශයෙන් පණවා වදල අෂ්ට ශික්ෂාපද ද, උත්සාහ ඇතියවුන් විසින් රැක්කයුතු දස ශික්ෂාපද ද ගහට්ඨ සීල නම වේ.

තවද, පාතිමොක්ඛ සංවර සීලය, ඉන්දිය සංවර සීලය, ආජීව පාරිශුද්ධි සීලය, පච්චය සන්නිශීත සීලය යයි ද චතුර්විධ වේ.

පුාතිමෝක්ෂයෙහි වදළ ශික්ෂාපද වානිකුම නොකොට රැකගැණීමාදිය හෙවත්, පුාතිමෝක්ෂ සංචරයෙන් යුක්තව, ආචාර ගොචර සම්පන්නව, ස්වල්ප වරදෙහි පවා හය දක්නා සුලුව වාසය කරන්නේ යයි ශික්ෂා පදයන් සමාදන්ව නොකඩ කොට රැකීම පුාතිමෝක්ෂ සංවර සීල නම් වේ.

චක්ඛු, සෝත, සාණ, ජීව්භා, කාය මන යන ෂට්ඉන්දියන් සංචර කරගැණීම ඉහවත් සදෙරින් රූපාදී අරමුණු ඇතුල් වීමේදී සිහියෙන් යුක්තව ඉන්දියයන් රැකගැණීම ඉන්දිය සංචර සීල නම් වේ.

ආජීවය හේතුකොටගෙණ පණවා වදළ පාරාජිකාය, සංසාදි-සේසය, ථුල්ලව්චය, පාවිත්තිය, පාටිදෙසනීය, දුක්කටාය යන සවැදැරුම් ශික්ෂාපදයන් කඩ නොකොට කුහන, ලපන, නේමිත්ති කතා, නිප්පෙසිකතා, ලාහෙනලාහං නිජිගිංසනතාදී පාප ධර්මයන්ගේ වශයෙන් ද පවත්නාවූ මීච්ඡාජීවයෙන් වැළකීම ආජීව පාරිශුද්ධි සීලය නම් වේ.

පුතාාවෙක්ෂා කොට චීවර, පිණ්ඩපාත, සේනාසන, ගිලාන පච්චය යන සිව්පසය පරිභොග කිරීම පුතාසන්නිශිත සීල නම් වේ.

තික්ෂු සීල, තික්ෂුණි සීලයන්ගේ සමාදනය කර්මවාකායෙන් සිද්ධ වේ. පාරාජිකා වීමෙන් මෙහි සීල හෙදය වේ. සිල් බිදුනු GG කල භික්ෂූ භාවය හෝ භික්ෂුණී භාවය හෝ නොහැර සිටින්නේ දුශ්ශීලයා යි. පාරාජිකා නොව සෙසු ශික්ෂාපද කඩ කිරීමෙන් සංවර හෙදය වූ කල එයට සුදුසු පුතිකර්මකොට නැවත ශීලයෙහි නොපිහිටා සිටින්නේ ද, දන දනම ශික්ෂාපද කඩ කරන්නේද, හෙතෙම අලජ්ජි නම් වේ.

අනුපසම්පන්නයාගේ හා ගහට්ඨයාගේද සීල හෙදයෙන් වන දුශ්ශීල භාවය හා අලජ්ජි භාවයන් මෙලෙසින්ම දනයුතුයි.

සීලයෙහි ආනිශංස වශයෙන්, මහත්වූ භෝගස්කන්ධ ලැබීමද කලාාණ කීර්ති ශබ්දය නැගීමද, ක්ෂතුියාදී පිරිස් කරා විසාරදව එළඹීමද, අසම්මූඪව කාලකියා කිරීමද, මරණින් මතු දෙව්ලොව ඉපදීම ද සිද්ධවන්නේ ය.

#### භාවනා

කුසල ධර්මයන්ගේ වැඩීම හෙවත් දියුණුව පිණිස සිත යහපත් අරමුණෙක්හි වැඩීම, නැතහොත්, නත් අරමුණෙහි විසිර යා නොදී එක් අරමුණෙක්හි සිත නැවත නැවත ඉපදවීම වශයෙන් බැඳ තැබීම භාවතා නම් වේ. සමසතලිස් කමහටත් වශයෙන් හෝ අනිතා දුක්ඛ අනාත්ම ආදී වශයෙන් හෝ යහපත් අරමුණක් නිමිතිකොටගෙන සමාධිය හෙවත් චිත්තේකග්ගතාවය පිණිස නැවත නැවත වැඩීමේදී උපදනා කාමාවවර ජවත් සිත්හි සම්පුයුක්ත වෙතනාව භවතා-මය කුසල කර්මය නම් වේ.

ලෞකික භාවනා, ලොකොත්තර භාවනා ය යි භාවනා දෙකෙකි.

ලෞකික සීල, සමාධි, පුඳාවන්ගේ ඉපදවීම ද ඒ සීල, සමාධි පුඳාවන්ගෙන් තම විත්ත සන්තානය පුරුදුකිරීම <mark>වශයෙන්</mark> වැඩීම ද **ලෞකික භාවතා** නම් වේ.

ලොකොත්තර සීල, සමාධි, පුඥාවන්ගේ ඉපදවීමද ඒ සීල, සමාධි, පුඥවන්ගෙන් තම චිත්ත සන්තානය පුරුදුකිරීම වශයෙන් වැඩීම ද **ලෝකෝත්තර භාවනා** නම් වේ. කවද මේ භාවතාව වින්ත භාවතා, පුදො භාවතා යයි ද වීධ වේ.

දසකසිණ. දස අසුහ, දස අනුස්සකි, සතර බුහ්ම විහරණ, ආහා රෙ පටික්කුල සඤ්ඤා, වතුධාතුවන්ථානය, සතර ආරුපායෝය යන සතලිස් කර්මස්ථාන අතුරෙන් යම් කිසි කමටහනක් අරමුණු කොටගෙණ, ලෞකික සමාධිය හෙවත් විත්තෙකග්ගතාවය පිණිස සිත වැඩීම විත්ත භාවතා නම් වේ. සමාධියට විරුද්ධ වූ කාමච්ඡන්දදී නීවරණ ධර්මයන් විතක්ක විචාරාදී ධාානාඩ්ගයන් ගේ වැඩීමෙන් තදඩිග විෂ්කම්භණ වශයෙන් පුහීණ කිරීම මේ භාවනාවේ අදහස වේ. නීවරණ ධර්මයන් සංහිදවන අර්ථයෙන් සමථ භාවතා යයි ද කියනු ලැබේ.

මේ භාවනායෙන් ලබන සමාධිය, උපචාර සමාධිය, අර්පණා සමාධිය යයි දෙවැදැරුම් වේ. අර්පණා සමාධිය නම් පුථමධාානාදී රුපාවචර අරුපාවචර සිත්හි ඇතිවන බලවත් ඒකග්ගතාවයයි. අර්පණා ජවත් උපදනා චිත්ත වීරීන්හි ගොනුභූ චිත්තය දක්වා භටගන්නාවූ කාමාවචර කුසල ජවත් සිත්හි සම්පුයුක්ත ඒකග්ගතා වය උපචාර සමාධිය නම් වේ. භාවනා කිරීමට තැත් කළ තැන් පටත් එම අරමුණෙහිම සිත වඩනා කල්හි අර්පණාපුාප්තියට පළමු පහළ වන්නාවූ ගොනුභූ චිත්තය දක්වා ඇති කාමාවචර කුසල් ජවත් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාවෝ භාවනාමය කුසල කර්ම නම් වෙත්.

වතුරාය\$සත හාව බෝධය පිණිස නැතහොත් විශිෂ්ට ඤාණය පිණිස පඤ්චස්කන්ධාදි ධර්මයන් විවිධාකාරයෙන්, අනිත හ, දුක්ඛ අනාත්මාදි වශයෙන් විදර්ශනා කොට වැඩීම පුඥ භාවනා නම වේ. මෙයට විදර්ශනා භාවනා යයි ද කියනු ලැබේ.

සමථ භාවතා හේතුකොටගෙණ රූපාවචර අරූපාවචර ධාන යෝ ද, පඤ්වාභිඥා ද ලැබෙත්.

සමථ විපස්සනා භාවනා හේතුකොටගෙණ සෝවාන් ආදී ලෝකෝත්තර මාර්ගඵල යන්ට පැමිණිය හැකිවෙත්. සුපරිසුද්ධ ශීලයෙහි පිහිටා දසවිධ පලිබොධයන්ගෙන් දුරුව, චරිතානුකූල වූ කර්මස්ථානයක් ලබාගෙණ, සමාධි වැඩීමට අයෝගා ස්ථාන හැර යොගා ස්ථානයකට එළඹ, භාවනා විධි නොපිරිහෙලා, භාවනා කරන්නාවූ යොගාවචරයා හට සමාධිය ලැබෙන්නේය.

සීලයෙහි පිහිටා වඩා ගන්නා ලද සමාධිය ඇතිව වීදර්ශනා පුදො වඩන්නාහට ම ආය\$ මාර්ගඵල ලැබෙන බව දකයුතුයි.

තවද, ධර්ම විනය ඉගෙණීමෙහිදී ද, නිරවදා ශිල්ප ශාස්තුාදිය පුගුණ කිරීමෙහිදී ද, භාවනාමය කුසල චෙතනාවෝ හටගනිත්.

#### අපචායනය

බුද්ධ, ධම්ම, සඩ්ස යන රත්නතුය කෙරෙහි ද, මව්පිය වැඩි හිටියත් කෙරෙහි ද, ආචාය්‍රී උපාධාායයන් කෙරෙහි ද, ධාර්මික ශුමණ බාහ්මණයන් කෙරෙහි ද, අනිකුත් පිදිය යුත්තන් කෙරෙහිද ලාභ සත්කාරාදිය අපෙක්ෂා නොකොට, කිලිටි නොවු සිතින්, කරුණාධාාශයෙන් යුක්තව, දක හුනස්නෙන් නැගී සිටීමය, ආචාර කිරීම, වන්දනාමානාදිය කිරීම යනාදී යහපත් පැවතුම් ඇතියවුන් හට, ඒ පිළිබඳව උපදනා කුසල් ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනා චෝ අපචායන කුසල කර්ම නම් වෙත්. ශිෂ්ට සම්පන්න දෙමාපියන් වැඩිහිටියන් ඇසුරු කරමින් වන්දනමානනාදී නොයෙක් යහපත් ගති පැවැතුම් පුරුදු කළ කුඩා දරුවන්හට ද, එහි අනුසස් නො දන්නේ වී නමුත් කුසල් සිත්ම පහළ වන්නේය. සිහි නුවණින් යුක්තව අනුසස් මෙනෙහි කරමින් අපචායන කුසල කරම සිද්ධ කරන්නාවූ කල්හි ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිත් පහළ චෙත්.

මේ අපචායන කුසල කර්මය චාරිතු සිලයක් වන බැවින් දුන, සීල, භාවනා යන තිවිධ කුසල කර්මයන් අතුරෙන් සිලමය කුසල කර්මයට ඇතුළත් වේ.

#### **මවය**නාවච්චය

තුනුරුවන්, මච්පියන්, වැඩිහිටියන්, ආවාය\$ උපාධාායයන් සමණ බමුණන් ආදී ගරු කටයුතු උතුමන්ට ද, ආගන්තුග,ගමික, අද්ධික ගිලන් මහල්ලන් ආදී සන්කාර කළයුතු අනිකුත් සත්ත්ව යන්ට ද, කරුණාධාාශයෙන්. පිරිසුදු සිතින්, ලාහ පුයෝජනාදීය නොතකා ඉතා ආදරයෙන් වත් පිළිවෙත් කිරීම, උපකාර කිරීම, සත්කාර සම්මාන කිරීම යනාදී යහපත් කටයුතු කරන්න වුත් හට, ඒ පිළිබඳව උපදනා කුසල් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාවෝ වෙයාාවච්ච කුසල කර්ම නම් වෙත්. මේ කුසල කර්මය ද අනුසස් දන, කර්මඵල අදහා කරන්නාවූ කල්හි ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිත් ද, පුරුද්දක් වශයෙන් හෝ, අනුන් කරණු දක හෝ, අනුසස් නොදන හෝ කරන කල්හි ඤාණ විපුයුක්ත සිත් ද පහළ වෙත්. මේ කුසලය ද චාරිතු සීලයක් වන බැවින් සීලමය කුසල කර්මයන්ටම ඇතුළත් වේ. අනුන්ගේ පිංකමහි දී අනුබල දීම වශයෙන් සහාය වීම ද වෙයාාවච්චයටම ඇතුළත් කළ යුතුයි.

## පත්ති දුනය

තම චිත්ත සන්තානයෙහි උපන්නාවූ කුසල චෙතනා**වෝ** අනාෳයන් හා සාධාරණ කොට දීමේදී හෙවත් පින් පැමිණ<mark>වීමේදී</mark> ඒ පිළිබඳව උපදනා කුසල් ජවන් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙතනාව<mark>ෝ</mark> පත්තිදන කුසල කර්ම නම් වෙත්. දුන, සීල, භාවනාදි යම් පුණා කර්මයක් කොට එම පුණාකිුයාව නැවත සිහි කරමින් පින් අනුමෝදන් වන්නට කැමැත්තෙන් සිටින පුද්ගලයන් හට පිරිසුදු සිතින් කරුණාධාාසයෙන් එම පින් පැමිණවීමෙන් තමාගේ පුණා කර්ම ශක්තියද මහත් වන්නේ ය, මිය පරලොව ගිය ඤාතීන් නොයෙක් තැන්හි ඉපිද පින් අනුමෝදන් වන්නට බලවත් ආසාවෙන් සිටින හෙයින් මේ පුණා කර්මය බොහෝ සෙයින් චාරිතු ධර්මයක් වශයෙන්ද පුරුදු කරණු ලැබේ. අතීතයෙහි කරනලද්දවූ කුසල කර්ම යක් අනුමෝදන් කරවීමේදී ඒ කුසල කර්මය සිද්ධ කළ සැටි නුවණින් සිහි කරමින්ම අනුමෝදන් කළ යුතුයි. එවිට පින් ගත්තාවූ තැතැත්තාටද එබඳු කුසල් සිත්ම පහළවීමෙන් තමත් විසිත් කරගන්නාලද කුසලකර්මයක් මෙන් වැටහී කුසල චෙතනා පහළ වන්නේය. පුණා බලය දැන පත්ති දනය හෙවත් පින් දීම කරණ කල්හි ඤාණ සම්පුයුක්ත මහා කුසල් සිත් උපදී.

මේ කුසලය දනමය කුසල කර්මයට ඇතුළත් වන්නේය. යම කිසි දෙවියෙක් හෝ පරදන්තුපජීවී පුද්ගලයෙක් හෝ උදෙසා පින්දීමක් වේද, එය උද්දිස්සක පත්ති දනය නම් වේ. මෙය දිටඨ ධම්ම චේදා කර්මයක් වශයෙන් ඔවුන් අනුමෝදන් වීමෙන් සැප සම්පත් සාද ගන්නේය. සාමානා යෙන් හැමටම සාධාරණ වශයෙන් පින්දීම අනුද්දිස්සක පත්ති දනය නම් වෙත්.

## පත්තානුමෝදනය

අනුන් විසින් පක්තිදන වශයෙන් පමුණුවන ලද කුසලය හෙවත් දෙනලද පින අනුමෝදන්වීම පක්තානුමෝදනා නම ෙ. මෙසේ අනුමෝදන් වීමේදී පමුණුවන ලද එම කුසල චෙතනා නම සිත් සතන්හි පහළ වීමේදී උපදනා ජවත් සිත්හි සම්පුයුක්ත චෙත නාවෝ පක්තානුමොදනා කුසල කර්ම නම් වෙත්. සිහි නුවණින් යුක්තව, පිරිසුදු සිතින් පින්ඵල අදහා පින් අනුමෝදන් වන්නා හට තමන් විසින් සිද්ධ කරගන්නා ලද කුසල කර්මයක් මෙන්ම කුසල් සිදු වන්නේ ය. පුණාකර්මය සිද්ධ කරගන්නාවූ අවස්ථාවේදී ඒ පුද්ගලයා හට පහළ වූ කුසල් සිත් තම සිත් සතන්හි පහළවන කල්හිම පත්තානුමෝදනා කර්මය සිද්ධ වන්නේය. යමෙක් පින සිද්ධකරගත් සැටි විස්තර නොකොට පින් අනුමෝදන් වන්නැයි කී පමණින් අනුමෝදන් වන තැනැත්තා ගේ සිතෙහි එම කුසල චෙතනා හට ගන්නට නුපුළුවන් බැවින් පත්තානුමෝදනා කුසල කර්මය සම්පූර්ණ නොවන්නේය. මේ පත්තානුමෝදනාවද දනමය කුසල කර්මයට ඇතුළත් වන්නේය.

#### ධම්ම සවණය

අවික්ෂිප්තව හෙවත් නොයෙක් අරමුණුවල විසිර යා නොදී දහම අරමුණෙහිම සිත පවත්වා මනාසේ අර්ථ පරීක්ෂා කරමින් බුද්ධ ගෞරවය, ධම්ම ගෞරවය, සංස ගෞරවය දේසකයන් කෙරෙහි ගෞරවය උපදවා, ශුද්ධාවෙන් යුක්තව, චතුස්සතාාවබොධය කොට මාර්ග ඵල ලැබීම පිණිසද, ධර්මය සින්හි දරා පිළිවෙන් පුරා සසරින් මිදීමේ අදහසින් ද දහම් අසන්නාවූ කල්හි, ඒ පිළිබඳව උපදනා කුසල් ජවන් සින්හි සම්පුයුක්න චෙතනාවෝ ධම්මසවණ කුසල කර්ම නම් වෙන්.

මේ ධර්මශුවණය සෝවාන් වන කෙනෙකුට අවශායෙන්ම උපකාර වන ධර්මයකි. පරතෝසොෂපුතාය යනුද එයට නමෙකි. නිවන් දක්නා කෙනෙකුට එම ජාතියේ හා ඊට පූර්ව ජාතිවලත් ඒ පිණිස මුල් උපකාරය ලෙස ධර්මශුවණය පිළිගත යුතුයි. දහම අසා දන නොගත් පුද්ගලයා සසර දෙස් සහ නිවන් ගුණ නො දනි. එහෙයින්ම පිළිවෙත් පිරිමක් වත්, සසරින් මිදීමක්වත් නොවන්නේය. ධර්මය ගැන සැක උපදවමින්, එහි නෙයණී ණිකත්වය පිළි නොගෙන, නොවුවමනා වාද ඇති කරණ අදහසින් බණ අසන්නවුන් හට පිරිසුදු කුසල් සිත් නූපදී. එවැනි කිලිටි අදහස්වලින් තොරව, අර්ථ නොවැටහෙන්නේ වී නමුත්, ශුද්ධා වෙන්, ධර්ම ගෞරවය පෙරදරිව, දහම අසන්නාවූ පුද්ගලයා හට සගමොක් සුව ලබාගැණීමට මේ ධර්මශුවණය උපකාර වන්නේය.

පිරිසුදු සිතින්, තමනුත් බහුශැතව අනුන්ට ද අර්ථයක් සිදු කරණ අදහසින් නිරවදා විදාාශුවණය කිරීමද, මේ ධම්ම සවණ කුසලයට ම ඇතුළත් වේ.

ධර්මශුවණයෙහි ආනිශංස වශයෙන්, නො අසන ලද ධර්ම විභාගය ඇසීමය, ඇසූ ධර්ම පිරිසුදු කරගැණීමය, බුද්ධාදී අට කැන්හි සැක දුරු කිරීමය, දෘෂ්ටිය සෘජු කිරීමය, ඔහුගේ සිත පැහැ දීමය යන පඤ්ච ධර්ම ලාභය ලැබෙන්නේය.

#### ධම්ම දෙසනා

ලාහ සත්කාර, කීර්ති, පුශංසා ආදියක් නොතකා, පිරිසුදු සිතින් හා කරුණාධානසයෙන් යුක්තව, මනාකොට ධර්මය ඉගෙණ සසරින් එතරවන්නට උපකාර වන්නාවූ ධර්ම මාර්ගය නිවැරැදි ලෙස ශුද්ධායෙන් අනායෙන් හට දෙසනා කරන්නාවූ කල්හි උපදනා කුසල් ජවන් සිත්හි සම්පුයුත්ත වෙතනාවෝ ධම්මදෙසනා කුසල කර්ම නම් වෙත්.

ධර්මදේශනය, ධර්ම දනයක් වන නමුත්, නන් අරමුණෙහි සිත යා නොදී දහම අරමුණෙහිම සිත යොමුකොට පවන්නා බැවින් භාවතාමය කුසල කර්මයට ඇතුළත් කරණු ලැබේ. ධර්මය පත් පොත්හි ලියා අනායන්ගේ දනගැනීම පිණිස පළකරවන කල්හි මෙය කාය කර්මයක් ද වන්නේය. පයාාප්ති ශාසනය රැකගැනීමට අතිශයින් උපකාර වන මේ පුණා කර්මය, ඤාණ සම්පුයුක්ත කාමාවවර මහා කුසල් සිතකින්ම සිද්ධවිය යුතුයි. එමෙන්ම දහම් දෙසීමේදී, නො දනුවත් කමින් හෝ අසන්නත් නොමග යවන්නට හැකි වන අත්ද්මින් ධර්මාර්ථ වරදවා කියා දීමේදීද පිරිසුදු ධර්මයට නොගැලපෙන වෛතුලා මතාදීන් හා සම්මිශුණය කොට දෙශතා කිරීමෙන්ද ධර්මයට හානියක්, අන්තරා වක් විය හැකි බැවින් සාවදා දෙශනයක් වන්නට ද අවකාශ තිබේ. එබැවින් පැරණි ධර්ම දෙශකයෝ ථෙරවාද දහම මනා කොට ඉගෙණ, පත පොතට විරුද්ධ අර්ථයන් පුකාශ කරන්නේ වී නමුත්, එය තම මතය හෝ අසුවල් ගුරු මතය යයි පැවසීමෙන් ධර්ම ගෞරවය නොකෙලෙසා දහම දෙසුහ.

තවද දහම දෙසන්නාවූ කල්හි, ශුවණය කරන්නාවූ පුද්ගල යන්ගේ ධර්ම ඥානයත්, ශුද්ධා භක්තීයත් වැඩීමට උපකාරවන පරිද්දෙන් දහම දෙසිය යුතුය.

## දිට්ඨුජ්ජුකම්මය

දසවස්තුක මීථාාදෘෂ්ටිය හෙවත් දුන් දෙයෙහි විපාක නැත, යාග සඩ්බාාත දනයෙහි විපාක නැත, ආහුතියෙහි විපාක නැත, සුකෘත දුෂ්කෘත කර්මයන්ගේ විපාක නැත, මව් නැත, පියා නැත, මෙලෝ නැත, පරලෝ නැත, ඕපපාතික සත්ත්වයෝ නැත, මෙලෝ පරලෝ දත් මනා පිළිපත් මහණ බමුණු කෙනෙක් නැතැයි යන විපරිත දෘෂ්ටීන්ගෙන්ද, ඊශ්වර නිර්මානාදී දෘෂ්ටී වලින් ද දිටයාමංගලාදී දෘෂ්ටීවලින් ද මිදී සමාගේ දෘෂ්ටියෙහි සෘජුව පිහිටීමේදී ඒ පිළිබඳව උපදනා කාමාවවර කුසල ජවනයන්හි සම්පුයුක්ත වෙතනාවෝ දිටිඨුජ්ජුකම් කුසල් නම් වෙත්.

බුද්ධාදි අට තැන්හි සැක නොකොට, කම්පල අදහමින්, දිට්ඨිය සෘජුකොට ගත් කල්හි, දන සීලාදී සියලු කුසල කර්මයන් නුවණින් යුක්තවම රැස් කළ හැකි වෙයි. එබැවින් දනාදී වූ නවවිධ පුණාකියාවන්හිම දිට්ඨුජ්ජුකම්ම පුණාකියාව පූර්වාඩ්ගම කොට ඇත්තේයයි දකුයුතුයි.

#### රූපාවවර කුසල කම්

පඨවී කසිණාදී යම භාවනා අරමුණක් ගෙණ භාවනා කරණ කල්හි පරිකර්ම නිමිත්ත උපන් තැන් පටන් උග්ගහ නිමිත්ත උපදින තැන් දක්වා කරන්නාවූ භාවනා පරිකර්ම භාවනා නම් වේ. උග්ගහ නිමිත්ත උපන් තැන් පටන් ගොතුභු චිත්තය දක්වා කරන්නාවූ භාවනාව උපචාර භාවනා නම් වේ. ඊට අනතුරුව උපදනා ධාෘන ජවනය, අර්පණා භාවනා නම් වේ. මෙයින් පරිකර්ම භාවනා, උපචාර භාවනා යන භාවනාවෝ කාමාවචර මහා කුසල් නම් වන්නාහ. අර්පණා ජවන් සිත්ති සම්පුයුක්ත වෙතනාව රූපාවචර කුසල කර්ම නම් වේ.

මේ රූපාවචර කුසලය, කාය කර්ම වශයෙන් කිසි කලෙකත් හටනොගන්නේය. එය මනොද්වාරයෙහිම හටගන්නා බැවින් ඒකාන්ත මනො කර්මයක්ම වන්නේය.

විතක්ක, විචාර, පීති, සුබ, ඒකග්ගතා යන ධාානාඩ්ගයන්ගේ යෙදීම කරණකොටගෙණ මේ රූපාවවර කුසල කර්මයෝ පුථමධාාන, ද්විතීයධාාන තෘතියධාාන, චතුර්ථධාාන, පඤ්චම-ධාාන වශයෙන් පඤ්චවිධ වෙත්.

රූපාවවර කුසල කර්මයන්ගේ විපාක වශයෙන්, උපදවන ලද ධාානයන්ගේ පිරිහීමක් නැති කල්හි, මරණින් මත්තෙහි ඒකාන්තයෙන්ම බුහ්මලොකොත්පත්තිය ලබන්නේය.

## අරුපාවවර කුසල කර්ම

රුපාවවර පඤ්චමධාානය උපදවා, ඉක්බිති **කසිණුග්සා** ටිමාකාසාදී ආලම්ඛණයක් ගෙණ භාවනා කරන්නාවූ යොගා වවරයාහට උපදනා ආකාශානඤ්චායකන, විඤ්ඤාණඤ්චායකන, ආකිඤ්චඤ්ඤායකන, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායකන යන අරුපා වචර පඤ්චමධාාන ජවත් සිත්හි යෙදුතාවූ චෙතතාවෝ අරුපා-වචර කුසල කර්ම නම් වෙත්. මෙයද මනො කර්මයක්ම වන්නේය.එහි විපාක වශයෙන් සතර අරූප භුමියෙහි පටිසන්ධිය ලැබෙන්නේය. අරූපතලයන්හි පටිසන්ධිය ලබන්නාවූ පුද්ගල යන්ට සතර නාමස්කන්ධයන් පමණක් ලැබෙන හෙයින් එයට චතුවොකාර හවය යයි කියනු ලැබේ. එහි චීත්තසන්තතිය පවත්නේ අවත්ථුකවය.

තවද, කුසලාකුසල කර්මයන්ගේ විපාක දීම හෝ විපාක නොදීම සිදුවන ආකාරයෙන් ද, කර්මයෝ සොළොස් ආකාර වෙන්. ඒ සොළොස නම්:—

- 1. **ගති සම්පත්තියෙන් බාධිතව** විපාක නොදෙන අකුසල කර්ම
- 2. උපධි සම්පත්තියෙන් බාධිතව විපාක නොදෙන අකුසල කර්ම
- 3. **කාල සම්පත්තියෙන් බාධිතව** විපාක නොදෙන අකුසල: කර්ම
- 4. පයොග සම්පත්තියෙන් බාධිතව විපාක නොදෙන අකුසල කර්ම
- 5. ගති විපත්තිය නිසා විපාක දෙන අකුසල කර්ම
- 6. උපධි විපත්තිය නිසා විපාක දෙන අකුසල කර්ම
- 7. කාල විපත්තිය නිසා විපාක දෙන අකුසල කර්ම
- 8. පයොග විපත්තිය නිසා විපාක දෙන අකුසල කර්ම
- 9. **ගත් විපත්තියෙන් බාධිතව** විපාක නොදෙන කුසල කර්ම
- 10. උපධි විපත්තියෙන් බාධිතව විපාක නොදෙන කුසල කර්ම
- 11. **කාල විපත්තියෙන් බාධිතව** විපාක නොදෙන කුස කර්ම
- 12. **පයෝග විපත්තියෙන් බාධිතව** විපාක නොදෙන කුසල කර්ම.

- 13. ගති සම්පත්තිය නිසා විපාක ඉදන කුසල කර්ම
- 14. උපධි සම්පත්තිය නිසා විපාක ඉදන කුසල කර්ම
- 15. කාල සම්පත්තිය නිසා විපාක දෙන කුසල කර්ම
- 16. පයොග සම්පත්තිය නිසා විපාක දෙන කුසල කර්ම
- 1. සුගති හවයෙහි උපන් පුද්ගලයාහට අනිෂ්ට වි්පාක දීමට අකුසල කර්මයන් ඇති නමුත් <mark>ගති සම්පත්තියෙන් බාධිකඩූ</mark> වූ කල්හි ඒ අකුසල කර්මය වීපාක නොදෙන්නේය.
- 2. අකුසල කර්ම විපාක වශයෙන් දසියකගේ කුස ඉපිද, රූපශීන් යුක්තව වැඩිවිය පැමිණි කල්හි, ඔහුගේ ස්වාමිපුනු තෙම, ඔහුගේ රූපශීය දක සතුටුව, තමගට ජාත පුනුයෙකු මෙන් සැපයෙන් වර්ධනය කොට, උසස් ස්ථානාන්තරාදියක තබන ලද කල්හි ඔහුගේ විදාහමාන වූ අකුසල කර්මය උපධි සම්පත්ති යෙන් බාධිතව විපාක නොදෙන්නේ ය.
- 3. ආදිකල්පික මනුෂායන කෙරෙහි හෝ සුලභවූ ආහාර පානයන් ඇති කාලයන්හි හෝ උපන් පුද්ගලයාහට, ඔහුගේ විදාාමාන වූ පාපකර්මය, කාල සම්පත්තියෙන් බාධිතව විපාක නොදෙන්නේය.
- 4. යම් පුද්ගලයෙක් සමාගේ පුයෝග නිසා ජීවත් වේද, යමෙක් සමීපයට එළඹෙන්නට සුදුසු කාලයෙහි එළඹේද, යන්නට සුදුසු කල්හි පලායයි ද, සුදුසු කල් බලා දුර ගමන් යාම, සොරකම් කිරීම ආදිය කෙරේ ද, ඔහුගේ විදාහමාන වූ පාප කර්මය, පුයෝග• සම්පත්තියෙන් බාධිතව විපාක නො දෙන්නේය.
- 5. දුගතියෙහි උපන් සත්ත්වයාගේ පාපකර්මයෝ **ශකි** විපත්තිය නිසා විපාක දෙන්නේය.
- 6. යම් පුද්ගලයෙක් දසියකගේ කුස පිළිසිඳගෙණ දුර්වර්ණව උපදීද, ඔහු ඇත් අස් ගව මහිසාදීන් බලන්නෙකු වශයෙන් හෝ නීච කිුිියාවන් කිරීමට හෝ සලස්වති. එවිට ඔහුගේ පාපකර්මය උපධි විපත්තිය නිසා විපාක දෙන්නේය.

- 7. යමෙක් දුර්භික්ෂ කාලයෙක්හි හෝ පිරිභෙන්නාවූ ද, සැප නැති කාලයෙක්හි හෝ අන්තඃ කල්පාන්තයෙහි හෝ මනුෂා‍ය යන් කෙරෙහි උපදීද, ඔහුගේ පාපකර්මය **කාල විපක්තිය නිසා** වීපාක දෙන්නේය.
- 8. යමෙක් පුයෝගයෙහි දක්ෂයෙක් නොවේද, නිසි කල්හි පැමිණීමට හෝ නික්ම යාමට නොදනීද, සොරකම් ආදියෙහි කල් නොදනීද, ඔහුගේ පාපකර්මය පුයෝග විපත්තිය නිසා විපාක දෙනු ලැබේ.
- 9. යමෙක් සැප විදීමට නිසි කුසල කර්මයක් ඇති කල්හි දුර්ගති භවයෙහි උපදී ද, ඔහුගේ කුසල කර්මය **ගති විපතින්** බාධිත**ව** විපාක නො දේ.
- 10. යමෙක් කුසලානුභාවයෙන් රාජරාජ මහාමාත ාාදී කුල යෙක්හි ඉපිද අන්ධ බධිර ආදි වශයෙන් අඩ්ග විකලත්වයකට පැමිණියේ වේද, එකල්හි ඕහට සුදුසු වයසයෙහිදී ලැබිය යුතු යුවරජ, සෙනෙවිරත් ආදී ස්ථානාන්තරයක් නොලැබෙන් තෝය. මොහුගේ කුසලය උපධි විපත්තීන් බාධිතව විපාක නො දෙන්නේය.
- 11. යමෙක් දුර්භික්ෂ කාලයෙක්හි හෝ සැප නැති කාල යෙක්හි හෝ, අන්තඃ කල්පාන්ත සත්ත්වයන් කෙරෙහි හෝ උපදීද, ඔහුගේ කුසල කර්මය, කාල විපත්තීන් බාධිතව විපාක නොදෙයි.
- 12. යමෙක් පුයෝගයෙහි දක්ෂයෙක් නොවේද, ඔහුගේ කුසල කර්මය පුයෝග විපත්තීන් බාධිතව විපාක නොදෙයි.
- 13. යමෙක් කුසල කර්මානුභාවයෙන් සුගතියෙහි උපදීද, මීහට ඒ කුසල කර්මය ගති සම්පත්තිය නිසා විපාක දෙයි.
- 14. යමෙක් රාජරාජ මහාමාතහාදීන්ගේ කුලයෙක්හි ඉපිද, රූපශීන් යුක්තව වැඩේද, ඔහුගේ රූප සම්පත්තිය දක රජ,

යුවරජ, සෙනෙවිරත් ආදී උතුම ස්ථානාන්තර ඔහුට සුදුසු යයි ඒ ස්ථානයන්ට පමුණුවනු ලැබේ. ඔහුගේ කුසල කර්මය උපධි-සම්පත්තිය නිසා විපාක දෙන්නේය.

- 15. යමෙක් ආදිකල්පික සත්ත්වයන් කෙරෙහි හෝ, සැප ඇති කලෙක්හි හෝ උපදීද, ඔහුගේ කුසල කර්මය කාල සම්පත්තිය නිසා විපාක දෙන්නේය.
- 16. යමෙක් සුදුසු කල්හි ස්ථානාන්තරපාප්ත ධනවත් පුභූත් කරා ගොස් ඔවුන් සිත් ගෙණ, යහපත් ලෙස කථා කොට, සේව නය කොට සිටීද, ඒ පුභුන් කිපුණු කල්හි නොපෙණි ඉවත් වේ ද, ඒ පුභුන්ට විපතක් පැමිණි කල්හි අසලවත් නොසිට පිට පළාතකට පළාගියේ ද, සොරකමට සුදුසු තැන්හි සොරකම් කොට වස්තු රැස්කෙරේ ද, ඒ වස්තුව පැහැර ගන්නට පැමිණි කල්හි මිහිරි වචනයෙන් හෝ අල්ලස් දීමෙන් හෝ වස්තු හානියක් වන්නට ඉඩ නොතබා ද, තෙමෙත් සැපසේ ජීවත් වේද, ඔහුගේ කුසල කර්මය පුයෝග සමපත්තිය නියා විපාක දෙන්නේය.

## විපාක දුන සථාන

## අකුසල කර්ම

දෙනළාස් අකුසල් සිත් අතුරෙන් උද්ධච්ච සම්පුයුක්ත සිත හැර ඉතිරි එකොළොස් අකුසල් සිත්හි යෙදුනාවූ චෙතනා සඩ්බාහන වූ අකුසල කර්ම නෙමේ එකම අකුසල විපාක සන්තී-රණ සිතින් සතර අපායෙහි පටිසන්ධිය උපදවයි.

මේ දෙළොස් අකුසල කර්මයන්ගේ පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් කාම භූමියෙහි හා රූප භූමියෙනි ද සත්වැදැරුම් වූ අහේතුක අකුසල විපාක ගෙනදෙන්නේය.

යම් හේතුවකින් චක්බු, සොත, සාණ පුසාදයෝ නො ලැබුයේ නම් කාම භූමියේදී ඒ ඒ විඤ්ඤාණයෝ නො ලැබෙන්නාහ. රූප භූමියෙහි අඩිග විකලත්වයක් නැත. එසේ නමුත් චක්ඛු විඤ්ඤාණ, සොත විඤ්ඤාණ, සම්පටිච්ඡන, සත්තීරණ යන අකුසල විපාක සිත් සතර පමණක් ලැබේ. අවශේෂ අකුසල විපාක සිත් තුන නාලැබේ.

චාතුම්මහාරාජිකයෙන් මත්තෙහි ඉෂ්ටවූ රූපාලම්ඛණ මීස අනිෂ්ට රූපාලම්ඛණාදියක් නොලැබෙන හෙයින් අකුසල විපාක චක්ඛු විඤ්ඤාණ, සොත විඤ්ඤාණ, සම්පටිච්ඡන, සන්තීරණ යන සිත් සතර කෙසේ ලැබෙන්නේ දයි සැකයක් ඉපදිය හැකියි. බුහ්මයෝත් චාතුම්මහාරාජිකයෙන් මත්තෙහි වූ පඤ්ච දිවාලොක යන්හි වසන දෙවියෝත් ඒ ඒ භුමි වලින් යට කාම ලෝකය බලන්නාවූ කල්හි හෝ, බුදුන් දකීම් බණ ඇසීම ආදිය සදහා කාම ධාතුවට පැමිණි කල්හි හෝ, අනිෂ්ට වූ රූපාලම්ඛණයන් දකීමෙන් හෝ අමිහිරි ශබ්ද ඇසීමෙන් හෝ ඒ ඒ දිවා බුහ්මයින්ට අකුසල විපාක වක්ඛු විඤ්ඤාණාදිය උපදී.

## කාමාවචර කුසල කර්ම

කාමාවවර කුසල කර්මයෝ අටදෙනා, සප්තකාම සුගතියෙහි නවවිධ පුතිසන්ධි උපදවත්, නවවිධ පුතිසන්ධීහු නම් කාමාවවර මහා විපාක අටය, අහේතුක කුසල විපාක සන්තීරණ සිතය යන විපාක සිත් නවයෙන් දෙනු ලබන පුතිසන්ධීහුයි. එහි පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් කාම සුගති, රූප භූමි යන දෙනැන්හි අහේතුක කුසල විපාක අටය මහා විපාක අටය යන සොළොස් විපාක සිත් ලැබෙත්. කාම භූමියෙහි ඉන්දිය විකලත්වයක් නොමැති නම් මේ සොළොස් විපාකයෝ ම ලැබෙන්නාහ. ඉන්දිය විකලත්වයක් විකලත්වයක් වී නම් ඒ ඒ ඉන්දියයන් නිසා ලැබෙන්නාවූ වික්ද්‍

කාමාවචර මහා කුසල කර්මයන්ගේ පුවෘත්ති විපාක වශ යෙන් රූප භූමියෙහි අහේතුක කුසල විපාක චක්ඛු විඤ්ඤාණ, සොතවිඤ්ඤාණ, සමපටිච්ඡන, සන්තීරණ යන සින් සතර පමණක් ලැබේ. ඉතිරී කුසල විපාක දෙළොස එහි නො ලැබේ. කාමාවචර මහා කුසල් සිත් අතුරෙන් **සැාණසම්පුයුක්ත** කුසලය දෙවැදෑරුම් වේ. එනම්:—

- 1. උත්කෘෂ්ඨවූ ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසලය.
- 2. ලාමක වූ ඤාණසම්පුයුක්ත කුසලය.

උත්කෘෂ්ඨ ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිත් සතර හා සමග යෙදුනාවූ වෙතනාවෝ සතර දෙනා **නිහේතුක උත්කෘෂ්ට කුසල** කර්ම නම වෙත්. ලාමකවූ ඤාණ සම්පුයුක්ත කුසල් සිත් සතර හා යෙදුනාවූ වෙතනාවෝ සතර දෙනා **නිහේතුක ඕමක කුසල** කර්ම නම් වෙත්.

නිහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල චෙතනාව, සප්තකාම සුගති යෙහි මහෙශාකා මහානුභාව සම්පත්නවූ **නිහේතුක පුතිසන්ධිය** ලබා දෙන්නේය. පුවෘත්ති විපාක වශයෙන් මහා **විපාක** අටත්, අහේතුක කුසල විපාක අටත් යන සොළොස් විපාක චිත්තයන් උපදවත්.

ඤාණ විපුයුක්ත කුසලයද ලදවැදෑරුම් වේ. එනම්;—

- 1. උත්කෘෂ්ඨ වූ ඤාණ විපුයුක්ත කුසලය
- 2. ලාමකවූ ඤාණ විපුයුක්ත කුසලය

උත්කෘෂ්ඨ ඤාණ විපුයුක්ත කුසල් සිත් සතරෙහි යෙදුනාවූ වෙතතාවෝ සතර දෙනා **දුහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල කර්ම** නම් වෙත්. ලාමකවූ ඤාණ විපුයුක්ත කුසල් සිත් සතරෙහි යෙදුනාවූ චෙතතාවෝ සතර දෙනා දුහේතුක ඕමක කුසල කර්ම නම් වෙත්.

දුහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල කර්මය හා තිහේතුක ඔමක කුසල කර්මය ද විපාකදීම් වශයෙන් සමානය. මේ දෙවැදෑරුම් වූ කුසල කර්මයෝ සප්තකාම භූමිලයහි ඤාණ විපුයුත්ත මහා වීපාක සිත් සතරින් දුහේතුක පුතිසන්ධිය උපදවත්. පුවෘත්ති වීපාක වශයෙන් ඤාණ විපුයුක්ත වීපාක සිත් සතරය, අහේතුක කුසල වීපාක අටය යන දෙළොස් කුසල වීපාක උපදවත්. දුහේතුක ඕමක කුසල කර්මය මනුෂා භූමියෙහි ජාතාන්ධා දි හීන සත්ත්වයන්ගේද චාතුම්මහාරාජික භූමියෙහි ඤාතිජුත සඬ්ධාාතවූ විනිපාතික අසුරයන්ගේද අහේතුක පුතිසන්ධිය භොවත් අහේතුක කුසල විපාක සන්තීරණ සිතින් පුතිසන්ධිය උපදවයි.

කුසල කර්මයක් කිරීමේදී පූර්ව චෙතනාවෝ අකුසල කර්මයන් විසින් පිරිවරා නොගෙන, කුසල කර්මයන් විසින්ම පිරිවරා ගන්නා ලද්දේ වේද, එමෙන්ම අපර චෙතනාවෝද පසුකැවිලිවීම ආදී වශයෙන් උපදනා අකුසල කර්මයන්ගෙන් පිරිවරා නොගෙණ පිරිසුදු කාමාවචර කුසල් සිත්වලින් ම පිරිවරාගනු ලබන්නේ ඓද, ඒ කර්මය නිහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල කර්මයක් චන්නේය.

දනාදි පින්කම් කිරීමේදි, දනානිශංස දනීද, අධර්ම වස්තු වෙන් සංගුහ කෙරේද, දුශ්ශීලාදීන් හට දේද, පූර්වාපර වෙත නාවෝ අකුසල කර්මයන්ගෙන්ම පිරිවරණ ලද්දේ වේද, එම කුසලය **නිහේතුක ඕමක කුසල කර්මයක්** වන්නේය.

දහැමින් ලබන ලද වස්තුවෙන් සීලවන්තයන් විෂයෙහි දනානිශංස නොදන දෙන්නාවූද, පූර්වාපර චෙතනා කුසල කර්මයන්ගෙන් පිරිවරන ලද්දේ වේද, එම දනය දුහේතුක උත්කෘෂ්ඨ දනුමය කුසල කර්මයක් වන්නේය.

දනානිශංස නොදන, අධර්මයෙන් ලබාගත් වස්තුවෙන් දෙන්නාවූද, පූර්වාපර වෙතතා අකුසල කර්මයන්ගෙන් පිරි වරන ලද්දේ චේද, එම දනය දුහේතුක ඕමක දනමය කුසල කර්මයක් වන්නේය.

නිහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල කර්මයන් නිහේතුක ඕමක කුසල කර්මයන්, මධාායෙහි හෙවත් කර්මය සිද්ධකරන්නාවූ අවස්ථාවෙහි ඤාණ සම්පුයුක්තවීම නිසා සමාන වෙත්. නමුත් පූර්ව චෙතනාවෝ ද අපර චෙතනාවෝ ද අසමාන වෙත්. දුහේතුක උත්කෘෂ්ට කුසල කර්මයත්, දුහේතුක ඕමක කුසල කර්මයත් මධායෙහි සමානව, පූර්වාපර වෙනනාවෝ අසමාන වෙත්.

නිහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල කර්මයත්, දුහේතුක ඔමක කුසල කර්මයත් පූර්වාපර වෙතතා වශයෙන් සමාත වෙන්. මධායෙහි අසමාන වෙන්.

නිහේතුක ඕමක කුසල කර්මත්, දුහේතුක ඕමක කුසල කර්මත් පූර්වාපර වෙතතාවන්ගේ වශයෙන් සමාන වෙත්. මධායෙහි අසමාන වෙත්.

කාමා**වචර නිහේතුක උත්කෘෂ්ඨ කුසල කර්මයෙන්** ගන්නාවූ පුතිසන්ධිය, අඩුම ගණනින්, හේතුන් අටෙකින් යුක්ත වන්නේය. ඒ හේතු අට නම:—

අායුහණක්ෂණයේදී හෙවත් කුසල කර්මය කරන්නාවූ කාලයේ දී උපදනා කාමාවචර කුසල ජවනයන්හි යෙදුනාවූ අලොහ, අදෙෂ, අමොහ යන හේතු තුනය.

නිකාන්තික්ෂණයේදී හෙවත් මරණාසන්න කාලයේදී මරණා සන්න ජවන් වශයෙන් ඤාණවිපුයුක්ත කුසල් සිත් උපන්නේ නම් එහි යෙදුනාවූ **අලොහ, අදෙෂ** යන හේතු දෙකය.

පුතිසන්ධික්ෂණයේදී හෙවත් පුතිසන්ධි සිතෙහි ලැබෙන්නාවූ අලොහ, අදෙෂ, අමොහ යන හේතු තුනය.

මෙයින් ආයුහණක්ෂණයේදී හා නිකාන්තික්ෂණයේදී ලැබෙන් නාවූ හේතූන් පස් දෙනා කුසල් නම් වෙත්. පටිසන්ධික්ෂණයේදී ලැබෙන්නාවූ හේතූන් තිදෙන අවාාකෘත නම් වෙත්.

## රුපාවවර කුසල කර්ම

රූපාච්චර කුසල කර්මයෝ පුථමධාානාදි වශයෙන් පඤ්ච විධ වෙත්. ධාාන වඩන්නාවූ පුද්ගලයෝ පරිත්ත, මධාාම, පුණිත, යන නිවිධාකාරයෙන් ධාාන වඩති. මතු මතු ධාාන සඳහා පුතා වන්නට අසමර්ථවූද, හිනවූ ඡන්ද, චිත්ත විරිය විමංසාදීයෙන් යුක්තවූද, ධාාන මානුයක් පමණක් වැඩීම **පරිත්ත** වශයෙන් ධාානය වැඩීම නම් වේ.

මධා මවූ ඡන්ද, චිත්ත, විරිය, වීමංසාදියෙන් යුක්තව වැඩීම මධා ම වශයෙන් ධාානය වැඩීම නම් වේ.

පුණිතවූ ඡන්ද, චිත්ත, විරිය, වීමංසාදියෙන් යුක්තව පඤ්ච වසිතාවෙන් පුරුදු කොට වැඩීම පුණිත වශයෙන් ධාානය වැඩීම තම වේ.

පරිත්ත වශයෙන් පුථමධාානය වඩනලද පුද්ගල තෙමේ ධාානයෙන් නොපිරිහී කාලකියා කෙළේ වී නම්, අසඩ්බා කල්පයක් හුගේ තුනෙන් කොටසකට ආයු ඇති බුහ්ම පාරිෂදා නම් බඹ ලොව පටිසන්ධි ගන්නේය.

පුථමධාානය <mark>මධාම</mark> වශයෙන් වැඩු පුද්ගල තෙමේ මරණින් මතු අර්ධ අසඩ්ධා කල්පයකට ආයු ඇති **බුහ්ම පුරෝහිත** භූමියෙහි පටිසන්ධි ගන්නේය.

පුණිත වශයෙන් පුථමධාානය වැඩූ පුද්ගල තෙමේ අසඩ්බා කල්පයකට ආයුෂ ඇති මහා බුහ්ම භූමියෙහි පටිසන්ධි ගන්නේය.

ද්වීතිය තෘතිය ධානතයන් පරික්ක වශයෙන් වැඩු පුද්ගලයෝ මර ණින් මතු මහා කල්ප දෙකකට ආයු ඇති පරික්කාහයෙහිද, මධාම වශ යෙන් වැඩූ පුද්ගලයෝ මහා කල්ප සතරකට ආයු ඇති අප්පමාණාහ යෙහිද, පුණික වශයෙන් වැඩූ පුද්ගලයෝ මහා කල්ප සතකුත් එක් අසංඛා කල්පයකට ආයු ඇති ආහස්සරයෙහිද උපදින්නාහ.

චතුර්ථධ්යානය පරිත්ත වශයෙන් වැඩීමෙන් මහා කල්ප සොළොසකට ආයු ඇති පරිත්ත සුහයෙහි ද, මධාාම වශයෙන් වැඩීමෙන් මහා කල්ප දෙතිසකට ආයු ඇති අප්පමාණසුහයෙහි ද, පුණීත වශයෙන් වැඩීමෙන් තෙසැට මහා කල්පයකුත් එක් අසඩ්ඛාය කල්පයකට ආයු ඇති සුහකිණ්හයෙහි ද උපදින්නේය. පඤ්චමධානතය පරිත්තව හෝ මධාමව හෝ පුණිතව හෝ වැඩීමෙන් පඤ්චමධානත තලයන්හි උපදිත්. පඤ්චමධානත භූමි වනාහි රූප භූමි, අරූප භූමි වශයෙන් ද්විධ වේ. එයින් රූපාවචර පඤ්චමධානත භූමි සමතකි. එනම් වේහප්ඵලය, අසඤ්ඤ සත්තය සහ අවිහ, අතප්ප, සුදස්ස, සුදස්සී, අකණිට්ඨ නම් වූ සුද්ධා වාස පසය. ආකාශානඤ්චායතනාදී භූමි සතර පඤ්චමධානත අරූප භූමි නම් වෙත්.

නිහේතුක පෘථග්ජනයන් හා සොවාන් සකෘදගාමි යන ආය\$ පුද්ගලයන් විසින් රුපාවචර පඤ්චමධෳානය උපදවන ල්ද්දේ නම්, මහා කල්ප පන්සියයකට ආයු ඇති වෙහප්ඵලයෙහි උපදින්නාහ.

කර්මවාදී, කුියාවාදී තීර්ථකාදීන් විසින් සංඥා විරාග වශයෙන් පඤ්චමධපානය වඩන ලද්දේවී නම්, මහා කල්ප පන්සියයකට ආයු ඇති අසඤ්ඤසත්තයෙහි රූපස්කන්ධයකින් පමණක් පහළ වන්නේය. යම ඉරියව්වකින් මිනිස් ලොවදී වායොකසිණය හෝ ආකාශ කසිණය හෝ වඩා පඤ්චමධපානය උපදවන ලද්දේ ද, එම ඉරියව් වෙන්ම පුතිමා රූපයක් මෙන් නාමස්කන්ධයෙන් තොරවූ රූප පුතිසන්ධිය ලබන්නේය.

අනාගාමී පුද්ගලයන් අනුරෙන් ශුද්ධෙන්දීය අධිකවූ පුද්ගල තෙමේ මහා කල්ප දහසකට ආයු ඇති අවිහ නම් සුද්ධාවාස භූමියෙහි ද වීයෙරීන්දීය අධික වී නම් මහා කල්ප දෙදහසකට ආයුෂ ඇති අතප්ප. නම් සුද්ධාවාස භූමියෙහි ද, සතින්දීය අධිකවී නම්, මහා කල්ප සාරදහසකට ආයු ඇති සුදස්ස නම් සුද්ධාවාසයෙහි ද සමාධින්දීය අධික වී නම් මහා කල්ප අට දහසකට ආයු ඇති සුදස්සි නම් සුද්ධාවාස භූමියෙහි ද, පුඥෙන්දීය අධික වී නම් මහා කල්ප සොළොස් දහසකට ආයු ඇති අකණිට්ඨ නම් සුද්ධාවාස භූමියෙහිද පුතිසන්ධිය ලබන්නේය.

ශුෂ්ක විදර්ශක අනාගාමී පුද්ගලයෝ ද මරණ කාලයෙහිදී. ඒකාත්තයෙන්ම ධාාන උපදවත බැවින් බුහ්මලෝක පුතිසන්ධියම ලබන්තාහ. ශුද්ධාදී පඤ්චෙන්දියයන්ගේ සමාතත්වය ඇති කල්හි අනාගාමී පුද්ගලයෝ වෙහප්එලයෙහි උපදතා බවද දක්වා ඇත. ධානතලාහි ස්තු්හු ද, පළමුකොට බුන්ම පාරිෂදහාදියෙහි ඉපිද පසුව මතු මතු බුහ්මලෝකයන්හි උපදින්නාහුය.

## අරුපාවවර කුසල කර්ම

අරූපාවවර කුසල කර්මයෝ ආකාසානඤ්චායතනාදී වශයෙන් සතර වැදෑරුම් වෙත්. රූපාවවර පඤ්චමධාානය උපදවා ගත් පුද්ගල තෙමේ රූප ධර්මයෙහි ආදීනව දක හෙවත් රූපය ඇති කල්හිම නොයෙක් ශාරීරික දුක්ඛයන්ට භාජන වන බව සලකා එයින් මිදීම පිණිස කසිණුග්සාටිමාකාස පුඥප්තාාදීන් අරමුණු කොට ගෙණ අරූපධාානයන් උපදවත්. මෙසේ ධාාන වඩන්නාවූ කර්මවාදී කියාවාදී තිර්ථකයෝ ද, සමාග්දෘෂ්ටිකයෝද මරණින් මතු අරූපාවවර විපාක සිතකින් අරූප තලයෙහි සතර නාමස්-කන්ධයෙන් පමණක් පුතිසන්ධිය ලබන්නාහ.

මෙකි පුද්ගලයෝ අරුපධානන වඩා, ආකාශානඤ්චායතන කුසලය කරණකොටගෙණ මහා කල්ප විසිදහසකට ආයු දැනි ආකාසානඤ්චායතන භූමියෙහි ද, වීඤ්ඤාණඤ්චායතන කුයලය හේතුකොටගෙණ මහා කල්ප සතළිස් දහසකට ආයු ඇති වීඤ්ඤා– ණඤ්චායතන භූමියෙහි ද, ආකිඤ්චඤ්ඤායතන කුසල කර්මය හේතුකොටගෙණ මහා කල්ප සැට දහසකට ආයු ඇති ආකිඤ්චඤ්ඤා යතන භූමියෙහි ද, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන කුසල කර්මය හේතුකොට ගෙණ මහාකල්ප සූවාසූ දහසකට ආයු ඇති නෙවසඤ් ඤානාසඤ්ඤායතන භූමියෙහිද පටිසන්ධි ගන්නාහ.

රූපාරූප භුමිවල පටිසන්ධි ගත් ආය\$යෝ යට යට බුහ්ම ලොකයන්හි නුපදිත්.

වෙහප්ඵලය, අකණිට්ඨය, නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායකනය යන බඹතල තුන ආය\$යන්ගේ භවාගු වශයෙන් සළකණු ලැබේ. එකී තලයන්හි උපන් ආය\$යෝ එහිදීම රහත්ව පිරිනිවන් පානා හෙයිනි.

පඤ්ච සුද්ධාවාසයන්හි අනාගාම රහත් පුද්ගලයන් හැර අනාූ පුද්ගලයෙක් නොදක්නා ලැබේ.

## 4

# චූති පුතීසන්බ් කුමය

ලෝක වාටහාර වශයෙන් ඒ ඒ සත්ත්වයන්, ඔවුනොවුන් උපන් සත්ත්ව සමූහයෙන් යම් ගිලිහිමක් වේද, ගිලිහෙන බවෙක් වේද, වෙන්වීමෙක් වේද, අතුරුදන් වීමක් හෙවත් නොපෙනීයාමක් වේද, මෘතුයු නම් වූ මරණයෙක් වේද, පරමාර්ථ වශයෙන් පඤ්ච උපාදනස්කන්ධයන්ගේ බිදියාමෙක් වේද, කලෙබරයාගේ හෙවන් ශරිරයාගේ දමාවීමෙක් වේද, රූපාරූප ජීවිතෙන්දීයයාගේ මුල් සිදිමෙක් වේද, එහෙයින් වන්නාවූ එක් හවයක්හුගේ අවසානය මරණය හෙවත් වුතිය නම් වේ.

මෙමස් වන්නාවූ **මරණය** මනුෂෂාත්මභාවය සඩ්බෂාත සුගති භවයාගේ වශයෙන් සතර වැදැරුම් වේ. එනම්:—

- 1. ආයුක්ෂය මරණය
- 2. කළීක්ෂය මරණය
- 3. උභයක්ෂය මරණය
- 4. උපච්ඡෙදක මරණය

### ආයුක්ෂය මරණය

ඒ ඒ සත්ත්ව නිකායට හෙවත් ඒ ඒ ලොකවල උපත් සත්ත්ව යන් හට ජීවත් විය හැකි ඉතාම ඉහල කාල පරිචඡෙදයට ආයුෂ යයි කියනු ලැබේ. මනුෂායන්ගේ පරමායුෂය ද ඒ ඒ කාලයත්හි සෘතු ආහාරාදිත්ගේ වෙනස්වීම අනුවම අඩු වැඩි වන්තේය. පටිසන්යිය ලත් තැත් පටන් හෙවත් පතිසන්යි චිත්තයාගේ උත්පාදක්ෂණයේ පටන් හැම චිත්තක්ෂණයක් පාසාම උපදිමිත් සතළොස් චිත්තක්ෂණයකින් නිරුද්ධ වෙමින් පවත්තාවූ ද, කම්ම, චිත්ත, සෘතු, ආහාර, යන සතර පුතායෙන් විසින් උපදවන ලද රූප සන්තනිය, ආයුෂයාගේ පිරිහිමත්, සමගම පිරිහෙන්තේය. ආයුෂයාගේ කෙළවරදී කම්ම, චිත්ත, ආහාර යන පුතායන්ගෙන් හට ගන්තා රූප සමූහය එම පුතායන්ගේ අභාවය කරණකොට ගෙණ හට නොගනී. ඒ නිසාම දුබලවූ වස්තු ද්වාරයන් හේතු කොටගෙණ එම සන්තානයෙහි උපදනා චිත්ත පරම්පරාවද දුබලවී චුති චිත්තයාගේ හඩ්ගක්ෂණය හා සමභ භවය කෙළවර චත්නේය. මෙසේ නාම රූප දෙදෙනාගේ බිඳිමෙන් මරණය සිදුවී රූපස්කන්ධය මෘත ශරීර බවට පැමිණ සෘතුජ රූපයන්ගේ උපකාරයෙන් ටික කලක් පව තින්නේය.

පතිසන්ධි ජනක කර්මයාගේ ශක්තියෙන් අවුරුදු දහස් ගණන් වුවත් ජීවත් වන්නට හැකි නමුත්, ආයුෂයාගේ පිරිහීමෙන් ම සිදු වන්නාවූ මරණයට ආයුක්ෂය මරණය යයි කියනු ලැබේ. ඒ සත්ත්ව නිකායයට අයත් ආයුෂයාගේ ගෙවීමට කාලය පැමිණීමෙන් සිදු වන්නාවූ මේ මරණය කාල මරණයට ඇතුළත් වේ.

#### කර්මක්ෂය මරණය

ඒ ඒ සත්ත්වයත් විසින් නොයෙක් හවයන්හි රාස්කරණලද අනන්ත වූ අපුමාණවූ කුසලාකුසල කර්මයන් අතුරෙන් යද්ගරුකාදි වශයෙන් පුස්තාව ලද එක් කර්මයකින් පුතිසන්ධියලැබ-එම කර්ම ශක්තියෙන්ම නාම ජීවිතෙන්දීය පුබන්ධයා විසින් රක්ෂා කරනලද චිත්ත සන්තතිය ද, කර්මජ වූ රූප කලාපයක් පාසා උපාදය රූපයක් වශයෙන් පැවතෙමින්, ඒ ඒ කලාපයන්ට අයත් රූපයන්ට පණ පොවමින්, එයට සම්බන්ධ වූ චිත්තජ, සෘතුජ, දාහාරජවූ පෙනිය කලාපයන්ට අයත් රූපයන්ද මැළවිය නොදී නගා සිටුවමින්, කෙමෙන් රැකෙමින්, රූප සන්තතියද පාලනය කරමින් පැවත ආ රූප ජීවිතෙන්දීය පුබන්ධයා විසින් රක්ෂා කරන ලද රූපසන්තතියද, පුතිසන්ධි ජනක කර්මයාගේ ශක්තිය යම්තාක් කල් පවතීද, එනෙක් කල් නාව රූප ධර්මයන් වශයෙන් සන්තතිය නොසිඳ පවත්වාගෙණවින්, කර්ම වේගය ගෙවී යාමෙන් යම් චුතියක් හෙවත් මරණයෙක් වේද, එයට කර්මක්ෂය මරණ යයි යයි කියනු ලැබේ.

ඒ සත්ත්වයා පිළිබිඳ ගත් සත්ත්වනිකායට අයත් ආයුෂ පුමාණය ශෙෂව තිබියදී පුතිසත්ධි ජනක කර්මයාගේ ශක්තිය ගෙවී යාමෙන් මේ මරණය සිදුවන බැවින් එයද කාල මරණ සඩ්බාහාවටම ඇතුළත් වේ.

#### උභයක්ෂය මරණය

යම් පුද්ගලයෙක් යම්කිසි ජනක කර්ම ශක්තියකින් යම් සත්ව නිකායක පුතිසන්ධිය ලැබූයේ නම් ඒ සත්ත්ව නිකායට අයත්, ආයුෂයත්, පුතිසන්ධිය ලබා දුන් ජනක කර්ම ශක්තියත්, එකවර ගෙවී යාමෙන් මරණය සිදුවේ නම්, එය ආයු කර්ම දෙදෙනා ගේ ක්ෂයවීම කරණකොටගෙන වන්නාවූ මරණය හෙවත් උභයක්ෂය මරණය නම් වන්නේය. මෙයද කාල මරණයකි.

#### උපච්ඡෙදක මරණය

යම් පුතිසන්ධි ජනක කර්මයක් කරණකොටගෙණ, යම් සත්ත්ව නිකායක පුතිසන්ධිය ලබා ගත් පුද්ගල තෙමේ, බොහෝ කල් ජීවත්වීමට ශක්තිය ඇතත්, ඒ සත්ත්ව නිකායට අයත් ආයුෂයත්, ජනක කර්ම ශක්තියත් ශෙෂව තිබියදී පෙරආත්ම භාවයකදී කරණ ලද අපරාපයර්වෙදනීය අකුසල කර්මයකට දෘෂ්ටධර්මවෙදනිය කර්මයකින් ඉඩ හා රුකුල් ලැබ උපසාතක කර්මයක් වශයෙන් එළඹැ පිළිසිඳගත් ජනක කර්මයාගේ විපාක ශක්තිය කපා හෙළා අතරමහදී නොකල්හි මරණය සිදු කෙරේ නම් ඒ මරණයට උපව-ජෙදක මරණය යයි කියනු ලැබේ. අකල් මරණය යයි කියනුයේත් මෙයටමය.

බොහෝ කල් ජීවත්විය හැකි බලවත් කුසල කර්මයකින් මිනිස් ලොව පුතිසත්ධිය ලැබ, තරුණ වියෙහිදී අසත්පුරුෂ සමා ගමයෙන් මීනිමරුවෙක් වී නම්, ඔහු විසින් කළා වූ ඒ මනුෂා සාතක අකුසල කර්මයාගේ දිට්ඨධම්මවේදාහංශයෙන් රුකුල් ලැබ, පෙර හවයෙක්හි කළාවූ මනුෂා සාතක අකුසල කර්මයක්හුගේ අපරාපය\$වේදාහංශය උපසාතක කර්ම යක් වශයෙන් ඉදිරිපත්ව ජනක කර්මයාගේ විපාක ශක්තිය සිඳ මරණය සිදු කරන්නේය. එහෙත් ඔහුගේ පුතිසන්ධිය දුන් කර්මයක් ඉතා බලවත්වී නම්, පුවෘත්ති විපාක දෙන කර්මයෝත් බලවත් වී නම්, ඔහුත් ඔහුට සහාය පිණිස පැමිණි අයත් පුයෝගයෙහි දක්ෂවී නම් දිට්ඨධම්ම වේදා කර්මයන්ට අපරාපයාහිවේදා අකුසලයන් නැදවන්නට නොසමත් වේ නම්,මනුෂාාසාතක අකුසල කර්මය නිසා මෙලොවදී ලැබෙන්නාවූ මරණයද වළක්වාගත හැකි වේ.

පුතිසක්ධි ජනක කර්ම ශක්තිය නිසා උපච්ඡෙදක කර්මයන්ගේ විපාක ගෙණදීම සඳහා අවස්ථාව සළසා දීමට දිට්ඨධම්මවෙදා කර්මය පමණක් නොව වෙනන් කරුණු ද උපකාර වන්නේය.

සතුරෙකු විසින් අවස්ථාව බලා ගසන ලද පිහි පහරකින් හෝ, වෙඩි පහරකින් හෝ, වෙනත් උපකුමයකින් වීෂ පෙවීම ආදියෙන් හෝ විපතට පත් කළ කල්හි එම මාරක පහරවැදිමෙන් හෝ, වීෂය ශරීරගත වීමෙන් හෝ, ශරීරයෙහි හටගන්නාවූ මහා භූතයන් කිපීමෙන් ඔහුගේ කර්මජ රූප සන්තතියද වෙනස්වී හෘදය වස්තු දුබලතාවය සිදුකරන්නේය. මෙසේ දුබල වූ හෘදයවස්තුව නිශයකොට ගෙණ පවත්නා නාම ජීවිතෙන්දියද දුර්වල වේ. මේ කුමයෙන් දුබල වූ නාමරූප ධර්මයන් ඇති කල්හි උපච්ඡෙදක කර්මයන්ට පුස්තාව ලැබී පුතිසන්ධිජනක කර්මයෙහි විපාකාදන ශක්තිය සිඳලිමෙන් නො කල්හිම මරණය සිදුවන්නේය.

තවද නොසැළකිලි ලෙස හැසිරීමෙන්ද, අපථාහාර ගැණීමෙන්ද, බෝවන රොග ආදීයට මූණ පැමෙන් ද, ලෙඩක් ඇති කල්හි සුදුසු පුතිකාර කර නොගැණීමෙන්ද, යනාදී නොයෙක් කරුණු හේතුකොට ගෙණ, උපව්ජෙදක කර්මයන්ට, ඔවුන්ගේ විපාක ගෙණදීමට පුස්තාව ලැබෙන බව දනයුතුයි.

මේ උපච්ඡෙදක මරණය, පුත ලෝකය, අසුර නිකාය, තිරිසන් අපාය, මනුෂා ලෝකය, විනිපාතික අසුරාදී භුමාට දෙවියෝය යනු මොවුන් කෙරෙහි ලැබෙන්නේය. තාවතිංසය පටන් නෙව-සක්කුතා සක්කුයනනය දක්වා ඇත්තාවූ සියළුම සුගති භූමිය, අටමහ නරකය, උතුරුකුරු දිවයින යන තන්හි උපච්ඡෙදක මරණය නොලැබෙන්නේය. උපච්ඡෙදක මරණ, නොලැබෙන්නාවූ සියලු තැන්හිම ආයුක්ෂය, කර්මක්ෂය, උභයක්ෂය යන තිවිධ මරණයෝම ලැබෙන්නාහ.

පහන් වැටි, කෙල් දමා දල්වන ලද පහන, තෙල් ගෙවීමෙන්ද පහන් වැටිය ගෙවීමෙන්ද, තෙල් පහන් වැටි දෙදෙනා ගේ ගෙවී, මෙන්ද, නෙල් පහන්වැටී ඉතිරීව තිබියදී බලවත් පවනින් පහන නිවීමද යන සතුරාකාරයෙන් නිවෙන්නේය.

මෙහි තෙල් ගෙවීමෙන් පහන නිවීම, කර්මය ගෙවීමෙන් වන්නාවූ කර්මක්ෂය මරණයට උපමා වෙයි. තෙල් තිබිය දී පහන් වැටිය ගෙවීමෙන් පහන නිවීම, ආයුෂය ගෙවීමෙන් වන්නාවූ ආයුක්ෂය මරණයට උපමා වෙයි. තෙල් සහ පහන්වැටිය ද එකවර ගෙවීමෙන් පහන නිවීම ආයු කර්ම දෙදෙනාගේ ක්ෂය වීමෙන් වන්නාවූ උභයක්ෂය මරණයට උපමා වෙයි. තෙල් පහන් වැටී තිබිය දී බලවන් පවනින් පහන නිවීම, ආයු කර්ම දෙදෙනාම ශෙෂව තිබියදී උපසාතක කර්මය කරණකොට ගෙණ වන්නාවූ උපවිජෙදක කර්මයට උපමා වෙයි.

# මරණා සන්නයෙහි ලැබෙන අරමුණු

එක් සත්ත්වයෙකු පිළිබද වූ චිත්ත පරම්පරාව, නිරොධ සමාපත්තියට සමවැද සිටින කාලයෙහි හා අසංඥා තලයෙහි වසන කාලයෙහි හැර, ස්කන්ධ පරිනිර්වාණය දක්වාම අතරක් නැතිවම, නො සිදී පවතිමින්, ඒ සත්ත්වයා භවයෙන් භවයට පමුණුවමින් අනෙකවිධ සංසාර දුක්ඛයන්ට පමුණුවන්නේය. පටිසන්ධි කෘතා කරමින් උපදනා පුතිසන්ධි චිත්තයෙන් ආරම්භ වන භවය, ආයුක්ෂය වශයෙන් හෝ කර්මක්ෂය වශයෙන් හෝ උභයක්ෂය වශයෙන් හෝ උපච්ඡෙදක වශයෙන් හෝ මරණය සිද්ධවන කල්හි පහළ වන්නාවු හෙවත් චුති කෘතා කරන්නාවූ වුනි සිතින් අවසන් වේ. මේ සිත් දෙකට අතර, වීරී සිත් පහළ නොවන්නාවූ සෑම කල්හිම, හවුඩ්ග කෘතුය සිද්ධකරන්නාවූ භවඩ්ග සින්වලින්ම යුක්ත වන්නේය. එක් භවයකට අයිතිවු ද, වීථීමක්ත සිත් නම්වූ මේ පුතිසන්ධි, හවඩ්ග සහ වුති චිත්තයන් විසින් කම්ම, කම්ම නිමිනි, ගති නිමිති යන නිවිධ අරමුණුවලින් එකක්ම ගෙණ පහළවන්නේය. ඒ භවයෙහි පහළවීමත්, පැවැත්මත් එයින් වුනවීමත් සිදුකරන්නාවු ද, මේ වීරීමුක්ත චීත්තයන් විසින් ගණු ලබන්නාවු ද, කම්ම, කම්ම නිමිති, ගති නිමිති යන ආරම්මණ ලයා එයට පූර්ව භවයෙහි මරණාසන්න ජවන චිත්තයන් විසින් ගන්නා ලද ආරම්මණයෝ යි. මරණාසන්න චින්න විථියට හමු

වන්නාවූ මේ අරමුණු, මව, පිය, නෑ මිතුරු, ආවායර් උපාධාාදීන් විසින් හෝ මහානුභාව සම්පන්න දෙවියෙකු හෝ බබෙකු විසින් හෝ එළවනු ලබන්නක් නොව, කර්මානුභාවයෙන්ම වැටහෙන ආරම්මණයෝ යි. එක් සත්ත්වයෙකුව ඇත්තාවූ පුතිසන්ධිජනක ශක්තිය ඇති කුසලාකුසල කර්මයන් ගේ සඩ්බාහව අපුමාණය. එයින් අනතුරු අත්බැවිහි පුතිසන්ධිය ඉපිදවීමට නියන වූ පුති සත්ධිජනක කර්මය විසින් ම මේ අරමුණු උපදවනු ලබන බව දතුයුතුයි.

### කම්ම අරමුණු

යම් පුද්ගලයෙකු විසින් පූර්වයෙහි කරණ ලද යම කුසලා කුසල කර්ම පථයන් අතුරෙන් දෙවන ආන්මභාවයෙහි පුනිසන්ධි වීපාක දීමට නියතව ඉදිරිපත් වූ කර්මය මරණාසන්න ජවනයන්ට අරමුණු වන්නේ **කම්ම අරමුණක්** වශයෙනි. අතීතයෙහි කරණ ලද සත්වසාතන අදත්තාදන, කාමමිථාාචාර ආදී වූ යම් අකුසල කර්මයක් යද්ගරුක කර්මාදී වශයෙන් මරණාසන්න කාලයේදී වීපාක ගෙණදීම සඳහා ඉදිරියට පැමිණියේ නම්, කර්මය සිද්ධි කළාවූ අවස්ථාවේ ඇතිවූවක් මෙන්ම එම අකුසල කර්මය අභිනව කරණයක් මෙන් මරණාසන්නයේ දී අරමුණු වෙමින් ඒ අවස්ථා වේදී ඇති වූ අකුසල් සිත් හා සමාන ජවන් සිත් පසක් මරණා සන්න ජවන් වශයෙන් චූති චීත්තයට පළමුව එම අවසාන විත්ත වීථියෙහි පහළ වන්නේය. ඇතැම් වීටෙක මේ අරමුණම මරණ අවස්ථාවට දින කිපයකට පුථමයෙන් වූවත් වරින්වර පහළ වන්නට ද බැරි කමක් නැත. මෙසේ අකුසල කර්මයක්, කම්ම අරමුණක් වශයෙන් පහළවන කල්හි දෙළොස් අකුසල් ටින්නයන් අතුරෙන් උද්ධව්වසම්පුයුක්ත සිත හැර ඉතිරි අකුසල් සින් එකො-ළොසින් එකක් මරණාසන්න ජවන් වශයෙන් උපදී.

එමෙන්ම දන, සීල, භාවනාදී කුසල කර්මපථයන් අනුරෙන් යම් කුසල කර්මයක් නියන වශයෙන් අනතුරු අන්බැව්හි පුති සන්ධි විපාක දීමට ඉදිරිපත් වීනම් එම කුසලය කරන්නාටූ කාල යේදී ඇතිවූ කුසල චිත්තයන්ට සමාන වූ සින් මරණාසන්න ජවන් වශයෙන් උපදී. එසේ උපදින්නාවූ කුසල්, කාමාව්චර මහා කුසල් සිත් අටෙන් එකක් ම විය යුතුයි. රුපාච්චර අරූපාච්චර පුකිසන්ධිය ලබන්නාවූ පුද්ගලයන් ශට කර්මය අරමුණු නොවන්නේය.

කර්වය වනාගි මනොද්වාරයටම වැටහෙන නාම ධර්මයකි. එය මරණයට පූර්වයෙහි දී කරණල්ද්දක් බැවින් අතීත අරමුණක්මය. වන්මන් හෝ අනාගත නොවේ.

#### කම්ම නිමිත්ත

කුසලාකුසල කර්මයක් සිදුකරන්නාවූ කාලයෙහි පුධාන වශ යෙන් හෝ අපුධාන වශයෙන් හෝ උපකාර වූ යමක් මරණාසන්න කාලයේදී මරණාසන්න ජවනයන්ට අරමුණු වේ නම් එයට කම්ම නිමිත්ත යයි කියනු ලැබේ. අතීතයෙහි පුාණසාතාදි යම් අකුසල කර්මයක් කිරීමේදී, යම් කිසි සත්ත්වයෙකු බැඳ තබා, දඩු මුගුරු ආයුධ ආදියකින් තලා පෙළා මැරුයේ නම්, මරණාසන්තයේදී මරණු ලැබූ ඒ සත්ත්වයා හෝ සත්ත්ව සාතන කර්මයට උපකාර වූ දඩු මුගුරු ආදිය හෝ කම්ම නිමිත්ත වශයෙන් වැටහෙන්නේය.

එමෙන්ම බුදුන් වැදිම්, දන් දීම්, ඛණ ඇසීම් ආදී වූ කුසල කර්ම යක් පුතියන්යි විපාක ගෙණදීමට එළඹීයේ නම්, ඒ කුසල කර්මය සිදු කිරීමට උපකාර වූ බුද්ධ පුතිමා, වෙහෙර, විහාර, බෝරුක් ආදිය හෝ, මල් පහන්, සුවඳ දුම්, දනවස්තු පාදිය හෝ කම්ම නිමිති වශයෙන් මරණාසන්න ජවනයන්ට අරමුණු වන්නේය.

මේ කර්ම නිමිති, අතීත මෙන්ම වර්තමාන ද විය හැකි. එසේම ටේ ද්වාරයටම අරමුණු වෙන්. වර්තමාන වශයෙන් අරමුණු වන කල්හි මරණාසන්නයේදී ලද්දක් වශයෙන්ම මනොද්වාරයට වැටහෙන්නේය.

මරණාසන්නයේ දී බුුද්ධ පුතිමා, දන පිරිකර, මල් පහන් යනා දිය චක්බුද්වාරයට ද, ධර්මදෙශනා, පින් පොන් කියවීම, පිරින් දෙසීම ආදිය සොතද්වාරයටද, පූජා පිණිස සකස් කළ සුවද දුම් ආදිය අසුාණය කරණ කල්හි සාණද්වාරයටද දිවගා බලා රස දන වස්තුවක් පිදීමට තැන් කරණ කල්හි ජිව්හාද්වාරයටද, පිරිකර අත ගැසීම ආදියෙහි දී කායද්වාරයටද, ඒ ඒ මොහොතේ දී ලත් යම් කිසි අරමුණක් මනොද්වාරයට ද, වර්තමාන අරමුණු වශයෙන් වැට හෙන්නේය. අතීන රූපාදී කර්ම නිමිති අරමුණු වන්නේ මනොද් වාරයට පමණය. අකුසල පක්ෂයෙහි ද මෙසේමය.

රුපාවචර අරුපාවචර පුතිසන්ධිය ලබන්නාවූ පුද්ගලයන්ටද මරණාසන්නයේදී අරමුණු වන්නේ කම්ම නිමිති පමණය. රුපා වචර ධාාන ලාභින්ට මරණාසන්නයේදී ඔහුගේ ධාානය වැඩීමට පරිකර්ම වශයෙන් උපකාර වූ කසිණා දී වූ පුඥප්ති අරමුණු, කම්ම නිමිති වශයෙන් වැටහෙන්නේය.

අරූපාවචර ධෲනලාභීන් හට ඒ ඒ ධෲනයන්ට උපකාර වූ පු ඥප්ති ආලම්බණ හෝ මහග්ගත ආලම්බණ හෝ කම්ම නිමීති වශයෙන් අරමුණු වෙන්.

#### ගති නිමිත්ත

යම් කුසලාකුසල පුතිසන්ධිජනක කර්මයක් හේතුකොට ගෙණ මරණින් මතු යම් භවයක ඉපදීමට නියතව සිටිනා කල්හි, ඒ ලෝකය පිළිබඳ වූ යම් කිසි අරමුණක් මරණාසන්න ජවනයන්ට අරමුණු වේ නම් එයට **ගති නිමිත්ත** යයි කියනු ලැබේ.

අකුසල කර්මානුභාවයෙන් නිරයෙහි උපදනා පුද්ගලයන් හට නිරය ගිනි, නිරයපාල, කාළසුනබාදීහු ද කිරිසන් යෝනියෙහි හෝ ජේන යෝනියෙහි හෝ උපදනා සක්ක්වයන්ට, වන, පර්වත ගල්ගුහා අසූවි වල ආදියද, මිනිස් ලොව පිළිසිඳ ගන්නා සක්ක්වයන් හට මාතෘකුක්ෂි වර්ණ කම්බිලි යාන වාහනාදිය ද, දෙව්ලොව උපදනා පුද්ගලයන් හට දෙව්ලොව, දෙව් වීමත්, දෙව් රුක් දිවා සලු, දිවා මල්, දිවා සුවද, ආදිය ද ගති නිමිති වශයෙන් අරමුණු වන්නේය.

මේ ගති නිමින්ත ෂට ද්වාරයටම අරමුණු විය හැකියි. දිවා රථ, දිවා මල්, දෙවහනන් ආදිහු චක්ෂුද්වාරයට ද, දිවා ගිනාදිය සෝනද්වාරයටද, දකුසල පක්ෂයෙහි ද, නිරා ගිනිආදිය කායද්වාර යට ද, ගති නිමීති වශයෙන් වැටහේ. ඇතැම් ආචාය\$වරයෝ ගති,නිමීති මනොද්වාරයට පමණක් වැටහෙන බව කියති.

රහතන් වහන්සේගේ පරිනිර්වාණයට පුර්වයෙහි හටගන්නා අවසාන චිත්ත වීටීයෙහි ජවනයන් විසින් කමම, කමම නිමිති, ගති නිමිති යන ආලම්ඛණයන් අරමුණු නොකරනු ලැබේ. රහතන් වහන්සේගේ අන්තිම ජවනයන්ට අරමුණු වන්නේ, නාමරුව ධර්මයක් හෝ, කසිණ නිමිත්තක් හෝ ධාානාඩ්ගයක් හෝ වාර්ගාඩ් ගයෙක්මය. එයට අනතුරුව පහළවන්නාවූ චුති විත්තය වනාහි එම අන්තිම හවයෙහිදී පටිසන්ධි, හවඩ්හ චිත්තයන්ට අරමුණු වූ කම්ම, කම්ම නිමිති, ගති නිමිති යන අරමුණු වලින් එකක් ගෙණ පහළ වන්නාවූ චිත්තයකි.

පටිසන්ධි විත්තයාගේ උත්පාදක්ෂණයෙන් හටගන් මේ හවයට අයත් නාමරූප සන්තතිය වුති චිත්තයාගේ හඩ්ගක්ෂණ යෙන් අවසන් වුවත්, භව තෘෂ්ණාව නොයිදී පවත්නා නෙක් සසර කෙළවර නොවන්නේය. එහෙයින් චුති චිත්තයට අනතුරුව අතරක් නොමැතිව අනා භවයෙක්හි පුතියන්ධිය ලබන්නේමය. අකුසල පුතිසන්ධි ජනක කර්මයක්හුගේ විපාක වශයෙන් සතර අපාරෙහි පුතිසන්ධිය ලබන්නාවූ කල්හි පූර්ව භවයට අයන් චූනි සන්තීරණ චිත්තයට අනතුරුව අකුසල විපාක දෙවන භවයෙහි පුතිසන්ධිය ලබන්නේය. කාමාවචර කුසල කර්මය කින් පුතිසන්ධි විපාක ගෙණදෙන්නාවූ කල්හි සප්තකාම සුගතියෙහි කාමාවචර මහා විපාක සිත් අටෙන් හෝ අහේතුක කුසල විපාක සන්තීරණ සිතින් හෝ පුතිසන්ධිය ලබා දෙන්නේය. රූපාවචර අරුපාවචර කුසල කර්මයක් හේතුකොට ගෙණ රූපාරූප හවයන්හි පිළිසිද ගැණීම රූපාවචර අරුපාවචර විපාක සින් නවයෙන් සිදු වත්ලන්ය.

ප**ඤ්**චවෝකාර භවයෙහි හෙවත් කාම භවයෙහි හා අපං**ඥ** තලය හැර ඉතිරි රූප භවයන්හි **සවත්ථුකව** හෙවත් හදයවස්තු රූපය ඇසුරු කොටගෙණ පුතිසන්ධි විත්ත පහළවේ. චතුවොකාර භවයෙහි හෙවත් අරූප තලයන්හි රූප හටනො-ගන්නා හෙයින් පටිසන්සි චිත්තය හටගන්නේ අ<mark>වත්ථුකවය</mark> හෙවත් වස්තු රූපයක් ඇසුරුකොට නො ගෙණය.

අසංඥ තලයෙහි රූපස්කන්ධයෙන් පමණක් පුතිසන්ධිය ලබන හෙයින්, නාමස්කන්ධයට අයත් පුතිසන්ධි විපාක සිතක් පහළ නොවන්නේය.

මෙසේ සවත්ථුකව හෝ අවත්ථුකව හෝ අනතුරු භවයෙහි **පහළවන්නාවූ පටිසන්ධි චිත්තය, එයට පූර්ව** භවයෙහි මරණාසන්න විත්ත වීරීයෙහි මරණාසන්ත ජවනයන් විසින් ගන්නා ලද කමම, කම්ම නිමිති, ගති නිමිති යන නිවිධ අරමුණු අතුරෙන් යම් අරමුණක් වේද, එම අරමුණම ගෙණ පහළ වන්නේය. පූර්ව භවයෙහි මරණාසන්න ජවනයන් විසින් අකුසල කර්මයක් අරමුණු කෙළේ වීනම්, අනතුරු භවයෙහි පුතිසන්ධි සිතත් එම අකුසල කර්මයම අරමුණු කරමින් උපදී. අකුසල කර්ම නිමිත්තක් හෝ අකුසල ගති නිමිත්තක් හෝ අරමුණු කෙළේ විනම, පුතිසන්ධි චිත්තයද එට අකුසල කම්ම නිමිත්ත හෝ අකුසල ගති නිමිත්ත හෝ අරමුණු කරන්නේය. කුසල පක්ෂයෙහි ද එසේමය. මේ ප්ටි සන්ධී චිත්තයාගේ හෙවත් නාමස්ක්න්ධයාගේ පහළවීමත් සමගම, එනම එහි උත්පාදක්ෂණයේ දී ම, අඑත් භවයට අයත් කර්මජ රූප සන්තතිය එහි පාලනය සඳහා රූප ජීවිතේන්දියයන් සමහම, එම කර්මානු භාවයෙන්ම පහළ වන්නේය. පූර්ව හවයට අයන්, නාම ධර්මයක්වත්, රූප ධර්මයක්වත් අනතුරු හවයට ගෙණ නො යන බවත්, එම සත්ත්ව සන්තානයෙහි රැස් කරණ ලද කසලා කුසල කර්මයක්හුගේ විපාක ශක්තියෙන්ම දෙවන භවයෙහි නාම රූප ධර්මයන් පහළ කරවන බවත් දන යුතුයි.

මෙසේ අඑත් භවයෙහි පටිසන්ධි චිත්තය ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි, එයට අනතුරුව එම පටිසන්ධි චිත්තය විසින් ගන්නා ලද අරමුණම ගෙණ භවඛ්ග චිත්තය පහළ චන්නේය. මීනිස් ලොව මව් කුස උපදනා පුද්ගලයන්ට පුතිසන්ධි චිත්තයට අනතුරුව භවංග සින් දහසයක් පමණ ඉපිද නිරුද්ධ වූ කල්හි මනොද්වාරාවජ්ජන සිතක් හා භවනිකාන්ති ලොහ ජවන් පයකින් යුක්තවූ චිත්ත වීරීයක් ඉපිද, එයට අනතුරුව හවංග සින් උපදි. යම්තාක් කල් වීරී සින් නුපදිද් ද, ඒතාක් කල් හවඹග සන්තතිය ජලපුවාහයක් මෙන් නොබීදි පවත්තේය. මව් කුසින් නික්මුණු කල්හි පළමු කොට සූය්‍යීලෝකය හෝ පහත් ආලෝකය ආදිය හෝ, දකී මෙන් චක්ෂුර්විඥනාදී වීරී සින් ඉපදීමට පටන් ගනිති. එතැන් සිට ඒ සත්ත්වයාගේ ඉන්දියයන් වැඩීම කරණකොටගෙණ හවඹග චිත්න පරම්පරාව ද කුමයෙන් අඩු වී රූපාදී ආරම්මණයන් එල්බ ගෙණ වීරී සිත් උපදී. වයස් ගත වන්නාවූ කල්හිද ඉන්දියයන් ගේ දුර්වලත්වය නිසා නැවතත් හවඹග සිත් වැඩි වැඩිව හටගනි. මෙසේ පැවත ආවාවූ මේ භවයට අයත් චිත්ත සන්තතිය භවඩග සිතෙහි අරමුණම ගෙණ පහළවන්නාවූ වුති චිත්තයෙන් අවසන් වේ. එකම භවයෙක්හි පහළ වන්නාවූ පටිසන්ධි, භවඞ්ග චුති චිත්තයන්ගේ අරමුණ එකක්මය.

මෙතෙකින් පරිච්ඡෙද පසකින් යුත් අභිධර්මාර්ථපුදීපිකායෙහි පුථම කාණ්ඩය නිමි.

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits. The land and pepole would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak

> ※ THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL ※

and everyone would get their fair share."

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he depart: for eternity, Soon to see the Buddha of Li nitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.
May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

#### \* The Vows of Samantabhadra \*

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in His Western Pure Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land,
I will perfect and completely fulfill
Without exception these Great Vows,
To delight and benefit all beings.

\* The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra \*

#### **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss.

Homage to Amita Buddha!

#### NAMO AMITABHA

南無阿彌陀佛

《斯里蘭卡文:ABHIDHARMARTHA PRADIPIKA Vol. I, 阿毗達摩 第一冊》

財團法人佛陀教育基金會 印贈 台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by

## The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website: http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not for sale.

## නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

Printed in Taiwan 1,500 copies; October 2015 SR041 - 13512