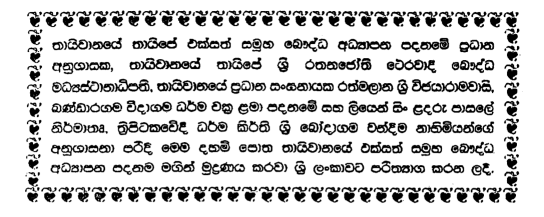
# මිනිස් ජීවිතය හා ගැටළු

කිරින්දේ ශුී ධම්මානන්ද



## ශුී ලංකා ධර්ම වකු ළමා පදනම විදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by

#### The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23051108 Fav: 886-2-23013415

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොම්ලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

#### මේ පොත ගැන කර්තෘගෙන්

පසුගිය අවුරුදු 45 ඇතුළත බුද්ධ ධර්මයට අදාලව මව්සින් කරුණු ගොණු කොට ඉංගුීසි භාෂාවෙන් ලියා, මුදුණය කර ලෝකයේ සෑම රටකට ම බෙදා ඇති ලොකු- කුඩා පොත් සංඛාාව 47 කි. මේවායින් වැඩි හරියක් වෙනත් භාෂාවලට ද පරිවර්තනය කොට ඇත. එක පොතකින් පිටපත් ලක්ෂයක් පමණ පළ වී ඇත.

මෙම පොත් අතුරින් කිපයක් ම ගරු කිරම වීමලජෝති ස්ථවීරයන්ගේ අනුශාසනා පරිදි බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය මගින් මුදුණය කර බෙදා හැරීමට හැකි වූයේ සනත් නානායක්කාර මහතා විසින් ඒවා සිංහලට පරිවර්තනය කිරීමට දැක් වූ උනන්දුව නිසයි.

මෙම පරිවර්තනයට මුල් වූ ඉංග්‍රීසි පොත ලියා ඇත්තේ මා දැනට සිටින මලයාසියාවේ සමාජ තත්ත්වයට අනුවය. එහෙත්, සනත් නානායක්කාර මහතා ඒ සියලු කරුණු ලංකාවේ මිනිසුන් ගත කරන ජීවිතවලට ගැලපෙන අයුරින් සකස්කර බුද්ධ ධර්මයෙන් වැඩිපුර කරුණු අළලා සරල සිංහල බසින් ලියා ඇති අතර ලංකාවට වැඩිපුර බලපාන්නේ නැති සමහර සිදුවීම් අතහැර දමා ඇත. මේ බව ඉංග්‍රීසි පොත කියවන කෙනෙකුට පහසුවෙන් තේරුම් යනු ඇත.

විවක්ෂණ බුද්ධියක් ඇති, කාර්ය බනුල ජීවිතයක් ගත කරන නානායක්කාර මහතාගේ වටිනා කාලය මේ වෙනුවෙන් යොමු කිරීම ගැනත්, බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය මගින් මෙය මුදුණය කර බෙදා හැරීම ගැනත්, සිස්ටමැටික් පින්ටර්ස් ආයතනය මගින් මෙය හොඳින් මුදුණය කිරීම ගැනත් මගේ කෘතදෙතාපුර්වක ස්තුනිය මෙයින් පුදකරමි.

#### මේ සිංහල අනුවාදය ගැන

1977 මාර්තු මාසයේ දී පූජාපාද ආචාර්ය කිරින්දේ ශී ධම්මානන්ද නාහිමිපාණන් වහන්සේ විසින් ඉංගුිසි බසින් ලියා පළ කරවන ලද ' Human Life and Problems' නම් කෘතියේ පිටපත් 85,000 ක් පමණ මේ වන විට නොයෙක් රටවල පාඨකයින් අතට පත්ව ඇත.

මෙම කෘතිය සිංහල බසින් පළ කරවීමට උනන්දුවක් දැක් වූ උන්වහන්සේ එය ශුි ලංකාවේ පාඨකයින්ට යෝගා වන පරිදි සැකසීම මට පැවරුහ. උන්වහන්සේගේ අදහස් හා උපදෙස් අනුව මුල් කෘතියේ කරුණු අඩු -වැඩි කරමින් එම කෘතිය සැකසීමට මා ගත් උත්සාහයේ පුතිඵලයකි මේ, ඔබ කියවන "මිනිස් ජීවිතය හා ගැටළු" නම් කෘතිය.

මුල් කෘතියේ ඇති රසවත් බවත් හරවත් බවත් රැකගනිමින් මෙම කෘතිය සැකසීමට මා ගත් උත්සාහය සාර්ථක වී ද යන්න තීරණය කිරීම පාඨක ඔබට බාර ය.

සනත් නානායක්කාර

#### පටුන.

| 1.  | අප ඉන්නේ සතුටින්ද 1–14                 |
|-----|----------------------------------------|
| 2.  | විශ්වයේ මිනිසාට හිමි තැන 15-25         |
| 3.  | විවාහ ජීවිතය                           |
| 4.  | ළමා අපචාර 67-71                        |
| 5.  | සමලංගික සම්බන්ධතා                      |
| 6.  | පවුල් ඒකකය සංවිධානය කිරීම 77–90        |
| 7.  | කාන්තා විමුක්තිය හා පවුල් ජීවිතය 91–97 |
| 8.  | වත්මන් දරුවන්ගේ පුශ්න                  |
| 9.  | විතාශයේ දෙරටු 111-124                  |
| 10. | සියදිවි නසා ගැනීම125-134               |
| 11. | පරම්පරා ගැටුම135-138                   |
| 12. | වෙනස්වන ලෝකය හා සම්පුදය139–141         |
| 13. | මානසික පීඩනය143-145                    |
| 14. | මේ පුශ්න ජය ගැනීමට නම්147–151          |

# 1. අප ඉන්නේ සතුටින්ද?

රො තික අංශයෙන් අප දැන් විශාල දියුණුවක් ලබා තිබේ. මේ තරම් දියුණු තත්ත්වයකට පත්වේය කියා මීට ශත වර්ෂයකට පමණ පෙර මිනිසා සිහිනෙන්වත් සිතුවේ නැත. නූතන තාක්ෂණයේ සිදුව් ඇති පුදුමාකාර දියුණුව නිසා ස්වභාව ධර්මය පාලනය කිරීමට පවා බලය අපට ලැබි කිබේ. විවිධාකාර වාසනයන් ජය ගැනීමට අපි සමත් වී සිටිමු. මේ සියල්ල මෙසේ සිදු වී ඇතත් අප හමුවේ නිරන්තරයෙන් පැන නගින පුශ්නය 'අපේ මුතුන් මිත්තන්ට වඩා අප සතුටින් සිටිනවාද නැද්ද?' යන්නය. මේ පුශ්නයට දිය හැකි එක ම පිළිතුර නම් 'නැත'කියාය.

එක් අතකින් භෞතික දියුණුව, අතික් අතින් දිගින් දිගට ම සිදුවන ස්ත්රී දූෂණ, ළමා අපචාර කිුිිිිිිිිිි කිිිිිතිිිිිින් තවතවත් සුරා කැමට ලක්වීම, ආගම් හා ජනවාර්ගික වෙනස්කම් පදනම් කොට ගෙන සිදු කෙරෙන අසාධාරණකම්, වර්ණභේද, කුල භේද, ආදී නොයෙක් භේද, ගැටුම්, දූෂණ. දැන් විෂම කිුිිිිිිිිිිිිිිිි අඩුවක් නැතිව දිගින් දිගටම සිදුවේ. සමහර විටෙක භෞතික අංශයෙන් බෙහෙවින් දියුණු කොටස් දුගී දුප්පත් අයට වඩා දුකින් පෙළී තැවෙනවා විය හැකියි. මානසික රෝග, අසහනය, පාළුව- හුදකලාව දියුණු නුතන සමාජවල සුලභව දක්නට කිබීමෙන් මේ බව හැඟී යයි. මෙහිදි මතුවන බරපතලතම පුශ්නය නම්,

්අද ලෝකය පුරා හොල්මන් කරන මේ වාසනයන්ට වගකිව යුත්තේ කවු ද? යන්න.

මිනිසා ලබා ඇති දියුණුව සම්බන්ධයෙන් හිමි විය යුතු කීර්තියට අයිතිවාසිකම් කීමට ලැහැස්ති බොහෝ අය සිටිති. පූජා පක්ෂයේ අය, විදහාඥයින්, දේශපාලනඥයින්, ආර්ථික විදහාඥයින් ආදි විවිධ තරාතිරමේ විවිධ ක්ෂේතුවලට අයත් පිරිස් මේ කීර්තියට උරුමකම් කියන පිරිස් අතර සිටිති. නමුත් නොකඩවා ම සිදුවන අධාර්මික කියා, දුෂණ හා වෙනත් පුශ්න සම්බන්ධයෙන් වගකීම බාර ගන්නේ කව්ද? මගේ අදහස නම්, ඒ වැරදිවලට අප සියලු දෙනා ම සමාන ලෙස වගකිව යුතු බවයි. එයින් උද්ගතවන චෝදනා හා විවේචන අප සියලු දෙනා සම සමව බෙදාගත යුතු බවයි. අපි අප ගැනම සිතා බලමු. මිනිසුන් තුළට සාමය-සතුට ගෙන ඒමට අපොහොසත් වීම සම්බන්ධයෙන් අප වගකිව යුතු නැද්ද? අපේ හෘදය සාක්ෂියට එකභව මෙයට දිය හැකි පිළිතුර කුමක් ද? අපි නිර්දෝෂී වෙමු ද? මා සම්පුර්ණයෙන් නිදොස් ද? ඔබ සම්පුර්ණයෙන් නිදොස් ද? මම පුශ්න ගැන අප සිතා බැලිය යුතුයි.

අප ඇත්ත කියන්න බයයි. අද ලෝකයේ පවතින විවිධාකාර පුශ්නවලට කිසියම් පුමාණයකින් ඇතින් හෝ අප සියලු දෙනා ම වගකිව යුතුයි. නියම ඇත්ත එයයි. ආශාවන් පිනවීමට මිනිසා ගත්තා උත්සාහය ගැන සිතා බලත්ත. මිනිසුන්ගේ මේ දැඩි උත්සාහය ම තවත් සමහරුත්ට මුදල් ගැරීමේ මාර්ග විවෘත කරයි. ධනයට බලයට කෑදර සමහරුන් මිනිසාගේ මේ ආශාවන් පිනවීමට යොමු වුණු, කැපවුණු විශාල වාහපාර අරඹා තිබෙනවා. ඉදුරන් පිනවීමට අවශා සියලු දේ සපයන, ඊටත් වඩා දේ සපයන විශාල වාහපාර අරඹා කෝටිපතියන් බවට පත්වී තිබෙනවා. මෙහි පතිඵලය මොකක් ද? මිනිස් සංහතිය ම, විශේෂයෙන් අපේ බාල පරපුර, අගාධයට ඇද දැම්මයි. විනාශයට පත් කිරීමයි.

ලොව හැම තැනම ගැටඑ, අසහනය, වෛරය, කුෝධය, ආත්මාර්ථකාමීත්වය පැකිරී පිරිල-ඉකිරිල. මිනිසාට සහනය-සතුට-සාමය අවශා වුණු මෙවන් යුගයක් මිනිස් ඉතිහාසයේ මීට පෙර නොවූ විරු බදුයි. පවුල් මට්ටමේදී, කාර්යාල තුළදී පමණක් නොවෙයි ලෝක මට්ටමේදී පවා මේ අවශාතාව ඉතා තදින් දැනෙන කාලයක් මේ. විවිධාකාර විෂමතා හා ගැටඑ නිසා උද්ගත වන අසහනය, බිය, තණ්හාව සමාජයට අභිතකර ලෙස බලපායි. මිනිසුන්ව කායිකව, මානසිකව රෝගීන් බවට පත්කරයි. දසතම තම ආධිපතාය පතුරුවාලීමට පෙළඹී සිටින මිනිසා ලොව සිටින ඉතා ම කෲර, හිංසාකාරී සත්ත්වයා බවට පත්වී සිටියි. තම ආධිපතාය පතුරුවා ලීමට ද සැහෙන දුරකට ඔහු සමත් වි සිටියි. නමුත් මේ වෙනුවෙන් මොන තරම් විනාශයක් මිනිසා අත්කර ගෙන කිබෙනවා ද ? ඇත්තවශයෙන් ඔවුන් ලබා ගත් වටිනා දෙයක් නැත. යම් යම් භෞතික -ලෞකික සැපසම්පත්, ධනය, බලය ආදිය නිසා මිනිසාට ලැබිය හැකි උතුම් ම වස්තුව එනම්, සිතේ සාමය-සතුට ඔවුන් නැති කරගෙන තිබේ. ඉතා උතුම් වස්තුවක් අමතක කර දමා ලබා තිබෙනේ කුමක් ද? අද අපට මුහුණ පාත්තට සිදුව් තිබෙත ඉතා ම බරපතල පුශ්තය වන්නේ ආචාර ධර්මයන්ගේ සෝදා පාලුව හා බුද්ධිය වල්මත් වීමයි. විදහාව, තාක්ෂණය කෙතරම් දියුණු වුවත්, ලොව නම් අතාරක්ෂිතයි, සාමයෙන් තොරයි. අප අපේ පුශ්ත විසදීමට ගන්නා වහායාමවල ධාර්මික, ආගමික නැඹුරුවක් ඇතිකර තොගතහොත් මිනිසා පොළොව මතු පිටිත් සදහට ම අතු ගැවී යන්නත් බැරි නැත.

ආශාවන් පිනවීමෙන් ම, ධනය ලැබීමෙන් ම, බලය අත්පත්කර ගැනීමෙන් ම මිනිසාට සතුට ලැබිය නොහැකි බව සියලු ම ආගම පැහැදිලිව දක්වා තිබේ. සිතු-පැතු දේ සියල්ල ලැබුණත්, තිබුණත් ඇත්ත ඇති සැටියෙන් නොදැකීම මුල් කොට ගෙන ඇතිවන මෝහය නිසා උපදින බයෙන් නිරන්තරයෙන් ම සිත පෙළේ නම්, දුකින් සිත තැවේ නම්, තන්හාවෙන් හිත දැවේ නම්, සිතෙහි මොන සතුටක් ද, මොන සැනසීමක් ද?

නියම සතුට නම්, ධනයෙන්, බලයෙන්, දූ පුතුන් මගින්, ක්ර්ති පශංසා ලැබීමෙන් හෝ වෙනත් නානා මාදිලියේ ලෞකික මිනුම් දඩුවලින් මිනිය හැකි දෙයක් නොවේ. ඉහත කී සියල්ල කිසියම් ආස්වාදයක් සතුටක් සිතට ගෙන දෙන බව ඇත්ත. මේ භෞතික ලාභ, පල පුයෝජන, සැප – සම්පත් ආදියෙන් ලැබෙන සැනසීම තාවකාලිකයි. මේ සතුට වඩාත් තාවකාලික වන්නේ ලත් සැප – සම්පත් අධාර්මික ලෙස, අකුමිකතා මගින් ලබාගත් දේ වූ විටයි. එවන් දේ මගින් සිතේ ඇති කෙරෙන්නේ නියම සතුටක්, පීතියක් නොවේ, දුක, බිය, වේදනාව සදොස්බව ආදී පිඩාකාරී වින්දනයක් පමණයි. පසිදුරන් පිනවීම සතුට තහවුරු කරන එක ම මග කියා සිතන්නට අප නිතර ම පෙළඹෙමු. දෙනයන නලවන නැටුම් දැකුම්, දෙසවන පිනවන ගැයුම්-වැයුම්, නාසය පුබුදන සුවදවිලවුන්, දිව, මත්කරවන මිහිරි බොජුන් , ගත සතපන මුදු- මොලොක් පහස් සියල්ල මගින් සිදු කෙරෙන්නේ අපව ලෞකික ආශාවන්ගේ වහලුන් බවට පත් කිරීමයි. මේ සියලු විත්දනයන් තුළ කිසියම් පීකියක්, ආස්වාදයක් ගැබ්ව තිබෙන බව ඇත්ත. නමුත් එය ඉතා තාවකාලිකයි. ඇත්ත ඇති සැටියෙන් බැලීමේ දි ආසාවන් පිනවීමෙන් ලබන මේ ආස්වාදය තාවකාලික බව හොදින් පැහැදිලි වේ. මේ අත්දැකීම මගින් සතාය පිළිබඳව වඩා පැහැදිලි අවබෝධයක් ලබා ගත හැකිය. අපේ පැවැත්මේ නැතහොත් මේ ජීවිතයේ නියම තතු කෙසේද කියා මෙවිට

අප සිතත්තේ අප මුහුණ පාන පුශ්න අපට බාහිරව පවතින ඒවා කියායි. ඒ නිසා අප නිතර ම බලන්නේ පිටත. අපේ පුශ්න සියල්ල ම, ඒ කියන්නෙ අපේ සියලු දුක්, මේ බඹයක් පමණ වූ සිරුරෙහි ම ගැබ් වී ඇති බව බුදුන්වහන්සේ දේශනා කොට තිබෙන බව අප නිතර අමතක කරනවා. ඒ නිසා පුශ්න හදුනා ගැනීමට, ඒ පුශ්නවලට විසදුම් සොයා ගෙන සිත සන්සුන් කර ගැනීමට අප අප තුළට ම නැඹුරු වී බැලිය යුතු යි. අන්තරාවලෝකනය කියන්නේ මෙයටයි. අප තුළ පවතින විනාශකාරී, හානිකර බලවේගයන් වන රාග, දෝෂ, මෝහ යන අකුසල මූල හදුනා ගත යුතුයි. මේවාට පුතිපක්ෂ වූ දානය, පරිතාහගය, මෛතිය , කරුණාව, පුඥාව ආදිය වැඩීමට අප පුරුදු විය යුතු යි. මේ පෙරළිය, සටන දියත් කළ යුත්තේ පුද්ගල සන්තානය නම් සටන් බිම තුළ ම ය. මේ අවියෙන් කරන 6

සටතක් තොව, සති සම්පජානයෙන් නැතහොත් එළඹි සිහියෙන්, මෙත් කරුණා, මුදිතාදි ගුණයන්ගෙන් සිදුකෙරෙන ආධාාාත්මික සටනකි, පෙරළියකි.

සකිය තැතහොත් එළඹි සිහිය මිනිසකු පරිපුර්ණත්වයට පත් කරයි. එවන් අයකුට විවෘත මනසකින් යුතුව කථාකල හැකි ය. සිත නිසිලෙස කිුියා කරන්නේ මෙලෙස විවෘතව පවතින විට ය. ගැටුම්, අසහන එමෙන් ම විෂම වූ අකුසල සිතිවිලි සියල්ල සිරකොට වසා ඇති දොරගුඑ විවර කොට, ඇතුළත බැලීමට නම්, සති -සම්පජානයේ යතුර අවශා ය.

දුකට සතුට දෙකට ම මුල සිතය. සතුටු කඳුඑ මෙන් ම දුක් කඳුඑ උපදින එක ම උල්පත සිතයි. ලොව සතුට පැවතීමට නම්, පුද්ගල සිතෙහි සාමය සතුට පැවතිය යුතු ය. මේ පුද්ගල සතුට සමාජයේ සතුටට මුල් වේ. සමාජයේ සතුට ජාතියේ සතුටට හේතු වේ. ලෝකයේ සතුට ගොඩ නැගෙන්නේ සමාජයේ පවතින සතුට පාදක කොට ගෙන ම ය. මේ සියල්ල එකිනෙකට ගැට ගැසුණු ජාලයක් බඳුයි. එක තැනක ගැටයක් බුරුල් වුවහොත් මුළු ජාලයම ලිහී -හැලී යා හැකි ය. ඒ නිසා ලෝකය සතුටින් පිරි පවතිනවා දකින්නට නම්, පුද්ගල සතුට ඇති කර ගැනීම අතාාවශා ය.

නියම ජය ගැනීම නම්, අවි සටනින් ලබන්නක් නොවන බව ජීවිතයේ ලත් පාඩම්වලින් අපට පැහැදිලි ය. ද්වේශය මගින් සතුට ළභාකර ගත හැකිද? බොහෝ කොට ධනය, බලය, රැස් කිරීමෙන් සාමය ඇතිකර ගත හැකිද? සතුට ළභා කර ගත හැක්කේ ආත්මාර්ථකාමීත්වය තුරන් කොට, පරහිතකාමී බව වඩා, මෙත් කරුණා ගුණයෙන් යුතුව ලෝකයේ යහපත සඳහා කටයුතු කිරීමෙනි. මානසික සහනය ඊට පුතිපක්ෂ වූ සියලු දර්ශන ජය ගන්නවා පමණක් නොව, ආතුර වූ සිත අනාතුර කොට ජීවිතය සතුටින් පිරී, බලවත්, තෘප්තිමත් එකක් කිරීමට උපකාරී වේ. සියලු යුදගිනි ඇවිලෙන්නේ මිනිස් මනස තුළය. සාමයේ බලකොටු ඉදිවන්නේ මනස තුළම ය.

වර්තමානයේ ධනවත් යයි සැලකෙන සමාජවල වෙසෙන මිනිසුන් දියුණුවෙන් අඩු යැයි සැලකෙන සමාජවල වෙසෙන මිනිසුන්ට වඩා විවිධාකාර පුශ්න, අසහනයන්, මානසික පීඩනයන් ආදියට මුහුණ පානවා. මෙයට හේතුව එවන් සමාජවල වෙසෙන මිනිසුන් සදාචාරාත්මක හා ආධාාත්මික ගුණවගාවෙන් ඇත්ව කාමාශාවන්ට වහල්ව කාමාස්වාදනයෙහි ම ගිජුව ගැලී සිටීම ය. අසනහය, බිය, තණ්හාව, අනාරක්ෂිත බව ආදිය ඔවුන්ගේ සිත් සතන් අවුල් කරනවා. සංවර්ධිත ධනවත් රටවල මිනිසුන් තෘප්තිමත් ජීවිත ගත කිරීමට පුහුණුවක් ලබා නැති නිසා නිතර ම සිටින්නේ නොසතුටින්, දුකෙන්, අසහනයෙන්. ඔවුන්ට නොයෙකුත් සැපසම්පත් තිබුණත් සිත දුකෙන් බියෙන් දැවි– දැවී තැවී –තැවී අඩනවා.

ක්ෂේතු හතරක් ඔස්සේ මිනිසා ජීවිතයේ අරමුණ සෙවීමට උත්සාහ ගන්නවා. මෙම ක්ෂෙතු නම්:

- 1. භෞතික හා කායික ක්ෂේතුයන්
- 2. තමන්ගේ රුචි-අරුචිකම්, පුසන්න-අපුසන්න වින්දන
- 3. අධායෙනය හා තර්කනය
- 4. සාධාරණත්වය, සමානත්වය, යුක්තිය මත පිහිටි මෛතී සහගත අවබෝධය යනුයි.

ඇත්ත වශයෙන් මෙම ක්ෂේතුවලින් වඩා ආර්ථවත් වන්නේ අවසානයේ සඳහන් කොට ඇති ක්ෂේතුය ය. එමගින් ලබන විත්දනය කිසි විටෙක කළකිරීම, කනස්සල්ල ඇති නොකරන අතර, වඩා සුබදායි , සුවදායී අනොහනහාවබෝධයක් ඇති කොට, සිතෙහි සන්සුන් බවක්, දැමුණු, නිවුණු බවක් ඇති කරයි.

අද ලෝකය අතිශයින් තරහකාරී එකක්. මුදල්වල අවශාතාව ඉතා අධිකයි. ජීවිත්වීමට, ඉදුරන් පිනවීමට , යුතුකම් ඉටුකිරීමට පමණක් තොවෙයි, රැස් කොට පොදි බැඳීමටත් ධනය අවශාය යි. මේ හැම එකකට ම විශාල තරගයක් පවතිනවා. එකිනෙකා අභිභවා යන මී පොරයක අප හැම ම යෙදිල. මේ නිසා තරුණයන් තුළ විශ්වාසය බිද වැටිල: ජීවිතය ගැන අවබෝධයක් නැතිව ඔවුන් අතරමං වෙලා. තරගකාරීත්වය නිසා ඇති වුණු දහසක් බලාපොරොත්තු , පාර්ථනා, ඊර්ෂාහ හා ඒසමග ම ඇතිවන අනාරක්ෂිත බව පිළිබඳ බිය මගින් සිත කැළඹිල. ආත්ම විශ්වාසය පවා බිදී යෑමට හේතු වී ඇත්තේ මෙයයි. මෙවත් මානසික තත්ත්වයන්, වටා පිටාවටත් සෙසු අයටත් තදින් බලපානවා. සාමයෙන් සැන සීමෙන් සතුටින් සිටින්නට උත්සාහ ගත්නා අන් අයටත් මේ නිසා පුශ්න ඇති වෙනවා. සමහරුන්ගේ මේ අසහනකාරී, තරගකාරී ජීවන රටා සෙසු අයගේ යහපතට , සුබ සෙතට අභිතකර ලෙස බලපානවා.

අප බොහෝ දෙනෙක් 'පොහොසත් යන වචනය යොදන්නේ 'මුදල් ඇකි' යන අදහස ගෙන හැර දක්වත්තයි. පොහොසත් පුද්ගලයින්, පොහොසත් ජනකොටස්, පොහොසත් ජාතීන්, ආදී වශයෙන් හදුන්වන්නේ මේ අදහසිනුයි. පොහොසත්කම මනින්නේ මුදලෙන්. නමුත් පොහොසත් යන පදයේ තෙරුම් මෙය නොවේ. පුබුදින, උපදින, හැකියාව ඇති, සමත්, කුසලතාවයෙන් හෙබි ආදී අරුත් එහි ගැබ්ව ඇත. 'ගුණයෙන් පොහොසත් 'නැණින් පොහොසත් ඔහු සෙසු අය මරණින් මුදවා ගැනීමට පොහොසත් විය අාදී යෙදුම්වලින් මේ බව පෙනේ. පොහොසත්කම කෙනකු සතු වූ මුදල් පුමාණයෙන් ධනයෙන් ම මිනිය යුත්තක් නොවන බව තේරුම් ගත යුතු ය.

මුදල් අනවශායයි කියා මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ නැත. මුදල් දියුණුවේ අවශා උපාංගයක්. නමුත් මේ අවශාතාවේ සීමාවන් හදුනා ගත යුතුයි. සමානායෙන් ගත් කල 'ආශාව' නරක දෙයක් නොවේ. එහෙත් අසීමිත, අසංවර ආශාව තවත් නොයෙක් දුර්ගුණයන්ට මග පාදනවා. ආශාව අසංතෘප්තියට මුල් වෙනවා. එමගින් කුෝධය, වෛරය, ඊර්ෂාාාව, දැඩි තෘෂ්ණාව, බය, හිංසාකාරීබව ආදී නොයෙකුත් අකුසල වේතනා, කිුයා හටගන්නවා. මුදල් රැස් කිරීම සතුට ලබා ගැනීමට කිසියම් පුමාණයකට දායක වන බව ඇත්ත. මුදල් නැති වීම නැතහොත් දිළිඳුකම කම් සැප විදින ගිහියාට දුකට හේතුවක් කියා බුදුන්වහන්සේ ම ඉණ සුනුයේ දේශනා කොට කිබෙනවා. නමුත් මුදල් කිබීම ම සැපයට සතුටට හේතුවක් නම් නොවේ. මුදල් මගින් පූර්ණ සන්තෘප්තියක් සන්තෝෂයක් ලැබෙන්නේ නැත. සතුට කියන්නේ කිසියම් අරමුණක්, නිෂ්ඨාවක්. මුදල ඒ අරමුණ වෙත ළහා විය හැකි එක් උපකුමයක්, මාර්ගයක් පමණි. මාර්ගය තා අරමුණ පටලවා ගැනීම තමයි, මුදලින් බොහෝ පොහොසත් අය කරන ලොකු ම වරද. සතුට ලබන්නට මුදල් අවශා ම නෑ. එදිනෙදා ජීවිතයෙනුත් අප මේ අත්දැකිම් ලබා තිබෙනවා. මුදල් හා කිසිදු සම්බන්ධකමක් නොමැතිව අප නොයෙක් අවස්ථාවල සතුට භුක්ති විදිනවා. මේ සම්බන්ධයෙන් රසවත් පැරණි චීන කථාවක් තිබෙනවා.

වරෙක රජෙකුට අවශා වුණා නියම සතුට ලබන්නේ කෙසේද කියා දැනගන්න. රජතුමා මේ ගැන පණ්ඩිතයන්ගෙන් කරුණු විමසුවා. ඉතාම බරපතල පුශ්නයක්. පණ්ඩිතයෝ කිව්වා නියම සතුට ලබන්න නම් නියම සතුට භක්ති විදින පුද්ගලයකු ඇඳ සිටි කමීසයක් ඇත්ද යුතුයි කියල. රජ්ජුරුවෝ මේ වගේ මනුස්සයකු සොයන්න වෙහෙසුණා. මෙහෙම සොයන විට ඒ වගේ මනුස්සයෙක් හමුවුණා. රජ්ජුරුවෝ ඒ මනුස්සය ළහට ගිහින් කාරණාව කියල ඔහු අදින කමීසය ඉල්ලුව. රජ්ජුරුවන්ට දෙන්න ඔහු ළහ කමීසයක් තිබුණෙ නෑ. මේ නියම සතුටින් සිටි මිනිසා කමීසයක්වත් නැති මිනිහෙක්.

මිල -මූදල්, ධනය හොදින්, නුවණින් පරිහරණය කළ යුතුයි. එය තමන්ගේත් අනුන්ගේත් යහපතට යෙදිය යුතුයි. තමන් හොදින් උපයාගත් ධනය මෙලෙස තමන්ගේ හා අන් අයගේ යහපත සඳහා යෙදිය යුත්තේ කෙසේද, කියා අංගුත්තර නිකායේ පත්තකම්ම සුතුයේ ඉතා මනාව පැහැදිලි කර තිබෙනවා. තමාව සුවපත් කිරීම, මව්පියන් පෝෂණය කිරීම, අඹු -දරුවන් -දස් කම්කරුවන් රැක ගැනීම, යහඑ මිතුරන්ට පිහිටවීම, එම ධනය මනාලෙස ආරක්ෂා කොට පස්විධ යුතුකම් කිරීම, පින්දහම් කටයුතු කිරීම ආදිය ධනය නියම ලෙස පරිහරණය කිරීමේදී කළ යුතු කාර්යන් ලෙස එහි විස්තර කෙරෙනවා. තමන් වෙනුවෙන්, සෙසු අය වෙනුවෙන්, රට- ජාතිය- ආගම වෙනුවෙන් කළ යුතු යුතුකම් නොකොට මුදල් පොදිගසමින් කැදරව එහි එල්බී සිටීම දුක් කම්කටොඑවලින් ගහණ, පුහු -හිස් ජීවිතයක් ගත කිරීමක්. බොහෝ අය ධනයට, මුදලට කොතරම් ගිජු ද වහල්වී ඇද්ද කියතොත් තමන්ගේ පවුල්වලටත් සෙසු අයටත් තමන්ගෙන් සිදුවිය යුතු යුතුකම් පවා ඔවුන් අමතක කරනවා. සතුට හරි පුදුම දෙයක්. බෙදෙන්ට බෙදෙන්ට සතුට -තෘප්තිය වැඩි වෙනවා.

ඒ නිසා ආත්මාර්තකාමී විය යුතු නැත. ධනයට මුදලට ගිජුවිය යුතු නැත. ඒ ලෙස කැදර වුණොත් ධනය නිසියාකාර පරිහරණය නොකල බව සිතමින් ජීවිතයේ අවසන් මොහොතේ දී පසුතැවිලි වන්නට සිදුවෙයි. එසේ සිතෙන විට පමා වුණා වැඩියි. වෙහෙස මහන්සිවී මසුරුව පොදි බැඳි ධනයෙන්, මුදලෙන් කිසිවෙක්, මසුරු සිටාණන් කෙනෙක්වත්, කිසිදු පුයෝජනයක් ලබන්නේ නෑ.

බනය රැස් කිරීමෙන් තමන්ගේ සියලු ම පුශ්න නිරාකරණය කර ගත හැකි යයි සමහරු සිතනවා. ඒනිසා ඔවුන්ගේ එක ම පරමාර්ථය වන්නේ බනය රැස් කිරීමයි. එහෙත් කෝටිපතියන් වුණාට පසුත් ඔවුන්ගේ පුශ්න ඉතිරිවෙලා. අනාරක්ෂිතබව වැඩිවෙලා, පෙරට වඩා සතුරෝ. බනය ආරක්ෂා කර ගැනීම විශාල පුශ්නයක් බවට පත්වෙලා. මේ වගේ අඑත් පුශ්න රැසක් රැස් කරන ලද බනය නිසාම රැස්වෙලා. බනය රැස් කිරීම සියලු ම පුශ්න බේරීමට ඇති හොඳ ම පිළියම නොවන බව ඉතා පැහැදිලි යි. ස්වාභාවිකව ඇති වන නොයෙකුත් පුශ්න කරදර බනය මගින් වළක්වා ගන්න පුළුවන් ද? බනය, පුශ්න බේරාගන්නටත් නොයෙක් ආකාරයෙන් උපකාරී වෙනවා. එහෙත් බනය රැස් කිරීම මේ සඳහා ඇති හොඳ ම හෝ එක ම මාර්ගය කියා වරදවා ගත යුතු නැත.

සහනශීලිබව හා භාවතා වැඩීමට ඇති නැඹුරුව බුදු දහමේ සුවිශේෂ ලක්ෂණ. මේ නිසාම බුදු දහම වෙහෙසී වැඩ කිරීමට, කාර්යක්ෂමව සිය කටයුතුවල යෙදීමට අනුබල නොදෙන ඉගැන්වීමක් කියා සමහරුන් සිතනවා. මෙය සම්පූර්ණයෙන් ම වැරදි සිතුවිල්ලක්. වෙහෙසී කාර්යයහි යෙදීම, වෙර- වීරිය දැරීම, බුදු දහම ඉතා මැනවින් අවධාරණනය කරන චරිත ලක්ෂණ. තමන් වහන්සේගේ චරිතයෙන් ම මේ ලක්ෂණ බුදුන්වහන්සේ ලොවට විදහා පා තිබෙනවා. අලස බව පිරිහීමට හේතුවක් ලෙස පරාභව සුතුයෙන් දැක්වෙනවා. එය හෝග පරිහාණියට හේතුවක් නැතහොත් හෝග අපායමුබයක් බව සිහාලෝවාද සුතුයෙහි සඳහන් කෙරෙනවා. උත්සාහය එක් සම්පත්තියක් (උට්ඨාන සම්පදා) වශයෙන් වාග්සපප්ජ සුතුයෙන් හදුන්වා දී තිබෙනවා. මෙලොව සුබසිද්ධියත් පරලොව සුබ සිද්ධියත් යන දෙක ම සාදා ගැනීමට ඉවහල් වන පධාන අංගය විර්යය බව සංයුත්ත නිකායේ ආලවක සුතුයෙන් පකට කෙරෙනවා. අතලස්ව, නොපමාව, කාර්යක්ෂමව සිය කටයුතුවල නිරතව ධාර්මිකව ධනය රැස් කළ යුතු බව අංගුත්තර නිකායේ අතණ සුතුය, ඉට්ඨධම්ම සුතුය ආදී සුතු රැසකින් ඉතා පැහැදිලිව පකාශ කෙරෙනවා. ධනය ඉපැයීමට ශුමය වැය කිරීම අතාවශා බව බුදුදහමේ ඉගැන්වීමයි.

මෙසේ උත්සාහ ගත්තා විට, ශුමය යොදවත විට අධාර්මික තොවීමට වගබලා ගත යුතු බව තම් බුදුදහමිත් ඉතා දැඩිව අවධාරණය කෙරෙනවා. ධනය ඉපයීමේ පදනම ධාර්මික බව ය යත්ත බෞද්ධ ඉගැනවීමයි. මෙසේ වෙහෙස මහන්සි වී යහපත් ලෙස ධනෝපායන කාර්යයන්හි නිරත වීමට අනුබල දෙන අතර, ධනයට වහල් තොවී සිටීමට වගබලා ගත්තා ලෙසත් බුදුදහම නිරත්තරයෙන් සිහිපත් කරනවා. ධනය ආරක්ෂා කළ යුතු අතර, කැදරව ගොඩ ගැසීමෙන් වැලකී සිටිය යුතු බව බුද්ධ දේශනාවයි. සාධාරණව ධනය තොබෙදී යෑම, සුළු පිරිසක් අතර ධනය ගොඩ ගැසීම රටක කැරලි -කෝලාහල පැන තැගීමට පුබල හේතුවක් වන අන්දම චක්කවත්කිසීහතාද ආදී සුතු මගින් බුදුන්වහන්සේ ඉතා මැනවින් පැහැදිලි කොට

තිබෙනවා. ධනය නිසි ලෙස බෙදී යන පරිදි, ධනයෙන් උපදින පයෝජන නිසිලෙස ඒ අංශවලට යොමුවන පරිදි ධනය පරිභෝජනය කළ යුතු බව බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දී තිබෙනවා. තම පවුල, නැදැ හිතම්තුරන්, මහණ බමුණන්, දුගී -මගී යාචකාදීන් සුබිත මුදිත කොට දාන මානාදී පින්කම් කරමින්, නමුත් ධනයට වහලකු නොවී ධනය විය පැහැදම් කළ යුතුය යන්න බෞද්ධ ඉගැන්වීමයි.

ධනය හා සම්බන්ධ සැප හතරක් පිළිබඳව පුායෝගික විගුහයක් බුදුන්වහන්සේ විසින් ඉදිරිපත් කොට ඇත. මේ සැප හතර නම්,

- අත්ථී සුඛ, උත්සාහයෙන් හා වීර්යයෙන් ලබාගත්තා වූ, දැතේ සවියෙන් -ඩහදිය මහන්සියෙන් ධාර්මිකව ඉපැයු පුමාණවත් ඛනයක් ඇත යන හැගීම හේතු කොට, ඇතිවන සතුට, සැපය,
- 2. භෝග සුඛ, මෙලෙස ලැබූ ධනය කිසිදූ බාධාවක් නොමැතිව පරිභෝජනය කිරීමට ලැබීමෙන් විදින සතුට, සැපය,
- 3. අණන සුබ, පුමාණවත් ධනයක් ඇති නිසා ණය වීමට අවශාතාවක් නැත යන හැඟීම හේතුකොට ගෙන උපදින සතුට, සැපය,
- 4. එම ධනය ලබා ගැනීම පිණිස කිසිදු අධර්මිෂ්ට, සාවදා දූෂිත කිුියාවක් නොකරන ලද බව අවංකව දැන, සිතීම නිසා සිතෙහි ඇතිවන සතුට, සැපය.

බුද්ධිය, විමසීමේ හා සිතීමේ හැකියාව දියුණු කොට ඇත්තේ මිනිසා පමණි. බුදුදහම දක්වන පරිදි මේ නිසා ම මිනිසා කි්රිසනුන්ගෙන් වෙනස් වේ. සිතීමට නැත්නම් මනනය කිරීමට මනසක් ඇති නිසා 'මනුස්ස' යන්න මිනිසා පිළිබඳව ඇති සාමානා නිර්වචනයකි. ආගම මගින් කෙරෙන්නේ මිනිසාට නිවැරදිව සිතීමට අනුබල දීම ය, ඔහුව කිරිසන් තත්වයෙන් ඉහළට ගෙන ඒම ය: විශ්වය හා සමග ඇති සම්බන්ධතාව මනාව අවබෝධ කොට ගෙන සාමයෙන් සයෝගයෙන් ජීවත් වෙමින් අවසාන නිෂ්ඨාව වන පරම සැපත සාක්ෂාත් කිරීමට උපකාරී කිරීමය.

# 2. විශ්වයේ මිනිසාට හිමි තැන

පැවත්මට අවශා කෑම -බීම , ඉදුම්- හිටුම් හා පුජනනය සපුරා ගැනිමට සමත් වූ තැන් පටන් ම මිනිසාට පිළිතුරු සොයා ගැනීමට අපහසු ගැටළු තුනක් ඇත. එනම් මා කවුද මා මෙහි කුමක් කරමද? මා මෙතැනට අවශා ද? යනු ඒ ගැටළු තුනය. මෙම ගැටළු නිරාකරණය කීරීමට යොමු වුණු නොයෙකුත් චින්තන සම්පුදායයන්, විශේෂයෙන් ආගම් මිනිස් ඉකිහාසයේ ඇත අතීනයේ සිට ම බිහි වී ඇත. මේ පුශ්න නගනු ලැබුණේ මිනිසා විසින් නිසා ඒ සඳහා පිළිතුරු ද මිනිස් දෘෂ්ටිකෝණයෙන් ම ඉදිරිපත් වී ඇත.

අතීතයේ දී මිනිසා සිතුවේ මුළු විශ්වය ම පවතින්නේ මිනිසා කේන්දු කොට කියා ය. විශ්වයේ ජීවත්වන ඉතා ම වැදගත් ජීවියා මිනිසා ය: විශ්වය සැදී ඇත්තේ මිනිසාගේ අවශාතාව උදෙසාය: විශ්වයේ පවතින සියලු ම දේ ඔහුගේ පුයෝජනය හා විනෝදය සඳහාය ආදී වශයෙන් තමන් පිළිබඳව ඉතා ඉහළින් සිතිමට පුරුදු වී සිටියේ ය. මිනිසා පිළිබඳව කෙරුණු අධිතක්සේරුවක් මත පදනම් වූ මේ විශ්වාසය විශ්වය

අසාධාරණ ලෙස දූෂණය කොට විනාශ කිරීමටත්, අනික් ජීවීන්ගේ පැවැත්ම, හා ඔවුන්ගේ අයිකිවාසිකම් නොසලකා හැරීමටත් මිනිසා පෙළඹවීමට හේතුවිණැයි සිතිය හැකිය. නිර්දය ලෙස විනෝදවීමටත් එසේ නැත්නම් ඉක්මනින් පොහොසත් විය හැකි නොයෙක් වාාපාරවල නිරතවීමටත් මිනිසා යොමුවීම හේතු කොටගෙන නිකරුණේ සතුන් මැරීම සිදුකිරීම නිසා සමහර සත්ත්ව වර්ග සම්පූර්ණයෙන් ම වඳවී ගොස් ඇත. විදාහව හා තාක්ෂණය යොදා ගනිමින් ස්වභාව ධර්මය අයුතු ලෙස පාවිච්චියට හා මෙල්ල කිරීමට ගන්නා උත්සාහයන් අදත් ඉතා දකුෂ කමක් හෝ උසස් කමක් ලෙස සැලකේ. මේ තත්ත්වය තවදුරටත් මෙසේ පවතින්නට හැරිය යුතු නැත. සංවර්ධනයේ නාමයෙන් මුල මහත් විශ්වයට ම මිනිසා විසින් කර ඇති අතිමහත් විනාශය පිළිබඳ අවධියක්, අවබෝධයක් වැඩි දෙනා තුළ ඇති කිරීම අතාාවශායි. මිහිකත මිනිසා උදෙසා ම ය; මුළු මහත් විශ්වයම මිතිසාගේ පරිභෝජනය සදහාය; පහසුවෙන් කෘප්තිමත් කළ තොහැකි ඔහුගේ ඉදුරන් පිනවීම, ආශාවන්, භෞතික සැපසම්පත් විදීම ආශාවන් සන්තර්පනය කිරීම සඳහා ම ය යන වැරදි ආකල්පයන්ගෙන් මෙහෙය වුණු මිනිසා ස්වභාව ධර්මයට, මිහිකතට, මුළු මහත් විශ්වයට ම විරුද්ධව කරන ලද කෲර දාමරික කම්, දූෂණ මෙතෙක් ස්වභාව ධර්මය නිහඩව විද දරාගෙන සිට ඇත. එහෙත් දැන් දැන් තත්ත්වය වෙනස් වෙමින් පවතී. මෙලෙස විනෝද විමට, අධික ලෙස ආත්මාර්ථකාමී ලෙස ඉදුරන් පිනවීමට මිනිසාට තිබුණු ඉඩකඩ අවසන්වන බවට ලකුණු පහළ වෙමින් පවතී . යම්හෙයකින් කරුණාව, නිවැරදි දෘෂ්ටිය ආදී ගුණාංගයන් මගින් ලෝකය විනාශ මුඛයෙන් ගලවා ගනු නොලැබුණොත් යටත් පිරිසෙයින් මිනිසාගේ

ආත්මාර්ථකාමීත්වය මගින් ම, පැවැත්මට ඔහු තුළ ඇති දැඩි ආශාව මගින් ම දුකටපත් සෙසු ජීවිත් කෙරෙහි, විනාශයට ගොදුරු වුණු පරිසරය කෙරෙහි යහපත්, අර්ථාන්විත ආකල්පයන් දැක්වීමට ඔහුට බල කෙරෙනු ඇත.

මිනිසාට විශ්වයේ හිමි ස්ථානය පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේගේ නිගමනය කුමක්දැයි හඳුනා ගත යුතු ය. උන්වහන්සේගේ මතය අනුව විශ්වය අවබෝධ කොට ගත යුත්තේ අනන්ත වූ ආකාශය පසුතලය කොට ගෙන ය. මේ විශ්වය කොටස් තුනකින් යුක්තය. එනම් කාම ලෝක, රූප ලෝක හා අරූප ලෝක යනුයි. නිරය, කිරිසන් යෝනිය, ළේත ලෝකය, අසුර කොට්ඨාශය, හා මනුස්ස ලෝකය මෙන් ම, චාතුර්මහා රාජිකය, තාවකිංසය, යාම, තුසිත, නිම්මාණරකි, පරනිම්මිත වසවත්ති යන දේව ලෝක ද අයත් වන්නේ කාම ලෝකයට ය. මෙසේ බලන කල කාම ලෝකයේ වෙසෙන සත්ත්ව කොට්ඨාශ අතර මිනිසාට හිමි ස්ථානය ඉතා පැහැදිලි වේ. සමහර ජීවින් හා සසදා බලන කල මිනිසා හුදු ක්ෂුදු ජීවියෙකි.

ජීව විදාහත්මක අතින් බලන කල මිනිසා කාම ලෝකයෙහි වෙසෙන වෙනස් බොහෝ ලොකු - කුඩා පුංණින්ට වඩා දුර්වලයි; ශරීර ශක්තියෙන් හීනයි; ආයුෂ අඩුයි. වෙනත් බොහෝ පුංණීන්ට නිජ වශයෙන් ම ආත්ම ආරක්ෂාව සඳහා නිය, දත්, දළ ආදී කිසියම් ආකාරයක ආයුධයක් තිබේ. නමුත් මිනිසාට ඒ සඳහා ඇත්තේ බුද්ධියයි. එහෙත් ඒ ආයුධයක් වශයෙන් නොවෙයි. මිනිසා සාමානායෙන් ශිෂ්ට යැයි සැලකේ. ඒ අත් අය විනාශ කිරීමට නොව සෙසු ජීවිත් හා සාමයෙන්, සහයෝගයෙන් ජීවත්වීමට හැකියාවක් ඔහු සතුව ඇති නිසයි. බුද්ධිය මෙහෙයවා මිනිසා ආගම සොයා ගනු ලැබුවේත්, මෙලෙස ශිෂ්ටලෙස ජීවත්වීමටයි. සියලු ම පුාණීන්ට පණ පෙවෙන්නෙ විශ්වයේ කියාත්මක වන එකම ජීව ශක්තියෙන්. මෙසේ එකම ජීව ශක්තියේ කොටස් කරුවන් වන විවිධ පුාණිහු දිගින් දිගට ම පැවතිමේ දැඩි ආශාවේ එනම්, භව තණ්හාවේ මෙහෙයවීමෙන් මැරී - මැරී නැවත -නැවත උපදමින් දිර්ඝ වූ සසර ගමනෙහි යෙදෙකි. මිනිසා මේ සසරට බැඳ තබන ක්ලේශ බැමි තුන රාග, දෝෂ, මෝහ නම් වේ. මේ සසර ගමන කෙළවර කළ හැකිය. එසේ කළ හැක්කේ මිනිසා සසරට බැඳ තබන කෙලෙස් බැමි ලිහා ළත, තණ්හාව තසාලත, මොහදුර පළවා හරින පුඥාව වැඩීමෙනි. මෙසේ පුඥාව දියුණු කොට සසර බැම් ලිහා ළන තුරු සත්ත්වයින් වශයෙන් අප සැමගේ ම පොදු උරුමය වන්නේ දිගින් දිගට ම භවයෙන් භවයට යමින් සසර සැරි සැරීමයි. අප දඩුවම් විදීමට, මරණයට පත්වීමට බිය වන්නේ සතුටින් සැපයෙන් විතෝදයෙන් ජීවත්වීමට ඇති ආශාව නිසා ය. මේ බව අවබෝධ කොට ගෙන එක් අයෙක් තවෙකෙකුට හිංසා නොකළ යුතුය, නොකරවිය යුතු යයි බුදුන් වහන්සේ ධම්මපදයෙන් පෙන්වා දෙකි.

ලොව සියලු ම දේ එකිනෙක හා සම්බන්ධව, එකිනෙක හා බැදී පවතී. මේ අනොහනා සම්බන්ධය නැතහොත් පුතීතා සමුත්පන්න බව සියලු දේවල ම මුලික ලක්ෂණය ය. එනිසා මිනිසා සෙසු ජීවීන්ට සම්පුර්ණයෙන් වෙනස්, ඔවුන්ට කිසිදු සම්බන්ධයක් නැති කෙනෙකු යැයි සිතිය යුතු නැත. ඔහුගේ සිරුර ආහාර මත පිහිටා ඇත. එනිසා ජලය, ශාඛ වර්ග, අම්ලකර වායුව ආදිය ඔහුගේ පැවැත්මට අතාවශාය ය. මිනිස් සිතත් පතායෙන් හට ගන්නකි. පතායන්ගෙන් බාහිර ව සිතක් හටනොගනී, යන්න බෞද්ධ ඉගැන්වීමය. (අඤ්ඤතු පච්චයා නත්ථී විඤ්ඤාණස්ස සම්භවො.) සියලු සිතුවිලි පහල වන්නේ ඉත්දියයන් බාහිර අරමුණුවල ගැටීම නිසා ලැබෙන දත්ත අනුසාරයෙනි. ඒනිසා මුළු විශ්වය ම අන්තර් වශයෙන් එකිනෙක හා බැදුණු එකම ජාලයක් බදුය. මෙම ජාලයේ එක් ගැටයක ඇති වන කම්පනය මුළු ජාලය පුරා ම දුව යයි.

මානසික ව මෙන් ම කායිකව ද මිනිසා ලෝකය ම මත යැපෙන හෙයින් ඔහු ලෝකය හා සමීපව සැබදී සිටී. එනිසා ඔහු ලෝකය වෙත දැක්විය යුත්තේ සුරතල් කිරීම නිසා මුරණ්ඩු වූ දරුවකුගේ දරදඩු ආකල්පයක් නොව, ඉතා නිහතමානී, විනීත ආකල්පයකි. ලෝකය මිනිසාට ම නිමවුනක් නොවේ. ලෝකධර්මයන් තුළ කිසිදු පක්ෂගුාහීබවක් දක්නට නැත. මිනිසාට ජීවිත්වීමට, පැවතීමට ඉඩ ලැබී ඇත්තේ සෙසු ලෝකයා ඔහුට ජීවත්වීමට ඉඩ දී ඇති නිසා ය.

එනිසා විශ්වය තුළ තමන්ට හිමි ස්ථානය පිළිබඳව නිවැරදි අවබෝධයක් මිනිසා විසින් ලබා ගත යුතු ය. ඇත්ත වශයෙන් වෙනත් ඓතිහාසික ජීවිත් හා සසදා බලන කල මිනිසා විශ්වයට අමුත්තෙකි. ඔහු සිය සගයන්ට එනම්, සෙසු ජීවිත්ට හිමිවිය යුතු ගෞරවය දැක්වීමට පුරුදු විය යුතු ය.

ඔහු ජීවත්විය යුත්තේ සියල්ල ජය ගැනිමට පැමිණි අයකු ලෙස නොව, බොහෝ දුරට ආගන්තුකයකු ලෙස ය. ස්වභාව ධර්මය හා සෙසු සත්ත්වයින් කෙරෙහි එක්තරා ආකාරයක හය පක්ෂපාතී බවක් පෙන්විය යුතුය. මිනිසා දැඩි ආත්මාර්ථකාමීත්වයෙන් යුතුව තමන්ගේ ම පුයෝජනය සඳහා ලෝකයෙන් ලබා ගත හැකි සියලු දේ මිරිකා - උකහා ගැනීමට උත්සුක විය යුතු නැත.

මිනිසාගේ පැවැත්ම විශ්වයේ සෙසු ජීවින්, පරිසරය ආදිය මත රදා පවතින බව මනාව අවබෝධ කොටගත් බුදුන් වහන්සේ සියල සත්ත්වයින් වෙත මෙත් වඩන ලෙස අනුගාමිකයින්ට උපදෙස් දූන් සේක. මේ මෙත් වැඩීමට ඉලක්ක විය යුත්තේ සෙසු මිනිස් වර්ගයා පමණක් යැයි බුදුන්වහන්සේ කිසි විටෙකත් අදහස් නොකල සේක. මෙත් වැඩීම ගැන සඳහන් කරන විට සියල ම සත්ත්වයින් (සබ්බේ සත්තා) වෙත අපිරිමිත වූ මෙත් සිත පතුරුවා හරින ලෙස උන්වහන්සේ අනුශාසනා කළ සේක. ලොකු- කුඩා- සමීප - දූරස්ථ -උපන් -නූපන් පමණක් නොව, උපදින්න සිටින සියලුම සත්ත්වයින් වෙත එක හා සමානව මේ මෙත් සිත පතුරුවා ලීමය, උන්වහන්සේ අපේක්ෂා කළේ. මිනිසා පොළොව මත ජීවත්වීමට නම්, ඔහු සෙසු මිනිසුන්, මේ පොළෝ තලයේ වෙසෙන සියලු පුාණීන් වෙත පමණක් නොව, සෙසු ගුහලෝකවල යම් සත්ත්ව කොට්ඨාශයක් වෙසේ නම් ඔවුන් වෙත ද අපරිමිත මෛතීසහගත සිතින් යුක්තව විසිය යුත බව බුදුන් වහන්සේ අවධාරණය කළ සේක. තමන්ගේ යහපත, සුබසෙත, පැවැත්ම පමණක් ගැන සිතීමට පොළොඹවන දැඩි ආත්මාර්ථකාමීත්වය දුරලිය හැක්කේ මෙසේ මෙත් සිත වැඩීමෙන් බව උන්වහන්සේ පැහැදිලි කළ සේක.

මරණින් මතු සත්ත්වයකුට පත් විය හැකි ගති පහක් වේ. මෙම ගති නම්: නිරය, තිරිසන් යෝනිය, පේත යෝනිය, මනුස්ස ලෝකය සහ දේවලෝකය ය. (පසු කලෙක අසුර නිකාය එක් කිරීමෙන් ගති සයක් ඇති බව පිලිගැණිනි.) නිරයෙහි, තිරිසන් යෝනියෙහි, පේතලෝකයෙහි ඉපදීම දුගතියට පත්වීමකි. මනුස්ස ලෝකයෙහි හෝ දේවලෝකයෙහි ඉපදීම සුගතියට පත්වීමකි. දේවලෝකයන් මනුස්ස ලෝකයට වඩා ඉහළ තලයකට අයත් වුව ද, දේවලෝකය වූවත් අනිතා ය. මෙසේ බලන මරණින් මතු සත්ත්වයකු නිරයේ නෙවසඤ්ඤාතාසඤ්ඤායතනය දක්වා වූ විවිධ ක්ෂෙතුවල උපත ලැබිය හැකිය. මිනිස්බව තුළනය කරනු ලැබෙන්නේ මේ පුඑල් පරාසය තුළ පිහිටා ය. එසේ බලන විට පැහැදිලි වන්නේ මිනිසත් බව මධාස්ථ ස්ථරයකට අයත් බව ය. බුද්ධිමත් සත්ත්ව කොට්ඨාශ වෙනත් ගුහලෝකවල වෙසෙන බව සිතීමට තුඩු දෙන යම් යම් සාධක ඇතත් මේ සත්ත්ව කොට්ඨාශ මිනිසාට සමානදැයි කිව නොහැකි ය. කි්රිසතුන්ට වඩා උසස් කොට සැලකුණ ද ඔහුගේ කෲරතර කිුයාවන් නිසා, අන් අයට වධහිංසා පැමිණ වීමට මිනිසා දක්වන නැඹුරුව නිසා මිනිසා කි්රිසනුන්ටත් වඩා පහත් යැයි සමහර විටෙක හැහී යයි. කි්රිසනා කෲර ලෙස හැසිරෙන්නේ සහේතුකව ය. කෑමට පොර බදන විට, තම බල පුදේශයට පිටින් පැමිණි සතෙකු පළවා හැරීමට, එසේත් නැත්නම් මද කිපුණු කාලවල ය. මිනිසා ඊට වෙනස් ය. ඔහු සහේතුකවත් අහේතුකවත් එසේම හුදු ව්නෝදය සඳහාත් කෲර ලෙස හැසිරෙයි.

බුද්ධියෙන් ඉතා දියුණු, ඉතා ගැඹුරු දර්ශණ, ආගම් අකින් පමණක් තොව, විදාහව,මතෝවිදාහව, විවිධ කලා, සාහිාය ආදී නොයෙකුත් වීෂයයන් අකින්ද ඉතා ඉහළ මට්ටමක සිටින මිනිසාට විශ්වයේ ලැබෙන මේ ස්ථානය ඔහුව අවපුමාණයට ලක් කිරීමක් යයි කෙනෙකුට තර්ක කළ හැකිය. එහෙත් එය එසේ නොවේ. මුළු මහත් විශ්ව වහුහයේ මධාම සථරයකට මිනිසා අයත් වන බව දැක්වුණ ද ඔහුට විමුක්තිය පසක් කිරීමේ දුලබ වරපුසාදයට හිමිකම් ඇති හෙයින්, ඔහුගේ තත්ත්වය අද්විතීය ය. ඔහුට මේ වරපුසාදය හිමි වීමට හේතු තුනකි.

මිනිස් ලොව හොඳ නරක යන දෙ අංශයෙහි මනා සංකලනයකි. දිවාලෝකවල එනම්, කාමලෝකයෙහි , රූපලෝකයෙහි , අරූප ලෝකයෙහි දිවා ලෝකවල සැප පක්ෂය වැඩි ය. නිරය ආදී දුග්ගතිවල දුක පක්ෂය පුබල ය. මේ අන්ත දෙක ම විමුක්තිය කරා මනස මෙහෙයවීමට හිතකර වාතාවරණයක් සපයන්නේ නැත. කාමසුබල්ලිකානු යෝගය එනම්, කම් සැප විදීමට ඇලී සිටීම මෙන් ම, අත්තකිලමතානුයෝගය එනම්, සිරුරට දුක්පීඩා, වධ හිංසා දීම යන මාර්ග දෙක ම අන්තගාමී මාර්ග වශයෙන් බුදුදහමින් පුකික්ෂේප කෙරේ. බුදුදහමින් අනුමත කෙරෙන්නේ මැදුම් පිළිවෙතය. එය වැඩීම සදහා ඉතා ම යෝගාය වාතාවරණය සැපයෙන්නේ මනුෂා ලෝකය මගිනි. මෙය එක් හේතුවකි. මෙපමණක් නොවේ. මනුෂා ලෝකයේ ආයුෂ පුමාණය කෙටිය. ජීවිතය ඉතා අස්ථිරය. මරණය මොන මොහොතේ ද කියා කිව නොහැකි මේ අස්ථීර, අවිනිශ්චිත බව, මරණය පිළිබඳ හැගීම සිත අධාහත්මික ගුණ වැඩීම කෙරෙහි යොමු කරවිමට ඉතා යෝගාය ය. මෙය තවත් හේතුවකි. රුප ලෝක සහ අරූප ලෝක යන ක්ෂෙතුවල අළුතෙන් කුසල කර්මයන්හි නිරතවීමට අවකාශයක් ලැබෙන්නේ නැත. එහිදී සිදුවන්නේ පූර්ව කර්මයන්ගේ විපාක භුක්ති විදීම පමණයි. නමුත් මනුෂා ලෝකයේ එසේ නොවේ. කුසල කර්ම රැස්කිරීමට බෙහෙවින් අවකාශ කිබේ. මෙවන් හේතුන් නිසා මනුෂා ලෝකයෙහි ඉපදීමට ලැබීම සුවිශේෂ වරපුසාදයකි. මෙයත් තවත් හේතුවකි. මිනිසත්බව ලැබීම දූර්ලභ යයි බුදුන් වහන්සේ පවසා ඇත්තේ මේ හේතුන් නිසා ය.

මේ නිසා මෙහිදී ම විමුක්කිය ලබා ගැනීමේ වගකීම මිනිසා මත පැවරේ. ඇත්ත වශයෙන් මිනිසාගේ නිර්මාතෘවරයා මෙන් ගැලවුම්කරුවා වන්නේ ද මිනිසා ම ය. වෙනත් බොහෝ අය සිතන්නේ ආගම දෙව්ලොවින් මිහිපිටට ලැබුණු දායාදයක් ලෙසය. එහෙත් බෞද්ධ මතය මීට සම්පූර්ණයෙන් පටහැනිය. බෞද්ධ මතයට අනුව ආගම මිනිස් ලොව බිහිවී දෙව්ලොව කරා ගිය එකකි. මිනිස් ලොව ව්මුක්තියට ඉතාම යෝගා පරිසරය සපයයි නම්, මිනිසුන්ට ව්මුක්තිය ලැබීමේ වරපසාදය පහසුවෙන් ම ලබා ගත හැක් නම්, ඉන් අදහස් කරන්නේ කුමක් ද? මිනිසා තුළ ව්මුක්තිය ලැබීමේ හැකියාව එනම්, බුද්ධස්වභාවය, බුද්ධ බීජය, පවතින බව නොවේද? බාහිර බලවේගයෙන්ගේ උපකාරයක් නොමැතිව පරීපූර්ණත්වයට පත් කොට ගත හැකි බුද්ධ බීජය, බුද්ධස්වභාවය මිනිසුන් තුළ ගැබ්ව තිබෙන බව ය. ජීවිතය, සංසාරික පැවැත්ම ඉතා පරිපූර්ණ ආකාරයෙන් වින්දනය කළ හැක්කේ මිනිස් ලොවදීය. එහෙයින් මිනිස් ලොව ඉපදීම බුද්ධත්වය ලැබීමට පිටිවහලකි.

මිනිසා තිරයත් දෙව්ලොවත් අතර සිටිත්තෙකු යි සමහරු කියති. එසේ කියන්නේ ඇයි? මනස දුෂා වූ විට මිනිසා තිරයට පත්වන අතර, පවිතු මනස මිනිසා දෙව්ලොවට ගෙන යන හේතුවෙති. මිනිස් මනස මෝහාන්ධකාරයෙන් වැසී කිබුණත් බුද්ධත්වයට පත්වීමට, උදාරතර පුර්ණ පුද්ගලයකු බවට පත්වීමට අවශා බීජය මනසෙහි පවතී. ඔහු අහංකාර අයකු නම් ඔහුට දෙව්ලොව අහිමි ය. ඔහු ද්වේෂ කරන්නකු නම්, ඔහුට අසල්වැසියන් සිටිතු නොමැත. ඔහු කෝධ කරන්නෙක් නම්, ඔහුට ඔහුවත් නැතැයි පුකට චීන පඩි වදනක් ඇත. තනිව ගත් විට පුද්ගලයා අසරණ ය. ඔහුගේ සාමූහික ශක්තිය ඉස්මතු වන්නේ සමාජ ජීවිතයේ දී ය. මිනිසාට මිනිසකු වීමට නම් සමාජය අතාවශාය. ඒනිසා මිනිසා ස්වභාව ධර්මය හා ඒකීභුතයැයි ගීක දාර්ශනිකයකු පවසා ඇත.

දෙව්ලොව සැප විදින්නේන් අපා දුක්වලට භාජන වන්නේන් මිනිසාගේ සිත නිසාමයැයි බුදුදහම උගන්වයි. ඉන්දියයන් පිුය ජනක, සැප සදන වස්තුන් හා ගැටුණු විට ලැබෙන වින්දනය දිවාමය සුවයයි. එලෙසම අපිුය ජනක දුක ගෙනෙන වස්තුන් නිසා ලැබෙන වින්දනය අපා දුකයි. සවර්ග සැපතත් අපා දුක් ගිනිත් යන දෙක ම මිනිසාගේ ම අත්දැකීම් ය, වින්දනයන් ය.

බුදුදහම මිනිසාගෙන් අපේක්ෂා කරන්නේ කුමක් ද? වරක් සුපකට චීන වියතෙක් භික්ෂුවකගෙන් බුදුදහමේ හරය කුමක් දැ යි විමසුවේ ය. ඊට පිළිතුරු වශයෙන් ධම්මපදයේ සඳහන්

> සබ්බ පාපස්ස අකරණං කුසලස්ස උපසම්පදා සචිත්ත පරියයෝදපනං එතං බුද්ධාන සාසනං' යන ගාථාවේ අඩංගු අදහස ඉදිරිපත් කෙළේ ය .

මේ පිළිතුරු වයස් ගත චීන පණ්ඩිතයාගේ සිත් ගත්තේ නැත. ඔහු අපේක්ෂා කළේ ඉතා ගැඹුරු, සංකීර්ණ පිළිතුරකි. මේ පිළිතුරු ගැන නොසතුටට පත් ඔහු 'ඔය ටික අවුරුදු තුනක පමණ කුඩා දරුවෙකුටත් තේරෙනවා' යයි කීවේ ය. භික්ෂුව කලබල වුයේ නැත. 'ඔව්, ඒක ඇත්ත. එහෙත් අවුරුදු අසූවක මහල්ලෙකුටත් මේ ටික පිළිපදින්න බෑ' යයි පිළිතුරු දුන්නේය. බුදුන්වහන්සේ ද මේ ආකාරයෙන් ම ඉතා සුඑ ඉගැන්වීම වුවත් අනුගමනය කිරීමට ඉතා පහසු, සුඑ කරුනු යයි වරදවා ගත යුතු නැතැයි ආන්නද තෙරුන් වහන්සේට අවවාද කර ඇත. බුදුදහමේ හරයත් මෙයයි. ඉන් ඉදිරිපත් කෙරෙන ඉගැන්වීම බැලු බැල්මට ඉතා සුඑ ලෙස දිස් වුණත් කියාවට

නැගීම අතිශයින් දුෂ්කර වන්නට පුළුවන. පන්සිල් එබඳු මූලික සරල ඉගැන්වීමකි.

1. පුාණසාතයෙන් වැළකීම 2. නොදුන් දේ ගැනිමෙන් වැළකීම 3 කාමයෙහි වැරදි ලෙස හැසිරීමෙන් වැළකීම 4. බොරු කීමෙන් වැළකීම සහ 5. මත් පැන් පානයෙන් වැළකීම යනු පන්සිල් පදයන්ගේ හරය ය. මෙම ශික්ෂාපද මැතිරීම පිණිස, උදේ සවස ජපකිරීම පිණිස පනවන ලද ඒවා නොවේ. අාධාහත්මික ජීවිතය යනු හුදෙක් බුද්ධිය මෙහෙයවා ලබන අවබෝධයක් නොව කියාශීලිව, පුයෝගිකව පුතිපත්ති රැකීමෙන්, චරණයෙහි යෙදිමෙන් ලබන අත්දැකීමකි.

මෝහයෙන් අන්ධ වූ මිනසා අවිප්ජාවෙන් වෙලී සනාතන, සදාකාලික, නොවෙනස්වන ආත්මයත් පිළිබඳව පුහු විශ්වාසයක් ඇතිකර ගනී. මෙයින් ඔහු තුළ මමත්වය, අහංකාරය, අස්ම්මානය වෙනත් වචනවලින් කියතොත් දැඩි ආත්මාර්ථකාමී බව හටගනී. ආත්මාර්ථකාමීත්වයෙන් මෙහෙයවෙන මිනිසා තණ්හාව නිසා උපදින සිය ආශාවන් තෘප්තිමත් කර ගැනීමේ නොනිමෙන උත්සාහයක යෙදේ. මෙය ඇඟේ දදයක් කසනවා වැනිය. දදය කසන විට සනීපයක් දැනේ. එහෙත් ඉන් සිදුවන්නේ කුමක් ද? තුවාලය තවත් වැඩිවී දදය පැතිරීමය. ආශාවන් මුදුත් පමුණුවා ගැනිමට වැරදි විදියට දරණ වෙර වෑයමත් එබළුයි.

මෙයින් සිදුවන්නේ ඔහු දැඩිව සංසාර චකුයට හසු වීමය. සංසාර චකුයේ දැඩි ගුහණයට හසුවන මිනිසා මැරී -මැරී ඉපිද-ඉපදී භවයෙන් භවයට යමින් අනන්ත දුකට පත්වේ. බුදුදහම අනුව මිනිසාගේ එකම අරමුණ, පරම නිෂ්ඨාව විය යුත්තේ මේ සසර බැම් සහමුලින් ම බිඳ විනාශකර ලීම ය.

### 3. විවාහ ජීවිතය

වීවාහය නම් එකිනෙකා හා බැඳුණු සිත් ඇති දෙදෙනකුගේ ආදරයේ උච්ඡතම අවස්ථාව ය, ගැහැණිය හා පිරිමියකු සහකරුවන් වශයෙන් එකට ජීවත්වීමට තිරණය කිරීම හේතුකොට ගෙන ඇතිවන සම්බන්ධතාව ය. විවාහ ජීවිතයක් සාර්ථකව පවත්වා ගෙන යෑම පහසු කාර්යයක් නොවේ. ඒ සඳහා විශේෂ වෙහෙසක්, කැප වීමක් අවශාය. දුක -සතුට බෙදා ගෙන එකට ජීවත්වීමට පුරුදු වීම උත්සාහයෙන්, පුරුද්දෙන්, අත්දැකිමෙන් ලබා ගත යුත්තක්. විවාහ අසාර්ථක කඩාප්පල් වීමට එක් පුධාන හේතුවක් වී කිබෙන්නේ පුරුෂ පක්ෂයේ වැඩි දෙනෙක් ස්ත්රී පක්ෂයට සමතැන් දීමට, ඔවුන්ට තිසි ගෞරව සැළකිලි දැක්වීමට අකමැතිවීම ය. ස්තී පක්ෂය වෙනත් විවිධ ක්ෂෙතුවල පූරුෂ පක්ෂය හා සමතැන් ගෙන කිුිිියා කරනවා පමණක් නොව, සමහර අවස්ථාවල පූරුෂ පක්ෂය අභිභවා ඔවුන්ට වඩා ඉහළින් ඉදිරියෙන් සිටින බවද දක්නට ඇත. එහෙත් විවාහ ජීවිතයේ දී මේ සියල්ල අමතක වී යයි. මෙය මිනිස් ඉතිහාසයේ ඇත අතීතයේ සිට ම එන පුරුද්දක්. ස්තුියට විවාහ පිවිතයේ දී උරුම වන්නේ දරුවන් හදාවඩා, ගේ - දොර වැඩ කටයුතු බලාගෙන සිටීම ය.

බාහ්මණ සම්පුදාය යටතේ ඇගේ තත්ත්වය අතිශයින් කටුක විය. ඇගේ නිදහස සෑම අතින් ම සීමා වි පැවැතිණි. බොහෝ විට ඇගේ තත්වය දාසියකගේ තත්ත්වයට සම විය. අාගමික නිදහස පවා ඇයට අහිමි විය. පතිභක්තියෙන් යුතුව සිටීම ම ඇගේ ස්වර්ග ගමනට හේතු වේ යයි බමුණෝ ඉගැන්වූහ. බුදුන් වහන්සේ විසින් මේ තත්ත්වයේ විශාල වෙනසක් ඇති කල බව ඇත්තකි. දාසියකගේ තත්ත්වයේ සිටි ගෘහණියට වැදගත් වගකීම් සහිත සහකාරියකගේ තත්ත්වයට පැමණිය හැකි වුණේ බුදුන් වහන්සේ ගෘහණියක් වශයෙන් ඇයට දුන් සුවිශේෂ ස්ථානය නිසා ය. මෙ නිසා ම ස්වාමි -භාර්යා සම්බන්ධය ඉතා මනාව පවත්වාගෙන යෑමට ඉවහල්වන හැසිරීම රටාවක්, උපදෙස් රැසක් උන්වහන්සේ විවිධ සුනු මගින් ඉදිරිපත් කළහ. මෙයින් ඉතාම පුකට උපදෙස් මාලාව දිසනිකායේ සිභාලෝවාද සුනුයේ අඩංගුය.

සතුටිත් සාමයෙන් වෙසෙන අඹු සැමියෝ බුදුන් වහන්සේගේ පැසසුමට ලක්වූහ. නකුල පිතා හා නකුල මාතා යුවල මෙලෙස උන්වහන්සේගේ විශේෂ පුශංසාවට ලක් වූ අඹු -සැම් යුවලකි. මෙලෙස එකිනෙකා මතාව හදුනාගෙන ආදරයෙන් හා අනොහනය ගෞරවයෙන් විවාහ ජීවිත ගත කිරීමට උපකාරී වන නොයෙකුත් උපදෙස් උන්වහන්සේ ඉදිරිපත් කොට ඇතත්, අවාසනාවකට මෙන් වැඩි දෙනෙක් මේ උපදෙස් අනුගමනය කරන බවක් දක්නට නැත. වත්මත් සමාජවල විවාහ ජීවිත අසාර්ථක වීමට එක් පුධාන හේතුවක් ද මෙය ය.

පැරණි ඉන්දියාවේ විවාහ ජීවිතයට බල පැ් පුධාන කරුණු රැසකි. කුලවාදය, ස්ත්‍රීන්ගේ සමාජීය තත්ත්වය, පුරුෂයින්ගේ අයිතිවාසිකම්, ආශුම ධර්ම එනම්, බුහ්මචර්යය (ශිෂා අවධිය) ගෘහස්ත (විවාහ ජීවිත ) වානපස්ත (ආගමට බර වූ ජීවිතයකට නැඹුරු වු) සහ සනායාසී (ගිහි වාසය අත්හැරීම) යන ජීවිතයේ අවධි හතර මෙසේ බල පැ කරුණු අතර වඩාත් වැදගත් විය. කුලවාදය නැතහොත් බාහ්මණ වර්ණධර්මය බුදුන් වහන්සේ විසින් පුකික්ෂේප කරන්තට යෙදුණු හෙයින් විවාහය හා බැළුණු දරදඩු නීති, චාරිතු -වාරිතු බෙහෝමයක් ද පුකික්ෂේප විණි. එනිසා ම ස්ත්‍රී - පුරුෂ සම්බන්ධතාවත් වඩාත් යහපත් අතට හැරිණි.

විවාහය පිලිබඳ බෞද්ධ ආකල්පය පුළුල් ලෙස විගුහ කර බැලිමේ දි පැහැදිලි ලෙස පෙනීයන්නේ එය ජීව විදාහත්මක අවශාතාවක් සදාචාරාත්මක ලෙස වින්දනය කිරීමටත්, අඹු සැම් දෙපළගේ මානසික තෘප්තිය හා සුබසෙන සැලසීමත් අරමුණු කොට ගෙන ම සැකසුනක් බවය. ඒ හැර විශේෂ සම්පුදායයන්, පුජනීය චාරිතු - වාරිතු, කිසියම් ආගමික හෝ වෙනත් ආකාරයක දෘෂ්ටින් සැලකිල්ලට ගෙන විවාහ සංස්ථාව සැකසි ඇති බවක් දක්නට නැත.

විවාහ ජීවිතය සාර්ථක වීමට නම් අඹු – සැමියන් අතර සංස්කෘතික වශයෙන් මනා ගැළපීමක් තිබිය යුතු යයි බුදුන් වහන්සේ සලකා ඇත. විවාහ ජීවිතයක් සාර්ථක කර ගැනිම සඳහා කොතරම් කැපකිරීමක් කළ යුතු ද, කිනම් දේ කැප කල යුතු ද ආදී කරුනු ගැන මනා අවබෝධයක් නොවීම ද අඹු – සැමි මතභේද ගැටුම් ආදියට තවත් පුධාන භේතුවක් වී ඇත. විවාහය යනු හුදෙක් සෘංගාරය හෝ කාමාශාවන් තෘප්තිමත්

කර ගැනීම පදනම් කොට ඇතිවුවක් ම නොවේ. සෘංගාරාත්මක හැගීම් නරක හැගිම් නොව, හුදු මානසික භාවාත්මක හැගිම් පමණි. මේ සෘංගාරත්මක හැගීම් පාදක කොට ගෙන වඩා ගැඹුරු ස්ථීරසාර ස්නේහයක්, ආදරයක් උපදින බව වටහා ගත්විට විවාහයෙන් ඇතිවන සිත්තැවුල් හා විවාහය පිළිබඳව ඇති වැරදි අවබෝධය සැහෙන්න තුනී වී යනු ඇත. ආදරය නම් තමන්ගේ නියම ස්වරූපයන් පුකට කෙරෙන ලෙස පිවත් වීමට සුදුසු පරිසරයක් සාදා ගැනීමට පිරිමයකු හා ගැහැණියක තුළ පවතින දැඩී ආශාවකි. ඔවුන්ගේ සිත්සතන්වල දැඩිව මුල් බැස ගත් ස්නේහබර හැඟිමකි, තමන්ට තනි තනිව ලැබිය නොහැකි විශේෂ ආස්වාද ජනක වින්දනයකට යෝගා බුද්ධිමය හා මානසික වාතාරවරණයක් තනා ගැනිමට ඇති තියුණු ආශාවකි.

දුක -සැප දෙක ම විද දරා ගනිමින් ආදරයේ මිහිරියාව භුක්ති විදිමින් දීර්ඝ විවාහ ජීවිත ගත කල දම්පතින් ගැන අපි අසා ඇත්තෙමු. මෙසේ බොහෝ කලක් විවාහ ජීවිතයේ සැප වින්ද අයගේ විවාහ ජීවිත ඉබේ ම ඇති වූ ඒවා නොවේ. ඔවුන් ආදරය මිය යා නොදී තබා ගැනිමට වෙහෙසී කටයුතු කර ඇති බව, එකිනෙකාගේ වෙනස්කම් අවබෝධ කොට ගෙන ඒවායින් පාඩම් ඉගෙන ගෙන ජීවිත සකසා ගෙන ඇති බව ඔවුන්ගේ විවාහ ජීවිතයේ සාර්ථකත්වයට හා දිගු පැවැත්මට රහස විමසූ විට අපට දැන ගන්නට ලැබී ඇත. ඒනිසා සාර්ථක විවාහ ජීවිතයක් ඉබේ ඇතිවන්නක් ලෙස සැලකිය යුතු නැත.

මෙසේ විවාහ වී එකට ජීවත් වුණු අයගෙත් නිතර අසන්න ලැබෙන කථාවක් නම්.

'අපි අපේ පුශ්ත එළිපිට කථා කළා. නිකම් ම යටගහල

තියල හිටි හැටියේ හෙණයක් පහත් වෙනවා වාගේ පුපුරන්න ඉඩ තිබ්බේ නෑ' යන්නය.

විවාහ ජීවිතය දිගට පවත්වාගෙන යාම ඉබේ ම සිදුවත්තක් නොව, සිතා මතා අවබෝධයෙන් සකසා ගත්තා ජීවන රටාවක් නිසා සිදුවත්තක් බව පහත දැක්වෙන පුකාශනයෙන් ද වඩාත් පැහැදිලි වේ.

'පුශ්න හුභක් උගුවෙලා නහයට ඉහළින් ගියත් වෙන් වෙන්නේ නම් නෑ කියල අපි දෙන්න ම දැඩිව තීරණය කරගෙන හිටිය'.

එහෙත් දැන් තරුණ ජෝඩු මෙහෙම සිතා - මතා වෙහෙසී පවුල් ජීවිත ආරක්ෂා කරන්න උත්සාහ ගන්නා බවක් දක්නට නැත. චිතුපටවල නැත්නම් රූපවාහීනි නාටාවල සිදු වෙනවා වාගේ ඉබේ ම පවුල් පිවිතය සුන්දර වෙනවා දකින්නයි ඒ අයගේ බලාපොරොත්තුව. ඒ අය අවබෝධ කොට ගත යුතු එක් දෙයක් වන්නේ, අගේ ඇති කිසිදෙයක් ඉබේ ම නොලැබෙන බවයි. හොද වටිනා දෙයක් ලබා ගන්නා හැම විට ම මහන්සි විය යුතුයි.

විවාහ පීවිත හැළ - හැප්පීම්වලින් තොරව, විල්ලූද පාවාඩ උඩ යන ගමනක් නොවේ. විවාහ ජීවිත ගමනේදී නොයෙකුත් වල ගොඩලි හමු වේ. දරුවන් නොමැති වීම, දරුවන්ගේ මරණය, අංග විකල දරුවන් ලැබීම, ආර්ථික පශ්න, අධික වගකිම සහිත රැකියාවන්හි නියුතු වීම හේතු කොට ගෙන ඇතිවන මානසික පීඩාව ආදී නොයෙකුත් දහසක් පුශ්න විවාහ ජීවිතය කම්පනය කොට බිඳ දැමීමට වරින්වර මතු වේ. සියලු පුශ්න හමුවේ විවාහ බැමි පුපුරා යෑමට ඉඩ නොදී සුරක්ෂිත

කර ගැනිමට මුල් වුණු හේතු දෙකක් තිබෙන බව කිව හැකිය. මින් එකක් නම් අඹු-සැමියන් අතර ඇති අනොහනා ගෞරවයයි. එකිනෙකාගේ ජීවන රටා බලහත්කාරයෙන් වෙනස් කරවීමට උත්සාහ නොගෙන, අනොහනා ගෞරවයෙන් හා අවබෝධයෙන් ජීවත් වීමයි. අඹු සැමියන් අතර පෞරුෂ අතින්, චරිත ලක්ෂණ අතින් සැහෙන වෙනස්කම් තිබෙන්ට පුඑවන. අදහස් උදහස් හැගීම් වෙනස් විය හැකිය. එහෙත් අඹු සැම් දෙපොළට මේ වෙනස් කම් තේරුම් ගනිමින් ජීවත් වීමට හැකිවීමය මේ සාර්ථකත්වයට එක් පුධාන හේතුවක් වන්නේ. වරෙක අඹු සැම් ආරවුලකදී බිරිද කියා සිටියේ:

'ඔයා මාව බැත්දේ මාව දැත ගෙන මගේ විදියට කැමකි වෙලා'. මොතවා හිතේ කියාගෙන කසාද බැත්දද කියල ස්වාමීපරුෂයාට මතක තිබුනෙ නෑ. ඒ වන විට ඔහුගේ සිතේ බලපෑවේ බිරිදගේ ගතිගුණ වෙනස් විය යුතුය යන හැහීමයි.

්මොන පිස්සුද, 'මම ඔයාව බැන්දේ ඔයා වෙනස් වෙයි කියල හිතාගෙන ් ඔහු පිළිතුරු වශයෙන් කීවේ ය.

පුශ්න දිග්ගැස්සෙන්නේ මෙවන් සුළු බහින් බස්වීමක් දුරදිග යැමෙනුයි. මේ දෙදෙනා ම යම් පුමාණයකට වැරදිකාරයෝ ය. ඔවුන් ගනු-දෙනු කුමයට ජීවත්වීමට ලැහැස්ති නැති බවයි, මේ දෙදෙනාගේ සිතෙහි තිබුණු බලාපොරොත්තු එකිනෙකට වෙනස් බවයි, මේ කථා බහෙන් හැහී යන්නේ. පසුව වුණත් මේ දෙදෙනා ඔවුනොවුන්ව හදුනා ගෙන ඔවුනොවුනට අනුකූල වීමට, අවනත වීමට, ගැළපීමට වෙහෙසක් දරණ බවක් පෙනෙන්නට නෑ. මෙය විවාහය දෙදුරුම් කෑමට හේතුවක්; එහෙත් ඉතා පහසුවෙන් ජයගත හැකි බාධකයක්. ඔවුනොවුන් තේරුම් ගෙන ඔවුනොවුන්ව

අදුනාගෙන අනුකුල වීම ලප්ජාවට කරුණක් නොවේ. එකිනෙකා තේරුම් ගැනිමේ හැකියාව ඔවුනොවුනට ගරුකි්රීම විවාහ ජීවිතය ශක්තිමත් කිරීමට ඉවහල් වන පුධාන හේතු දෙකක්. අප තිරීක්ෂණයට භාජන කළ පවුල්වල අඹු සැමියන් අතර ඔවුනොවුන්ට එක්ව විසීමට නොහැකි වන තරමේ බරපතල මානසික ගැටීම්, පුශ්ත කිබී නැත. මෙවන් පැස්සිය නොහැකි මානසික පුශ්න නොකිබීමත් විවාහ ජීවිතය දීර්ඝව පවත්වාගෙන යෑමට බලපාන එක් වැදගත් හේතුවක්. මානසික ගැටුම් පවතින හේතුවෙන් ම විවාහයත් අසාර්ථක කරගත යුතු නැත. නමුත් ඒ ගැටුම් අඹු – සැමියන් ඔවුනොවුන් සම්පූර්ණයෙන් ම නුරුස්සන තත්ත්වයට පත් කරනවා නම්, එවන් දෙදෙනකුගේ සහවාසයක් ගැන සිතීම අපහසුයි. සුළු නොරිස්සුම්, මානසික ගැටීම් ආදිය නම් කුමයෙන් තුනී කොට අමතක කර දැමීම පහසු කාරණයක්. සැමියාගෙන් සුළු අතපසුවීමක් සිදු වුවත් 'ඔයා නම් පට්ටපල් මෝඩයෙක් කියා ඔහුව සමච්චලයට ලක් කරන්න පුරුදු වුණු එක් බිරිදක් සිටියා ය. බිරිද කොපමණ තමාව පහත් කොට සැලකුවත් ඔහු එය විදදරා ගෙන සිටියේය. ඔයා නම් පට්ටපල් මෝඩයෙක් කියු එක් දවසක ඔහු මෙසේ පිළිතුරු දුන්නේය. 'ඒක ඇත්ත. එහෙම නැත්නම් මං ඔයා වගේ ගැණියෙක් ව කසාද බඳියි ද?' ඉන්පසු කිසිදාක බිරිද ඔහුට ඒ ඇනුම් පදය කීවේ නැත.

සතුටින් විවාහ ජීවිතය ගත කරන්න නම් අඹු – සැමියන් ඔවුතොවුන් අතර පවතින වෙනස් කම් හඳුනා ගෙන ඒවා විද දරා සිටීමට පුරුදු විය යුතුයි. ඒ හැර තමන්ට රිසි පරිදි අනික් පාර්ශවය වෙනස් කරන්නට උත්සාහ ගතහොත් සිදුවන්නේ වෙනස්කම් වැඩි වීම යි: සිත් පඑදු වීමයි; ඔවුතොවුන් ඇත් වීමයි. ඇත්ත වශයෙන් කාලයාගේ ඇවැමෙන් සිදුවන නොයෙකුත් වෙනස්කම්වලට, දරුවන් ලැබීමෙන්, ආර්ථික පුශ්න හේතුවෙන්, රැකියා පුශ්න ආදිය මගින් ඇතිවන වෙනස්කම්වලට ඔරොත්තු දෙන්න පුරුදු වීම, සාර්ථක විවාහ ජීවිතයේ රහසකි. දරුවන් කෙරෙහි ඇතිවන බැඳීමත් විවාහ ජීවිතය ශක්තිමත් කිරීමට හේතු වේ. කොපමණ පුශ්න තිබුණත් කොපමණ කරදර පැමිණියත් දරුවන් ලොකුමහත් වන තෙක්වත් එක්ව සිටීමට බොහෝ විට අඹු සැමියෝ තීරණය කරති. තව මදක් උත්සාහ ගතහොත් දරුවන් ලොකුමහත් වනතුරු කල් ගෙවන මේ කාල පරිච්ඡේදය විවාහ ජීවිතයේ මතකයෙහි රැදි පවතින ඉතා ම සුන්දර සමය බවට පත් කර ගැනීමට ද ඔවුන්ට ඉඩ තිබේ.

විවාහය සම්පතකි. නමුත් බොහෝ අය එය දුකක්, ශාපයක් කර ගනිකි. බොහෝ අය සිතන්නේ මෙසේ වන්නේ දිළිඳුකම හේතු කොට ගෙන කියා ය. පවුල් ජිවිතය අවුල් කිරීමට දිළිඳුකම සමහර විටෙක බලපාන බව ඇත්තකි. එහෙත් අසාර්ථක විවාහ ජිවිතයකට පධාන මෙන් ම සුලභ ම හේතුව වන්නේ අනාහනා අවබෝධය නොමැතිකම ය. දුක -සැප සමසේ බෙදා ගෙන ජීවිතය ගෙන යැමට අඹු - සැම් දෙපාර්ශවය ම පුරුදු විය යුතු ය. එවිට දිළිඳුකම විවාහ ජීවිතයට කරන බලපෑම තුනී වනු ඇත. විවාහය හරියටම දෙදෙනකු සදහා නිමැවුණු බයිසිකලයක් බඳුය. විවාහ ජීවිතයේ සුරක්ෂිතබවත් ඉන් ඇතිවන සන්තෘප්තියත් දෙක ම උපදින්නේ අඹු - සැම් දෙදෙනාගේ ම උත්සාහය පදනම් කොට ගෙන ය. අඹු - සැම් දෙදෙනාගේ ම උත්සාහය පදනම් කොට ගෙන ය. අඹු - සැම්යන් වෙන් වෙන්ව තම තමන් ගැන, තම තමන්ගේ වගකීම, කටයුතු ගැන සිතිය යුතු නැත. මෙය හවුල් වහාපාරයක්. විවාහ ජීවිතයේ සියල ම පුශ්න

ගැන හවුලේ ම සිතිය යුතුය. එය විවාහය ශක්තිමත් කොට කල්පවත්වා ගැනිමට අවශා ජීවය ලබා දෙයි.

බිරිඳ සැම්යාගේ මෙහෙකාරියකැයි, සිතිය යුතු තැත. ඇත්ත වශයෙන් ම ඇය සහකාරියකි. එනිසා සමාන අයිතිවාසිකම් ඇති සමාන සැලකුම් ලැබිය යුතු තැනැත්තියකි. තමන් බිරිඳට වඩා උසස් යයි සිතන සැම්යන් මෙන් ම සැම්යා බිරිදට වඩා උසස් යයි සතන සැම්යන් මෙන් ම සැම්යා බිරිදට වඩා උසස් යයි පොදුවේ සිතන බොහෝ අයත් වෙති. මේ නිසා ම, ගේ දොර කටයුතුවලදී බිරිඳට උදව් වීම, බිරිඳ හා එක්ව එම කටයුතු කිරීම මදි කමක් කොට සිතීමට ද සමහර ස්ම්පුරුෂයෝ පුරුදුවී සිටිති. මෙය කෙතරම් පුහු අදහසක් ද? බිරිඳට උදව් කිරීම මදිකමක් වන්නේ කෙසේද? ඇත්ත වශයෙන් එය සැම්යකුගේ වගකීමක්, යුතුකමක් නොවන්නේද? එක්ව සහයෝගයෙන් කටයුතු කිරීම පවුල් ජීවිතය සාර්ථක කර ගැනීමට කෙතරම් ඉවහල් වේ ද කියා සිතා බලන්න.

පවුල් පිවිතයේ බිද වැටීමට සමහර භාර්යාවත් ද වග කිව යුතුයි. භාර්යාව නිතර ම කන්කෙළිරි ගාමින් සැම්යාගේ වැරදි, අඩුපාඩු ගැන ම තොරතෝංචියක් නැතිව චෝදනා කරමින් ඉන්නා විට පවුලේ පුශ්න තුනී වී යාවිද ? සැම්යා ගැන නිතර සැක නම්, පවුලේ සමාදානයත් සතුටත් කෙසේ පවතින්නද? ඉවසීම, විදදරා සිටීම අඹු -සැම් දෙදෙනා විසින් ම පුරුදු කළ යුතු ගුණාංගයෝ ය. සැම්යාගේ අඩුපාඩු ඇත්නම්, ඔහුට දොස් නොකියා ඇහට කඩා නොපැන, විත්කිකාරයකුගෙන් මෙන් හරස් පුශ්න නො අසා, ඉතා හොඳින් කරුණු පහදා ඔහුගේ අඩුපාඩු මගහරවා ගැනීම වඩා ඵලදායී කිුයා මාර්ගය වනු ඇත. සැමියා වුව ද කිුයා කළ යුත්තේ ඒ ආකාරයෙනි. ඉතා ම සුළු වැරදි පවුල් අසමගියට හේතු වනවා මෙන් ම ඉතා ම සුළු හොඳ ගති ගුණ අඹු සැම් ආදරය මුහුකුරු කොට වඩාත් ශක්තිමත් පදනමකට ගෙන ඒමට ඉවහල් වේ. උපන් දිනය, විවාහ සංවත්සරය ආදී දේ ගැන ස්තී් පක්ෂය පුරුෂ පක්ෂයට වඩා විමසිලිමත් වීම සාමානා සිරිතයි. මේ බව පිරිම් පක්ෂය වටහා ගෙන කිබීම පවුල් ජීවිත සාර්ථක කර ගැනීමට පබල හේතුවක් වේ. උපන් දින තෑග්ගක් දීම, විවාහ සංවත්සරය සිහිවීම පිණිස කිසියම් සුහද පුතිචාරයක් දැක්වීම බිරිදකට ඉමහත් පීතියක් ගෙන දෙනු ඇත. මෙවැනි සුළු සුහද පුතිචාර බිරිදගේ සිතට තදින් කාවැදී දැනෙනු ඇත. නිවසක සතුට ජිවිත කාලය තුළ රදා පවතින්නේ මෙවත් සුහද පුතිචාර මගින් ජනිත කෙරෙන හොදහිත මත ය.

පවුලක සමගිය හෝ අසමගිය තී්රණය කෙරෙන්නේ අඹු සැමියන් ඔවුනොවුන් කෙරෙහි දක්වන ආකල්පයන් මතය. සැමියා බිරිද කෙතරම් අගේ කොට සලකයි ද, බිරිද තම සැමියා කෙතරම් අගේ කොට සලකයි ද, යන්න ඉතා ම වැදගත් ය. නිතර ම එකිනෙකාගේ වැරදි, අඩුපාඩුකම් සොයමින් වෙනත් අය ඉදිරියේ එකිනෙකා පහත් කොට කථා කරමින්, විවේචනය කරමින් සිටින පවුල්වල සමගිය බිඳ වැටේ. නියම ආදරය කියන්නේ තම සහකරු හෝ සහකාරිය අගේ කොට සැලකීමේ කැමැත්තටයි. ඇත්ත වශයෙන් අඹු සැමියන් ඔවුනොවුන්ට සැලකිය යුත්තේ ඉතා අගනා මාණිකා ලෙසය. පවුලක සමගිය ඇතිකොට යහපත් දරුවන් හදා වඩා ගැන්මට යෝගා වාතාවරණයක් ඇති කර ගත හැකිවන්නේ අඹු -සැමියන් අතර මෙවන් ආකල්ප වර්ධනය වී සෙනෙහස පවතින විට ය.

සමහරුන් කථා බහ අඩුයි. හැගිම් වචන මගින් පුකාශ කරන්නේ ඉතා අඩුවෙන්. එබඳු අයගේ කිුයා කලාප මගින් ඔවුන්ගේ හැගිම එලිදරවූ වේ. අනෙනානනාවබෝධය තිබේ නම් ඇත්ත වශයෙන් ම ආදරය දක්වන වචන පාවිච්ය අවශා නැත. කිුයාවෙන් ආදරය පුකාශ කල හැකි ය. වයෝවෘද්ධ පියෙක් දරුවන්ට කථා කොට තමන්ගේ බිරිඳ, ඒ කියන්නේ දරුවන්ගේ මව ගැන තම හිතේ ඇති ඉමහත් ආදරය ගැන කියා තමන් නැති කල වූවත් ඉතාම හොදින් මව බලා ගන්නා ලෙස ඉල්ලා සිටියේ ය. දැන් සැව වියත් පසු කොට දරු මුණබුරන් රැසක් සිටින මේ බිරිද කියා සිටියේ කිසි දිනෙක 'මම ඔබට ආදරේ' යන වචන තුන එම සැම්යාගේ මුවින් අසා නැකි බවයි. එහෙත් එය අඩුවක් වශයෙන් ඇයට දැනී නැත. සැමියාගේ ඉරියව් මගින්, කිුයා කලාපයෙන් ඔහු තමන්ට ආදරය කරන බව බිරිිදට ඉබේම දැනී තිබීම හේතු කොට ගෙන ඒ හැගීම් වචනයෙන් පුකාශ නොකිරීම අඩුවක් සේ ඇයට පෙනී ගොස් නැත. වචනයෙනුත් පුකාශ කළේ නම්, එය වඩාත් වැදගත් වන්නට ඉඩ තිබෙන්න ඇති. නමුත් වචනයෙන් පමණක් පුකාශ කොට කිුයාවෙන් කිසිදු සෙනෙහසක් නොදැක්වීම නිෂ්ඵල ය. ආදරය වඩාත් ශකිත්මත් වන්නේ වචනයෙන් හා කිුියාවෙන් යන දෙකෙන් ම පෝෂණය කරනු ලැබූ විට ය.

අඹුසැම් සෙනෙහස දියුණු කර පවුල් ජීවිතය ශක්තිමත් කිරීමට අනොහතා විශ්වාසය ඉතාම අවශා ය. එමෙන් ම තම අරමුණු මුදුන් පමුණුවා ගැනිමට සමගිව එක්සත්ව එක්සිත්ව ඇප කැපවී කටයුතු කිරීමත් පවුල් ජීවිතයේ දියුණුවට බෙහෙවින් ම බලපායි. පවුල් ජීවිතය මල් පාත්තියක් බඳුය. වැඩි සැලකිල්ලක් නොදැක්වුවහොත් මල් පාත්තිය වල්පැලවලින් වැසී යනවා මෙන්, පවුල් ජිවිතය ගැන මනාව සොයා බලා ඇප -කැප වී අරමුණු සඵල කර ගැනීමට කටයුතු නොකළහොත් අවුල් -වියවුල්වලින් දුක්කම්කටොඑ, අඩ -දබරවලින් ගහණ වනු ඇත.

### විවාහ ජීවිතයේ ලිංගික සම්බන්ධතා

විවාහ ජීවිතයේ දී ලිංගික සම්බන්ධතා කෙතරම් වැදගත් ද? ලිංගික සම්බන්ධතා ස්වාභාවිකයි. නියම සීමාවන් තුළ පිහිටා ලිංගික සම්බන්ධතා පවත්වා ගෙන යෑම පවුල් ජීවිතය සාර්ථක කර ගැනීමට ඉවහල් වේ. එමගින් අඹු -සැම් සම්බන්ධය වඩාත් සමීප, අතිශයින් සූහද, මට්ටමකට පත් කෙරේ. කෙසේ වුවත් මෙහිදී අවබෝධ කොට ගත යුතු ඉතා වැදගත් කරුණක් තිබේ. එනම්, පූරුෂ පක්ෂය හා ස්තුී පක්ෂය ලිංගික සම්බන්ධතා පිළිබඳව සාමානෳයන් දක්වන ආකල්පයන් අතර ඇති වෙනසයි. පූරුෂ පක්ෂය සාමානෳයෙන් ලිංගික සම්බන්ධතා සලකන්නේ තියුණු කායික වින්දනයක් ගෙන දෙන කිුයාවක් ලෙසය. ස්තියගේ අාකල්පය සාමානෳයෙන් මීට වෙනස් ය. ඇයට ලිංගික සම්බන්ධතාව යනු මූදු, මොලොක් බව, සෙනෙහස ආදී හැගීම් සමග මූසූ වූණු තම සිත බැඳි පුද්ගලයා හා සමග ඇකිවන අනොහතා පුතිකිුයාවකි; දැඩි සමීපව්මකි. එකට බැදීම, වඩ වඩාත් ලංවීම ආදිය ස්තුියක ලිංගික සම්බන්ධතා මගින් බලාපාරොත්තු වේ. මේ බව වටහා ගෙන තිබීම විවාහ ජීවතයේ ලිංගික සම්බන්ධතා වඩාත් අර්ථවත් මෙන් ම ඵලවත් කර ගැනීමටත් එමගින් විවාහ ජීවිතය වඩාත් තෘප්තිමත් හා ස්ථාවර කර ගැනිමටත් ඉඩ ලැබේ.

අඹු-සැම් ලිංගික සම්බන්ධතා පවත්වන්නේ කුස ගින්න තිවා ගත්ත ආහාර අනුභව කරත්තාක් මෙත් රාග ගින්ත නිවා ගැනිම අරමුණු කරගෙන නොවේ. දරුවත් ලැබීම, ජීවිත කාලයක් පවත්තා සෙනෙහස, බැදීම ආදිය වඩාත් ශක්තිමත් කොට වර්ධනය කර ගැනීම මෙන්ම අඹු- සැමියත් අතර අතිශය සමීප සම්බන්ධතාව ඇතිකර ගැනීම ද අරමුණු කොට ගෙන ය. මේ සඳහා ආදරය, අනොහනා ගෞරවය ආදිය පදනම් විය යුතු ම බව ඉතා පැහැදිලිය. කෙසේ වුවත් අඹු -සැම් ලිංගික සම්බන්ධතා වුව ද කුමවත්ව කිසියම් අවබෝධයකින් යුතුව පවත්වාගෙන යාම වැදගත් වේ. එසේ නොකළහොත් රාගික හැගිම ඇවිස්සී පාලනය කර නොගත හැකි තත්ත්වයකට පත්වීමට ඉඩ ඇත. අනොහනා සම්බන්ධතාව මත පදනම් ව ගොඩ නැගී එකිනෙකාට උපකාරී වෙමිත් එකිනෙකාගේ ආරක්ෂාව සලසමිත් , පවතින සමාජයක් වඩාත් ශක්තිමත් කොට සුරක්ෂිත කිරීමට විවාහය බෙහෙවින් ම උපයෝගී වේ.

යහපත් විවාහ ජීවිතයක් ගොඩ නගා ගත හැකිවත්තේ ආවේග මත කියා කිරීමෙන් නොව, අඹු - සැමියන්ගේ අනොහනා අවබෝධය ආදිය පදනම් කොට ගෙන කුමානුකූලව පවුල් පිවිතය සකසා ගැනිමෙනි. මෙම සම්බන්ධයේ දී ඔවුනොවුන් අභිභවා යෑමට උත්සාහයක් ගත යුතු නැත. දෙදෙනා ම එක ම අරමුණක් මුදුන් පමුණුවා ගැනීම සඳහා යොමුවුණු සමාන සහකරුවන් බවට පත්විය යුතු ය. අඹු සැමි දෙදෙනා ඔවුනොවුනට ශක්තිය ගෙන දෙමින් ඔවුනොවුන්ගේ වාහයාමයන් අගයමින් ඔවුනොවුනට සහයෝගය දෙමින් ඇප කැපවී කියා කිරීම අතාවශාය. මුදු මොලොක් බවින් සැදී, සිතින් -කයින් තැත්පත්ව, ආත්ම පරිතාහගයෙන් යුතුව, නිතර ම, අනිකා ගැන සිතමින්

කටයුතු කිරීමෙන් විවාහ සංස්ථාව ඉතා හරවත් ඵලවත් එකක් බවට පත් කර ගත හැකි ය.

### අඹුසැම් වගකීම් හා යුතුකම්

ගෘහ ජීවිතයේ සාමය සතුට බොහෝ දුරට රදා පවතින්නේ කාන්තාව මත බව බුදුන් වහන්සේ පිළිගෙන ඇත. මේ නිසා කාන්තාව විසින් කළ යුතු නොකළ යුතු නොයෙකුත් දේ ගැන බුදුන් වහන්සේ දී ඇති උපදෙස් බෙහෙවින් ම පුායෝගිකය. බිරිදක් සැම්යාට ආදරය දැක්විය යුතු ය. එසේ නම් ඇය කිසිවිටෙකත් ඔහුට එරෙහිව හැගීම් මාතුයක්වත් ඇතිකර ගත යුතු නැත. නපුරු ලෙස කටයුතු නොකළ යුතු ඇය සැම්යාට මිතුශීලිව, දයාබර අන්දමින් සැලකිය යුතු ය. නපුරු සැරපරැෂ බස් නොදොඩා මිහිරි වදනින් නිතර ඇමකිය යුතු ය. සැමියාගේ අදහස්වලට කන්දෙමින් අවනත වෙමින් කටයුතු කිරීම, සැමදා සැමවිට පකිභක්තියෙන් සිථිම බිරිදකගේ උතුම් ගුණුංගයෝ ය. අරපරිස්සමින් කටයුතු කරමින් වියපැහැදම් සිමා කරමින්, සැමියා වෙහෙසී උපයන ධනය රැක ගැනීම යහපත් බිරිදකගේ වගකීමයි. ඇය වචනයෙන් හා කිුියාවෙන් යන දෙකෙන් ම සංවරව කටයුතු කරමින් සැමියාගේ සිත දිනා ගත යුතු ය. සැමියා අභිභවා, ඔහුව යටත් කොට පාලනය කිරීමට තැත් නොකොට, නිහතමානීව, ඔහුට නිසි ගෞරව සැලකිලි දක්වමින් ආදරය, දයාව,කරුණාව, පෙන්වමින් නිතර දෙවේලේ ඔහුගේ යහපත ගැන සොයා බලමින් කටයුතු කිරීමට යහපත් බිරිදක් උත්සුක විය යුතු ය. ඇය බිරියක් පමණක් නොව මිතුරියක් ද විය යුතු ය. එපමණක් නොව අවශා වූ විට උපදේශිකාවක් සේ ද කටයුතු කළ යුතුව ඇත.

බෞද්ධ ඉගැන්වීම් අනුව සලකා බලන කල සැමියකුට බිරිඳගෙන් බලාපොරොත්තු විය හැකි ගුණාංග සමහරක් මෙසේ ය. ඔහුට ඇගෙන් ආදරය බලාපොරොත්තු විය හැකි ය. ආදරය නම්, ඔවුනොවුන්ගේ ජීවිත කාලයක් පවතින සමීප සබැඳියාවටත් එමෙන් ම ඔවුන් ජීවිත කාලයක් මුඑල්ලේ පණ මෙන් සුරකින දරුවන් බිහිකර ගැනිමටත්, සිතැහි මුදුන් පමණුවා ගැනීමටත් පාදක වන පබල ස්නේහ බැම්මකි. එය හුදු පේමය ම නොව, අවංකව ම තම සැම්යාගේ යහපත පතන බිරිඳකගේ මුඑ හිතින් ම පැන නගින, හැම මොහොතක ම පැතිරෙන සෙනෙහසකි. සුවච බවත් ඔහුට ඇගෙන් බලාපොරොත්තු විය හැකි ය. නිතර අපුමාදව තමන්ගේ අවශාතාවන් සොයා බලමින් යුහුසුළුව කටයුතු කිරීම ද බිරිඳකගේ යුතුකමක් සේ සැලකීම බෞද්ධ ඉගැන්වීම් මගින් අනුමත කෙරේ.

බිරිදක් පවුලේ කටයුතුවල වගකීම බාරගත යුතු යයි සැමියා සිතීම සාධාරණය. දරුවන් මනාව හදා වඩා ගෙන නැදිමයිල් ආදීන්ගේ සිත් දිනාගෙන නැදැහිතම්තුරන්ට හොදින් සංගුහ කරමින් සේවක සේවිකාවන්ව කරුණාවෙන් පාලනය කරමින් පවුල් ජීවිතය සාර්ථක කර ගැනීමට බිරිදක් බෙහෙවින් හවුල් විය යුතු යයි සැමියාට බලාපොරොත්තු විය හැකියි.

පතිභක්තිය ඔහු ඇගෙන් බලාපොරොත්තු වේ. සැමදා සැමවිට ම ඔහුට ම කැප වුණු, බැදුණු, යොමුවනු සිතැතිව ඇ සිටිය යුතු යයි ඔහුට බලාපොරොත්තු විය හැකි ය. මවක් වශයෙන් ඇ දරුවන්ගේ යහපත පිණිස ඇප කැපවී කිුිිිිිියා කරනු ඇතැයි ඔහුට අපේක්ෂා කල හැකි ය. අරපරිස්සම බිරිඳක සතුව තිබිය යුතු තවත් වැදගත් ගුණාංගයකි. ඇය ගෙදර කටයුතු සඳහා යන වියදම මෙන් ම පෞද්ලික අවශාතාවන් සඳහා මුදල් වැය කිරීම ද මනාව පාලනය කළ යුතු ය. සැමියා උපයන ධනය සුරක්ෂිත කොට පවුලේ වැය පක්ෂය අය පක්ෂය හා ගැළපෙන සේ සකස් කොට සමතුළිත ජීවන රටාවක් පවත්වාගෙන යමින් පවුලේ ආර්ථිකය ස්ථාවර පදනමක් මත පිහිටුවීමට ඇගෙන් සුවිශේෂ දායකත්වයක් සැමියාට බලාපොරාත්තු විය හැකිය.

රසවත් කෑම බීම පිළියෙල කිරීමත් බිරීදට පැවරෙන වගකීමකි. ආදරය පෙන්වීමටත් ආදරය වඩා තහවුරු කිරමටත් කෑම බීම බෙහෙවින් ඉවහල් වේ. රසට අහර වේලක් පිසීම, තමත් කෑමට බීමට රුචි කරන දේ සොයා බලා පිළියෙළ කිරීම සැමියකු බිරීදකගෙන් බලාපොරොත්තු වන ගුණාංගයකි. රසට පිසින ලද ආහාර වේලක් දරුමල්ලන් සමග එකට වාඩී වී රස විදින විට සිතට නැගෙන සතුට, සිත් පතුළේ පිබිදෙන සෙනෙහස අඹු -සැම් ආදරය වර්ධනය කිරීමට ඉතා පුයෝජනවත් වේ.

බිරිදක් සාමානායෙන් සත්සුත්, නිවුණු, තැන්පත් ගති ඇත්තියක විය යුතු ය. සැමියා කලබල වුණු අවස්ථාවක ඔහු තැන්පත් කිරීම, කලබල බව තුනී කොට කරුණු පැහැදිලිව නිවී සැනසිල්ලේ සලකා බැලිමට වාතාවරණය පිළියෙල කිරීම යහපත් බිරිදකගෙන් ඉටුවිය යුත්තකි. එපමණක් නොව, ඇය කරන කියන සියලු දෙයක ම කිසියම් මිහිරියාවක් තිබිය යුතු ය. බස මිහිරි විය යුතු ය. කියා සුකුමල විය යුතු ය. හැසිරීම පිය විය යුතු ය. නිතර ම තරහෙන් පිපිරෙමින් සැර පරුෂ බස් දොඩමින් සිටින බිරියක් සැමියකුට පිය නැත. මුහුණේ සතුට සිරියාව පිරී, සිත් ගන්නා සුළු හැසිරීමෙන් යුතු බිරිදක් ම ය සැමියකුගේ පැතුම.

ඇත අතීතයේ සිට ම බොහෝ සමාජවල පැවතියේ පුරුෂාධිපතා ය. බුද්ධකාලීන ඉන්දියාවේ පුරුෂාධිපතාය තදින් ම පැතිර පැවතුනි. ඒනිසා කාන්තාවට හිමි වූයේ ඉතා පහත් ස්ථානයකි. බුදුන් වහන්සේ පොදුවේ කාන්තාවගේ තත්ත්වය, විශේෂයෙන් බිරිඳගේ තත්ත්වය, නංවාලීමට විශාල කාර්ය භාරයක් ඉටු කර ඇති බව බෞද්ධ සමාජ දර්ශනය හදාරන විට මනාව පැහැදිලි වේ. පූරුෂාධිපතාය බලවත් වූ බාහ්මණ සමාජයක කාන්තා නිදහස උදෙසා කටයුතු කිරීම ම අතිශය විප්ලවකාරී කිුයාවකි. මේ සඳහා බුදුන් වහන්සේ උපයෝගී කොට ගත්තේ ඉතා සරල කියා මාර්ගයකි. සැම්යා බිරිදට සම තත්ත්වයේ සහකාරීයකුට මෙන් ආදර ගෞරව සැළකිලි දැක්විය යුතුය යන්න අඹු -සැම් පරතරය යා කිරීමට උන්වහන්සේ ඔවදන විය. මෙයින් උන්වහන්සේ අදහස් කළේ බිරිදට අවංක වීම, ඇයට ආදරයෙන් සැලකීම, අවශා ඇදුම් –පැළදුම්, ආභරණ– ආයිත්තම් ගෙනැවිත් දීම, ගේ -දොර පාලන කටයුතුවල වගකීම ඇයට පැවරීම ආදිය සැමියා විසින් නොපිරිහෙලා ඉටු කිරීමෙන් ඇයට හිමි ස්ථානය පවරා දිමෙන් ඇයට ආදර- ගෞරව සැලකිලි පෙන්විය යුතු බව ය. මීට වසර දෙදහස් පන්සියයකටත් පෙරාතුව දූන් මේ ඔවදන් අදටත් එදා මෙන් ම වලංගු ය.

සැමියකු සැමවිට බිරිදට මුදු -මොලොක්බවක් දැක්විය යුතු ය. කථාබහෙන් කියා මගින් සෞමාබවක් පෙන්විය යුතුය. ඇයව හෙළා තළා කථා නොකොට පෞද්ගලිකවත් පුසිද්ධියේත් ඇගේ ගුණ ඇගයිය යුතු ය. ඇයට රැක වරණ සැපයිය යුතු ය. ඇගේ ආර්ථික සුරක්ෂිතතාව තහවුරු කළ යුතු ය. ඇයට පිහිට වීමට තමන් සිටිනා බව ඒත්තු ගැන්වෙන සේ කටයුතු කිරීම අතාවශා ය. බාහිරින් පැමිණෙන නොයෙකුත් කරදර හිරිහැර සතුරු උපදුව ආදියෙන් ඇයට ආරක්ෂාව සලසා දීමට තමන් සිටිනා බව බිරිදට හැඟී යන පරිදි සැමියා කටයුතු කිරීම වැදගත් ය. බිරිදගේ අවශාතාවන් නොපිරිහෙළා ඉටු කිරීම යහපත් සැමියකුගේ පරම යුතුකම ය. තමන්ගේ පිහිට, උදව්ව උපකාරය, අවශා වුණු විට නොමසුරුව ඉදිරිපත්ව කටයුතු කිරීම බිරිදගේ ආදරය වර්ධනය කිරීමට හේතුවනු ඇත. එමෙන් ම යහපත් පියකු මෙන් දරුවන්ගේ අවශාතාවන් සොයා බලා ඉටුකීරීම ද සැමියකු කෙරෙහි බිරිදකගේ සෙනෙහස, ආදර ගෞරවය වැඩි කිරීමට පුධාන ලෙස බලපානු ඇත.

බිරිඳට අවංකවීම ඉතා වැදගත් ය. ඇගෙන් පතිභක්තිය බලාපොරොත්තු වන සැමියකු ඇයට පිටුපා කටයුතු කිරීම බුදු දහමින් කිසි විටෙක අනුමත නොකෙරේ. සැමියා හා බිරිඳ යන දෙදෙනා ම ඔවුනොවුනට අවංක විය යුතු ය යන්නය, බුදුන්වහන්සේගේ ඔවදන. බිරිඳගෙන් කිසිවක් සැභවිය යුතු නැත. ඇය කලාහණ මිතුරියක සේ සලකා ඇයට අවංකව සිටීම පවුලේ හා දරුවන්ගේ යහපතට හේතු වනු ඇත.

සැමියාගේ පෞද්ගලික මෙන් ම සමාජ චරියාව ද යහපත් විය යුතු ය. පිිය සල්ලාපයේ යෙදිය හැකි, මිතුරු ඇසුර පවත්වාගෙන යා හැකි, තැනට ඔබින සේ හැසිරීමට, කටයුතු කිරීමට සමත් පිිය ජනක හැසිරීමකින් යුතු සැමියකුය, බිරිඳකගේ පැතුම.

සැමියා හා බිරිඳ පවුල් සංස්ථාව පවත්වාගෙන යන සමසහකරුවෝ ය. එහෙත් සාමානා පිළිගැනීම අනුව පවුලේ පුධානියා වශයෙන් සැලකෙන්නේ සැමියා ය. කිසියම් ආපදාවකට ගොදුරුව අසරණ තත්ත්වයට පත්ව නැත්නම්, පවුලේ පුධානියා සැමියා ය. මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ ඔහු බිරිදට වඩා උසස් බව නොව, ඔහු සතුවන කාර්යභාරය වඩා විශාල බව ය. පවුල්බර වැඩි වශයෙන් ඉසිලිය යුත්තේ ඔහු ය. බිරිය රැ කියාවක් කළත් පවුල නඩත්තු කිරීමේ කාර්ය පුධාන වශයෙන් පැවරෙන්නේ සැමියාට ය. ආර්ථික ස්ථාවරත්වය සැපයීමෙන් පමණක් නොව, ගේ -දොර පාලනයේ දී මෙන් ම පවුල පවත්වා ගෙන යාමේ එදිනෙදා කටයුතුවලදී ද ඔහු පුධාන වශයෙන් දායක විය යුතු ය.

අඹු සැම් සහයෝගය, අවබෝධය ඇත්නම් පවුල් පුශ්න තුනී කොට සතුට, සාමය, සෞභාගෳය උදාකර ගත හැකිය.

## මවුපිය - දූ දරුවෝ

පවුල් ජීවිතය සම්පූර්ණ වන්නේ දරුවන් ද එයට ඇතුළත් වුණු විටය. පවුල් ජීවිතය සෑම අංශයෙන් ම සාර්ථක විමට නම් දූ -දරු මව්පිය සම්බන්ධතාව ඉතා යහපත් මට්ටමින් පවත්වා ගෙන යා යුතු ම ය. මේ සම්බන්ධයෙන් බුදුන්වහන්සේ ගේ උපදෙස් ඉතාමත් පුයෝජනවත් වනු ඇත.

බෞද්ධ පත -පොතෙහි දෙගුරුන් විස්තර කෙරෙන්නේ පූර්වාචාරීන් (පූබ්බාචරියා) වශයෙනි. ඒ ඔවුන් දරුවන්ගේ මුල් ම ගුරුවරුන් වන හේතුවනි. දරුවකු පාසල් ගොස් අකුරු හැදැරීමට පෙර නොයෙකුත් දේ ඉගෙන ගන්නේ දෙමව්පියන් වෙතිනි. හැසිරීම් රටා, කථාබහ, ගමන් විලාසය ආදිය පවා දරුවන් සකසා ගන්නේ දෙමාපියන් ආදර්ශයට ගනිමිනි. එහෙයින් දෙමාපියන් ආදර්ශයට ගනිමිනි. එහෙයින් දෙමාපියන් ආදර්ශයට ගනිමිනි. එහෙයින් දෙලාපියන් ආදර්ශයට යනමග යැවීම සම්බන්ධයෙන් ඔවුන් මත පැවරෙන

විශාල වගකීම නිසියාකාරව ඉටු කිරමට ඔවුහු අපොහොසත් වෙති. මේ අංශය එතරම් බරපතල ලෙස නොලසකන සමහරු බොරුකිම, වංචාකිරීම, කේලාම් කීම ආදියෙහි යෙදෙනි. ලප්ජා බයකින් තොරව නොයෙකුත් වැරදි කටයුතුවල නිරත වෙති. මෙය දරුවන් කෙරෙහි ඉතා අභිතකර බලපෑම් ඇති කරන බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. දරුවෝ නම් අනුකාරකයෝ ය. වැඩිහිටියන් අනුව යෑම ආඩම්බරයක් කොට සලකන්නෝ ය. දරුවන් යහමගට යැවීමේ වගකීම හරියාකාරව ඉටු කිරීමට නම් දෙමව්පියන් හරිමග යමින් ආදර්ශයක් දැක්විය යුතු ම ය.

පාප කිුියාවන්ගෙන් ඇත් කිරීම පමණක් දරුවන්ගේ යහපත සැලසීමට පුමාණවත් නැත. පාපකිුිිියාවන්ගෙන් ඇත් කරවන අතර පුණාකියා එනම්, හොද කටයුතුවල ඔවුන් නිරත කරවීම ද අතාාවශා ය. මේ සඳහා අඩිතාලම දැමිය යුත්තේ ද දෙගුරුන් විසින් ම ය. දෙගුරුන් වැරදි කිරීමෙන් වළකින අතර නිවැරදි කියාවන්හි නිරත වීමෙන් යහපත් ආදර්ශයක් සැපයිය යුතු ය. හිංසාවෙන් ඇත්වන අතර කරුණාව පුගුණ කළ යුතුය. බොරුකීමෙන් වළකින අතර සතා කථා කිරීම සිරිත කර ගත යුතු ය. එවිට දරුවන් පවින් වළක්වා පින වෙත යොමු කිරීමට, නරකින් වළක්වා හොද වෙත යොමුකරවීමේ වගකීම සාර්තක ව ඉටුකිරීමට දෙමව්පියන් සමත් වනු ඇත. දරුවන් යහපත් පුරවැසියන් කිරීමට ඔවුන්ට හොද අධාාපනයක් ලබා දිය යුතු ය. මේ සඳහා ආදර්ශයෙන් දෙන අධාාපනය පමණක් පුමාණවත් නැත. එහෙයින් දරුවන්ට හොද, විධිමත් අධාාපනයක් ලබා ගැනිමට කටයුතු සැලැස්වීම දෙමව්පියන් විසින් දරුවන් උදෙසා කළ හැකි මාහැහි ආශීර්වාදයක් වනු ඇත.

කල වයස පැමිණි විට දරුවන් තැත්පත් කිරීමේ වගකීම ද දෙමව්පියන් මත පැවරේ. සුදුසු කුල කුමරෙකු හෝ කුල කුමරියක සොයා දුව හෝ පුතා විවාහ කරදීම සම්බන්ධයෙන් දෙමව්පියන් ඉතා විමසිලිමත් විය යුතු ය. විවාහය ජිවිතයට ඉතා තදින් බලපාන වැදගත් සිදුවීමක් නිසා එය කල්පනාකාරීව කළ යුත්තකි. ඒ ගැන සෑම අංශයකින් ම පුඑල් ලෙස සලකා බැලීම දෙමව්පියන්ගේ වගකීම ය. මෙය වගකීමක් පමණක් නොව දෙමව්පියන්ගේ අයිතියක් ලෙස සැලකීමටත් දරුවන් සිතට ගත යුතුය. එයින් සිදුවන යහපත සලකා දෙමව්පියන්ට මේ වගකීම ඉටුකිරීමට දරුවන් සහාය දැක්විය යුතු ය.

දෙමව්පියන් සියලු දේ කරන්නේ දරුවන් උදෙසා ය. ඔවුන්ගේ එක ම පැතුම දරුවන්ගේ අතාගත සුබසිද්ධිය ය. මේ සඳහා ඔවුන් කරන කැපවීම අතිමහත් ය. සමහරුන් නොකා නොබී හරිහම්බකරමින් සුළු වශයෙන් හෝ ධනය රැස් කර තබන්නේ දරුවන්ගේ අනාගත යහපත සැලසීමට ය. ඒ නිසා තමන් සතු යම වස්තුවක් වේ නම් එය නිසි කල දරුවන් වෙත පැවරීම දෙමව්පියන්ගේ තවත් වැදගත් වගකිමකි.

මේ සියල්ල සාර්ථකව කල හැකි වන්නේ යහපත් අනොහනාහවබෝධයක්, අනොහනාගෞරවයක්, විශ්වාසයක් පැවතුණොත් පමණි. ඒනිසා දු දරු මව්පිය සම්බන්ධය අනොහනා ගෞරවය, විශ්වාසය, අවබෝධය මත පදනම් කොට ගෙන ඉතා සුහදශීලිව පවත්වාගෙන යා යුතු ම ය.

#### මව්පිය කාර්යභාරය

දෙමව්පිය කාර්යභාරය රාජකාරියක් නොවේ. උදේ 9 සිට සවස 5 වන තුරු නිරත වන රාජකාරී කටයුත්තක් නොවේ. එය මරණයෙන් පමණක් අවසන්වන යාවජීව වගකිමකි. තම දරුවා අත දරුවකු විය හැකි ය. එසේම දරුවා තවත් දරු දැරියන්ගේ සීයා කෙනකු හෝ ආච්චි කෙනකු විය හැකි ය. වයස කුමක් වුවත් තරා තිරම කුමක් වුවත් දෙමව්පියන්ට දරුවා දරුවා ම ය.

මේ කාර්යභාරය වරදවා ගෙන නොයෙකුත් පුශ්න ගැටුම් ඇති කරගන්නා දෙමව්පියෝ බොහෝ වෙති. සමහර දෙමව්පියන් සිතන්නේ දරුවන්ගේ අවශාතාවන් හරියාකාරව ම දන්නේ ඔවුන් පමණය කියා ය. මේ වැරදි සිතුව්ල්ල නිසා ඔවුනු කුඩා කල සිට ම දරුවන් මත ඉසිලිය නොහැකි බර පටවති. කිසිදු විමසිල්ලක් නොමැතිව දරුවන්ව ටියුෂන් පංතිවලට, සංගීත, නැටුම්, කීඩා පංතිවලට යවති. නොයෙකුත් මාදිලියේ අතිරේක පංති සොය සොයා ඒවාට යෑමට බල කරති. එපමණක් නොව, දරුවන්ගේ හැකියාවන් ගැන නොසලකා සැම විෂයයකින් ම අති විශිෂ්ට ලෙස සමත් විය යුතු යයි බල කරති. මේ සියල්ල සිදුවන්නේ තම දරුවන් ඉදිරියට යැවීමට, දියුණුව කරා යැවීමට දෙමාපියන් යෙදෙන මී පොරයේ පුතිඵලයක් ලෙස ය. මේ තමන්ගේ සිත්වල පොපියන බලාපොරොත්තු දරුවන් ලවා මුදුන් පමුණුවා ගැනීමට, දරුවන් ඉත්තන් කොට ගැනීමකි. මෙයින් බොහෝ විට සිදුවන්නේ අනර්ථයකි.

මේ මී පොරය නිසා අද එදාමෙන් දරුවන්ට විවේකයක් නැත. විශේෂයෙන් ම නගරබද දරුවන් මේ මී පොරයේ ඉත්තන් බවට පත්ව ඇත. එ නිසා ඔවුන්ට සාමානා ළමා වියේ සුන්දරත්වය, සැහැල්ලව, චමත්කාරය අහිමි වී ඇත. දෙමාපියන්ට මෙන් ම දරුවන්ට ද එක්තරා වගකීමක් හා අයිතිවාසිකමක් ඇති බව අවබෝධ කොට ගැනීමට සමහර දෙමාපියෝ අසමත් වෙකි. අද දෙමාපියන්ගේ එක ම අරමුණ සුවිශේෂ දෙගුරුන් වීමට ය. මේ තත්ත්වයට පත්වීමට ඔවුන් බලාපොරොත්තු වන්නේ දරුවන් 'සුවිශේෂත්වයට' පත් කිරීම මගිනි. එවිට දරුවන් ගැන තම මිතුරු- මිතුරියන්, නැදැ- හිතවතුන් ආදිය සමග පුරසාරම් දොඩා, තමන්ගේ සුවිශේෂත්වය ලොවට කියා පැමට ඔවුන්ට හැකිය. නමුත් මෙයින් සිදුවන්නේ කුමක් ද? සියලු ම දරුවන්ට තම තමන්ගේ දෙගුරුන්ගේ සිත්වල නලියන බලාපොරොත්තු මුදුන් පමුණුවාලීමට හැකියාව ඇද්ද? දරුවන් අතින් මේ බලාපොරොත්තු බිදී යන විට දෙමාපියන් තුළ ඇති වන අසහනය, පීඩනය කෙබඳුද? දරුවන් හදාවඩා ලොකුමහත් කොට 'සූවිශේෂ දරුවන් ' බවට පක්කිරීමට ගන්නා මේ පරිශුමය ඉතා විමිසිලිමක් ව කළ යුතුය. මේ වෙනුවෙන් වෙහෙසීම, කැපවීම, නොයෙකුත් දේ කැප කිරීම අවශා වුවත්, යථාර්ථය අමතක කොට ඒ කිසිවක් කළ යුතු නැත. ලැබිය නොහැකි අරමුණු වෙත යොමුවීම කනස්සල්ලට මුලය. මෙහි වරද උත්සාහ ගැනීම නොව, මුදුන් පමුණුවා ගත නොහැකි අරමුණු වෙත යොමු වී, අපේක්ෂා බිඳ වැටුණු විට පීඩනය ට, අසහනයට පත්විම ය. ඒ නිසා මේ ගැන විමසිලිමත් වීම දූ -දරු -දෙමාපිය සමගියට සතුටට, යහපතට හේතුවනු ඒකාන්ත ය.

දරුවකු හැදී වැඩී යහපත් පුරවැසියකු බවට පත් වූ විට දෙගුරුත් පුශංසාවට ලක්වත්තාක් මෙත්ම, දරුවකු තොමග ගොස් සමාජ විරෝධී කිුිිියාවල නිරත වන්නකු වූ විට ඔවුහු අපකිර්තියට ද පත්වෙකි. ඇත්ත වශයෙන් ම දරුවකුගේ අනාගතය පිළිබඳව බොහෝ දුරට වගකිව යුත්තේ දෙගුරුන් ය. දෙමාපියන් කෙතරම් යහපත් වුවත්, දරුවන් යහමග යැවීමට කෙතරම් උත්සාහ ගත්තත් ඒ කිසිවකින් පළ නොලබන දරුවන් දාමරිකයින් වීම නිසා නින්දාවට දුකට පත්වන දෙමාපියෝ ද වෙකි. එහෙත් මේ සඳහා වෙනත් අයට දොස් පැවරිය යුතු නැත. ඒ දරුවන්ගේ හොඳ -තරක දෙකට ම වගකිව යුතු වන්නේ දෙමාපියන් වන නිසා ය. එය දෙමාපියන්ගේ උරුමයකි.

මෙවන් වගකිමක් අනිවාර්යයෙන් ම පැවරෙන නිසා දෙමාපියන් දරුවන් සදහා කාලය කැප කිරීමට සිතා ගත යුතුම ය. ඔවුන්ගේ පුශ්නවලට ඇහුම්කන් දෙමින් ඉවසිලිවන්නව පිළිතුරු සපයමින් දරුවන්ගේ බුද්ධිවර්ධනයට දෙමාපියන් රුකුල් දිය යුතුය. වර්තමාන පවුල්වල පැන නැගී ඇති ලොකු ම පුශ්නය දරුවන් සදහා කාලය කැප කිරීමට දෙමාපියන් අපොහොසත් වීමයි. මෙය ඉතා බරපතල පුශ්නයකි. පවුලේ වර්තමාන සතුටට පමණක් නොව අනාගත සුහසිද්ධියටත් ඉතා තදින් බලපාන පුශ්නයකි. දරුවකුට ආදරය දක්වනවා කියන්නේ මුදල් විය පැහැදම් කොට දරුවා ඉල්ලන නොඉල්ලන සියලු දේ, සෙල්ලම් බඩු කෑම- බීම ඇදුම්- පැලදුම් ගෙනැවිත් දීම නොවේ. සමහර විටෙක මෙලෙස කටයුතු කිරීම අහිතකර පුතිඵල ගෙන දීමටත් ඉඩ තිබේ. දරුවකුට තුවක්කු, පිස්තෝල, යුද්ධ ටැංකි ආදී කිරීඩා භාණ්ඩ සැපයීම ඔහුගේ කුඩා මනසට කෲර, දරුණු හැගීම් කුඩා කළ සිට ම ඇතුල් කිරීමට බල පෑ හැකි ය.

දරුවා ලොව හදුනා ගැනිමට උත්සාහ ගන්නා කුඩා වියේදී ඔහුට මග පෙන්වීම, එමෙන් ම සෙනෙහස, ආදරය, දයාව ඉතා ම අවශා ය. මේ සියල්ල නොඅඩුව සැපයිය යුත්තේ දෙගුරුත් විසිති. මේ දෙමාපිය සෙතෙනස නොලදහොත් දරුවා ඔහු පිවිසෙන අලුත් ලෝකය හමුවේ අන්දමන්ද වීමට පුළුවනි. ඒ නිසා ම ඔහු මානසික පීඩනයකට පත්විය හැකි ය. මෙය ඉතා බරපතල තත්ත්වයකි. එහෙත් දෙගුරුත් අතුරෙන් වැඩි දෙනෙක් එතරම් බරපතල කොට නොසලකන තත්ත්වයකි. මෙහි පුකිඵල ඉතා අමිහිරිවීමට ඉඩ ඇත.

දෙමාපියන්ගේ අවධානය විශේෂයෙන් යොමු විය යුත්තේ දරුවා වෙනුවෙන් විවිධ කීඩා භාණඩ කෑම, බීම්, ආදිය සැපයීම කෙරෙහි නොව ආදරය, ස්නේහය, කරුණාව ඔහු වෙත දැක්වීම කෙරෙහි ය, මේ මගින් දරුවා තුළ තමන් සුරක්ෂිත ය යන හැගීම දැනවිය හැකි ය. කුඩා කල සිට ම ආත්ම ශක්තිය ආත්ම ගෞරවය දරුවකු තුළ ජනිත කරවීමට මෙය මහත් සේ හේතුවනු ඇත. මව්පිය සෙනෙහස ලබන දරුවා තුළ විශාල මානසික තෘප්තියක් ඇති වේ. ඔහුගේ චරිත වර්ධනයට එය ශක්තිමත් අඩිතාලමක් දමනු ඇති.

එහෙත් අවාසනාවකට මෙන් වර්තමාන දෙමව්පියන්ගෙන් බොහෝ දෙනකු අතින් මේ භාරදුර වගකීම පැහැර හැරී යන බව දක්නට ඇත. මෙය සෑම රටක පවුල්වල ම වාගේ දක්නට ඇති කණගාටුදායක තත්ත්වයකි. මව් -පිය දෙදෙනා ම රැකියාවල නිරතවීම වර්තමාන පවුල් ජීවිතයේ සුලභව දක්නට ඇති ලක්ෂණයකි. මේ හේතුවෙන් ඔවුන් ගත කරන්නේ ඉතා අවිවේකී ජීවිතයකි. පියවරුන්ගේ කාලයෙන් වැඩි කොටසක් වැය වෙන්නේ රාජකාරීයට නැතහොත් කිසියම් ආකාරයක නිර්මාණයක් කිරීමට හෝ වෙනත් එබළු කටයුත්තකට ය. මේ කටයුතුවල යෙදීමෙන් පසු ඉතුරුවන කාලය තමයි ඔවුන් පවුල සඳහා කැප කරන්නේ. එහෙත් මේ වේලාව දරුවන්ගේ අවශාතාවන් ඉටු කිරීමට නොගැළපෙන්න පුළුවනි. දරුවාට පිය සෙනෙහස අවශා වන සෑම විටකම පියා වෙනත් කටයුත්තක යෙදී සිටී නම් තත්ත්වය කුමක්ද? දරුවා වෙනත් සෙල්ලමක යෙදී සිටින විට, නැත්නම් දරුවාට නිදිමත සැදි සිටින විට, දරුවා සමග කාලය ගත කිරීමට පියකු උත්සාහ ගැනීම ඵලවත් ද?

වර්තමාන මවගේ තත්ත්වයත් මීට දෙවැනි නැත. ඇයත් රාජකාරියේ නියුතු හෙයින් හවස ගෙදර එන්නේ අතිශයින් පීඩාවට පත්වීය. එපමණක් ද? ගෙදර එන විට ගේ -දොර වැඩකටයුතු ගොඩ ගැසී ඇත. මේ සියල්ල අවසන් වන විට ඇය හෙම්බත් වී හමාර ය. මෙවැනි මවක් කෙසේ නම් දරුවා වෙනුවෙන් කාලය කැප කරන්නද?

ඇත්ත වශයෙන් ම මෙය වර්තමාන දෙමාපියන් මුහුණ පාන උභතෝකෝටික පුශ්නයකි. දෙදෙනා ම රාජකාරියේ යෙදීමෙන් වුවත් පවුල්බර ගෙන යැමට නුපුළුවන් කල එක් අයෙක් පමණක් රැකියාවක නිරත විමෙන් කෙසේ ජීවිතය ගැටගසා ගන්න ද? සල්ලි හම්බු නොකොට කෙසේ නම් අවශාතාවන් සපුරා ගන්නද?

නුතන සමාජයේ මේ පුශ්නය තවත් අවුල් වී ඇත. රාජකාරී කටයුතු අවසන් කොට ගෙදර එන දෙමාපියන්ට ගෙදර වැඩ කටයුතුවල යෙදෙන්න සිදුවේ. රෑට කෑම කා විවේකයට සාලෙ වාඩි වෙන්නේ රූපවාහිනිය නරඹා සුළු විනෝදයක් ලබන්න. දන්නේ ම නැතිව කාලය ගත වෙලා. කුඩා දරුවන් නින්දට ගිහිල්ල. සමහර දිනෙක පුශ්නය මීට වෙනස් විය හැකිය. රාජකාරී කටයුතු අධික වූ විට සමහරු ඒ කටයුතු සම්පුර්ණ කරන්න ගෙදර අරගෙන එකි. ගෙදර වැඩ කටයුතු, සද්ද -බද්ද. ඒනිසා හිත එකලස් කරගෙන රාජකාරී කරන්න ඉතා අපහසුයි. මේ

අතර දරුවෝ ඇවිත් කරදර කරති. අසහනයෙන් පෙළී සිටින දෙමාපියෝ ඉබේම වාගේ දරුවන් වෙත කඩා පනිති. මේ තත්ත්වය ඇතිවීම ගැන දරුවා කුමක් කරන්න ද? මෙය දෙමාපියන්ගේ ම වරදද? දෙදෙනා ම වෙහෙස මහන්සි වී ඇප -කැපවී වැඩ නොකොළොත් ආර්ථික වශයෙන් පුශ්න රාශියකට මුහුණ පාත්තට සිදු වේ. මේ හේතුවෙන් දරුවන් අමතක කළොත් වෙනත් බරපතල පුශ්න ඉස්මතු වේ.

මෙයට විසඳුමක් සොයා ගත යුත්තේ දෙමාපියන් විසින් ම යි. මේ උභතෝකෝටික පුශ්තය වඩාත් උගු කරවිමට හේතුවී තිබෙන්නේ සුබ විහරණයට ඇති බලවත් ගිජුකම නම්, එයින් මදක් නිදහස් වීම අවශාය. මිනිසා විසින් කළ යුත්තේ අවශාතාවන්ගෙන් නිදහස්වීම නොව දැඩි ආශාවන්ගෙන් නිදහස්වීම යයි ගාන්ධිතුමා දුන් ඔවදන ගැන සිතා බැලීම වථි. නමුත් පුශ්නයට පුබලව බලපාන්නේ අවශාතාව නම් කෙසේ හෝ අංශ දෙකට ම හානියක් නොවන පරිදි මේ පුශ්නය තිරාකරණය කර ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතු ය. හැකි සැම උත්සාහයක් ම යොදා දරුවන් වෙනුවෙන් සැහෙන කාලයක් වැය කිරීමට දෙගුරුන් විසින් කිුයා කල යුතු ම ය. මේ සඳහා යම් යම් සුළු කැප කිරීම් කිරීමට සිදු වුවත් එය ගණන් ගත යුතු නැත. තමන් සතු විවේකය දරුවන් සමග විනෝදය බවට පෙරළා ගත යුතුය. ඉඩකඩ ඇති හැම මොහොතක් ම දරුවන් සමග සමීපව සිටීමට උත්සාහ ගත යුතුය. මෙසේ සමීපව සිටීමේ අරමුණ ඔවුන්ට සෙනෙහස පෙන්වීම පමණක් නොවේ. සෙනෙහස පෙන්වීම අනිවාර්ය ය. එහෙත් මේ අගනා කාලය දරුවන්ගේ ගති -පැවතුම්, සිරිත්– විරිත්, සිතුම් -පැතුම් සියල්ල පෝෂණය කිරීම සඳහා ද හේතු විය යුතු ය.

ගුණ -තැණ දෙකෙන් ම දරුවන් පෝෂණය කිරීමට කටයුතු කළ යුතුය. මේ සඳහා දෙමාපියන් ලැහැස්ති විය යුතු ය. මේ කාර්යය සාර්ථක ව කිරීමට නම් දැනුමත් ඉවසිමත් යන දෙක ම දෙගුරුන් විසින් පුගුණ කොට තිබිය යුතු ය. කුඩා දරුවෝ නොයෙක් දේ ගැන දැන ගැනීමට මහත් ආසාවක් දක්වති. ඔවුන් නොයෙකුත් පුශ්න අසන්නේ එනිසා ම ය. ඔවුන්ගේ කුඩා මනසට ගැළපෙන පරිදි, ඔවුන්ට පහසුවෙන් අවබෝධ කරගත හැකිවන අන්දමින් ඔවුන් නගන පැණයන්ට පිළිතුරු දිමට දෙමාපියන් ලැහැස්ති වී සිටිය යුතු ය. පුශ්න නුරුස්සා ඔවුන්ට බැණ වැදී කරදර නොකරන ලෙස තරවටු කිරීමෙන් සිදු වන්නේ පුබුදින කුඩා මනස මොට කිරීම ය .

දරුවන් සමග එක්ව කීඩා කළ යුතු ය. නොයෙකුත් කියාකාරකම්හි නිරත විය යුතු ය. මෙය නොකළ යුතු ය, මෙය කළ යුතු ය, මෙසේ කළ යුතුය, මෙසේ නොකළ යුතු ය, ආදී අණ නිකුත් කරමින් ඔවුන්ගේ ස්වාධීන හැසිරීම්වලට බාධා නොකොට ඉතා සියුම් ලෙස ඔවුන්ගේ අඩු-පාඩු සැකසිය යුතු ය. මේ මව්පිය දූ-දරු හමුව චරිත වර්ධනයේ මෙන් ම මානසික වර්ධනයේ ද විනෝදාංශයක් බවට පෙරළා ගත යුතු ය.

දරුවන් සමග පවත්තා මේ සමීප බැදීම, ඔවුන් වෙත පාතා සෙනෙහස මව්පිය දූ -දරු සබදතාව පඑදු නොවන පරිදි පවත්වා ගෙන යෑමටත් වග බලා ගත යුතු ය. මව්පිය දූ -දරු මිතුත්වය කිසිවිටෙකත් දෙමම්පියන් කෙරෙහි දරුවන් තුළ පවත්තා ගෞරවාදරසම්පුයුක්ත හය තුනී කිරීමට හේතුවක් නොවීමට වගබලා ගත යුතු ය. දරුවන්ගේ වයස, මුහුකුරුබව ආදිය සැලකිල්ලට ගෙන මේ සමීප මිතුත්ත්වය සකසා ගත යුතු ය. අසිමීත ලෙස, අකුමික ලෙස සෙනෙහස දැක්වීමෙන් දරුවන් නොමග යත්තට ද ඉඩ ඇත. පුතුන් පියවරුන් සමගත් දූත් මව්වරුන් සමගත් වඩා සමීප සබදකම් පැවැත්වීම සාමානා ස්වභාවය ය. දු -දරු මව්පිය සබදතාවේ දී මෙය සැලකිල්ලට ගත යුතු ය. මේ සබදතාව මෙසේ වර්ධනය වීමට ඉඩ හරින අතර, පවුලේ සියලු දෙනාගේ ම සාමූහික සුහදතාව අඩුනොවන සේ කටයුතු කිරීම ද ඉතා වැදගත් ය. මව්පිය සෙනෙහස කිසිදු වෙනසක් නොමැතිව දූ පුතුන් වෙත ගලා යෑමට ඉඩ සැලැස්වීමෙන් පවුලේ සමගිය, එකමුතුබව වර්ධනය කර ගත හැකි ය.

දරුවන් වෙනුවෙන් කැපවීම සදහා කාලය යොදා ගැනිම නිසා අඹු -සැමි සමගිය ද වඩා ශක්තිමත් වනු ඇත. එය සෑම අතින් ම පවුලේ සමගියට සතුටට දියුණුවට හේතු වනු ඒකාන්ත ය.

දරුවත් හදාවඩාගෙන පවුලේ ජීවිතය අවුල් කොට නොගෙන සතුටිත් සාමයෙන් ජීවත් වෙමින් දිනෙන් දින දියුණුව කරා යෑම සඳහා කෙරෙන පරිශුමයේ දී දෙගුරුත්ගේ කාර්යභාරය කෙතරම් වැදගත් ද භාරදූර දැයි සිතා බැලිය යුතු ය. දරුවන් නොමග ගියොත් මූලික වශයෙන් දොස්පවරා ගත යුත්තේ තමන් වෙත ම බව දෙගුරුත් දැන සිටිය යුතු ය. ඔවදනින් පමණක් නොව ආදර්ශයෙන් ද දරුවත්ට මග පෙන්වීම දෙගුරුත්ගේ වගකීම බව ඔවුන් අමතක කළ යුතු නැත. 'මා කරන හැටියට නොව කියන හැටියට කටයුතු කරන්න' යන ආකල්පය මව් -පිය දෙදෙනා අතරෙන් කිසිවෙක් ඇතිකර ගත යුතු නැත.

## පවුල් ජීවීතය අවුල් වන හැටි

යහපත් පවුලක් බිහිකිරීමට හොදම මග යහපත් විවාහ දිවියක් ඇතිකර ගැනිමයි. අනොහනහාවබෝධයෙන්, සමගියෙන් අාදරයෙන් එක් වුණු අඹු -සැමි යුවලක්, දෙමව්පියන් කෙරෙහි ගෞරව පුරස්කෘතභක්තාාදරයෙන් යුතු දූ- පුතුන්, සියල සාමාජිකයින්ගේ ගෞරවයෙන්, සුහදතාවෙන් හා ස්නේහයෙන් බැඳුණු ඒකකයක් යහපත් ආදර්ශමත් පවුලක අංගයන් ය. සමාජයක කුඩා ම ඒකකය පවුල ය. පෙර මෙන් නොව දැන් පවුල කුඩා ඒකකයකි. සාමානායෙන් එහි සාමාජිකයින් වන්නේ දෙමව්පියන් හා දූ -පුතුන් ය. මෙවන් යහපත් කුඩා පවුල් ඒකකවලින් සමන්විත සමාජය ඉතා යහපත් සමාජයකි. සාමාජික හා ආර්ථික වශයෙන් මෙන් ම මානසික හා කායික වශයෙන් ද යහපත් ස්ථාවරයන් ඇතිව, සමගියෙන් ස්නේහයෙන් යුතුව සිටින පවුලක් ආදර්ශමත් ය. එබඳු පවුල් බිහිවත් ම සමාජයේ දක්නට ඇති පරිහිම් ලක්ෂණ පහව යනු ඇත. දඩාවතේ යන දරුවන්, හිංසාවට අතවරයන්ට ලක්වුණු දරුවන්, බිරිදට තාඩන පීඩන කරන සැමියන්, සැමියාට අකීකරුවන බිරියන්, මහඑ දෙමාපියන් අතාථ නිවාසවලට යවන දරුවන් ආදිය මෙවන් සමාජවලින් කුමයෙන් නැති වී යනු ඇත.

ආගමට නැඹුරු වීම මෙවන් යහපත් පවුල් ඒකක බිහිකර ගැන්මට බෙහෙවින් උපකාරී වනු ඇත. ආගමේ ද ආභාසය ලබමින් මෙවන් පවුල් ඒකක බිහි කරගෙන විවාහ සංස්ථාව ඵලවත් කර ගත හැකි ය.

්සියල්ල අවසානයේ කුමාරයා හා කුමරි සතුටින් ජීවත් වුහ' යන කියමන පදනම් කොට ගෙන නිපදවන බොළද චිතුපට හා රූපවාහිනි ටෙලි නාටා නරඹා විවාහය සියල පුශ්න නිරාකරණය කෙරෙන, සියලු බාධක ජයගෙන සතුටින් අවසාන වන නව ජීවිතයක් සේ සැලකිමට බොහෝ දෙනා පෙළඹෙනි. එහෙත් විවාහ ජීවිතය රෝසමල් යහනාවක් නම් නොවේ. ජීවිතයේ එතෙක් පැත නැංග සමහර පුශ්න විවාහ ජීවිතයේ දි තුනී වත්තට පුළුවත. සමහර ඒවා වැඩි වත්තට පුළුවත. බොහෝ විට එතෙක් මුහුණ නුදුන් දහසක් වෙනත් පුශ්න පැන නගින්නට පුළුවන. දුක්කරදර, හැලහැප්පීම්, අඩදබර ආදියෙන් තොර විවාහ ජීවිතයක් ඇද්ද යන්න සැක සහිත ය. එසේ වේ නම් විවාහ වීමෙන් සියලු දුක්ගිනි නිවා ගත හැකි නොවේ ද? එය එසේ නොවේ. ව්වාහ ජීවිතයක් ජීවිතයේ ම කොටසකි. අනික් අතට සුළු අමනාපකම් අඹුසැම් අනොහනාහවබෝධය දියුණු කිරීමට, ඔවුන් වඩා සමීප කිරීමට, ඔවුන්ට ජීවිතය තේරුම් කර ගැනිමට එමගින් ජීවිතය වඩා රසවත් ඵලවත් කර ගැනිමට හේතු වනු ඇත. ඒ අමතාපකම් දූරදිග යැමට ඉඩ තොදී ව්වාහය වඩා අර්ථවත් කර ගැනිමට උපකාරකයන් වශයෙන් යොදා ගත යුතු ය.

විවාහ ජීවිතය කෙතරම හැලහැප්පිලිවලින් සැදී ඇද්දැයි කියතොත් ඒ පිළිබඳ මෙවන් එක් නරුම කියමනක් ඇත. 'සාමකාමී විවාහ ජීවිතයක් ඇතිවීමට නම් බිරිඳ අත්ධ විය යුතුය, සැමියා බිහිරි විය යුතුය. ඒ මන්ද යත් අත්ධ බිරිඳ සැමියාගේ වැරදි නොදකිනු ඇත. බිහිරි සැමියාට බිරිඳගේ තොරතෝංචියක් නැති කන්දොස්කිරියා නො ඇසෙනු ඇත.' විවාහ වනවාද නැද්ද යන්න මෙවන් කියමනක් අනුව තීන්දු කළ නොහැකි ය. විවාහ විය යුතුම ය හෝ විවාහ වීම දුක්කරදරවලට අත වැනිමක් ය ආදී දැඩි තීන්දුවලට එළඹිය යුතු නැත. විවාහයත් ගිහි ජීවිතයන් එක්

අංගයක් ලෙස සලකා අවබෝධයෙන් යුතුව ඒ ගැන තීන්දුවක් ගත යුතු ය. ඒ දෙදෙනකුගේ එක්වීමක් බව තේරුම් ගෙන ඔවුනොවුන් හඳුනාගෙන ඔවුනොවුන්ගේ හොඳ නරක තේරුම් ගෙන ඔවුනොවුනට ගැලපෙන පරිදි ජීවිත සකසා ගෙන ජීවත්වීමට උත්සාහ ගනිමින් විවාහ ජීවිතය සැපවත් කර ගත හැකිය. කොතරම් ආදරවන්ත අඹු-සැමියන් අතර වුවත් ඉඳහිට අඩ දබර, නොරිස්සුම්, සිත්තැවුල් ආදිය පැන නගින්නට ඉඩ තිබේ. ඒ ගැන කලබල විය යුතු නැත. 'මේ සියල්ල පහසුවෙන් අවසාන කර ගැනිමට එක ම මග අනොහනහාවබෝධය ය. සියලු ගැවීම් අමතක කිරීමට, සියලු වැරදිවලට සමාව දීමට එවිට හැකි වේ.

විවාහය ඉමහත් බලාපොරොත්තු ඇති කරවත්තකි. නමුත් විවාහය අවසන්වි ටික දිනක් ගතවන විට, එහි උණුසුම නිවි යන විට විවාහ ජිවිතයේ යථාර්ථය මතුවෙන්නට පටන්ගනී. යථාර්ථය මතුවීමට යන කාලය අඩු වැඩි විය හැකි ය. වසරක් දෙකක් හෝ ඊට බෙහෙවින් අඩුකාලයක් මේ සදහා ගත විය හැකිය. කෙසේ වුවත් සාමානායෙන් විවාහ වී ගත කරන මුල් වසර පීතිමත් එකකි. පශ්න පැත නැංගත් විවාහය අඑත් හෙයින් එයින් විවාහය කම්පනයකට පත්වන්නේ නැත. දෙවන තුන්වන වසර වන විට විවාහ උණුසුම අඩු වී ටිකෙන් ටික පශ්න මතු වත්තට වෙයි. මේ පශ්න ඇතිවීමට හේතු රාශියක් ඇත. සමහර විට මේ පශ්න ආර්ථික හේතු පදනම් කරගත් ඒවා විය හැකිය. පළමුවන දරුවා ලැබීමත් සමග සතුට මෙත් ම වගකීම් කරදරත් හටගනී. ජීවිතයේ මුල් වර දෙමාපියන් වශයෙන් ලබන අත්දැකීම් එක්තරා ආකාරයක අභියෝගයක්. එයට නිසි ලෙස මුහුණ පාත්තට අපොහොසත් වුණොත් පශ්න උගු වේ.

කල්යත් ම නොයෙකුත් ආකාරයේ ආතෘප්තිකර හැඟීම් සිතෙහි හට ගන්නට පටන් ගනී. බිරිද තමන්ට ඇහුම්කන් නොදෙන බවක්, තමන් ගැන එතරම උනන්දුවක් නොදක්වන බවක් සමහර විටෙක සැමියාට දැනෙන්නට ඉඩ ඇත. බිරිදන් එසේ ම ය. සමහර විටෙක විවාහ ජීවිතයේ අරමුණු වෙනස් වීම නිසා මත ගැටුම් ඇති වීමට ඉඩ ඇත. බොහෝ පිරිමින්ට විවාහය කිසියම් අරමුණක් කරා යැමේ එක් පියවරක් පමණි. ඔවුන් උත්සාහ ගන්නේ ආර්ථික, සමාජීය ආදී අංශයන්ගෙන් විවාහ ජීවිතය සාර්ථක කර ගැනිමට ය. ඒ නිසා මුළු කාලය ම යොදවන්නේ ඒ සඳහා ය. බිරිඳගේ අරමුණු මීට වෙනස් වීමට ඉඩ ඇත. ඇයට වුවමනා කරන්නේ සැමියාගේ ආදරය, උණුසුම ඔහුගේ නිරන්තර සමීප ඇසුර. මේ අරමුණු දෙක ගැවීම පුශන්වලට හේතු විය හැකි ය.

බොහෝ විට නැන්දම්මා මුල් කොට ගෙන පැත තගින පුශ්න විවාහ ජීවිතය කනස්සලු කිරීමට පුබල හේතුවක් වේ. ලංකාවේ හා වෙනත් ආසියාකර රටවල මේ තත්ත්වය සුලභ ය. සැමියා නිතර ම තම මවගේ ආධිපතායට යට යයි බොහෝ විට භා්‍යාවන් නගන මැසිවිල්ලකි. බොහෝ අවස්ථාවල නැදිමයිලන් විශේෂයෙන් ම නැන්දම්මාගේ බලපෑම නිසා පවුල් අවුල්වන බව දක්නට ඇත. දැවැද්ද ද අඹු -සැම් හේද ඇති කිරීමට බලපාන සාධකයකි. කෙසේ හෝ දුව විවාහ කර දීමට විශාල දැවැද්දක් පොරොන්දු වන මුත් එය කී පරිදි ඉටු නොකිරීම නිසා විවාහ ජීවිතයේ පුශ්න පැන නැග ඇති අවස්ථා නිතර අසන්න ලැබේ.

විවාහ ජීවිතයේ පුශ්න ඇති වීමට තවත් පුධාන හේතුවක් වන්නේ අනාචාරය ය. මෙය බොහෝ අවස්ථාවල සිදුවන්නේ ස්වාමියා අතිනි. ලිංගික සම්බන්ධතාවන්ට වයස් සීමාවක් බලපාත්තේ නැතුවාසේ ය. පතු වර්තා මගින් පැහැදිලි වන්නේ වයස් ගත වූ අය පවා වෙනත් ස්තීන් සමග සම්බන්ධකම් පැවැත්වීම හේතුකොට ගෙන විවාහ ජිවිතය කඩාකප්පල් කර ගන්නා බව ය. විවාහ ජිවිතය ඒකාකාරීවීම හේතු කොට ගෙන ද අඹු -සැම් අර්බුද ඇති විය හැකි ය. මේ ඒකාකාරී බව මුල් කොට ගෙන අතෘප්තිය අඹු -සැම්යන් නොමගට පෙළඹ වීමට හේතුවන බව දක්නට ඇත.

මෙසේ බලන කල පෙනී යන්නේ විවාහ ජීවිතය සාර්ථක කර ගැනීම අතිශය භාරදුර කාර්යයක් බව ය. අඹු -සැමියන් අතර අනොහනාහවබෝධයක් නැති වූ විට, විශ්වාසය පඑදු වූ විට, ඔවුනොවුන් අතර සුහද අදහස් හුවමාරුවක් නොමැති වූ විට පුශ්න පැන නැගිමට ඇති ඉඩ පුස්තා අධික ය. මෙයට සැමියා විශේෂයෙන් වග කිව යුතුය. මදක් සිතා බලන්න. උදේ තේ බොන්න ඉදගත්තත් සැමියාට වැදගත් වන්නේ පත්තරය බැලීම ය. රාජකාරී කටයුතු අවසන් වී ගෙදර පැමිණි පසු ඔහු කරන්නේ රූපවාහිනිය නැරඹීම ය, නැත්නම් කිසියම් තමන්ට රීසි කටයුත්තක නිරත වී මය.බිරිද සම්බන්ධයෙන් ඔහු එතරම තැකීමක් නොකරයි. ඇගේ උපන් දිනය, විවාහ සංවත්සරය අඹු -සැමියන් සම්බන්ධ වෙනත් සැමරිය යුතු සිදුවීම් ඔහුගේ මතකයෙන් මැකී ගොස් ය. පුදුම විය යුත්තේ මෙවන් පසු බිමක් තිබිය දී පුශ්න පැන නොනැංගොත් නොවේ ද?

සමහර භාර්යාවන් ද විවාහ ජීවිතයේ පුශ්න පැන නැගීම සම්බන්ධයෙන් වග කිව යුතු ය . විවාහ වූ පසු බිරිඳ තමන්ගේ රූසපුව, බාහිර පෙනුම, සාමානාා පුීකිමත් හැසිරිම ආදිය ගැන තැකීමක් නොකර සිටීම සැමියන්ට නුරුස්සන්නට ඉඩ ඇත. ඇය ඔහු සමග පෙර මෙන් අල්ලාප සල්ලාපයේ නොයෙදේ නම්, සැහැල්ලු ලෙස විහිඑ –තහඑ නොකරයි නම්, මිතුරු – මිතුරියන් සමග සතුටු මුහුණින් කතාබස් නොකරයි නම්, සැමියකු කනස්සලු වීම පුදුමයක් ද?

මෙවන් පුශ්න පැත නගින්නේ විවාහය පිළිබඳව නිසියාකාරව අවබෝධයක් නොලබා විවාහ ජීවිතයට පිවිසීම හේතු කොට ගෙන ය.

විවාහ ජීවිතය සකසා ගතයුතු ආකාරය ගැන විවාහ වීමට පෙරාතුව උපදෙස් ලබා ගැනීම, ඒ ගැන සිත යොමු කොට කරුණු පැහැදිලි කොට ගෙන කිබීම පුයෝජනවත් වන්නේ මේ නිසා ය. එමගින් අඹු -සැමියන්ගේ අඩුපාඩු හදුනා ගෙන සකස් කොට ගැන්මටත් විවාහ ජීවිතය වඩා පීකිමත් කර ගැනීමටත් පිටිවහලක් ලැබෙනු ඇත. අඹු -සැම් දෙදෙන තම -තමන්ගේ සුළු -සුළු අඩුපාඩු සකසා ගත යුතු ම ය. ඔවුනොවුන් කෙරෙහි අවල විශ්වාසයක් තැබීමට පුරුදු විය යුතු ය. පුශ්න එළිපිට සාකච්ඡා කොට විසඳා ගැනිමට තරම ඔවුනොවුන් සුහද සහනශීලී බවක් දියුණු කොට ගැනිම අවශා ය. එදිනෙදා ජීවිතයේ දී ඇතිවන දුක සැප දෙක ම බෙදා හදා ගැනිමට අඹු සැමියන් පුරුදු විය යුතු ය.

විවාහ විය යුත්තේ සැප පමණක් ම බලාපොරොත්තුවෙන් තොවේ. සැප සමග දුකත් පැමිණෙන බව අමතක කළ යුතු නැත. මේ සියල්ලට ම නොසැලී මුහුණ පැමට ආත්ම ශක්තිය, චිත්ත ධෛයාශීය අවශා ය. අඹු –සැම් දෙදෙනා දෙදෙනකු මෙන් නොව එකා මෙන් සිටීමෙන් මේ ශක්තිය, ධෛයාශීය ලබා ගැනිම පහසු ය. ඔවුනොවුන් ව අගයමින් ඔවුනොවුන්ගේ වැරදි තේරුම් ගනිමින් ඔවුනොවුන්ට සමාව දෙමින් ඉදිරියේදී වැරදි නොකිරීමට අදිටන් කොට කටයුතු කරමින් අමනාපකම්, අඩදබර දුරදිග යෑමට ඉඩ නොදෙමින් කටයුතු කළහොත් විවාහ ජීවිතය බෙහෝ කලක් සුන්දරව ගත කළ හැකි ය. මෙසේ විවාහ ජීවිත සකසා ගැනිමට ආගමේ ආභාසය අතිශයින් වැදගත් ය.

# අව්වාහක අඹුසැමියෝ

විවාහ වීමට පෙර අත්හදා බැලීමක් වශයෙන් අඹු සැමියන් ලෙස එකට ජීවත්වීම බටහිර සමාජවල බොහෝ සේ දක්නට ලැබෙන සිරිතකි. ආසියාකර රටවල මේ සිරිත දැනට එතරම් පවලිත නොවුවත් අනාගතයේ වඩා පවලිත නොවේ යයි කාහට කිව හැකිද? දැන් ලෝකය වේගයෙන් කුඩා වී ගෙන යමින් ලෝක ගම්මානයක් බවට පෙරළෙමින් පවතී. මෙවන් පුදුමාකාර යුගය ආසියාකික රටවලට බටහිර බලපෑම්වලින් සම්පූර්ණයෙන් මිදි සිටිය හැකිද? ආසියාකරයට නුහුරු නුපුරුදු සිරිත් විරිත් පවලිත වීම පුදුමයට කාරණයක් විය යුතුද? බටහිරින් එන හිතකර සිරිත් මෙන් ම අභිතකර සිරිත් ද අන්ධව අනුගමනය කිරීමට ආසියාකික තරුණ තරුණියෝ ඉමහත් කැදර කමක් දක්වති. ඒ නිසා අනාගතයේ ඇතිවිය හැකි මෙවන් අභිතකර තත්ත්වයක් ගැන කල්තබා ම අප විසින් දැන ගත යුතුව ඇත.

සමහර දියුණු රටවල විවාහ සංස්ථාව ගැන ජනතාව තුළ ඇති විශ්වාසය බිදී ගොස් ඇත. ඇමරිකාවේ විවාහ තුනෙන් එකක් පමණ අවසන් වන්නේ දික්කසාද වීමෙනි. එවන් රටවල විවාහ නොවි අඹු -සැමියන් ලෙස ජීවත් වීම පිළිගත් සම්පුදාය බවට පත්ව ඇත. එහෙත් ඉන් ඇති වී තිබෙන වෙනත් පතිඵල ඉතා භයානකය. මෙලෙස අඹු -සැමියන් ලෙස පිවත් වෙමින් සතුටින් සිටින අතර දරුවකු ලැබුණොත් බෙහෝ අවස්ථාවල පිරිමි සහකරු උත්සාහ ගන්නේ පිතෘත්ත්වය පුතික්ෂේප කර සිටීමට ය. මේ නිසා නියම පියකු නැති දරුවන් ද නියම සැමියන් නැති ගැහැණුන් ද සමාජවල ඇතිවන නොයෙක් ගැටඑවලට පුධාන හේතුවක් වී ඇත.

බටහිර රටවල පමණක් නොව ආසියාකාර රටවල ද අව්වාහක මව්වරුන් විසින් කුඩා බිළිඳුන් අත්හැර දමා යැම පිළිබද විවිධ ජනමාධා මගින් අපට නිතර අසන්නට ලැබේ. උපන් හැටියේ දරුවන් වැසිකිලිවල, කුණුගොඩවල දමා යෑමට තරම් මව්වරුන් කුරිරු ව් ඇත්තේ ඇයි? මෙලෙස අතහැර දමනු ලැබෙන බිලිදුන්ගෙන් වැඩි දෙනෙකු බල -කපුටු ආදී සතුන්ගේ පහරදීම්වලට ගොදුරුව අසරණව මිය යන බවත් සමහර විටෙක වාර්තා වේ. මෙවන් අසරණ දරු පැටවුන්ගෙන් සමහරුන් ජීවත් වන්නේ කිසියම් කාරුණික අයකුගේ ඇසට හමුවීමට වාසනාව කිබුණොත් පමණි. මෙලෙස දරුවන් අක්හැර දමා යන්නේ අවිවාහක තරුණියන් පමණක් නොවේ. සමහර වැඩිහිටි අවිවාහක ස්තීහූ ද මෙම භයානක වරද කරති. මවක් තමන් වැදු දරුවකු කුණුකසල ගොඩක, වැසිකිළි වලක, කානුවක දමා යෑමට තරම් හිත්පිත් නැති තැනැත්තියක් වී ඇත්තේ ඇයි? මෙය ඉතා විමසිලිමත්ව සලකා බැලිය යුතු පුශ්නයකි. මවක පුසිද්ධියක් උසුලන්නේ ඇය තුළ පවතින අසීම්ත දරු සෙනෙහසට ම ය. සියලු සතුන් වෙත මෙත් සිත් වැඩීමේ දී ආත්ම පරිතාහගයෙන් තම එක ම පූතු රක්ෂා කරන මවක් ආදර්ශයට ගත යුතු බව මෙත්ත සුතුයේ දැක්වේ

(මාතා යථා නියං පූත්තං

අායුසා එක පුත්තං අනුරක්බෙ

එවං පි සබ්බහුතෙසු

මානසා භාවයෙ අපරිමාණං)

මෙවන් අපරිමිත දරු ස්නේහයක් ඇති මවක් දරු පැටියකු අත්හැර දමා යන්නේ ඇ නිජ වශයෙන් ම කෲර නිසා නොවේ. එසේ නම් ඊට හේතුව කුමක් ද? කිරිසනුන්ගේ තත්ත්වයටත් වඩා පහත් තත්ත්වයකට ඇ පත් වූයේ ඇගේ ම වරදින් ද? සමාජය විසින් ඇයව මේ තත්ත්වයට පත් කළේ ද? මෙවන් දුක්බදායක අවස්ථා මග හරවා ගත හැක්කේ කෙසේ ද? ආදී නොයෙක් පුශ්න ගැන සිත යොමු කිරීමේ කාලය දැන් උදාවී ඇත.

මෙවන් සරීත් අපට දායාද කොට දීම ගැන බටහිරට දොස් කීම, නුතන ලෝකයේ ඉතා බෙහෙවින් පුචලිත වීගෙන යන ජනමාධාවලින් කෙරෙන අභිතකර බලපැම්වලට ම වගකීම පටවා නිහඬව සිටීම, මෙලෙස කරදරයන්ට පත්වන දූ වරුත් ගෙදරින් පන්නා දමා තවත් අසරණ කිරීම, එසේත් නැත්නම් මෙවන් දුක්බර අවස්ථාවන්ට මුහුණ පාන ස්තීන් නිගුහයට ලක් කිරීම මේ පුශ්නය නිරාකරණය කර ගැනීමට ඇති මාර්ගය නොවේ.

පවුලේ වැඩි හිටියන් , සමාජයේ වගකිවයුත්තන් මේ සම්බන්ධයෙන් පුබුද්ධ, මානව හිතවාදී, දූරදර්ශී ආකල්පයක් අනුගමනය කළ යුතුය. දෙගුරුත්ගේ කාර්ය භාරය වඩාත් වගකීම් සහිත වන්නේ මෙවන් අවස්ථා ගැන ද සිතා දරුවන් හදාවඩා ගත යුතු හෙයිනි. මුළු දවස ම රාජකාරීය සඳහා, මුදල් ඉපයීම සඳහා හෝ වෙනත් කටයුත්තක් සඳහා කැප කොට දරුවන් අමතක කොට, ඔවුන් ගැන සොයා නොබලා, ඔවුන්ට අවශා සෙනෙහස , මග පෙන්වීම නොදී සිවීම මෙවන් පුශ්න උද්ගත වීමට එක් පුධාන හේතුවක් බව දෙගුරුන් අමතක කළ යුතු නැත.

තම දරුවකු මෙවන් තත්ත්වයකට පත් වුවහොත් දෙමව්පියන් තුළ ඇතිවන කම්පනය අතිශයින් බලවත් බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. එහෙත් එම කම්පනයට යටත් නොවී, සිහිය විකල් කොට නොගෙන, සිතෙහි ඇතිවන ආවේගයන්ට වහල් වී කටයුතු නොකොට, පුබුද්ධ ලෙස මෙවන් පුශ්න දෙස බැලීමට දෙගුරුත් උත්සාහ ගත යුතුය. පුශ්නය තවත් උගු කොට නොගෙන සානුකම්පිත ලෙස බලා කටයුතු කිරීම දෙමව්පියන්ගේ වගකීම ය, වරදෙහි වැවීමෙන් වැළකීමට මග පෙන්වීම මෙන් ම වරදෙහි වැටුණු විට ඉන් ගොඩ නැගීමට අත දීම ද දෙමව්පියන්ගේ කාර්යභාරයේ කොටසක් සේ සැලකිය යුතුය.

කිසිවකු දැනුවත්ව වරදෙහි තොවැටේ. දරුවත් මෙවත් වැරදිවලට ගොදුරුවීම වළක්වා ලීමට අවශා පියවර ගැනීමය, දෙමව්පියත් විසින් මුලිත් ම කළ යුතුව ඇත්තේ. යම්හෙයකින් එය අසාර්ථක විණි නම්, එව්ට කළ යුතු වත්තේ වරද අවම කර ගැනීමට අවශා පියවර ගැනීම ය.

දරුවන් නිසියාකාරව හදා වඩා ගැනීමටත් එක්තරා පුහුණුවක් අවශා ය. දෙමව්පියන් ආදර්ශ මගින්, පොත පත කියවීමෙන්, මේරු බුද්ධිය ඇති වැඩිහිටියන්ගේ උපදෙස් අනුව කටයුතු කරමින් මේ පුහුණුව ලැබිය යුතු ය. දරුවන්ට ඉතා ළං වී සිට, ඔවුන්ට සෙනෙහස දක්වමින්, ඔවුන්ගේ විශ්වාසය දිනා ගෙන කටයුතු කිරීම දෙමාපියන් තම පුධාන කාර්යභාරය වශයෙන් සැලකිය යුතු ය. දරුවන් සමග පුශ්න පිළිබඳව කථා බස් කිරීමට දැනුමත් ඉවසීමත් දෙමව්පියන් සතුව තිබිය යුතු ය. ලිංගික පුශ්න ගැන වූවත් කුමවත්ව දැනුවත් කිරීමට දෙමාපියන් සමත් විය යුතු ය.

සමාජයේ පැන නගින මෙවන් පුශ්න නිරාකරණය කිරීම සම්පූර්ණයෙන් ම දෙමාච්පියන්ට බාර කොට සිටිය යුතු නැත. පූජා පක්ෂය, සමාජ සේවා ආයතන, අධාාපනඥයින් ආදිය මේ සඳහා පුබල දායකත්වයක් දැක්විය යුතු ය. විශේෂයෙන් ම පූජා පක්ෂයට මෙහිදි පැවරෙන වගකීම අති විශාල ය. දරුවන්, තරුණ තරුණියන් යහමගට යොමු කොට රටට හිතදායක පිරසක් බවට පත් කිරීමට පූජා පක්ෂය විසින් කළ හැකි කාර්යභාරය අතිමහත් ය. ආගමික අංශයෙන් උපදෙස් දෙමින්, පුශ්න සාකච්ඡා කරමින්, විසදුම් පෙන්වමින්, යහමගට යොමු කරවමින් දරුවන්, තරුණ -තරුණියන් තුළ ආත්ම ශක්තිය , ආත්මාභිමානය වඩා ඔවුන් යහපත් සාමාජිකයින්, පුරවැසියන් කිරීමට ආගමික අනුශාසනය ද බෙහෙවින් ඉවහල් වන බව අමතක කළ යුතු නැත.

# 4. ළමා අපචාර

වර්තමාන ලෝකයේ ළමා අපචාර ඉතා අධික ලෙස වැඩිවෙමින් පවතී, මෙය නොදියුණු රටවල පමණක් නොව, දියුණු යැයි ගැණෙන රටවලත් දක්නට ඇති ලක්ෂණයකි. 1995 දී යුනිසෙප් ආයතනය මගින් නිකුත් කෙරුණු වාර්තාවක දැක්වෙන්නේ ඉන්දියාවේ පමණක් ළමුන් 400,000 - 500,000 අතර සංඛාාවක් ළමා අපචාරයකට ගොදුරු වි ඇති බවයි. තායිලන්තයේ මේ සංඛාාව 100, 000 පමණ වන අතර, පිලිපීණයේ 60, 000 ක් පමණ වේ. ඇමරිකාවත් මෙයින් බේරී නෑ. එහි අපචාරයන්ට ගොදුරු වුණු ළමුන් සංඛාාව 300, 000 පමණය. ආයියාවේ පමණක් මෙලෙස අපචාරයන් සඳහා යොදා ගන්නා, වයස 18 ව අඩු ළමුන්ගේ සංඛාාව 10 ලක්ෂයක් පමණ වේ යයි ද සොයා ගෙන ඇත. මේ අපචාරයන් සඳහා යොදා ගනු ලැබෙන්නේ ගැහැණු දරුවන් පමණක් නොවේ. පිරිමි දරුවෝ ද දැන් බහුලව අපචාරයන්ට ගොදුරු වෙති.

බොහෝ විට මෙවන් අපචාරයන්ට හසුවන්නේ ගෙවල් දොරවල් නොමැති මහ මග ජීවත්වන වීදි දරුවන් ය. දෙමාපියන්ගේ රැකවරණත් වැඩිහිටියන්ගේ ආරක්ෂාවත් නොමැතිව, කුස ගිනි නිවා ගැනිමට නිශ්චිත මාර්ගයක් නොලැබ ඉතා අසරණව සිටින මේ දරුවන් ජීවනෝපායක් වශයෙන් මෙවන් කිුිිියාවන්ට යොමුවීම පුදුමයක් නොවේ. සමහර විටෙක මෙවන් දරුවන් සිහා කෑම සඳහා මහ මගට යොමු කෙරෙන්නේ දෙමාපියන් විසින් ම ය. ඔවුන් එසේ කරන්නේ එයින් සිදුවිය හැකි අනතුරු නොදැන ම නොවේ. සමහරුන් එසේ කරන්නේ ජීවත් වීම සඳහා වෙනත් ගත හැකි කිුිිිිිිිිි මාර්ගයක් නැති නිසා විය හැකි ය. තවත් සමහරුන් එසේ කරන්නේ එය පහසුවෙන් මුදල් ඉපයිය හැකි මාර්ගයක් නිසා විය හැකි ය. හේතුව කුමක් වුවත් දරුවන් අතින් බලන කල මෙය අතිශයින් අසාධාරණ ය.

ළමා අපචාරය ශීසුයෙන් ඉහළ යෑම අද ලෝකයේ ඉතා කැපී පෙනෙන ලක්ෂණයක්. මෙයට හේතු සාධක වන නොයෙකුත් කරුණු මේ ගැන අධායනය කළ අය ඉදිරිපත් කර ඇත. ඉතා පුබල එමෙන් ම මූලික හේතුවක් වශයෙන් ඔවුන් දක්වන්නේ දිළිඳුකම ය. අපචාරයන්හි නිරත ළමුන්ගෙන් වැඩි දෙනෙක් තිශ්චිත ආදායම් මාර්ග නැති, එසේත් නැත්නම් ඉතා අඩු ආදායම් ඇති පවුල්වලින් එන අය බව පැහැදිලි ව දක්නට ඇත. මේ තත්ත්වය වඩා උගු කරවීමට සංචාරක වාාාපාරය ද හේතු වී ඇති බවත් ඉතා පැහැදිලි යි. දියුණුවන රටවල පුධාන ආදායම් **මාර්ගයක් බව**ට පත් වී තිබෙන්නේ සංචාරක ව**හාපාරය** ය. මෙය පුබල ආදායම් මාර්ගයක් වනවා මෙන් ම සංස්කෘතික හා සදාචාර පරිහාණියට හේතුවක් ද වේ. රටකට එන විදේශිය සංචාරකයින් සියලු දෙනා ම රටේ සිරි නැරඹීමට ම එන අය නොවෙකි. සමහරුන් පැමිණෙන්නේ ලිංගික ආස්වාදනය සඳහා ම ය. විශේෂයෙන් ම ළමුන් හා අපචාරයන්හි යෙදීම සඳහා ය. මේ අය විශේෂයෙන් ම කේන්දුකොට ගන්නේ ආසියාකරයේ

දියුණුවන රටවල් ය. ලිංගික ආස්වාදනය සඳහා එන සංචාරකයින් ළමා අපචාරයන්හි නිරත වීමට පොළඹවන තවත් හේතුවක් ද වේ. එනම්, දැනට ශී්සයෙන් පැතිරීගෙන යන මාරාන්තික රෝගයක් වන ඒඩිස් රෝගය වැළදීමට ඇති ඉඩ පුස්තා බොහෝ ය යන බිය නිසා මේ අය උත්සාහ ගන්නේ කුඩා දරුවන් සමග ලිංගික සම්බන්ධතා පැවැත්වීමෙන් තම කාමාශාවන් තෘප්තිමත් කර ගැනීමට ය.

මෙලෙස ළමා අපචාරයන්ට මෙන් ම ස්තීන් ගණිකා වෘත්තියෙහි යෙදවීමට අධික ලෙස ගොදුරු වුණු තායිලන්තය. මෙය ථෙරවාද බෞද්ධ රවක් බවත් අප අමතක කළ යුතු නැත. එවැනි සාරධර්ම ඇති රටක ළමා අපචාර හා ගණිකා වෘත්තිය දැඩි ලෙස පැතිරී යෑමට දිළිදුකම පුබල හේතුවක් වී ඇති බව නිසැක ය. මේ තත්ත්වය වඩාත් උගුකරවීමට හේතු වී ඇත්තේ දෙමාපියන් තුළ, වැඩිහිටියන් තුළ මේ සම්බන්ධයෙන් ඇති නොදැනුවත්කම ය. තායිලන්තයේ සමහර දෙමාපියන් දූවරුන් අපචාරයන්හි යෙදවීම කැලලක් නොව හොද ආදායම් මාර්ගයක් ලෙස සලකන බව එරට මෙම පුශ්නය සම්බන්ධයෙන් විරෝධ වාහපාරයක් ගෙන යන එරට දේශපාලන ක්ෂෙතුයේ පුසිද්ධියක් උසුලන ලදවාන් වොංග්සිරිවොංග් මහත්මය කියා සිටී. මෙබදු හානිකර අදහස් තුරන් කර ලීම පිණිස දෙමාපියන්, වැඩිහිටියන් දැනුවක් කිරීම සඳහා වැඩමුථ, සම්මන්තුණ පැවැත්වීමට ඇය උත්සුක ව සිටී. මෙම පුශ්නය සාර්ථක ලෙස නිරාකරණය කර ගැනිමට ජාතාන්තර සහයෝගීතාව අවශා බවත්, ළමා අපචාර කිුිිියා සාපරාධී කිුිිිියා වශයෙන් සලකා එබදු කිුියාවන්හි නිරත වන අයට දඩු<mark>වම</mark> පැමිණිවීමට අවශා නීති සම්පාදනය කළ යු<mark>තු බවත් ඇ</mark>ය තරයේ කියා සිටී.

ළමා අපචාර කිුිිියාවන් එන්ට එන්ට ම වැඩි වන බවක් දක්නට ඇත. ජර්මනිය, ස්විට්සර්ලන්තය ආදී දියුණු රටවල මිනිසුන් මෙවන් කිුිිිියාවන්හි බහුල වශයෙන් නිරත වන බව වාර්තා මගින් සනාථ වී ඇත. තායිලන්තයට පැමිණෙන දස දහස් සංඛ්‍යාත සංචාරකයින්ගෙන් යටත් පිරිසෙයින් 10% වත් ළමා අපචාර කිුිියාවන්හි නිරත වන බව සොයා ගෙන ඇත. අවුරුදු අටක කාලයක් ඇතුළත එක් ස්විට්සර්ලන්ත වාහපාරිකයකු ලංකාවේ කුඩා දරුවන් 1500 දෙනකු සමග අපචාර කිුිිියාවන්හි නිරත වී ඇති බව මෑතක වාර්තා විණි.

අසභා චිතුපට සඳහා ළමුන් යොදා ගැනීම ද දැන් සරු වාාපාරයක් බවට පත්ව ඇත. මේ අංශයෙන් තායිලන්තය පෙරමුණේ සිටින අතර, ලංකාව ද මේ සඳහා සැහෙන පුසිද්ධියක් උසුලයි. නමුත් මෙය තායිලන්තය, ලංකාව, ඉන්දියාව, බංගාලිදේශය වැනි රටවල් කිහිපයකට සීමා වුණු පුශ්නයක් නොවේ. අපචාර කිුිිියා සඳහා ළමුන් පැහැරගෙන යැමේ භයානක සිද්ධියක් මුළු බෙල්ජියන් රට ම කැළඹීමකට පත් කළේය. ළමා අපචාර කිුිිිියාවන්ට එරෙහිව හඩක් නැගිමට පියවර ගැනීමට ලෝක සම්මේලනය උත්සුක වී ඇත. පුාදේශීය වශයෙන් ද දේශීය වශයෙන් මෙන් ම ජාතාායන්තර වශයෙන් ද සහයෝගීතාව ලබා ගෙන මෙම විරෝධ වාාපාර සාර්ථක කර ගැනීම ළමා අපචාරයන්ට එරෙහි ලෝක සම්මේලනයේ අරමුණ ය. ළමා අපචාර වැළැක්වීම, එබඳු කියාවන්ගෙන් ළමුන් ආරක්ෂාකර ගැනිම, එබදු අපචාරයන්ට ගොදුරු වුණු ළමුන් පූනරුත්ථාපනය කිරීම, එම ළමුන් නැවත යහපත් දරුවන් ලෙස සමාජයට පුවිශ්ට කර වීම මෙම ලෝක සම්මලනයේ උදාර අරමුණු ය.

දරුවන් පෙළෙනු ලැබෙන්නේ අපචාර කිුිිියාවන්ට ගොදුරු කරවීමෙන් පමණක් ම නොවේ. බාල වයස්කාර දරුවන් සේවයේ යෙදවීමෙන් ද ඔවුන්ට ඉමහත් හානි පැමිණේ. මේ සම්බන්ධයෙන් ද නොයෙකුත් රටවල නීති සම්පාදනය වී ඇතත් ළමුන් මෙම තත්ත්වයෙන් නිදහස් වී ඇති බවක් නම් දක්නට නැත. වයස අවුරුදු 14 ට අඩු ළමුන් සේවයේ යෙදවීම තහනම් කෙරෙන නීතියක් ශී ලංකාවේ ද කිුියාත්මක වේ. එහෙත් මේ නිසා කුඩා ළමුන් මෙලෙස සේවයේ යෙදවීම සම්පුර්ණයෙන් නතර වී නම් නැත.

ජාතියක් සතු වටිනාම සමපත වන දරුවන් මෙලෙස විනාශ වී යැමට ඉඩ හළ යුතු ද? දරුවන් මේ විනාශ මුඛයන්ගෙන් බේරා ගැනිමට මෙතෙක් ගෙන ඇති පියවර පුතිඵල දරා තිබේ ද? තිබේ නම්, එම පුතිඵල පුමාණවත් ද? එසේ නැත්නම් ඉදිරියේ ගත හැකි, ගත යුතු වෙනත් පියවර මොනවා ද? පෞද්ගලිකව අප එකිනෙකා මේ උදාර අරමුණ මුදුන් පමුණුවා ලීමට පිරිනමා ඇති දායකත්වය කුමක් ද? ගුරු දෙගුරුන්, වැඩි හිටියන්, පුජා පක්ෂයේ භවතුන් එසේත් නැත්නම් පුරවැසියන් වශයෙන් අප එකිනෙකා මේ අංශයෙන් අපේ වගකීම් කොටස ඉටුකර ඇද්ද? යන්න හෘදයසාක්ෂියට අනුව සොයා බැලිය යුතු ය.

## 5. සමලිංගික සම්බන්ධතා

මිනිස් ජීවිතයේ දී හමුවන තවත් එක් ගැටඑවක් නම් සාමානා ස්ත්‍රී පුරුෂ ලිංගික සම්බන්ධතාවෙන් පරිබාහිර වූ ලිංගික සම්බන්ධතා පැවතීම ය. මේ අංශයෙන් වඩාත් පුචලිත ව පවතින්නේ සමලිංගික සම්බන්ධතාවන් ය. ලංකාව වැනි රටක මෙය සමාජ පුශ්නයක් නැත්නම් සමාජ සංස්ථාවක් වශයෙන් ඉස්මතු වීමට තරම් පුචලිත වී නැතත් බටහිර රටවල මෙය මහත් ආන්දේලනයටත් සමාජ ආකල්පයන්ගේ වෙනස්වීම්වලටත් හේතුවන තරමට උගු වී ඇත. ලෝකයේ සෑම අස්සක මුල්ලකම සිදුවන නොයෙකුත් සිදුවීම් සෙසු රටවලට ශිසුයෙන් බලපාන මෙවත් යුගයක මෙබදු ලිංගික පුශ්නයන්ගේ බලපෑම ලංකාවට නොලැබේ යයි කිව හැකි ද?

සමලිංගික සම්බන්ධතා පවතින්නේ පුරුෂයන් අතර පමණක් නොවේ. ස්තීන් අතර ද මෙවන් සම ලිංගික සම්බන්ධතා පවතී. තරුණ දරුවන් මෙවැනි සම්බන්ධතාවන්ට ගොදුරු වී ඇති බව දැන ගන්නට ලැබීම දෙමව්පියන්ගේ දැඩී කනස්සල්ලට හේතුවක් වනු නොඅනුමාන ය. මෙවන් අසාමානා ලිංගික චර්යාවන් සමලිංගික සම්බන්ධතාවන්ට පමණක් සීමා වන්නේ නැත. සමහර පිරිමින් ගැහැණුන් මෙන් පෙනී සිටීමෙන් ද ආස්වාදයක් ලබන බව පුකට කරුණකි. ගැහැණුන් මෙන් අදින පළදින පිරිමින් ගැන මෙන් ම පිරිමින් මෙන් අදින පළදින හැසිරෙන ගැහැණුන් ගැන ද අසන්නට ලැබේ. මෙවන් පුශ්න ලංකා සමාජයේ ද ඉස්මතු වන බවට වරින්වර ජනමාධායන්ගෙන් දැන ගත්තට ලැබේ. නමුත් බටහිර මෙන් නොව මෙවන් ලිංගික චර්යා කිසිවක් මේතාක් මෙරට සමාජය මගින් කිසිදු ආකාරයකින්වත් අනුමත කෙරී ඇති බවක් දක්නට නැත. මෙවන් සම්බන්ධතා සැලකෙන්නේ අසාමානා මෙන් ම නරක සම්බන්ධතා ලෙස ය. ඒතිසා ම එබළු සම්බන්ධතා තිබීම චරිතයට කැළලක් සේ සැලකේ.

මේ ආකාරයේ සම්බන්ධතා ඇතිවීමට නොයෙකුත් හේතු ඇතැයි මේ සම්බන්ධයෙන් පරීක්ෂණ පවත්වා ඇති අය පවසති. සමහර විටෙක මෙය ජානුවලට සම්බන්ධ හේතුවක් නිසා උපනින් ම ඇතිවන තත්ත්වයන් විය හැකි ය. සමාජ හේතුන්, දරුවන් හැදෙන වැඩෙන පරීසරය ආදිය ද මෙවන් ලිංගික චර්යාවන්ට බලපා ඇති බවක් දක්නට ඇත. සාමානා ලිංගික සම්බන්ධතාවන්ට පරීබාහිර මේ ආකාරයේ ලිංගික සම්බන්ධතා බෞද්ධ දෘෂ්ටි කෝණයෙන් බලන විට විස්තර කළ හැක්කේ අධාහත්මික වශයෙන් මනස හා චර්යාව දියුණු කර ගැනිමට කෙරෙන උත්සාහයට එරෙහිව පවතින බාධකයන් ලෙස ය. ආධාහත්මික දියුණුවක් ලබා ගැනීම සඳහා කැපවුණු ජීවිත ගත කරන අයට තම අරමුණු සාක්ෂාත් කර ගැනිමට මෙය බාධකයක් බව එකහෙළා ම කිව හැකිය. සාමානා අය අතිත් සලකා බැලුව ද මෙය අස්වාභාවික ලිංගික අපචාරයක් සේ සැලකීම නිවැරදි ය.

සම ලිංගික හා වෙනත් අස්වාභාවික ලිංගික කිුයාවන්හී නිරත වන අය අතර විවාහකයන් ද සිටින බව වාර්තා වෙයි. මෙවන් නැඹුරුවක් දක්වන අයගේ විවාහ ජීවිත අසාර්ථක විමට මේ ලිංගික චර්යාවන් බොහෝ දූරට බලපාන බව මේ පිළිබඳව පර්යේෂණයෙහි යෙදුණු අය පෙන්වා දෙකි. විවාහ ජීවිතය අසාර්ථක වීම හුදෙක් පෞද්ගලික පුශ්නයක් ම නොවේ. එය සාමානායෙන් පවුලේ සෙසු අයටත්, පොදුවේ ගත් කල සමාජයටත් බලපාන පුශ්නයකි. ඒනිසා ද මෙවන් අපචාර කිුියාවන්ගෙන් වැළකී සිටීම වැදගත් වෙයි. සමාජය විසින් කළ යුත්තේ මෙවන් අසාමානාෳ ලිංගික චර්යාවන්හි යෙදෙන අය හෙළා දැක, නිගුහ කිරීම නොව, ඒ අය එබළු කි්යාවන්ට ඇබ්බැහි වීමට හේතු සොයා බලා එයින් වළක්වා ලිමට කටයුතු කිරීම ය. සමහර විටෙක ජීවිතය, ලිංගික සම්බන්ධතා ආදිය පිළිබඳව ඇති ආකල්ප වෙනස් කිරීමෙන් අවශා වුණු විටෙක මානසික වෛදාා විශේෂඥයින්ගේ උපදෙස් ලබා ගැනිමෙන් මෙවන් පුශ්න මග හරවා ගත හැකි වේ. මෙවන් ලිංගික චර්යාවන්හි නිරත වන අය හැකි ආකාරයකින් එයින් වළක්වා නිසි මග යොමු කරවීම අප හැමගේ ම වගකීමයි.

# 6. පවුල් ඒකකය සංවිධානය කිරීම

#### මව්කිරි පෙවීම

ඉලා්කය කෙතරම වෙනස් වී ඇද්දැයි කියතොත් දරුවන්ට මව් කිරි පෙවීමත් ජාතාන්තර පුශ්නයක් බවට පත්ව ඇත. වසරේ අගෝසතු මස මුල් සකිය එනම්, 1 දා සිට 7 දා දක්වා වන සකිය ලෝක මව් කිරි පෙවීමේ සතිය වශයෙන් නම් කර ඇත්තේ මේ හේතුවෙනි. දස මසක් කුසේ දරා සිට බිහි කරන සිහිති දරු පැටවා කිරි දී පෝෂණය කිරීම ස්වාභාවිකව ම මවක විසින් කෙරෙන්නකි. එය මවකගේ මෙන් ම බිළින්දාගේ ද කායික හා මානසික අවශාතාවකි. එය කළ යුතු ද නැද්ද යන්න පිළිබඳව වාද විවාද ඇතිවීම අස්වාභාවික වන්නා සේ ම එම කටයුත්ත මග හැරීම මාතෘත්වයට කරන නිගාවක් ද වේ. තිරිසනුන් අතරවත් නැති පුශ්න මිනිසුන් අතර පැන නගින මෙවන් විපරීත යුගයක මව්කිරි දී බිළින්දන් පෝෂණය කිරීම ලෝක පුශ්නයක් තරමට උගු කරවීමට නොයෙකුත් කරුණු බලපා ඇත.

මීට එක් පුධාන හේතුවක් වී ඇත්තේ මව්වරුන් ද රැකියාවන්හි නිරත වීම ය. මේ නිසා බිළිඳු අවධියේ දී දරුවාට මව් කිරි දීම මවට පුශ්නයක් වේ. මෙම තත්ත්වයට මුහුණ දීමට මව්වරුන් කරන්නේ හැකි ඉක්මනින් දරුවා වෙනත් විකල්ප කිරපිටි වර්ගයකට පුරුදු කිරීමයි. කෙසේ වුවත් මේ පුශ්නය නිරාකරණය කිරීමට ඒ ඒ රටවල රජයන් මගින් නොයෙකුත් සහනදායක පියවර ගෙන ඇත. ලංකාවේ මව්වරුන්ට දරු පුසූතිය සඳහා වැඩ කරන දින 84 ක නිවාඩුවක් රජය මගින් අනුමත කර ඇත. එසේම, පෞද්ගලික අංශය ලවා ද මේ සහනය ලබා දීමට රජය කටයුතු කරගෙන යයි. මේ නිසා මව්කිරිදීම පිළිබඳව පුශ්නය තරමක් දුරට මග හැරී යනු ඇතැයි කිව හැකි ය.

සමහර මව්වරුන් මව්කිරි දීමට මැලි වන්නේ තම රුසපුව නැති වේය, සිරුර වැහැරි අවලස්සන වේය යන බිය නිසා ය. මේ තත්ත්වය වෙනස් කිරීමට නම් ආකල්පමය වෙනසක් අතෳවශා ම ය. රූසපුවත්, සිරුරේ හැඩ -වැඩත් යන දෙක ම රැකගෙන මව්කිරි දීමට හැකියාවක් ඇති බවත් මේ දෙකෙ ම රැකීමට වඩා දරුවාගේ පෝෂණය වැදගත් බවත්, මව් කිරි දීම පුජනනය නැතහොත් දරුවන් බිහිකිරීමේ කිුියාවලියේ ම එක් අංශයක් බවත් ඔවුන් තේරුම් ගත යුතු ය.

මව්කිරි නොලැබිම නිසා ඇති වන මන්ද පෝෂණය බිළිදු මරණවලට එක් හේතුවක් වන බව පෙනේ. එමෙන් ම, දරුවන්ගේ ශාරීරික හා මානසික වර්ධනය අඩාල වීමට මෙය පුබලව බලපාන සාධකයකි.මව්කිරි බීමෙන් බිළිදකු ලබන්නේ ශාරීරික පෝෂණයපමණක් නොවේ. මවකගේ තුරුළට වී ඇගේ අසීමිත, අසමසම උණුසුම, සෙනෙහස ලබමින් කිරි උරා බොන දරුවා ලබන මානසික සහනය, සුරක්ෂිතතාව පසු කලෙක ඔහුගේ මානසික වර්ධනයට, ආත්ම විශ්වාසය තහවුරු වීමට,පෞරුෂත්වයේ දියුණුවට පවා අතිශය හිතකරබලපෑම් කරනු

ඇත. එපමණක් ද තොව බාහිරින් පැමිණෙන විෂබීජ ආදිය මගින් ඇතිවන ලෙඩරෝගවලට ඔරොත්තු දීමේ ශක්තියත් ඇතිකර ලීමට ද මවිකිරි උපකාරී වේ.

මේ සියලු අංශයන්ගෙන් ම සලකා බලන කල මව්කිරි දීම මවකට මෙන්ම දරුවාට ද බෙහෙවින් ම වැඩ දායක ය. මවත් දරුවාත් එකම ජීවවිදාහත්මක සංයුතියක් බවත් ඔවුන් අනොහනා වශයෙන් එකට බැදී පවතින බවත් තරයේ වටහා ගත යුතු ය. දරුවාගේ වැඩීමට මවකට විය හැකි දායකත්වය අති විශාලය. ඒඩ්ස් වැනි මාරාන්තික රෝගවලින් පෙළෙන මව්වරුන්ට හැර සෙසු මව්වරුන්ට දරුවාට මව්කිරි පෙවීමෙන් මේ කාර්යය සඳහා දායක විය හැකි ය.

බෝතලයෙන්, සුප්පුවෙන් පිටිකිරි උරා බොන දරුවකුට වඩා විශාල මානසික තෘප්තියක් මව් කරි උරා බොන දරුවකු ලබන බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. තනිව ම සිහිති දැත්වලින් කුඩා කිරි බෝතලයක් අල්ලාගෙන මුදු තොල්වලින් රබර් සුප්පුවක් උරමින් සිටින මොළකැටි බිළඳකුගේ මනසේ ඇති විය හැක්කේ සීතල පාළු හැඟීමකි. මවගේ ආදරය, ඇගේ සෙනෙහස, පහස, ඇගේ හද රිද්මය, සුසුමෙහි මඳ උණුසුම කිරි උරා බොන සිහිත්තාට ශාරීරික පෝෂණය පමණක් නොව මානසික පෝෂණය ද ලබා දෙයි. අනාගත පුර්ණ චරිත වර්ධනයට අකාවශා අඩිතාලම වැටෙන්නේ මේ මව් උණුසුම ලැබීමෙනි. කෙතරම අනර්ඝ කිරිපිටි ලබා දුන්න ද පිටරටින් ආනයනය කරන ලද සුපිරි රබර් සුප්පු යෙදූ නොබිඳෙන ලස්සන ප්ලාස්ටික් කිරිබෝතල ගෙනැවිත් දුන්න ද මව් කිරේ මෙන් ම මවකගේ උණුසුමේ අඩුව පිරිමැසිය නොහැකි බව මව්වරුන් අවබෝධ කොට ගත යුතුය.

### පවුල් සංවිධානය

දරුවාට මව් කිරි දී පෝෂණය කිරීම ගැන කථා කරද්දී මවගේ සෞඛාය අමතක කළ යුතු නැත. මව් කිරි දීම දරුවාගේ කායික හා මානසික වර්ධනයට අතිශයින් හිතකර වූවක්. මවගේ කායික මෙන් මානසික සහනයටත් තෘප්තියටත් හේතුවක්. එය මවගේ සෞඛායට ද බලපාන බව අමතක කළ යුතු නැත. මව් කිරි දෙන මවකට නියම පෝෂණය නොලැබුණොත් ඇගේ සෞඛාය පිරිහෙනු ඇත. ඇගේ කිරිවල පෝෂා පදාර්ථයන් අඩුවනු ඇත. මෙය වඩාත් බලපාන්නේ වැඩි පරතරයක් නොමැතිව දරුවන් බිහි කෙරෙන විට ය. මෙය මවටත් දරුවන්ටත් එමෙන් මුඑ පවුලටත් අභිතකර වනු නොඅනුමාන ය. එනිසා පවුල් සංවිධානය කෙරෙහි අවධානය යොමු කිරීම අතාාවශා ය. පවුල් සංවිධානයේ මූලික අරමුණ උපත් පාලනය ය. ඒ ඒ පවුලට යෝගා වන පරිදි මවගේ සෞඛාය, දෙගුරුන්ගේ වයස, පවුලේ ආර්ථික තත්ත්වය, ආදී නොයෙකුත් කරුණු මෙහිදී සැලකිල්ලට ගනු ලැබෙනු ඇත. අධික ජනගහනය ලෝකයේ නොයෙකුත් රටවලට ඉතා තදින් බලපාන පුශ්නයක් වී ඇත. නොදියුණු මෙන් ම දියුණුවන රටවලට මෙහි බලපෑම් වඩාත් වැඩි ය. එබඳු රටවල් පවුල් සංවිධානය ගැන අවධානය යොමු කරවීම දරුවන්ට, දෙගුරුන්ට, පවුලට, සමාජයට මෙන් ම මුළු රටට ම බෙහෙවින් හිතදායක වනු ඇත.

උපත් පාලනය තරමක් මත භේදයට තුඩු දෙන කරුණකි. ආගමික අතින් සලකා බලන කල උපත් පාලනය අනුමත කළ නොහැකි ය, යන මතයක් සමහර ලබ්ධිකයින් දරන බව පෙනේ. මේ විරුද්ධත්වයට භේතුව වශයෙන් ඔවුන් දක්වන්නේ උපත් පාලනය දේව නියමයකට එරෙහිව යෑමක් කියා ය. එහෙත්, මෙය පිළිගෙන හැකි විරෝධතාවක් නොවේ. මෙබදු පදනම් විරහිත යල් පැන ගිය මකිමතාන්තරවල එල්බී තවදුරටත් සිටීම විසි එක්වන සියවසේ දොර පාමුල සිටින මිනිස් සමාජයට තරම් තොවේ.

බෞද්ධ දෘෂ්ට් කෝණයෙන් බලන විට නම් උපත් පාලනයට විරුද්ධ වීමට කිසිදු හේතුවක් තොපෙනේ. උපත් පාලනය සිදු කිරීමේ දී කිසිම අයුරකින් පුාණඝාත චේතනාවක් ඇති වන්නේ නැතුවා සේම, පුාණ ඝාතයක් ද සිදු නොවේ. ඉපදීමට බලා සිටින සත්ත්වයින්ටත් මෙත් සිත පැතිරවීමට මෙත්ත සුතුය මගින් උපදෙස් දෙන හෙයින්, උපත්තියක් වැළැක්වීමට පියවර ගැනීම එම ඔවදනට පිටු පෑ යැමක් ලෙස කෙනෙකුට තර්ක කළ හැකි ය. නමුත් මෙත්ත සුතුයේ එන ඔවදන අදාල වන්නේ උපත් පාලනයේ දී නොව ගබ්සා කරීමේ දී ය. උප්පත්තිය ලැබීමට සිටින්නාට හානියක් කළ හැකිවන්නේ පිළිසිද ගැනිමකින් පසු අවස්ථාවක ය. නමුත් උපත් පාලනය යනු පිළිසිද ගැනීමක් වැළැක්වීම පමණි. පිළිසිද ගැනීමක් වැළැක්වීමෙන් කිසිදු අයුරකින් පුාණ ඝාතයක් සිදු නොවේ. එනිසා බෞද්ධ දාෂ්ටිය අනුව උපත් පාලනය වරදක් හෝ පාපයක් නොවේ. දැන දැන ම දරුවකු කරදර ගොඩකට බිහි කිරීමට වඩා පුාණහානියක් නොවන පරිදි උපත වළක්වා ලීම වඩා යහපත් කිුයාවක් බව සදාචාරාත්මක අතිත් බලන කල නිගමනය කළ හැකි ය.

#### ගබ්සා කිරීම

උපත් පාලනය බුදු දහමට පටහැනි නොවුව ද ගබ්සා කිරීම නම් බුදු දහමින් අනුමත නොකෙරේ. උපත් පාලනය පිළිබඳ සෘජු සඳහන් පිටක සාහිතායෙහි දක්නට නොලැබුණ ද ගබ්සා කිරීම පිළිබඳව නම් නොයෙකුත් තැන්හී සඳහන් වේ. ගැබ් ගැනීම යනු මවකගේ කුසෙහි දරුවකු පිළිසිඳ ගැනීම ය. පිළිසිඳ ගැනීම යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ ගැබට පීවය පිවිසී ම ය: නැතහොත් පුකිසන්ධි විඥානය පිවිසීම ය. ගැබෙහි පැවැත්ම ඇරඹෙන්නේ පුකිසන්ධි විඥානය පිවිසීමත් සමග ය. එතැන් සිට ගැබ සැලකෙන්නේ පුාණියකු සේ ය. එවත් ගැබක් විනාශ කිරීම පුාණ ඝාතයකි. විවාහයෙන් පිටත ගැබක් පිළිසිඳ ගත්විට ඒ ගැබ විනාශ කිරීමට පෙළෙඹීම බොහෝ විට සිදුවන්නකි. ස්වාමියා ඇත පලාතක වෙසෙන අතර සොර සැමියකු නිසා ගැබක් පිළිසිඳ ගත් ගැහැණියක් භික්ෂුවක්ගෙන් කිසියම් බෙහෙතක් ලබා ගෙන ගැබ විනාශ කිරීම විනයෙහි සඳහන් වේ. බිම්බිසාර රජුගේ බිසව ද අජාසන්ත කුමාරයා සිය කුසෙහි පිළිසිඳ ගත් විට ඒ ගැබ විනාශ කිරීමට නිෂ්ඵල උත්සාහයක යෙදුණු අන්දම බෞද්ධ සාහිතායෙහි සඳහන් වේ.

ගබ්සා කිරීම ඇත අවධියක සිටම පැවති බව මින් පැහැදිලි ය. ගබ්සා කිරීම පුාණයක් නැසීමක් වන නිසා එය බුදු දහමින් අනුමත නොකෙරෙන බව ඉතා පැහැදිලි ය.

ලංකාවේ වලංගු අපරාධ නීති සංගුහයට අනුව නම් ගැබක් විනාශ කිරීම මිනිස් ඝාතනයක් වශයෙන් සැලකෙන්නේ නැත. නමුත් බෞද්ධ ඉගැන්වීම මීට වෙනස් ය. ගැබට පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණය පිවිසීම සමග ජීවිතය ආරම්භ වන බව බෞද්ධ ඉගැන්වීම මගින් පැහැදිලි කෙරේ. පුතිසන්ධියක් හට ගැනීමට සාධක තුනක් අවශා බව බෞද්ධ අදහස ය. මෙම සාධක නම් මව් පිය සංසර්ගය, මව සෘතුව සිටීම සහ පිළිසිඳ ගැනිමට සැරසුණු ගන්ධබ්බයකු සිටීම ය. මේ ගන්ධබ්බයා යනු පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණය බව බෞද්ධ විගුහය ය. මේ පුතිසත්ධි විඤ්ඤාණය කිනම් අවස්ථාවක මව් කුසට පිවිසේ ද යන්න නිශ්චිතව දැක්විය නොහැකි වුව ද ගැබට ජීවය ලැබෙන්නේ පුතිසත්ධි විඤ්ඤාණයේ පිවිසීමෙන් අනතුරුව බව නම් බෞද්ධ විගුහය අනුව පැහැදිලිය. පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණය පිවිසි අවස්ථාවේ පටන් ම දරු ගැබ සැලකෙන්නේ මිනිස් පුංණියකු සේ ය. එනිසා එවත් දරු ගැබක් විනාශ කිරීම මිනිස් සාතනයක් සේ බුදු දහමින් සැලකේ. නීතියෙන් නිදහස් වුවත් සිතා මතා දරු ගැබක් විනාශ කිරීමෙන් පුංණසාන කර්මයෙන් බේරීමට නම් ඉඩක් නැත, යන්න බෞද්ධ ඉගැන්වීම ය.

තත්ත්වය එසේ නම් සෞඛා හේතු මත දරුගැබක් විනාශ කිරීම සම්බන්ධයෙන් බෞද්ධ මතය කුමක් ද? දරුවකු පිළිසිද ගැනීම මවගේ ජීවිතයට තර්ජනයක් වේ නම්, එසේත් නැත්නම් උපදින දරුවා අතිශයින් අංගවිකල වේ යයි වෛදාවරුන් පවසන්නේ නම්, එබඳු දරුගැබක් විනාශ කිරීම වරදක් ද? හේතුව කුමක් වුවත් දැනුවත් ව පර පණ නැසීම පුාණ ඝාතයකි. පුකිසන්ධි වික්කාණය සහිත දරු ගැබක් ජීවත්වන මිනිස් පුාණයකි. එබදු ගැබක් විනාශ කිරීම, නැතහොත් ගබ්සාවක් කිරීම මනුෂා සාතනයකි. කුමන හේතුවක් නිසාවත් එවන් ගැබක් විනාශ කිරීම අකුසල කර්මයකි. ගබ්සාව කරන්නේ එක් පුාණියකු නැසිමෙන් තවත් පුාණියකු බේරා ගැනීමේ චේතනාවෙන් නිසා එබදු ගබ්සාවක් සිදු කිරීමේ දී මිනිස් ඝාතනයකට අවශා වධක සිත නැතැයි තර්ක කළ හැකිය. බෞද්ධ ඉගැන්වීම අනුව කර්මය නියතිවාදයක් නොවේ. එනිසා ඉහත සඳහන් තර්කය වඩාත් සාධාරණයයි කෙනෙකුට සදහන් කළ හැකිය. එබඳු අවස්ථාවක දී මිනිස් ඝාතනයක් සම්පූර්ණ කිරීමට අවශා වධක සිත ම නැති වුවත්, පුාණියකු නසන බව දැන සිටීම එම කිුිිිියාව අකුසලයක් බවට පත් කරයි. එනිසා එය හුදු පුාණඝාතයක් ම නොවුවත්, අකුසලයක් නොවේ යයි කිව නොහැකි ය.

#### පිරිමිකම මෙය නම් !

විවාහ ජීවිතයේ දී උද්ගත වන තවත් බරපතල පුශ්නයක් නම් සැමියන්ගේ අඩම්තේට්ටම්වලට, පහරදීම්වලට බිරිදට යටත් වීමට සිදු වීමයි. මේ තත්ත්වය බොහෝ දුරට පවතින්නේ දිළිදු නුගත් පවුල්වල ය. නමුත් සමහර පොහොසත්, දැන උගත් පවුල්වල ද මෙවත් අවස්ථා උද්ගත වන බව රහසක් නොවේ. සැමියාගේ වධ හිංසා, පහරදීම් ජීවිතයේ අංගයක් ලෙස සලකමින් එයත් එක්තරා ආකාරයක වින්දනයක් කරගත් ගැහැණුන් ද නැතුවා නොවේ. නමුත් එබදු ගැහැණුන් බහුල නැත. ගුටි බැට කමින් අඩම්තේට්ටම් විදිමින් සමහර ස්තීන් දිගින් දිගට පවුල් කෑම කර ගෙන යන්නේ සැමියාට ඇති ආදරය නිසා විය හැකි ය. නමුත් බොහෝ ගැහැණුන් එවන් දුක් - ගැහැට ඉවසන්නේ දරුවන් ගැන සිතාය, සැමියාගේ කෲර හැසිරීමට එරෙහිව කටයුතු කළහොත් පවුල බිඳ වැටේය, එවිට තමන් හා දරුවන් අනාථ වේය, ඉන්න - හිටින්න තැනක් නැති වේය, දේපළ අහිමිවේය ආදී නොයෙකුත් හේතු සාධක ගැන සිතා බලා ය.

මිනිසකු තවත් මිනිසකුට පහරදීම අතිශය මිලේච්ඡ කිුිිිියාවකි. එසේ නම්, කයින් දුබල ගැහැණියකට පහරදීම කෙතරම් අධම කිුිිියාවක් ද? අරසණ වූ ගැහැණියකට පහර දීම, අඩම්තේට්ටම් කිරීම, වධ හිංසා කිරීම පිරිමිකමට නොහොබිනා අතිශය ජුගුප්සා ජනක කිුිිියාවන් නොවේද? සුළු- සුළු විරසක, මතභේද, වාද -විවාද, අමනාපකම් සෑම පවුලකම දක්නට ඇත. එහෙත් එය බිරිඳට පහර දීම, වධ හිංසා කිරීම දක්වා ගෙන යෑම පරිමි කමට කර ගන්නා නින්දාවකි. අඹු -සැම් අඩදබර පවුලේ පුශ්ත සේ සලකා තිහඩව සිටීම අප කාගේත් සාමානෲය සිරිතය. පිටස්තරයෙකු ගැහැණියකට කරදරයක් කරන විට ඇගේ උදව්වට ඉදිරිපත් වීම සාමානෲ සිරිතක් වුවත්, අඹු -සැම් අඩදබර, ගහ- බැණ ගැනීම්වලදි නිහඩව සිටීම කාගේත් සාමානෲය පිළිවෙත ය. පවුලේ කටයුතුවල පෞද්ගලිකත්වයක් ඇති හෙයින් එය සාධාරණ පුතිපත්තියක් බව සැබෑ ය. නමුත් බිරිඳට තළන සැමියා පිරිමියකු ලෙස ගණන් නො ගත්තොත් භාණීවන්ට පහරදීම අඩු කරවීමට එය සාධකයක් විය හැකිය.

කාත්තා නිදහස කාත්තා අයිතිවාසිකම් ආදිය ගැන විශේෂ උනත්දුවක් දක්වන මේ අවධියේ දී මේ පුශ්නය සම්බත්ධයෙන් ද විවිධ පියවර ගත්තා බව දක්තට ඇත. පවුල් ජීවිතය රැක ගනිමින් ස්වාම් පුරුෂයින්ගේ වධ හිංසාවත්ගෙන් භාර්යාවත් බේරා ගැනීම කාත්තා නිදහසේ එක් පුධාන අරමුණක් විය යුතුය.

ස්වාම්-පුරුෂයින් භායණීවන්ට පහර දෙන්නේ ඇයි? මෙයට කිසියම් එක් හේතුවක් ඉදිරිපත් කළ හැකි නොවේ. බීමත්කම ඉතා සුලභ හේතුවකි. එමෙන් ම ස්ත්රී ලොල්බව, සුදූ ලොල් බව තවත් පබල හේතු දෙකකි. දිළිදුකම නිසා උද්ගතවන ආර්ථික පීඩන එක්තරා පුමාණයකට මෙයට බලපානා බවක් පෙනෙන්ට ඇත. එපමණක් ද නොවේ. භායණීවන්ගේ නොමනා හැසිරීම්, නුරුස්නා කිුයා කලාපයන් වුවත් මෙයට හේතු විය හැකි ය. හේතුන් කුමක් වුවත් භායණීවකට තැළීමට ස්වාම්පුරුෂයකුට අයිතියක් ඇතැයි පිළිගත නොහැකි ය. ස්වාමියා හා භාර්යාව සමසහකරුවන් සේ සැලකීම බුදුන්වහන්සේ අනුදත් කියාමාර්ගය ය. දෙදෙනා අතර ඇතිවන පුශ්න උගුකොට ගෙන, නිදහසට හේතු දක්වමින් භාර්යාවට තැළීම, ඇයට මානසික මෙන්ම ශාරීරිකව වද හිංසා කිරීම බුදු දහමින් නම් කිසිසේත් අනුමත කෙරෙන්නේ නැත. ගැහැණියකට පහරදීම වීර කිුියාවක් නොව ලප්ජාවට කරුණක් බව පිරීමින් සිතට ගත යුතු ය.

### දික්කසාදය

සෑම විවාහයක් ම සතුටින් කෙළවර වනු ඇතැයි අපේක්ෂා කෙරෙන මුත්, සමහර විවාහවල සිදුවන්නේ සතුට කෙළවර වීමයි. විවාහ ජීවිතයේ සතුට කෙළවර වූ විට විවාහකයන්ගේ සිත් යොමු වන්නේ විවාහය අවසන් කිරීමටයි, නැතහොත් දික්කසාද වීමට යි. සෑම කෙනෙකුට ම විවාහ වීමට අයිතියක් ඇත. එලෙස ම දික්කසාද වීමේ අයිතියක් ද ඇතත්, එය ලබා ගැනීම එතරම් පහසු නැත. විවාහය ශුද්ධ වූ දේව නිර්මාණයක් සේ සමහර ආගම මගින් සැලකෙන බැවින්, දෙවියන්ගේ නියමයෙන් එක්වුණු දෙදෙනකු වෙන්වීම දේව නියම කඩකිරීමක් වශයෙන් සැලකීම දික්කසාද වීම අපහසු කාර්යයක් වීමට එක් හේතුවකි. සමහර රටවල දික්කසාද නීති දැඩි වීම ද දික්කසාදයක් ලබා ගැනීම දුෂ්කර කාර්යයක් වීමට බලපාන හේතුවකි.

විවාහ වූ යුවලකට සතුටින් සාමයෙන් ජීවත් වීමට තොහැකි නම්, ඔවුන් කල යුත්තේ කුමක් ද? දිගින් දිගටම ගහ බැණ ගනිමින් , ඇණ-කොටා ගනිමින් අම්හිරි විවාහක ජීවිතයක් ගත කිරීම ද නැතහොත් විවාහය නීතාහනුකූලව අවලංගු කිරීම ද බල්ලන් බළලූන් මෙන් නැතහොත් පොරකුකුළන් මෙන් පොරකමින් ඇණ කොටා ගනිමින් කටුක අමිහිරි විවාහක ජිවිතයක් ගත කරනවාට වඩා දික්කසාද වීම යෝගා බව ඉතා පැහැදිලි ය. එලෙස ගත කරන අමිහිරි ජීවිත මගින් සිදුවන්නේ පුශ්න තවතවත් උගු වීමය. සමහර විටෙක එබඳු විවාහයක අවසන් පුකිඵලය සියදිව් නසා ගැනීමක් හෝ මිනීමැරුමක් වීමට ද බැරි නැත. එබඳු ඛේදජනක අවසානයක් කරා විවාහය ඇදගෙන යනවාට වැඩියෙන් දික්කසාද වීම සුදුසු බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත.

එහෙත් විවාහ ජීවිතයේ දී ඇතිවන සියලු පුශ්නවලට විසදුම දික්කසාදවීම යයි මේ නිසා නිගමනය කළ යුතු නැත. ඇත්ත වශයෙන් ම විසදුමක් වශයෙන් දික්කසාදවීම යොදා ගත යුත්තේ වෙනත් සියලු විසදුම් නිෂ්ඵල වූ පසු ය. එය යොදා ගත යුත්තේ නොගෙන ම බැරි නිසා ගන්නා අවසාන විසදුම වශයෙනි.

දික්කසාදවීම බුදු දහමින් තහනම් නොකෙරේ. එහෙත් විවාහ ජීවිතයේ පුශ්නවලට විසඳුමක් වශයෙන් දික්කසාදවීම බුදුදහම මගින් ඉදිරිපත් කෙරෙන්නේ ද නැත. ඒ අන්කිසි හේතුවක් නිසා නොව, විවාහ ජීවිතය පිළිබඳ බෞද්ධ ඉගැන්වීම අනුව ජීවිත ගත කරන පවුල්වල දික්කසාදවීමේ පුශ්නයක් උද්ගත නොවන නිසා ය. විවාහ ජීවිතයේ වගකීම් මොනවාද අඹු- සැම් සම්බන්ධය පවත්වාගෙ යා යුත්තේ කෙසේ ද? ඔවුනොවුන්ගේ කාර්යභාරයන් කෙබඳු ද, අනාභනා විශ්වාසය, අවබෝධය ගෞරවය වැඩෙන සේ කෙසේ කියා කළ යුතුද? යම්- යම් පුශ්න උද්ගත වුණු විට ඒවාට මුහුණ දි විසදා ගත යුත්තේ කිනම් අයුරකින් ද? ආදී නොයෙකුත් කරුණු සම්බන්ධයෙන් බෞද්ධ ඉගැන්වීම්වල අඩංගු කරුණු විවාහ ජීවිතය සාර්ථකව පවත්වාගෙන යෑමට මහ පෙන්වීමට සමත් ය. මේ මග පෙන්වීම අනුව විවාහ ජීවිතය ගත කරන විට දික්කසාදය අදාලවීමට ඇති ඉඩ පුස්තා බෙහෙවින් අඩු ය.

දික්කසාදවීම වළක්වා ගන්නට උත්සාහ ගන්නවාට වඩා අඹු - සැම්යන් විසින් කළ යුත්තේ එබදු අවසානයකට විවාහය තල්ල කරන විවිධ හේතු- සාධක වළක්වාලීම ය. ආදරය එකසේ සැමදා නොපවතී. අඹු- සැමියන් එබව තෙරුම් ගත යුතු ය. ඔවුන් උත්සාහ ගත යුත්තේ හැකිතාක් දුරට ඒ ආදරය මිය යා නොදී රැක ගන්නට ය. ආදරයට පණ පොවන්නට ය. ආදරය ජීවත් කරවීමට ය. විවාහ බැම්ම දෙදුරුම් කවන, ආදරයේ ගෙල ම්රිකන සම්බන්ධකම් නොපැවැත්වීමට අඹු– සැමි දෙදෙනා ම අදිටන් කොටගත යුතු ය. බෞද්ධ ඉගැන්වීම වන්නේ බිරිද විසින් පමණක් පකිවුතය රැකිය යුතුය යන්න නොවේ. සැමියා ද බිරිදට අවංක විය යුතු බව ඉතා දැඩිව බුදු දහමින් අවධාරණය කෙරේ. විවාහ ජීවිතයට නොයෙකුත් කරදර කැන්දන සුරාව, සූදුව ආදි නොයකුත් දුෂ්චරිතවලින් වැළකී සිටීමට සැමියන් වග බලා ගත යුතු ය. නැදි- මයිලන්ගේ සිත් දිනා ගෙන සැම්යාගේ නැදෑ හිතම්තුරන්ට හොදින් සංගුහ කිරීමේ කටයුතු නොපිරිහෙළා ඉටු කරමින්, සමජීවිකතාව අනුව අරපරිස්සමින් ජීවත් වීමේ වගකීම තමන් සතු බව බිරිඳ තරයේ සිතට ගත යුතු ය. ඊර්ෂාාව, සැකය, දැඩි ආත්මාර්ථකාමීබව, අවවාද නොරිස්සීම, ඇනුම්පද කීම ආදිය වාහ ජීවිතය කඩාකප්පල් කිරීමට හේතුවන කරුණු බව සිහියෙහි තබා ගත යුතු ය.

අඹු – සැමියන් නිතර ම සිතිය යුත්තේ විවාහයක් පවත්වා ගෙන යෑමට ය. දික්කසාදය බලපාන්නේ අඹු – සැමියන්ට පමණක් නොවේ. එය වඩාත් අභිතකර ලෙස බලපාන්නේ දරුවන්ට ය. කඩාකප්පල් වුණු පවුල්වල දරුවන් අනාරක්ෂිතභාවයට පත්ව මානසික අසහනයෙන් පෙළෙන්නන් බවට ද පත්වීමට ඉඩ ඇත. එබදු විනාශ වුණු පවුල් සමාජයට ද අභිතකර ලෙස බලපානු ඇත. මෙබදු විසිරුණු පවුල්වල දරුවන් කුඩා අය නම්, ඔවුන්ගේ අධාාපන කටයුතු ද අඩාල වීමට ඉඩ ඇත. බාලාපරාධකාරයන් බවට පත්වන වැඩි දෙනෙක් මෙබදු කැඩී -විසිරුණු පවුල්වලින් පැමිණෙන අය ය.

දරුවන්ට රැකවරණ සැපයීම, ඔවුන්ට මව්- පිය සෙනෙහස නොඅඩුව ලබා දීම, යහමගට යොමු කරවීම ආදිය අඹු- සැම් දෙදෙනාගේ ම වගකීම ය. දික්කසාදවීමට යොමු වීම යනු මේ වගකීම් අත්හැර දැමීමකි. එය දරුවන් අතින් බලන කල ඉතා අසාධාරණ කියාවකි. දික්කසාද වීමෙන් අනතුරුව දෙගුරුන් නැවත අඑත් විවාහ කර ගැනීම බොහෝ අවස්ථාවන්වලදී දරුවන්ට අනවශා කරදර ගෙන දෙන බව ද අමතක කළ යුතු නැත. මේ සියලූ කරුණු සලකා බලන කල පෙනී යන්නේ විවාහය අමිහිරි කටුක මගකට යොමු කරවන කිසිදු සිදුවීමක් උද්ගත වුවහොත්, එය වැඩී ලියලන්ට ඉඩ නොතබා උපන් ගෙයි ම වළලා දැමිය යුතු බව ය.

විවාහයක් සාර්ථක කර ගැනීමට, ප්රීතිමත් ලෙස පවත්වා ගෙන යෑමට අඹු- සැම් දෙදෙනාගේ ම කැපවීම එක හා සමානව අවශා ය. ආත්ම පරිතාහගය සදහා දෙදෙනා ම සුදනම්ව සිටිය යුතුය. වගකීම් බෙදා ගැනීමට දෙදෙනා ම ඉදිරිපත් විය යුතු ය. සමසහකරුවන් වශයෙන් කියා කිරීමට අඹු-සැම් දෙදෙනා ම එකහ විය යුතු ය. නීතාහනුකූල වෙන්වීමක් හෝ දික්කසාදයක් ගැන සිත් යොමු කළ යුත්තේ අවසාන පියවර වශයෙනි.

යම්හෙයකින් දික්කසාදවීම අතාවශා වුවහොත් එය කළ යුත්තේ වෛරක්කාරයන් වශයෙන් හෝ පළිගැනීම පිණිස ගන්නා දරදඩු පියවරක් වශයෙන් නොවිය යුතුය. දික්කසාදය පිළිගත යුත්තේ තව දුරටත් විවාහය පවත්වා ගෙන යා නොහැකි නිසා, පුශ්න තවත් උගු නොවීම පිණිස අතාාවශයෙන් ම ගත යුතුව ඇති දුක්බර, අම්හිරි පිළියමක් ලෙස ය.

# 7. කාන්තා විමුක්තිය හා පවුල් ජීවිතය

බුදුන් වහන්සේ වැඩ විසු සමයේ ඉන්දියානු සමාජයේ කාන්තාවගේ තත්ත්වය සතුටුදායක එකක් වුනේ නැත. බමුණු මත මගින් ඇගේ නිදහස සම්පූර්ණයෙන් ම වාගේ වළලා දමා තිබුණි. ඇයට ආගමික, අධාහපනික හෝ වෙනත් කිසිදු නිදහසක් නොතිබිණි. විවාහය පවා සිදු කෙරුණේ ඇගේ කැමැත්ත සැලකිල්ලට ගෙන නොවේ. බාල වයසේදී ම විවාහ වීමට සිදු වූ ඇයට දෙමව්පියන් විසින් සුදුසු යයි කීන්දු කෙරෙන ඕනෑම අයකු සමග විවාහ වීමට සිදුවිය. ළමා අවධියේ දී දෙගුරුන් යටතේ ද විවාහ ජීවිතයේදී ස්වාමියා යටතේ ද මහළු වියේදී පූතුන් යටතේ ද සිටිය යුතු වූ ගැහැණිය නිදහස භුක්තිවිදීම සඳහා නුසුදුසු ය යන මතය එකල පුචලිතව පැවතියේ ය. ඇය අපවිතු, අනුවණ, චපල තැනැත්තියක යන ආකල්පය මුල් බැස ගෙන තිබුණි. ඇගේ කාර්ය භාරය කුස්සියේ බිත්ති හතරට සීමා කිරීමට දැඩි උත්සාහයක් විය. ආගමික වත්පිළිවෙත් පැවැත්වීමට අයිතියක් ඇයට නොවූ නිසා ස්වර්ගයේ දොරටු ඇය වෙනුවෙන් විවෘත නොවේය යනු එකල පිළිගත් මතය විය, එහෙත් ඇයට ස්වර්ගයට පිවිසීමට එක් මගක් ඇතැයි බමුණෝ දැක් වූහ. එ මග නම්, සැමියා දෙවියකු සේ සලකමින් ඔහුගේ දෙපා ළභ වැටී බැලමෙහෙවර කරමින් , පතිවුතය රැකීම ය. බමුණන් ගැහැණියට දැක් වූ කරුණාව කෙතරම ද!

ගැහැණු දරුවකු ඉපදීම පවා දැඩි කණස්සල්ලට හේතුවක් වුණු සමයක් ඒ. මල්ලිකා දේවියට දුවක උපන් බව අසා කොසොල් රජු පවා කණස්සල්ලට පත්වුණු යුගයකි, ඒ. ගැහැණු දරුවකු පවුලට නිෂ්ඵල වූ අනවශා බරක්, වගකීමක් සේ සැළකිණි. විවාහ වූ පසු ඇගෙන් බලාපොරොත්තු වූයේ පුතුන් බිහි කිරීම ය. ඒ සඳහා ඇය අපොහොසත් වූවහොත් ඇගේ ඉරණම අතිශයින් බේදජනක විය. ඇයට නැන්දම්මාගෙන් බේරුමක් නොවී ය. ඇය වද එකියක වූවහොත්, ඇගේ තත්ත්වය වඩාත් බේදජනක විය. බහුභාර්යා සේවනය පිළිගත් එකල සමාජයේ පිරිමි දරුවන් බිහි කිරීමට අසමත් වූ ස්තියකට හෝ වද ස්තියකට ජීවත් වීම වඩා මරණය දහසෙන් සම්පතක් යයි සිතීම පූදුමයක් නොවේ. වැන්දඹුවකගේ තත්ත්වය අතිශයින් කටුක විය. මිය ගිය සැමියාගේ දර සැයට පැන ඔහු වෙනුවෙන් දිවි පිදීමට බමුණු ආගමෙන් ඇයට බල කෙරිණ. මේ සකි පූජාව දැන් ඉන්දියාවේ නීතියෙන් තහනම් කොට ඇතත් ඈත පළාත්වල බලහත්කාරයෙන් කිුියාවට නැංවෙන බව ජනමාධා මගින් පුකාශයට පත් කෙරේ.

වර්තමානයේ ද ඉන්දියානු කාන්තාවගේ තත්ත්වය එතරම් සතුටුදායක යයි කිව නොහැකි ය. තමන්ගේ දුක්ඛදායක තත්ත්වය ගැන ලොවට හඩ නගා කියන වාර්තා සුලභව දැන් අපට කියවන්නට ලැබේ. දැවැද්ද නොමැතිකම හේතු කොට ගෙන විවාහයක් කර ගැනිමට අපොහොසත් තරුණ කාන්තාවන්ගේ සිත් තුළ දැවෙන කුෝධය මුසු අදෝනා නිතර ඇසේ. දැවැද්ද නිසා කඩාකප්පල් වුණු විවාහ, නැති වුණු, විනාශ වුණු ජීවිත ගැන වාර්තා සුලභ ය.

ඉන්දියාවේ පමණක් නොව, වෙනත් රටවල ද කාන්තාව සැලකෙන්නේ පහත් කොට ය. මේ සමාජවල පොදු අදහස වන්නේ කාන්තාවගේ කාර්ය භාරය නිවසට සීමා විය යුතු බව ය. මේ අතරිනුත් වඩාත් දැඩි මතධාරීන්ගේ අදහස වන්නේ ඇගේ ස්ථානය කුස්සියට සීමා විය යුතු බව ය. විසි එක්වන සියවසට පිවිසීමට ආසන්න සමයක වුවත් මෙවන් අසාධාරණ, අමන මත දරන සැහෙන පිරිසක් සිටින බව නොරහසකි.

බුදුන් වහන්සේ විසින් කාන්තා විමුත්තිය උදෙසා කරන ලද මෙහෙය අති විශිෂ්ට ය. අඹු- සැමියන් සහකරුවන් මෙන් කියා කළ යුතු බව උන්වහන්සේ අවධාරණය කළ සේක. ඔවුනොවුන් අතර පැවතිය යුතු අනොහනා ගෞරවය , සැලකිල්ල ආදිය ගැන සිභාලෝවාද වැනි සුතුවල උන්වහන්සේ මැනවින් පැහැදිලි කළ සේක. නුවණින් ඇය කිසිසේත් පිරිමියාට දෙවන නොවන බව උන්වහන්සේ පෙන්වා දුන්හ. ඇගේ ආරක්ෂාව සඳහා ගත යුතු නොයෙක් පියවර ගැන උන්වහන්සේ ශික්ෂාපද පවා පැනවූහ. ස්තී හා පුරුෂ යනු පුතිවිරුද්ධ පාර්ශව දෙකක් නොව, අනොහනා වශයෙන් සුස-ගතියෙන් විසිය යුතු දෙකොටසක් බව උන්වහන්සේ පැහැදිලි කර දුන් සේක.

බුදුන්වහන්සේගේ මේ මානවහිතවාදී ඉගැන්වීම් බමුණු ආධිපතායෙන් පෙළණු කාන්තාවට ඉමහත් සෙතක් සැලසීය. නමුත් මේ නිසා ම කාන්තා විමුක්තිය සර්වපුකාරයෙන් මුදුන්පත් වි ඇතැයි සිතිය යුතු නැත. ඒනිසා ම ඉතිහාසයේ ඉතා දීර්ඝ කාලයක් මුඑල්ලේ කාන්තාව ස්වකීය නිදහස හා අයිතිවාසිකම් සදහා කරන සටන තවමත් පවතී. සමහර සමාජවල කාන්තාව තවම පහත් කොට සැලකෙන බව නොරහසකි. මෙය නොදියුණු සමාජවල පමණක් නොව, දියුණු සමාජවලද තවමත් දක්නට ඇත. කාන්තාවට නිදහස අවශා නැත: නිදහස දුනහොත් ඇය නොමග යනු ඇත: නිදහස භුක්තිවිදීමට තරම් මේරු නුවණක් ඇයට නැත: ඇගේ කාර්යභාරය විය යුත්තේ බිරියක මෙන්, මවක මෙන් කටයුතු කිරීමය වැනි අදහස්වල තරයේ එල්ලුණු අය අදත් එමට ය.

මේ අතරම කාන්තාව පෙර නොවූ විරූ ලෙස නොයෙකුත් අංශයන්ගෙන් ඉදිරියට පැමිණ ඇති බැව් ඉතා පැහැදිලිය. කාන්තාවගේ මේ ඉදිරි ගමනට බුදුන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් ද සැහෙත දුරකට බලපා ඇති බව නම් නොරහසකි. ලංකාව ම එයට හොද නිදසුනකි. විශිෂ්ට කාන්තාවන් ගැන ලංකා ඉතිහිසයේ සදහන් වන්නේ ඇත අතීතයේ සිට ය. ඉතා දක්ෂ ලෙස රාජා තන්තුකටයුතුවල නිරත වූ කාන්තාවන් අද මෙන් එදාත් සිටිය බවට ඉතිහාසය සාක්ෂි දරයි. සුදුසු කාන්තාවකට මුල් තැන දීමට එදත් අදත් ශී් ලාංකිකයින් පසුබට වී නොමැති බව ඉතා පැහැදිලි ය. විවිධ ක්ෂේතුවල හිණි පෙත්තේ ඉහළටම නැගි ශීලාංකික කාන්තාවන්ගේ සංඛාාව සැලකිය යුතු තරම් ය. මේ පුවණතාව කුමකුමයෙන් වර්ධනය වන බවක් දක්නට ඇත. ලංකාවේ අධාාපනික සුදුසුකම් ලබන සංඛාාවේ පුකිශනයෙන් සැහෙත පුමාණයක් කාන්තාවෝ ය. දේශපාලන ක්ෂේතුයේ, නෙතික වෘත්තියේ, පරිපාලන සේවයේ, වෛදා වෘත්තියේ හා වෙනත් නොයෙකුත් වෘත්තින්හි හා ක්ෂේතුවල කාන්තා නියෝජනය සැලකිය යුතු ලෙස වර්ධනය වී ඇත. මෙය කාන්තා විමුක්තිය අතින් සලකා බලන කල විශාල පුගතියක් බව නිසැක ය. මේ පුවණතාව කුමයෙන් වර්ධනය වන බවක් ද දක්නට ඇත.

දියුණු වන මෙන් ම දියුණු වූ වෙනත් සමහර රටවල කාන්තාවන්ගේ තත්ත්වය හා සසදා බලන කල ලාංකෙය කාන්තාවගේ තත්ත්වය සැහෙන තරම් සතුටුදායක බව පෙනී යයි

තත්ත්වය මෙසේ වුවද ලංකාවේ ද කාන්තා විමුක්ති වාහපාර කියාත්මක වේ. මෙයට කිසියම් සාධාරණ හේතු තිබෙනවා විය හැකි ය. තම අයිතිවාසිකම් ලබා ගැනිමට, කාන්තාවක් වීම නිසාම තමන්ට සිදුවන අසාධාරණකම් ජය ගැනීමට වැනි අපේක්ෂාවන් මුදුන් පමුණුවා ලීම උදෙසා කාන්තා විමුක්ති වාහපාර තිබීම අවශා ය. එහෙත් පුරුෂ පක්ෂය තම පුතිුවාදීන් ලෙස සලකා, සෑම අංශයකින් ම සෑම ක්ෂේතුයක ම ඔවුන් හා කරට කර තරග වැදීමට මුළු ස්තී වර්ගයා ම මෙහෙයවීම කාන්තා විමුක්තියේ අරමුණ නම්, එහි පුතිඵල සමාජයට කිසිසේත් හිතකර වනු ඇතැයි සිතිය නොහැකි ය.

කාන්තාව කැමති වුවත් නැතත් ස්වභාව ධර්මයෙන් ඇයට දායාද කොට දී ඇත්තේ මවකගේ භුමිකාව ය. එනිසා මවක් වීමට අපේක්ෂා කරන, මවක වුණු කාන්තාවකට අනිවාර්යෙන් ම මේ වගකීම දැරීමට සිදුවේ. සෙසු සියලු අපේක්ෂා මුදුන් පමුණුවා ගැනිමට උත්සුක විය යුත්තේ මේ මූලික කාර්ය භාරයට අනුකූල වන ලෙස ය. මවක වශයෙත් තමන් වෙත අනිවාර්යයෙන් ම පැවරෙන විශාල කාර්ය භාරයත් කාන්තාවක් වශයෙත් තමන්ට හිමි විය යුතු අයිතිවාසිකම්, වරපුසාද, සාධාරණත්වය ආදී සියල්ලත් අතර මනා සුසංගතියක් ඇති කර ගත යුතු ය. එසේ නොවුවභොත් මේ අංශ දෙක අතර ගැටුම් ඇති වී අනවශා පුශ්න, සිත්තැවුල් උද්ගත විය හැකි ය.

දරුවන්ගේ සුබසිද්ධිය හා පවුලේ යහපත අමතක කර තම අපේක්ෂා මුදුන් පමුණුවා ගැනිමට උත්සාහ නොගැනීම වඩා නුවණට හුරු ය. සමහර විටෙක කාන්තාවක් රැකියාවක නිරත වන්නේ, වැඩිදුර අධාාපන කටයුතුවල යෙදෙන්නේ, පිටරට රැකියා සොයා යන්නේ තම දරුවන්ගේ මෙන් ම පවුලේ ද යහපත තකා ය. මෙවන් පියවරක් ගන්නා විට දුරදිග බලා හොඳ තරක තුළතය කොට විය හැකි තරක අවම වන සේ කටයුතු පිළියෙළ කර ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතුය. මවකගේ සෙනෙහස නොලැබීම නිසා දරුවන්ට ඇති විය හැකි මානසික පීඩනය, බිරිඳගේ කැපවීම නොමැති වීම නිසා සැමියා තුළ ඇති වන අසහනය සමහර විටෙක කිසිසේත් බලාපොරොත්තු තොවුණ ආකාරයකට අභිතකර ලෙස බලපාන්නට පුළුවන . මවකගේ උනුසුම දරුවන්ට වෙනත් අයකුගෙන් ලබා දීමට පුළුවන් කමක් නැත. කෙතරම් සැප- සම්පත් ලබා දුන්නත්, සේවක-සේවිකාවන් යෙදෙව්වත් මවගේ පහස, සෙනෙහස , උණුසුම නැති පාඩුව මැකිය හැකිද? මෙලෙස මව් සෙනෙහස නොලබා හැදෙන- වැඩෙන ළමයින් නොමග යෑමට ඇති ඉඩ පුස්තා අධිකය. බිරිදකගේ ආදර- සැලකිල්ල නොලැබිම නිසා සැමියකු තුළ ඇති කරවන අසහනය ඔහුගේ සිත වෙනතක යොමු කිරීමට ද බැරි නැත.

දරුවන් ගැන, සැමියන් ගැන පවුලේ යහපත ගැන සිකීමට මෙලෙස උනන්දු කරවීම සමහර කාන්තාවන්ට නොරිස්සනවා විය හැකි ය. මේ යල් පැන්න හණ මිටි අදහස් යයි සිතෙන්නට බැරි නැත. එසේ සිතීමට කලබල විය යුතු නැත. යථාර්ථය නම් මෙයයි. බොහෝ විට අපේ අපේක්ෂා යථාර්ථයට පටහැනි, එසේත් නැත්නම් යථාර්ථය ඉක්මවා යන ඒවාය. ඒ නිසා කල යුත්තේ යථාර්ථයට අදාල වනසේ අපේක්ෂා මුදුන් පමුණුවා ගැනිමට උත්සාහ ගැනීම ය. දරුවන්ගේ හා පවුලේ යහපත වෙනුවෙන් මවක ගන්නා උත්සාහය දරුවන් හා සැමියා අගය කළ යුතු ය. දරුවන් හයහතර තේරෙන වයසේ සිටී නම් ඔවුන් හා කථා බහ කර කරුණු අවබෝධ කොටදී ඔවුන්ගේ සහයෝගය ලබා ගත හැකි ය. දරුවන් කුඩා නම්, ඒ සදහා කිසියම් සුදුසු විකල්පයන් යෙදවිමට හැක් සෑම උත්සාහයක් ම ගත යුතු ය. ඉඩකඩ ඇති සෑම අවස්ථාවක ම කුඩා දරුවන් සමග සමීපව සිටීමට අමතක නොකල යුතු ය. ඇත්ත වශයෙන් ම එවන් අවස්ථා සදහා ඉඩ පුස්තා ඇතිකර ගත යුතු ය. ඉඩ ලැබුණු සෑම අවස්ථාවක ම මුළු පවුල ම එක්වීමට, එක්ව විනෝද වීමට කටයුතු පිළියෙල කල යුතු ය.

බිරදගේ උත්සාහයට අතහිත දීම සෑම සැමියකුගේ ම අතිවාර්ය වගකීම බව අමතක කල යුතු නැත. බිරිදගේ උත්සාහය දරුවන් සදහා ය. පවුලේ දියුණුව සදහා ය එනිසා ඇයව දිරිගැන්විය යුතු ය. ඇයට උපකාර වීම මගේ යුතුකම යන්ත සැමියාගේ අදිටන විය යුතු ය. එසේ නොකොට ඇගේ දියුණුවට බාධා කිරීම බරපතල අසාධාරණයන් වනවා පමණක් නොව, පවුලේ දියුණුවට මහත් බාධකයක් ද වනු ඇත. පවුලේ දියුණුව සදහා වෙර දරන බිරිදක් සිටීම ගැන සැමියා ආඩම්බර විය යුතුය. පවුලේ කීර්තියට කටයුතු කරන බිරිදකට අනුබල දීම තම වගකීම බව සැමියා අමතක කළ යුතු නැත. බිරිදගේ යහපත් අපේක්ෂා සපුරා ගැනිමට අතහිත දීම සැමියකුගේ උදාර ලක්ෂණයක් ය.

මෙලෙස දරුවන්ගේ, සැමියාගේ සහයෝගයෙන් නොයෙකුත් පුශ්න තුනීකර ගත හැකි ය. ඉතා සමීප නැදැයින්ගේ උදව්-උපකාර ලබා ගැනිමට ඉඩ ඇතොත් මෙවන් පුශ්න වඩාත් පහසුවෙන් බේරා ගත හැකිවනු ඇත.

## 8. වත්මන් දරුවන්ගේ පුශ්න

මීට දසකයට දෙකකට පෙරාතුවට වඩා අද ලෝකය අකිශයින් වෙනස් ය. මේ වෙනස බොහෝ සෙයින් දක්නට තිබෙන්නේ දරුවන් අතරය. ඉස්සර, අපි පොඩි කාලෙ වගේ නෙවෙයි. දැන් ළමයි හරි නරකයි .පැහිල ගන්න දෙයක් නෑ. අපි වයසට ගිහිල්ලවත් දන්නෙ නැති දේවල් ඒගොල්ලෝ දන්නවා. අද අපේ ළමා පරපුර තුළ ඇති වෙනස සමහරුන් දකින්නේ මහා විනාශයක්, පරිහානියක් අගාධයකට ඇද වැටීමක් ලෙස ය. අද ලොකයේ ඇතිවන වෙනස් කම් නවත්වන්න හෝ ඒවායින් සම්පූර්ණයෙන් මිදි සිටීමට හෝ කිසිවකුට පුළුවන්කමක් නැත. කළ හැකි හොඳ ම දෙය නම් වෙනස තේරුම් ගෙන, වෙනස යහපතට හරවා ගැනීම ය. ඒ නිසා වෙනස පරිහානියක් සේ සලකා එයට ගරහමින් වෙනස විනාශයකට හරවා නොගෙන , වෙනස යහමගට යොමු කොට එය පුයෝජනවත් වෙනසක් බවට පත්කර ගැනීමට දෙගුරුන්, වැඩිහිටියන් උත්සාහ ගන්නේ නම් ඉතා යෙහෙකැයි සිතේ.

### දරුවන් හා ලිංගික අධාාපනය

'අද දරුවන් පැහිල වැඩියි' කියා චෝදනා කරන්නේ ඒ අය ලිංගික පුශ්න ගැන උනන්දුවක් දක්වන හේතුවෙනි. ගණ දෙවිහැල්ල, සකස්කඩ කියවා අකුරු ඉගෙන ගෙන සිටින පැරණි උදවියට නූතන දියුණු රටවල පාථමික පාසලක විෂය මාලාව අසභා කරුණක් ඉගැන්වීම සඳහා සැකසුණක් යයි සිතුණොත් එය පුදුමයට කරුණක් විය යුතු නැත. අද ලෝකයේ පාසල්වල පාථමික අංශයේ සිසු- සිසුවියන් පවා ලිංගික පුශ්න ගැන ඉගෙන ගන්නා බව, පුසිද්ධියේ කථාබහ කරන බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. මුළු ලෝකය ම එක ම විශ්ව ගම්මානයක් බවට පත්වී ගෙන යන මේ අවධියේ දි ලංකාවේ දූ- දරුවන්ටත්, පාසල් සිසු-සිසුවියන්ටත් ලෝකය අනුව හැඩ ගැසීමට සිදු වී ඇත. සමාජයේ ඇති වී ගෙන යන විවිධ වෙනස්කම් නිසා ද ලිංගික අධාාපනයක් ලැබීම අතාවශා වන තත්ත්වයක් දැන් උදා වී ඇතැයි කිව හැකි ය.

දරුවන් සමග, සිසු- සිසුවියන් සමග ලිංගික පුශ්න ගැන කථා කිරීම අසභා අවිතීත කියාවකැයි සිතා නිහඩව සිටීමෙන් ලිංගික කරුණු ගැන දැන ගැනීමෙන් දරුවන් වළක්වා ලීමට හැකිද? ජන මාධා, විවිධ විදාපුත් මාධා අධික ලෙස දරුවන් කෙරෙහි බලපෑම් කරන මෙවැනි යුගයක එය කිසිසේත් කළ හැකි දෙයක් නොවි. අනාගතයේ දි තත්ත්වය මීට වඩා උගු විය හැකිය. අනිත් අතට, දරුවන්ට ලිංගික පුශ්න පිළිබඳ ව වැරදි විකෘති අදහස් ඇති කර ගැනීමට ඉඩ හරිනවා වෙනුවට, ඔවුන්ට නිවැරදි අවබෝධයක් ලබා දීම කෙතරම් යහපත්ද? දරුවකු වයසින් වැඩෙත් ම සිරුරත් මනසත් වැඩෙ. වැඩෙන සිරුර ගැන දරුවාගේ මනසෙහි නොයෙකුත් අදහස් ඇති වේ. තමන්ගේ සිරුර හා අනුන්ගේ සිරුර දැකීමෙන් දරුවකු තුළ කුතුහලයක් ඇති වේ. ලිංගිකාවබෝධයක් ලැබීමට දරුවා නිතැතින් ම වාගේ යොමු වන්නේ මේ ස්වාභාවික කුතුහලය හේතුවෙනි, සිරුරෙහි ඇතිවන නොයෙකුත් වෙනස්කම්, විපර්යාස ගැන දරුවා දැන සිටිය යුතුය. මේ දැනුම දරුවකුට ඉතා කුමානුකූලව ලබා දුනභොත් එය ඔහුගේත් සමාජයේත් අතිමහත් යහපතට හේතු වනු ඇත. එසේ නැත්නම්, ඔහු දැනුම ලබන්නේ අයථා මාර්ගයන් මගින්. කාමාශාවන් අවුස්සන පත- පොත, විතු, විතුපට, රූපවාහිනී ආදී විවිධ මාධායෙන් මගිනි ඉදිරිපත් කෙරෙන නොයෙකුත් විකෘත දර්ශන ආදිය ඇසුරෙන් මේ දරුවන් තම කුතුහලය තුනී කර ගත්නවා ඇති. එයින් වන්නේ කුතුහලය තුනී කරීමක් නොව, ලිංගික අවකල්කිරියාවන්ට දරුවා යොමු

බෞද්ධ සංස්කෘතියෙන් පෝෂණය වුණු අදත් සැහෙන තරමකටවත් බෞද්ධකම පවතින, සම්පුදායට හා සදාචාරයට ගරු කරන ලංකාව වැනි රටකට මේ පුශ්නයට මුහුණ දීමේ දි යම්– යම් ගැටළු මතුවිය හැකි ය. දරුවන් සමග ගුරුන්-දෙගුරුන් වැඩිහිටියන් ලිංගික පුශ්න කථා කිරීම අචාර්යධර්ම විරෝධී කි්යාවක් නොවේද? මෙවන් කරුණු දැන– ගැනීමෙන් දරුවන් තුළ කාමාශවන් ඇති විය නොහැකිද? අහිංසක දරුවන් මේ නිසා ලිංගික අවකල්කිරියාවන්හි යෙදීමට නොපෙළඹේද? ආදී නොයෙකුත් ගැටළු ඇති විය හැකි ය. නමුත් මේ පුශ්න දෙස සමතුලිත විවෘත මනසකින් බැලිය යුතු ය. අප සැවොම මේ වෙනස්වන ලෝකයට සෘජුව මුහුණ දීමට පුරුදු විය යුතුය. සිතෙහි ඇතිවන ආවේගවලට යට වී, ඉන් මතු කෙරෙන විවිධ හැගීම් මගින් පුශ්න ආවරණය කරගෙන සිතට හොරා සහවා තැබීම අනුවන කියාවක් බව අප තේරුම් ගත යුතු ම ය. ලිංගික කරුණු පිළිබඳ දරුවන් අවබෝධයක් ලබා තිබීමේ වරද කුමක්ද? එය අද සමාජ අවශාතාවක් නිසා අනිවාර්යයෙන් ම ලබා සිටිය යුතු අවබෝධයක් නොවේද? වෙනත් මාර්ග හා මාධා මගින් ලබන විකෘත දැනුමකට වඩා දෙගුරුන් වැඩිහිටියන් ලබා දෙන අවබෝධය ඵලවත් නොවන්නේ ද?

දරුවන්ට මේ මූලික දැනුම ලබාදීමට ඉතා ම සුදුස්සන් වන්නේ දරුවන් කෙරෙහි බැඳීමක් ඇති , දයාවෙන් යුතු පිරිසකි. දෙගුරුන් මින් පුධාන ය. දරුවන්ගේ විශ්වාසය ඇත්තේ ඔවුන් කෙරෙහි ය. දරුවන් යහමග යැවීමට පුධාන වශයෙන් වගකිව යුතු වන්නේ ද ඔවුන් ය. දරුවන්ගේ සිතැහි දැන, සමීපව මේ පුශ්න ගැන කථා කළ හැක්කේ දෙගුරුන්ට ය. එහෙත්, මෙය ඉතා කුමවත්ව පරීස්සමෙන් කළ යුතු කාර්යයකි. සමාජය මේ පමණ නවීකරණය වෙන්නට පෙරාතුව නම් මේ කාර්යය සඳහා ගැමි මව්වරුන්ට පියවරුන්ට පරිචයක් අත්දැකීමක් තිබුණි. නමුත් සියලුම කාර්යයන් සඳහා දොස්තර මහතකු නැතහොත් රෝහලට ඊටත් වඩා විශේෂඥ දොස්තර මහතකු සොයා ගෙන යැමට පුරුදු වී සිටින මේ අවදියේ දී ඒ දැනුම සුලහ නැත. එහෙයින් මව්වරුන් පියවරුන් මේ සම්බන්ධ කිසියම් දැනුමක් අවධිබවක් ලබා ගත යුතුව ඇත. හරියාකාරව මේ කාර්යය කළ හැකි වන්නේ එවිට ය.

දරුවකු කුමයෙන් වැඩෙන විට ඔහු හෝ ඈ විසින් කළ යුතු නොකළ යුතු නොයෙක් දේ ඇත. උදාහරණයක් ගතහොත් පිරිම් දරුවකු කීඩා කරන විට, බර උසුලන විට ඔහු ඇද පැළද සිටිය යුතු ආකාරය ගැන කියා දීම අතාාවශා ය. ඔහුට එසේ ඇඳ පැළඳ සිටිය යුත්තේ ඇයි ද යන්න කියා දිය යුතු ය. පිරිම් දරුවකු වේවා ගැහැණු දරුවකු වේවා වෙනත් අය හා ඇසුරට පත්වන විට හැසිරිය යුතු ආකාරය කියා දිය යුතු ය. සමලංගික සම්බන්ධතාවක ලකුණු දුටහොත් වහාම ඒ ගැන දරුවන් දැනුවත් කළ යුතු ය. අන් අය විසින් තමන්ගේ සිරුරේ කිනම් කොටස් ස්පර්ශ නොකළ යුතු ද, යමෙක් සිරුරේ ස්පර්ශ නොකළ යුතු තැන් ස්පර්ශ කරන්නේ නම් ඒ ගැන කියා කළ යුත්තේ කෙසේ ද අමුත්තන් සමග සිටින විට හැසිරිය යුත්තේ කෙසේද, එසේ හැසිරිය යුත්තේ මක් නිසා දැයි ආදිය දරුවන් හා සමග සුහදව කථා බහ කිරීම මේ අංශයෙන් ඔවුන් දැනුවත් කිරීමට ඉතා උපකාරි වනු ඇත. අවශා වූ විටෙක ලිංගික අපචාරයන් මගින් සිදුවිය හැකි අනර්ථයන් ගැනද කථාබහ කළ යුතු ය. ගැහැණු දරුවන් තම පුශ්න මව්වරුන් සමග කථා කිරීමට රිසිවන අතර, පිරිමි දරුවන් සාමානායෙන් පියවරුන් සමග කථා කිරීමට කැමති වීම ස්වාභාවික ය. මේ නිසා මව්-පිය දූ -පුතු සම්බන්ධය ඉතා සුහද සමීප එකක් බවට පත් කර ගත යුතු ය. අවංකව, සෘජුව, විවෘතව අදහස් භූවමාරු කොට ගත හැක්කේ එව්ටය. දරුවන්ට නොයෙක් පුශ්න ඇතිවන බව, ලිංගික පුශ්න පවා ඇතිවන බව දෙගුරුන් අමතක කළ යුතු නැත. ලිංගික පුශ්නයක් උද්ගත වුණු සැණෙකින් ම කලබල වී, දරුවා වෙත කඩා පැත, ඔහු හෝ ඇය මහා අපරාධයක් කර ඇතැයි නිගමනය කොට යක්ෂාවේෂයෙන් මෙන් හැසිරීම එම පුශ්න අවුල් කිරීමට මූලය. පුශ්නත් ජීවිතයේ ම කොටසකි ලිංගික පුශ්න අසභා , අශිෂ්ට පුශ්න ලෙස සලකා කිුිිිිිිිිිිි කළ යුතු නැත. එය අනර්ථකාරී ඉක්මන් පියවරකි.

දෙගුරුන් මෙන් ගුරුත් ද එමෙන් ම වැඩිහිටියන් ද ඉතා පරිස්සමෙන් මේ පුශ්න දූදරුවන්ට සිසු-සිසුවියන්ට නෑදැ හිතවත් දරුවන්ට අවබෝධ කොට දීමට උත්සාහ ගත යුතුය. එය ඒ අයගේ වගකීම ය. මේ වගකීම මනාව ඉටු කරීමට නම් ඒ අය තුළ සංයමය , සංවරය, සහනශීලීබව, ඉවසීම, අවබෝධය ආදී විවිධ ගුණාංග තිබිය යුතු ය. යහපත් අනාගත පරපුරක් බිහි කිරීමට නම්, ඔවුන් මේ ගුණ පුගුණ කොට ළමයින්ගේ ලිංගික පුශ්න තේරුම් ගෙන, ළමා මනසට ගැළපෙන පරිදි කරුණු වටහා දීමට පියවර ගැනීම අතාවශා ය. ළමුන් කෙරෙන් ලිංගික බොළඳකම මගහරවා ලීම මේ අය විසින් අවශායෙන් ම කළ යුතු කාර්යය වේ. එසේ නොකළ හොත් ළමුන් අනවශා ලිංගික පුශ්නවලට මැදි වෙනවා ඇත.

### බාලාපරාධ

බාලාපරාධ බහුල විමත් වර්තමාන සමාජයට මුහුණ පාත්තට වී ඇති බරපතල පුශ්තයක්. පැරණි සමාජවල බාලපරාධ නොතිබුණේ ම නොවේ. එහෙත් එකල සමාජය සැකසී තිබුණ ආකාරය නිසා, සමාජයට බාහිරින් එතරම් පුබල ලෙස බලපෑම් සිදු නොවු නිසා අද පමණ එදා බාලාපරාධ බහුල නොවී ය. අනිත් අතට සමාජයේ තිබුණු යම්– යම් බාලාපරාධවලට අද තරම් පුචාරයක් ද ලැබුණේ නැත.

බොහෝ දුරට බාලාපරාධකරුවන් බිහිකෙරෙන්නේ පවුල් තුළින් ම ය. පවුල සමාජයක පුාථමික ඒකකය වේ. යහපත් පවුල්වලින් සැදී සමාජයක් යහපත් වන අතර, දූෂිත පවුල්වලින් යුත් සමාජයක් දූෂිත එකක් වේ. සමාජය සුරක්ෂිත කිරීමට පවුල් සංස්ථාව සුරක්ෂිත කිරීම වැදගත් වන්නේ එහෙයිනි. දෙගුරුන්ගේ අසමගිය දරුවන්ගේ මනස අවුල් කොට ඔවුන් නොමගට, අපරාධවලට යොමු කිරීමට එක් පුධාන හේතුවකි. දෙගුරුන් දික්කසාද වීම නිසා අනාථ වන දරුවන් මුළු ලෝකය කෙරෙහි ම වෛර කරන්නට පටන් ගැනීම ඔවුන් අපරාධවලට යොමු කරවීමට තවත් හේතුවකි. මෙසේ අසමගි වුණු , බිදී-කැඩී විසුරුණු පවුල්වල දරුවන්ට යහමග පෙන්වීමට සෙනෙහස දැක්වීමට , අවවාද - අනුශාසනා දීමට, ඔවුන්ගේ පුශ්නවලට ඇහුම්කන් දි පුකිකර්ම සැලැස්වීමට වැඩිහිටියන් නැති වු විට ඔවුන් අයාලේ යෑම පුදුමයක් නොවේ. වගකීමක්, බලාපොරොත්තුවක්, අනාගතයක් නොමැති රුවල් බිඳුණු ඔරු මෙන් නොයෙකුත් දුෂ්කරතා මැද හැපෙමින් ගැටෙමින් පාවී යන ඔවුන් බොහෝ විට සේන්දු වන්නේ අපරාධවලට නැඹුරු

දරුවන්ට අනවශා ලෙස සැර- පරුෂ වීම, ඔවුන්ගේ සුඑ වැරදිවලට පවා දැඩි දැඩුවම් දී, වඛහිංසා කොට තදින් ආණ්ඩු මට්ටු කිරීම ද ඔවුන් අපරාඛවලට පෙළඹීමට හේතුවක් විය හැකි ය. එමෙන් ම ඔවුන්ගේ වැරදි පවා නොසලකා ඔවුන්ට අසීමිත ලෙස ආදරය කිරීමත් ඔවුන් නොමග යවන්නට ඉඩ කිබේ.

දෙගුරුත් කාර්ය බහුල අය වීම දරුවත් නොමග යැවීමට බලපාන බව ඉතා පැහැදිලි ය. දරුවත් සදහා මිඩංගු කිරීමට කාලයක් නොමැති වීම මව්- පිය දූ - පුතු සබදතා බිද දැමීමට හේතු වී ඇත. දරුවත් ගැන අවශා ලෙස සොයා නොබලන හේතුවෙන් ඔවුත්ගේ චර්යාවත්හි තියම පාලනයක් සිදු නොකෙරේ. මෙහෙකාර - මෙහෙකාරියන්ට දරුවත් හැදීම බාර දි තමන්ගේ වගකීමෙන් බේරීමට දෙමව්පියන් උත්සාහ ගන්නේ නම්, එය

තමන්ව ම රවටා ගැනිමකි. එයින් ඇති වන අනිටු පලවිපාක තමන් පසුපස එන බව දෙගුරුන් අමතක කළ යුතු නැත.

පාසල ද ළමුත්ව අපරාධවලට යොමුකරවත එක් මකර කටක් බදු ය. පාසල ළමුත්ගේ මිශුණයකි. යහපත් – අයහපත් හික්මුණු – නොහික්මුණු දෙකොටස ම එහි සිටිති. යහපත් අය අයහපත් අයගේ ගුහණයට හසුවීම වලක්වා ලීමත්, අයහපත් අය යහපත් කිරීමට හැකිතාක් උත්සාහ ගැනීමත් ගුරුවරුන්ගේ යුතුකම ය. එසේ නොවුවහොත් බාලාපරාධකරුවන් වැඩිවීම වළක්වා ලිය නොහැකි වනු ඇත. සිසු – සිසුවියන්ට දයාවෙන්, කරුණාවෙන් සැලකීම, ආදරයෙන් කරුණු කියා දීම ඔවුන් යහමග යොමු කරවීමටත් ඉගෙනීමේ කටයුතු කෙරෙහි ඔවුන්ගේ උනන්දුව වැඩි කරවීමටත් ඉවහල්වනු ඇත. අතරමග පාසල් දිවිය අවසන් කොට නොමගට බැස අපරාධවලට, දුශ්චරිතවලට යොමුවන සංඛාාව අඩු කිරීමට ගුරුවරුන්ට ද විශාල මෙහෙයක් කළ හැකි ය. එය කළ යුතු ම මෙහෙයකි.

දෙගුරු- ගුරු- වැඩිහිටි සෑම දෙනා ම දරුවන්ට යහපත් ආදර්ශයක් පෙන්වීම දරුවන් සුමග යැවීමට ඉමහත් රුකුලකි. දරුවන් ඉදිරියේ දෙගුරුන් අනාචාරයේ යෙදේ නම්, දරුවන්ට දෙවියන්ගේ ම හැර කාගේ පිහිටක්ද? බීමත්ව ගෙදර එන පියාත්, අනිසි ගමනක ගොස් ගෙදර එන මවත් දූ- පුතුන්ට දෙන ආදර්ශය කුමක්ද? ඔවුන් දරුවන්ව මකර කට වෙත ගෙන යනවා නේද?

මව්- පිය දු- පුතුන් එක ම මේසය වටේට වාඩීවී එක ම බෝතලයෙන් මත්පැන් බොන බව අප අසා නැද්ද? මෙවැනි තත්ත්වයක් යටතේ දෙමව්පියන් දෙන මග පෙන්වීම කුමක්ද? දෙමව්පියන් කෙරෙහි ගෞරවයත් දරුවන් තුළ ඇති විය හැකිද? සිසුන් ලවා සිගරට්, මත්පැන් ගෙන්වා ගෙන ඔවුන් ඉදිරියේ ම ඒවා භුක්ති විදින ගුරුවරු සිටිත් නම්, එවැනි අයගේ ආභාසයට හසුවන සිසුවන්ගේ ඉරණම කුමක් විය හැකිද? එක සිගරට්ටුව බෙදා ගෙන උරන ගුරු- ගෝල සම්බන්ධය හේතු වන්නේ ගුරුන්ගේ ජනපියතාවට හා සිසුන්ගේ විනාශයට නොවේද?

මෙවන් අඩු ලුහුඩුකම් එක් එක් පුමාණයට, නොයෙක් නොයෙක් ආකාරයෙන් දරුවන් නොමග යැවීමටත්, ඔවුන් කුමකුමයෙන් යහමගින් ඉවතට ඇද දමා දුෂ්චරිත කිුිිිියා හා අපරාධ වෙත යොමු කරවීමටත් බෙහෙවින්ම බලපාන බව නිසැකය.

මේ හානිකර ආභාසයන්ට අමතරව පුවත්පත්, චිතුපට, රූපවාහිනිය, පරිගණකජාලය ආදී විවිධ මධාායන් දරුවන් කෙරෙහි නොයෙකුත් ආකාරයේ බලපෑම කරන බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. තමන්ව නොමගට යොමු කරන මෙවන් අභිතකර බලවේගයන්ගෙන් බෙරී සිටීම දරුවකුට කෙතරම් නම් දුෂ්කර ද? අද දරුවන්ගේ තත්ත්වය කෙතරම් ශෝචනීය ද? දරුවන් බාලපරාධකරුවන් බවට පත්වන්නේ ඔවුන්ගේ ම වරදින් ද? ඔවුන්ව බාලපරාධකරුවන් බවට පත්කිරීමට, සෘජුව හා වකුව වග කිව යුතු වෙනත් අය නොවෙත් ද? මේ ශෝචනීය තත්ත්වයෙන් දරුවන් මුදවා ගත යුතු නොවේ ද? ඒ සඳහා අප එකිනෙකා ගත යුතු පියවර කුමක්ද? දෙගුරු – ගුරු – වැඩිහිටියන්ගේ නොසැලකිල්ල ද හේතුකොට ගෙන බාලපරාධකරුවන් බවට පත් වූ දරුවන්ට ම දෙස් දෙමින් සිටීමෙන් මේ පුශ්නය විසද ගත හැකිද?

දරුවන් සඳහා ආගමික පරිසරයක් නොවීම ද ඔවුන් නොමග යෑමට තවත් හේතුවකි. මේ අතින් බලන කල පුජා පක්ෂය ද එක්තරා පුමාණයකට හෝ මේ සඳහා වගකිව යුතු ය. ආගමික සංස්ථා හා පවුල් අතර සම්බන්ධය අතිශයින් දුරස්ථ වීම මේ ආගමික පරිසරය නොලැබී යෑමට හේතු වී ඇත. බාලාපරාධවලට යොමුවන වැඩි දෙනෙක් දහම් පාසල් ගොස් නැති අය බව ජන මාධාාවල පළවී තිබුණි. මෙහි සතාායක් තිබිය හැකිය. යම්කිසි පුමාණයකින් හෝ ආගමට නැඹුරු වීම දරුවකුගේ සදාචාරාත්මක හැදියාවට බලපාන බව නිසැක ය. ආගමික මධාස්ථාන දරුවන් ගැන වැඩි සැලකිල්ලක් දැක්විය යුතු ය. විශේෂයෙන් ම ලංකාව වැනි බෞද්ධ රටක පන්සල මේ සම්බන්ධයෙන් ඉතා වැදගත් කාර්ය භාරයක් ඉටු කරීමට ඉදිරිපත් විය යුතු ය. දරුවන් සංඝයා වහන්සේගේ අවවාද අනුශාසනාවලට ඇහුම්කන් දිමටත් අවනත වීමටත් සුදානම් බව ඉතා පැහැදිලි ය. එනිසා පන්සල දරුවන් යහ මගට ගෙන යන මධාාස්ථානයක් බවට පත් කොට භික්ෂූන්වහන්සේ ආදර්ශයෙන් හා කිුියාවෙන් මග පෙන්වීමට ඉදිරිපත් විය යුතු ය. බාලාපරාධ පුශ්නය තුනී කිරීමට මෙය බෙහෙවින් ඉවහල් වනු ඇත.

මව්- පිය දූ- පුතු සම්බන්ධය සුහද සමීප එකක් වීම ඉතා අවශා කෙරෙන තවත් නොයෙකුත් හේතු ඇත. එබළු සුහද සම්බන්ධතාවක් නොමැති නිවසක් ඉතා නුරුස්සන තැනක් වශයෙන් දරුවත්ට හැහී යන්නට පුළුවන. තමත් ගැන උනන්දුවක් නොදක්වන, සොයා නොබලන, සෙනෙහසක් නොපෙන්වන අය සිටින තැනක් කාට නම් පියවේ ද? ඊටත් වඩා දරුවන් ගැන සැක කරන, ඔවුන්ගේ අඩුපාඩු -වැරදි පමණක් ම ගැන කථා කරන, හොඳ ගති ගුණ අගය නොකරන , ඔවුන්ට දරදඩු නීති දමන දෙගුරුන් කෙරෙහි කෙසේ නම් දරුවන්ගේ සිත් බැඳේ ද? එබළු නිවසක් ඔවුන්ට දැනෙන්නේ බන්ධතාගාරයක් නැත්නම්

සමහර විටෙක වධකාගාරයක් ලෙස ය. ඔවුන් නිතර ම උත්සාහ කරනු ඇත්තේ එයින් ඈත්ව සිටීමට ය. හැකි සෑම අවස්ථාවක ම නිවසින් පිට වී සිටීමටත් බැරීම තැන එයින් පළා යෑමටත් දරුවත් බොහෝ විට පෙළඹෙන්නේ මේ හේතුවෙනි. මෙබදු අවස්ථා ලංකාවේ ද එතරම් දුලබ යයි කිව නොහැකිය. ගෙදරින් පැන ගිය ළමුන් ගැන අපට වරිත්වර අසන්ට ලැබේ. මෙසේ පැන යන ළමුන්ගෙන් සමහරුන් ආපසු පැමිණියත් සමහරුන් තත්තත්තාරේ ගොස් ඉමහත් දුක් කරදරවලට පත්වත බව නොරහසකි. ගෙදරින් පැන ගොස් දියුණු වුණු ළමුන් ගැන අසන්නට ලැබෙතත්, සුරංගතා කථා බදු ඒ අයගේ ජීවිත කථා විරල ගණයට වැටෙන ඒවා ය.

ගෙදරින් පැන යන අයගෙන් වැඩි දෙනෙක් පරිමි දරුවෝය. ගැහැණු දරුවකු පැන ගියහොත් ඇය බොහෝ දුරට කෙළවර වන්නේ ගණිකා මඩම්වල ය. අයාලේ ඇවිද ගෙවල්වල මෙහෙවර කොට අසරණ බවට පත්ව, දුෂණයට ලක්වී අවසානයේ වෘත්තියමය ගණිකාවන් බවට පෙරළී දුකට පත්වන මෙවන් ගැහැණු දරුවන් ගැන ද අපට අසන්නට ලැබේ.

ළමුත් මෙවත් බෙදජනක තත්ත්වයන්ට පත්වීම සමාජයටත් රටටත් ඉමහත් හානියක්. මෙය ළමුත්ගේ ම වරදින් උද්ගත වන තත්ත්වයක් නොවන හෙයින් පුශ්න වඩාත් බරපතල සවරුපයක් ගනී. ගෙදර පරිසරය, පාසල් පරිසරය, මේ තත්ත්වයට බෙහෙවින් බලපාන බව පැහැදිලි ය. ආර්ථික පීඩනය තවත් හේතුවකි. දෙගුරුත් ගේ නොසැලකිල්ල, දරුවන්ගේ පුශ්න පිළිබඳව ඔවුන් දක්වන උදාසීන ආකල්පයන් ඔවුන් තුළ ඇති අනවබෝධය ආදිය දරුවන් මෙලෙස පැන යෑමට බලපාන බව නොරහසකි. විවෘත ආර්ථිකය හා අත්වැල් බැඳගෙන එන සදාචාර සෝදාපාඑව, ඒ සමග ම නොයෙකුත් ජනමාධා මගින් ලැබෙන අභිතකර ආදර්ශ හා පෙළඹීම් ද වර්තමාන සමාජයේ දරුවන් මෙලෙස ගෙවල්වලින් පැන යෑමට දැඩි ලෙස බලපාන බව කිව හැකි ය.

මෙම පුශ්තයට පිළියම් වශයෙන් එලෙස පැත ගිය දරුවන් කොටුකර පරිවාස නිවාසවලට බාරදීම එතරම් ඵලදායී යයි කිව නොහැකි ය. බොහෝ විට මෙයින් සිදුවන්නේ දරුවත් තව තවත් පෙළිමට පත්වීම ය. අනාථ නිවාසවල සිදුවන අපචාරයන් ගැන සිතා බලන විට මෙලෙස පැන ගොස් අමාරුවේ වැටුණු දරුවන් තවත් අමාරුවේ වැටේදෝ යන සාධාරණ බියක් සහ සැකයක් ඇතිවේ. උද්ගත වී ඇති මෙම පුශ්නයට වඩා ඵලදායී පිළියම් සෙවීම සහ යෙදීම අවශා වන අතර, දරුවන්ට ගෙදර ජීවිතය , පාසලේ ජීවිතය වඩා පියජනක කිරීමට උපකාරී වන පියවර ගැනීම මෙවැනි ඛේදජනක තත්ත්වයක් අවම කිරීමට ද හේතු වනු ඇත. දෙගුරුන්– ගුරුන් – වැඩිහිටියන් – නෑදැ-හිතම්තුරන් ආදී සියලු දෙනාම මේ සඳහා විශේෂ සහයෝගයක් දැක්විය යුතුය.

# 9. විනාශයේ දෙරටු

#### මත්පැන් පානය

මත්පැත් පාතය අතින් ශ්රීලංකාව ලෝකයේ පළමු ස්ථානයට පත්ව ඇත. ශ්රී ලංකා සමාජයේ උද්ගත වන වෙනත් විවිධ පුශ්තයත්ට එක් පුධාන හේතුවක් වශයෙන් ඇත්තේ ද අධික මත්පැත් පාතය ය. පවුල් පුශ්ත, මිනීමැරුම, රිය අනතුරු ස්ත්රී දුෂණ, සොර- මැරකම්, මංකොල්ලකෑම්, ආරවුල් පමණක් නොව සියදිවි නසා ගැනීමවලට ද මත්පැත් පාතය පුබල ලෙස බලපාත බව ඉතා පැහැදිලි ය . මත්පැත් පාතය නිසා ඇතිවන ශාරීරික දුබලතා රටේ ශුම බලකාය දුර්වල කිරීමට හේතුවක් වේ. මත් පැත්වලට තදින් ම ඇබ්බැහි වුවකු සමාජයට වැඩක් නැති අයකු බවට පත් වේ. එපමණක් නොව, ඔහු සමාජයට බරක් ද වේ. කුමකුමයෙන් ජීවිත සාරය දියකර හරින මත්පැත් ශරීර අවයව විනාශ කර මනස ද විකෘත කරයි. මෙවත් තත්ත්වයකට පත්වත පුද්ගලයා තම පවුලට, සමාජයට රටට වැඩක් නැති පුද්ගලයකු පමණක් නොව, තමත්ටද වැඩක් නැති අයකු බවට පත්වෙයි.

සෑම දෙනා ම මත්පැත් පානය අරඹත්තේ එක උගුරක් පමණක් ගැනීමෙනි. මෙසේ පටත් ගත්තා අයගෙන් සැහෙන පිරිසක් කෙළවර වන්නේ බේබද්දන්ගේ තත්ත්වයට පත්වීමෙනි. එතිසා ඉතාම නුවණට හුරු - දෙය නම් මත්පැත් බීම පටන් තොගැනීම ය. මෙය තොකළ හැකි දෙයක් තොවනවා සේම, එතරම් පහසුවෙන් කළ හැකි දෙයක් ද නොවේ. පන්සිල් පද පහ අතරීන් රැකීමට අපහසු ම සිල්පදය මෙය බව කිව හැකිය. සෙසු සිල්පද කැඩීමට නම් යටත් පිරිසෙයින් තවත් එක් අයකුගේවත් සහභාගීත්වය අවශාය. පුංණ ඝාතය, සොරකම, කාමයෙහි වරදවා හැසිරීම, බොරුකීම තනිව කල හැකි කියා නොවේ. එහෙත්, මත්පැත් පානය එසේ වේ. මේ සඳහා වෙනත් කිසිවකු අවශා නැත. හුදකලාව මත්පැත් බොන අය කොපමණ සිටිත් ද? මෙය කෙතරම් භයානක කියාවක් ද? උත්සවයකදී, මිතුරත්ගේ, හමුවකදී මත්පැත් බීමට වඩා භයානක කියාව හුදකලාව මත්පැත් බීමට වඩා භයානක කියාව හුදකලාව මත්පැත් බීමට

පස්වන සිල් පදයෙන් ගිහියන්ට මත් පැන් බීම සම්පූර්ණයෙන් ම තහනම් කෙරී නැතැයි සමහරු තර්ක කරති. මෙහි එක්තරා සතායක් නැත්තේ ද නොවේ. 'සුරාමේරය මජ්ජපමාදට්ඨානා වේරමණී සික්බාපදං සමාදියාම්' යනුවෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ සුරා හා මේරය මගින් මත්වීමටත් පුමාදයටත් පත්වීමෙන් වැළකි සිටීමට තමන් ම තමන්ට පොරොන්දුවක් දි ගැනිම ය. එනිසා කයට හා මනසට බල නොපාන තරමට මත්පැන් පානය කිරීමේ දෝෂයක් නැතැයි කෙනෙකුට තර්ක කළ හැකි ය. මෙය තර්කයෙන් විසදිය යුතු පුශ්නයක් නොවේ. මත්පැන් සිරුරට හිතකර ද, මනසට හිතකරද? සුළුවෙන් කට ගැමෙන් ඇරඹෙන මත් පැන් පානය ඒ මට්ටමේ ම පවත්වා

ගෙන යා හැකිද? සුළුවෙන් හෝ මත්පැන් බීම අවශාද? සුළුවෙන් හෝ මත්පැන් පානය කිරීමෙන් අයහපතක් සිදු නොවේද? ආදී වඩා පුායෝගික පශ්න වෙත අවධානය යොමු කළ යුතු ය. තර්කයට වඩා පුායෝගික අංශය ගැන සිතා තීන්දුවක් ගැනීම හිතදායක ය.

මත්පැන් පානය භෝග අපාය මුඛයක් නැතහොත් වස්තුව විතාශ වීමේ මාර්ගයක් බව සිභාලෝවාද සුතුයේ දැක්වේ. වස්තුව වැනසි යෑම, කලකෝලාහල නඩුහබවලට පැටලීම, නොයෙකුත් රෝග හට ගැනීම, අපකීර්තියට පත්වීම, ලප්ජා– භය නැති වන අත්දමේ කිුියා කිරීමට යොමු වීම, තුවණ දුර්වල වීම ආදිය මත්පැන් පානයට ඇබ්බැහි වීම හේතුකොට ගෙන ඇතිවිය හැකි නොයෙකුත් දුර්විපාක බව මෙම සුතුයේ දැක්වේ. සුත්තනිපාතයේ ධම්මික සුතුයට අනුව මත්පැන් උන්මාදනීය පානයකි. එය 'අපුඤ්ඤායතනයකි' නැතහොත් නොයෙකුත් ආකාරයේ අවැඩවලට හේතුකාරක වන්නකි. පන්සිල් අතුරෙන් සෙසු සිල්පද හතරම රැකීමට බොහෝ දෙනෙක් සිතාමතා ම උත්සාහ දරති. පුාණඝාතයෙන්, සොරකම් කිරීමෙන්, කාමයෙහි වරදවා හැසිරීමෙන් සහ බොරු කිමෙන් වැළකීමට බොහෝ අය උත්සාහ ගනිකි. ඒ අතරම මත්පැන් පානයට අවස්ථාවක් ඇති කර ගැනීමට උත්සුක වීමත් බොහෝ දෙනකුගේ සිරිත ය. පඩිය වැඩි වූණොත් , පත් වීමක් ලැබුණොත්, ජයගුහණයක් ලැබුවහොත්, උපන්දිනයක් පැමිණියහොත් බොහෝ අය මී විතක රස බැලීමට එය අවස්ථාව කර ගනිති. මොනයම් කුමයකින් හෝ උත්සාහ ගන්නේ ජනවහරේ දැක්වෙන පරදි 'බෝතල් පාටියක්' දැමීමට ය. මත්පැන් පානයට මිනිසුන් කෙතරම් ගොදුරුවී ඇද්දැයි මෙයින් ම පැහැදිලි වේ. මත්පැත්වලට ඇබ්බැහි වීම ජීවිතය කාලකණනි කිරීමට හේතුවන

බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. වකුගඩු, පෙනහැලි කුණුවී, දියවී ගියත්, ඒ බව දැන දැනත් එම විෂ පානයෙන් ඈත් වීමට මිනිසුන්ට සිත සදා ගත නොහැකි ඇයි ද? රෝගීන් බවට පත්ව, දුක්විඳ මියැදෙන බව දැනගෙනත් දිගින් දිගට මත්පැන්ට ඇලෙන්නේ මන් ද? ලප්ජා බය නැති ලෙස හැසිරෙමින් සමාජයේ ගැරහුමට ලක්වෙමින් මත්පැනට ම ඇබ්බැහි ව සිටීම කෙතරම් බේදජනක ද?

මත්පැත්වලට ඇබ්බැහි වුණු ස්වාම්පුරුෂයිත් නිසා බි්රියන්ටත්, දූ - දරුවන්ටත් වන දුක් ගැහැට , අපකී්ර්තිය ආදිය ගැන සිතා සලකා බලාවත් මෙයින් වැළකී සිටිය නොහැකි ද?

මත්පැත්වලට ඇබ්බැහි වුණු පිරිමින් මෙන් ම ගැහැණුන් ද සිටින බව රහසක් නොවේ. පුතිශතයක් වශයෙන් ගත් කල එබදු ගැහැණුන්ගේ සංඛාව අඩු වුවත් එය අවාසනාවන්ත තත්ත්වයක් බව ඉතා පැහැදිලි ය. දරුවකු පිළිසිද සිටින අවස්ථාවක මත්පැන් පානය කිරීමෙන් කුසෙහි සටින දරුවාටත් අහිතකර බලපෑම ඇතිවිය හැකි ය. බිරිදක් සුළු වශයෙන් හෝ මත්පැන් පානයට හවුල් වීම සැමියාව බේබදුකමට තල්ලු කිරීමට උදව් දීමකි. එය පනින රීලවුන්ට ඉණිමං බැඳීමක් වැනි ය.

අධිවේගයෙන් විපරිත වී ගෙන යන මේ නූතන සමාජයේ එකට එක්ව මත්පැත් පානය කරන අඹු- සැමියන් පමණක් නොව, මව්- පිය දූ- දරුවන් ද, ගුරුවර- ගෝලයන්, සහෝදර -සහෝදරියන් ආදිය ද සිටින බව වරින් වර වාර්තාවේ. සියවස් විස්සකට අධික කාලයක් බුදුදහමින් හා බෞද්ධ ජීවන රටාවකින් පෝෂණය වුණු ශී ලංකාව වැනි රටක මෙවන් තත්ත්වයක් උද්ගතවීම කෙතරම් ඛේදජනකද? උසස් පුරවැසියන් මෙන්ම පෞද්ගලික ව සෑම දෙනාම අද පවතින මේ තත්ත්වය

ගැන දැඩි අවධානය යොමු කළ යුතුය. කසිප්පු උවදුරෙන් ජනතාව බේරා ගන්නට කියා අරක්කු තැබෑරුම්, රටබීම සාප්පු විවෘත කිරීම මෙයට ඇති හොඳ ම පුතිකර්මය නොවන බව නම් ඉතා පැහැදිලි ය.

### දුම්බීම

දූම් බීම මත්පැන් පානයට කිසිසේත් දෙවනි නැත. වෛදා මතය අනුව රෝග කාරකයක් වශයෙන් දුම්බීම මත්පැන් පානයට ද වඩා භයානකය. වෙනත් අතුරු දුර්විපාක අඩු වූවත්, දුම්පානය ද කිසිසේත් හිතකර නැත. හෘද රෝගවලට පුධාන හේතුවක් වශයෙන් වෛදාවරුන් දක්වන්නේ දුම්පානය ය. දුම්වැටියක් උරන්නට පටන් ගන්නේ සෙල්ලමට වගේ ය. එය කිසිදු අවශාතාවක් නිසා ආරම්භ කරන පුරුද්දක් නොවේ. බොහෝ විට මෙය සිදුවන්නේ වැඩිහිටියන්ගේ යහඑ මිතුයින්ගේ කිුයා කලාපයන් අන්ධ ලෙස අනුගමනය කරන්නට යැමේ හේතුවෙනි. දුම්වැටියක් උරා දුම්වළල පිට කරන පුරුදුකාරයකු දෙස බලා සිටින නවකයකුගේ සිතෙහි ඒ පුරුදුකාරයා අනුගමනය කිරීමට කිසියම් ආශාවක් ඇතිවන වා විය හැකි ය. ජැන්ඩියට ඇඳ-පැළඳ දැහිලිවලින් සැහැල්ලුවෙන් දුම්වැටිය රඳවා ගෙන කට කොණකින් දූමකේතු පිට කරමින් උජාරුවට සිටින වැඩිහිටියකු දකින ලාබාල අයකු තුළ අමුතු චමත්කාර හැඟීමක් දනවනවා විය හැකිය. මේ කිනම් හේතුවක් නිසා ඇරඹුවත් දුම්පානය අභිතකර පූරුද්දකි. මේ අභිතකර පූරුද්ද වඩාත් පුචලිත කරවීමට රූපවාහිනිය, චිතුපට හා වෙනත් මාධෳයන් මගින් කෙරෙන පුචාරක කටයුතු ලාබාල දරුවන් මේ පුරුද්දට නැඹුරු කරවා ගැනිමට බෙහෙවින් සමත් වී ඇත. සාහිතායේ, කලාවන්ගේ හා විවිධ කීඩාවන්ගේ දියුණුවට ඉමහත් සේ අධාර– උපකාර කරන මුවාවෙන් මේ දුම්වැටි නිපදවන මහා වාහපාරික ආයතන සිය පාචාරක දැල එලා නවකයින් දුම්පානයට ගොදුරු කර ගන්නා අයුරු ඉතා පැහැදිලිව දක්නට ඇත.

වෛදා මත නිසාත් වෙනත් විරෝධ වාහපාර නිසාත් දුම්බීමට විරුද්ධ යම් යම් පියවර ගැනීමට රජයට බලකෙරී ඇත. දුම්පානය සෞඛෳයට අහිතකර බව දැක්වෙන සටහනක් දුම්වැටි පෙට්ටියේ ම මුදුණය කිරීම, චිතුපට ශාලා, කියවීම ශාලා, රෝහල් ආදී ජනතාව ගැවසෙන තැන්වල දුම්බීම තහනම් බව දැක්වෙන පුවරු පුදර්ශනය කිරීම රජය විසින් ගෙන ඇති සමහර පියවර ය. දුම්පානය නැවැත්වීම තබා කිසියම් පුමාණයකට හෝ එය වළක්වාලීමටත් මේ පියවර සමත් වී ඇද්ද? දුම්වැටි උරන්නන් විසින් මෙබදු දැන්වීම් බරපතලලෙස සැලකිල්ලට ගැනේද?

බස්රථවල දුම්පානය කිරීම ඒවායේ ගමන් කරන අනිත් මගීන්ට ඉමහත් කරදර ගෙන දෙන්නක් බවට පත්ව ඇත. 'දුම්පානය කිරීමෙන් වළකින්න' දුම්බීම තහනම්' ආදී විවිධාකාර දැන්වීම් පුදර්ශනය කෙරුණත් බස්රථවල දුම්පානය දිගටම කෙරී ගෙන යයි. මෙයට එක් හේතුවක් වශයෙන් සමහරුන් දක්වන්නේ සෙසු මගීන් මේ සම්බන්ධයෙන් විරුද්ධත්වය පුකාශ නොකිරීමය. 'දුම්බීමට විරුද්ධවීමට ඔබට අයිතියක් ඇත' යන දැන්වීම බස් රියවල බහුලව දක්නට ලැබෙන්නකි. මෙයින් කියවෙන්නේ කෙනෙකු දුම්බොන විට අනික් අය ඒ සම්බන්ධයෙන් විරුද්ධත්වය පුකාශ කළ යුතු බවය. ශුි ලංකාවේ බස් රථවල දැනට ඇති අපහසුතාවයන්ට අමතරව තවත් පුශ්න එකතු කළ යුතුද? තද- බදය, ගැට කපන්නන්ගෙන් කාන්තාවන් අතර අවිතිතව හැසිරෙන්නන්ගෙන් බෙරී සිටීමට උපදෙස් දෙන දැන්වීම් පුවරු දැනට බස්රථවල මගීන්ට මුහුණ පාන්නට සිදුවන සමහර පුශ්න ගැන ඉභියක් කරයි. දුම් බොන්නන්ගෙන් බේරී සිටීමේ අයිතිය පුකාශ කරන්නට යාමෙන් තවත් පුශ්න ඇති කර ගැනීමට මගින් මැළිවීම පුදුමයක්ද? එවැනි අවස්ථාවක් බහින් බස්වීමකින් අවසන් වුවහොත් වාසනාවකි. දුම්බීමට විරුද්ධත්වය පාන්නට යැමෙන් පොලීසියේ හෝ රෝහලේ ලගින්නට සිදුනොවේ යයි හෝ සමහර විටෙක ඊටත් වඩා දරුණු ඉරණමකට ගොදුරු නොවේ යයි හෝ කාට නම් කිව හැකිද?

දුම්බීම පුද්ගල සෞඛායට අහිතකර බව පිළිගත් වෛදා මතය යි. අන් අය හමුවේ දුම්බීම ඒ අයගේ සෞඛායටත් අහිතකර ලෙස බලපායි. ගැබ්ගත් කාන්තාවන් අසල හිඳ දුම්බීම කෙතරම් අසාධාරණ කිුියාවක්ද? ආශ්චාශ කරන දුම්කොළ දුම කුසෙහි සිටින දරුවාටත් බලපාන බව මේ දුම්බොන අය මොහොතකටවත් සිතන්නේ නැතුවා සේ ය.

පියවරුන්, වැඩිහිටියන් කුඩා දරුවන් නළවමින් දුම් වැටියක් ඉරීම සුලභ දර්ශනයකි. මෙය දරුවන්ට කෙතරම් අහිතකර ලෙස බලපාන්නේදැයි ඔවුන් සිතා බැලිය යුතු ය. දරුවන් ඉදිරියේ දුම්වැටි ඉරීම මගින් පියවරුන්, වැඩිහිටියන් ඔවුන්ට සපයන ආදර්ශය කෙරතම් අහිතකරද? දුම්පානයට ඇබ්බැහි වුණ අයගේ දරුවන් ශ්වසනරෝගවලට ගොදුරු වීමට ඇති ඉඩ පස්තා අධික බව වෛදාවරුන් මතය ය. මේ නිසා අන් අය හමුවේ දුම්බීම නිසා ඇතිවිය හැකි අතුරු පුශ්න ගැන විශේෂ සැලකිල්ලක් දැක්වීම ඉතා වැදගත් ය. මුඛයෙහි පිළිකා ඇති වීමට, හෘදයාබාධ ඇති වීමට, ශ්වාසනාලයේ කිුියාකාරීත්වයට බාධා පැමිණ වීමට දුම්බීම බෙහෙවින් බලපාන බව වෛදා විදාහව මගින් සොයා ගෙන ඇත. මුදල් වියදම් කර නිකරුණේ මේ තරම් පුශ්න රාශියක් ඇති කර ගැනීම කෙතරම් අනුවණ කමක්දැයි සිතා බැලිය යුතු නැද්ද?

## මත්කුඩු භාවිතය

පසුගිය දසක දෙකක පමණක කාලයක සිට පටන්ගෙන, වැඩී, සීසුයෙන් පැතිරී ජනතාව විනාශ මුඛයට ඇදගෙන යන භයානකම උවදුර බවට පත්ව ඇත්තේ මත්කුඩු භාවිතය ය. මේ නිසා ඇති වුණ ජීවිත විනාශ, පවුල් කඩාකප්පල් වීම, හා මෙයට අනුබද්ධව කෙරෙන සොරකම් ආදිය සමාජය දෙදරුම් කවා ඉරිතැළීමට පත් කරීමට සමත් වී ඇත.

මත්කුඩු භාවිතය ශී ලංකා සමාජයට පමණක් සිමා වුණ පුශ්නයක් නොවේ. මෙය සෑම රටක ම ඔඩු දුවා ඇති තුවාලයක් බළු ය. මෙය පිටුපස සිටින බලවේග සමහර රටවල රජයන් පවා අභිභවා යන බව නොරහසකි. මාපියා නමින් හැදින් වෙන මේ අළුගෝසු සංවිධාන විනාශ කිරීමට තබා, පාලනය කිරීමටවත් සමහර රජයන් සමත් වී නැත. බොහෝ රටවල ඉහළ පෙළේ දේශපාලඥයින් උසස් නිලධාරීන් මෙම කෲර සංවිධානවල අතකොළු බවට පත්ව ඇත. අතිශයින් සශීක ජාතාන්තර මුදල් ගැරීමේ ජාවාරමක් බවට පත්ව ඇති මත්කුඩු වෙළදාම ශී ලංකාව ද දැඩිව ගුහණයට ගෙන ඇති බව ඉතා පැහැදිලි ය. මත්කුඩු ජාවාරම ආශීනව ඇතිවන මිනීමැරුම්,

මංකොල්ලකෑම් ආදිය මෙම උවදුර කෙතරම් වනාප්ත වී සමාජය වෙළාගෙන පැතිරී ඇද්ද යන්නට සාක්ෂි දරයි.

ආරම්භයේ දී මත්කුඩු භාවිතයට ඇබ්බැහි වුවෝ තරුණයෝ ය. දැන් වයසින් මේරු අය ද මෙයට ගොදුරු වන බව වාර්තා වේ. මේ ඇබ්බැහි වීම මත්පැනට දුම්වැටියට ඇබ්බැහි වීමට වඩා අතිශයින් භයානකය. මෙයින් ගැලවීම අතිශයින් දුෂ්කරය. යම්හෙයකින් ගැලවීමට හැකි වුවහොත් , එවිට කල්පමා වුණා වැඩි විය හැකි ය. මත්කුඩු භාවිතයේ දුර්විපාක කෙතරම් භායානක ද යත් එය සිරුරෙහි සාරය උකහා බී පුද්ගලයකු හුදු රොඩ්ඩක්, හපයක් බවට පත් කරයි. ඔහුගේ මනස අබල- දුබල කොට ඔහුව හෝන්දු මාන්දු තත්ත්වයකට පත්කර අමු- අමුවේ උන්මත්තකයකු කරයි.

මත්කුඩු භාවිතයට පුරුදු වුවකු එහි වහලකු බවට පත්වීම අනිවාර්ය සේ ය. මත්කුඩ ඔහුගේ ජීවිතයේ පාලන බලවේගය බවට පත්වේ. ඔහුගේ සිත -කය දෙක ම මත්කුඩු ඉල්ලන්නට පටන් ගනී. මේ ඉල්ලුම සපයා ගැනිමට මත්කුඩු වහලා ඕනෑම දෙයක් කරන්නට පෙළඹේ. මත්කුඩු ගැනිමට මුදල් නොදුන් විට මව්- පියන් අමු- අමුවේ මරා දැමූ මෙබදු මත්කුඩු ආසක්තයින් ගැන ජන මාධා මගින් අසන්නට කියවන්නට ලැබේ. මත්කුඩු සඳහා මුදල් සොයා ගැනිමට සොරකමට පෙළඹීම දැන් ශී ලංකාවේ සුලහ සිදුවීමකි. වේලෙන්නට වැල්වල දමා ඇති රෙදි, සෝදන්නට ළිද ළහ, පයිප්ප ළහ තබා ඇති හට්ටි, මුට්ටි සොරකම් කිරීමෙන් පටන් ගත්තා මොවුහු කුම කුමයෙන් මහා පරිමාණයේ සොරකම්වලට පෙළඹෙකි. මත්කුඩු ජාවාරම්කරන මැර කල්ලි අතර නිතර ඇති වන වෙඩි හුවමාරු, මිනීමැරුම් සමාජ සාමයට බාධාවක් බවට පෙරළෙමින් පවතී. රන් මාලයක්, වටිනා අත්

ඔරලෝසුවක් පැළඳ මහදවල් පවා කාන්තාවකට මහ මග යෑමට අපහසු තත්ත්වයක් උදාවී ඇත. වේන් කඩන බයිසිකල් කාරයින් ගැන අසන්නට නොලැබෙන දවසක් නැති තරම් ය. ඇහිලි කපා රන්මුදු පැහැර ගන්නා දවස වැඩි ඇතක් නොවනු ඇතැයි සිතීමට තරම් මත්කුඩු භාවිතය දැන් සමාජය අරක්ගෙන ඇත.

මත්කුඩු උවදුර මර්දනය කිරීමට ශීලංකා රජයටත් විශාල වියදමක් දැරීමට සිදුවී ඇත. ඒ සඳහා වෙන් වුණු ආයතනයක් ද ලංකාවේ කියාත්මක වේ. මෙය පොලීසියට පුශ්න රාශියක් ඇතිකර ඇත. රටතුළ පවතින වාර්ගික යුද්ධයට මුදල් සැපයීමේ එක් පබල මාර්ගයක් ලෙස මත්කුඩු ජාවාරම යොදා ගැණේ. එක් අතකින් යුද්ධයෙන් තරුණ ජීවිත විනාශ වන අතර අනික් අතින් මත්කුඩු භාවිතයෙන් තරුණයෝ කාලකණ්නි වී වැනසෙකි. දුකට, කරදරයට, විනාශයට පත් වන්නේ මත්කුඩුවලට ඇබ්බැහි වුවන් පමණක් නොවේ. ඔවුන්ගේ පවුල්වල අයද මේ හේතුවෙන් ඉමහත් පීඩාවන්ට ගොදුරු වෙකි. නඩු හබවලට වියදම් කිරීමට, පුනරුත්ථාපනය සඳහා වියදම් කිරීමට මුදල් සොයා ගැනිමට තමන් සතු සුඑ- සුඑ පෞද්ගලික දේපොල පවා විකුණා අසරණ තත්ත්වයට පත් වුණු දෙමව්පියෝ වෙකි. මත්කුඩු බාවිතයට ඇබ්බැහි වුවකුට දාව උපදින දරුවන්ට පවා ඔහුගේ පව්වලට කර ගැසීමට සිදු වේ.

මත්කුඩු ජාවාරම් කරුවන්ට එරෙහිව කියා කිරීම පහසු නැත. ඒ එය ජාතාන්තර මැරකල්ලි මගින් පාලනය කෙරෙන, සැහෙන දුරකට දේශපාලන නායකයින්ගේ අනුගුහය ලබන ජාවාරමක් වන හේතුවෙනි. එහෙත් මේ නිසාම එම ජාවාරම් කරුවන් ඉදිරියේ පාලකයින් අසරණ විය යුතු නැත. ජතාන්තර වශයෙන් හඩක් ඇති කොට මේ උවදුර ට එරෙහිව ජාතාන්තර සහයෝගය ලබා ගෙන එය යටත් පිරිසෙයින් මෙල්ල කර දැමිය යුතු ම ය. ඒ සදහා ශීලංකාව ඇප කැපවී කිුිිිියා කිරීම මත්කුඩු භාවිතය වහාප්තවීම හේතු කොට ගෙන ඇති වී තිබෙන දූර්භාගහයේ අඳුරු වලාපටලය මදක් හෝ ඉවත් කොට සෞභාගහයේ සිහින් නව හිරුකිරණ පතිත කරවීමට හේතු වී ඇත. මේ උනන්දුවේ , උත්සාහයේ බලය දූර්වලවන්ට ඉඩ නොදී ඉදිරියට ම ගෙන ගිය හොත් නුදුරු - අනාගතයේදී මෙම උවදුර තුනි වී යනු ඇතැයි බලාපොරොත්තු තබා ගත හැකි ය.

#### ඒඩ්ස් වෛරස

මෑතකදී සමාජය ගිල ගැනිමට පැමිණ සිටින තවත් රුදුරු රකුසකු නම් ඒඩස් වෛරසය ය. ලිංගික සම්බන්ධතා මුල් කොට ගෙන පැතිරෙන මෙම වෛරසය නොයෙකුත් ලෙඩ - රෝගවලට ඔරොත්තු දීමට ශරීරයේ ඇති නිජ ශක්තිය දිය කර හැර කෙනෙකුගේ සිරුර ඕනෑම රෝගයක් රෝපණය වීමට යෝගන සරුසාර තවානක් බවට පත් කරයි. පුතිශක්තිකරණය හීනවීම නිසා ඕනෑම සුළු රෝගයක් මාරන්තික රෝගයක තත්ත්වයකට පෙරළිමට ඉඩ පස්තා මෙයින් සැලසේ. ඒඩස් වෛරසය ශරීර ගත වීම නිසා ඒඩස් රෝගීන් බවට පත් වූ අයගේ මෙන් ම රෝගවාහක තත්ත්වයේ සිටින්නන්ගේ පුමාණය ද අති විශාලය.

නව විවෘත ආර්ථික පුවණතාවත් සමග අත්වැල් බැඳගෙන ආර්ථික වුහුහයේ ඉතා වැදගත් ස්ථානයකට පත්ව ඇති සංචාරක වාහපාරය මෙම වෛරසය බෝ කිරීමට ලංකාව සරුසාර තෝතැන්නක් බවට පත්කොට ඇත. මෙයට ගොදුරු වන්නේ වැඩිහිටි ගැහැණු - පිරිමි පමණක් නොවේ. සංචාරක වාහපාරය සමග ළමා අපචාර බහුල වීම නිසා ගැහැණු- පිරිමි ළමුත්ට ද ඒඩ්ස් වෛරසය දායාදයක් වේ. සිරුරේ ලේ සමග මිශු වී පැතිරෙන මේ වෛරසය ලිංගික සම්බන්ධතාවන්ට වෙනස් වූ වෙනත් කුම මගින් ද ශරීරගත විය හැකිය. උරා බී මත්කුඩු භාවිතය කරන්නන් මෙන් මත්දුවා සිරුරට එන්නත් කර ගන්නෝ ද වෙකි. එකම සිරින්ජය යොදා ගනිමින් මෙලෙස සිරුරට මත්දුවා විද ගැනීම ඒඩ්ස් වෛරසය ශරීරගත වීමට පධාන මාර්ගයක් බව වෛදාවරු පෙන්වා දෙකි. ඒඩ්ස් වෛරසය ශරීර ගත වූවකු පාවිච්චි කරන ලද සිරින්ජයේ ඉදිකටුවට යොදාගෙන වෙනත් අයකු මත්දුවා සිරුරට විද ගන්නා විට වෛරසය සිරුරට ඇතුල් වේ. මත්දුවා විද ගැනිමේ දී පමණක් නොව, ලෙඩ – රෝගවලට පුතීකාර වශයෙන් සිරුරට බෙහෙත් එන්නත් කිරීමේදී ද ඒඩ්ස් වෛරසය ශරීර ගත වීම සිදු විය හැකි ය. එනිසා ඕනෑම අවස්ථාවක බෙහෙත් එන්නත් කිරිමේ දී අඑත්, විෂබීජ නසන ලද ඉදිකටු භාවිත කිරීම ඉතා වැදගත් ය.

වසංගතයක් තරමට පැතිරී නැතත් ඒඩ්ස් වෛරසය බෝ වීම එන්න එන්නම වැඩි වන බව වෛදාපවාර්තා අනුව සනාථ වේ. පුතිකර්ම කිරීමට එය වසංගතයක් තත්ත්වයට පත්වන තුරු බලා සිටිය යුතු නැත. රජය මගින් මෙන් ම රජයේ නොවන ආයතන මගින්ද ඒඩ්ස් වෛරසය පැතිරීම වැළැක්වීම ට නොයෙකුත් කියාමාර්ග ගෙන ඇත. මෙම වෛරසය පැතිරීම මේ තරමින්වත් පාලනය කිරීමට හැකි වී තිබෙන්නේ මේ කියා මාර්ගයන් නිසා ය. එහෙත් මෙයින් සැහීමකට පත්විය යුතු නැත. ලැවිගිනි මෙන් පැතිරී සමාජය ම විනාශ කළ හැකි මෙවන් උවදුරු ගැන නිරන්තර අවධානය යොමු කිරීමෙන් වෛරසය පැතිරීමට ඇති සියලු මාර්ග ආවරණය කළ යුතු ය. සංචාරක වාහපාරය දියුණු කරන අතර එයින් උද්ගත විය හැකි මෙවන් නොයෙකුත් අතුරු-ආන්තරා ගැන අවදියෙන් සිටිම ද වැදගත් ය.

### සුදුව

සූදුවත් අනාදිමක් කාලයක සිට සමාජයට අහිතකර ලෙස බලපාන්නකි. රාජායන් පවා පරදුවට තබා සුදු කීඩාවෙහි යෙදුණු රජවරුන් ගැන පැරණි ඉන්දීය සාහිතායෙහි සඳහන් වේ. බුද්ධකාලීන භාරතීය සමාජයේ ද සූදුව සමාජ වාඃසනයක්ව පැවතී බව එය 'භෝග අපාය මුඛය' වශයෙන් නම් කර තිබීමෙන් ම පැහැදිලි වේ. සූදුවෙහි දුර්විපාක සයක් සිහාලෝවාද සූතුයෙහි දැක්වේ. දිණු විට සතුරන් ඇති වීම, පැරදුණු විට ශෝකය ඇති වීම, ධනය විනාශ වීම, උසාවිය ආදී තැන්වල දී සූදුකාරයන්ගේ වචන නොපිළිගැනීම, මිතුරන්ගෙන් අවමන් ලැබීම, සුදුකාරයකු යන පුචාරය පැකිරීම නිසා ආවාහ- විවාහ ආදිය කර ගැනිමට අපහසු වීම මේ දුර්විපාක ය. මීට අමතරව තවත් නොයකුත් දුෂ්කරතාවන්ට ගොදුරුවීම ට සිදුවන බව ඉතා පැහැදිලිය. ධන විතාශය හේතු කොටගෙන ණය ගැකි බවට පත්වීමට සිදුවේ. ණයගැති වීම කාමභෝගී ගිහියකු කාලකණ්නියකු බවට පත් කරන ආකාරය අංගුත්තර නිකායේ ඉණ සුනුයේන් මනාව විස්තර කෙරේ. ආත්ම ගෞරවයට හානි පැමිනීම, බිරිද දූ-දරුවන් ඇතුළු පවුලේ උදවිය නින්දාවට ලක්වීම, පවුල් ජීවිතය අඩදබර සහිත වීම ආදී නොයෙකුත් කරදර ඇතිවීමට ණය ගැකිවීම හේතු වේ.

සූදුවත් එක්තරා ඇබ්බැහියකි. සුදුව ජීවතෝපාය මාර්ගයක් තරමට යොදා ගන්නා අය ද නැත්තේ නොවේ. සූදුවට යොමු වුණු විට සුරාවට, ගණිකා ඇසුරට හා වෙනත් දුෂ්චරීතයන්ට නැඹුරු වීම නිතැකින් ම වාගේ සිදුවේ. මේ සියලු දුෂ්චරිත එකට අත්වැල් බැඳගෙන ඇති ඒවාය. දුප්පත් පවුල්වල මෙන්ම ධනවත් පවුල්වල ද සූදුව පුරුද්දක් කොටගත් අය වෙති. මේ දෙගොල්ලන්ගේ ම අවසාන ඉරණම නම්, විනාශයට යෑමය.

ලොතරැයි ද දැන් සුදුවක් තරමට ම වාහප්ත වී ඇත. හදිසි ධන ලාභ බලාපොරොත්තුවෙන් අතේ - මිටේ ඇති කිසියම් සුළු මුදලක් හෝ වැය කොට ලොතරැයියක් ගැනිම දැන් ගැහැණු -පිරිමි සියල දෙනාගේ ම සිරිත ය. දරුවෝ ලොතරැයි අළෙවි කරකි. ලොතරැයි අළෙවිකරන්නන් ශබ්ද විකාශන යන්නු යොදා ගනිමින් කරන බෙරිහන් දීම කණට යවුල් අනින්නාසේ ය. මීට දසක දෙකකට පමණ පෙර තිබූ ශීී ලංකාවේ තත්ත්වය මේ තරම් වේගයෙන් වෙනස් වූයේ කෙසේද? ලොතරැයි වාාපාරය රාජානුගුහයෙන් සිදුවන්නකි. එය සූදුවක් නොව වාසනාව උරගා බැලීමක් යයි කෙනෙකුට තර්ක කළ හැකි ය. සූදුවත් වාසනාව උරගා බැලීමක් නොවේද? වාසනාව උරගාබැලීමට තම ආදායමෙන් සැලකිය යුතු පුමාණයක් ලොතරැයි මිළදී ගැනීම සඳහා කැප කරන අය සිටින බව රහසක් නොවේ. දිනෙන් දින ම අඑත් ලොතරැයි බිහිවීමෙන් ම එය පොදු ජනතාවට කෙතෙරම් දූරකට බලපා ඇද්ද යන්න පැහැදිලි ය. ලොතරැයිවලින් බලාපොරොත්තු වන්නේ වරින් වර ධනපතියන් බිහි කිරීම තොවේ. හැකි පමණ මහජන මුදල් සූරා ගැනීම ය. එය සරුවට සිදුවන බව නම් ඉතා පැහැදිලි ය.

# 10. සියදිවි නසා ගැනීම

සීයදිව් නසා ගැනීම අනින් ද ලංකාව ඉතා ඉහළ තත්ත්වයක එනම්, පළමුවන හා දෙවන තත්ත්වයන්හී පසුවන බව සංඛාාලේඛන අනුව පෙනේ. මේ වන විට කාන්තා සියදිව් නසා ගැනීම අනින් ලෝකයේ මුල් තැනත් පරිමි සියදිව් නසා ගැනීම අනින් දෙවන තැනත් හිමිකර ගැනීමට ශී ලංකාව සමත් වී ඇත. වත්මන් ශී ලංකා සමාජය කෙතරම් පීඩනයකට හසු වී පවතී ද යන්න ගැන මීට වඩා වෙනත් සාධකයක් අවශා නැත. ඉහත සඳහන් කෙරුණු නොයෙකුත් සමාජ වාසන සෘජුව හෝ වකුව මේ තත්ත්වයට බලපාන බව දක්නට ඇත.

සියදිවි නසා ගැනීම පිළිබඳව පර්යේෂණයක යෙදුණු සමාජ විදාහඥයෝ මෙවන් තත්ත්වයක් ඇතිවීමට උපස්තම්භක වූ හේතු රැසක් දක්වති. මානසික හා කායික පීඩනය , දොම්නස, ආර්ථික පීඩනය දෙමව්පියන්ගේ අඩදබර, පියාගේ බීමත්කම, දෙමව්පියන්, විශේෂයෙන් ම මව රැකියාව සඳහා පිටරට යෑම, දෙමව්පිය සෙනෙහස අහිම්වීම, පේමසම්බන්ධතා කඩවීම, පැරණි ගැම් පරිසරයයෙන් නවජනපදවලට සංකුමණය වීම ආදී නානා විධ හේතු සියදිවි නසා ගැනීම්වලට බලපාන බව ඔවුහු පෙන්වා දෙති. මේ අතර මාධා මගින් කෙරෙන අනිසි බලපෑමද තවත් හේතුවකි. කෘමිතාශක බෙහෙත් වර්ග ඉතා සුලභව පැවතීම සියදිවි නසා ගැනීම පහසු කිරීමට හේතු වී ඇත.

කිතම් හේතුවක් නිසා සියදිවි නසා ගත්තද එය සමාජයට බෙහෙවින් අභිතකර පුතිඵල ගෙන දෙන්නක් බව අමුතුවෙන් කිව යුතු නැත. සියදිවි නසා ගන්නා සංඛාාවෙන් වැඩි පුමණයක් තරුණ තරුණියන් වීම මේ තත්ත්වය තවත් උගු කරයි. එක් අතකින් කැරලි ගැසීම් නිසා තරුණ– තරුණියන් විශාල පිරිසක් ජීවිතක්ෂයට පත්ව ඇත. මෙය අනාගතයට අභිතකර ලෙස බලපාන බව නිසැක ය. මෙවන් තත්ත්වයක දී තරුණ තරුණියන් දිවිනසා ගැනීම මෙම තත්ත්වය තවත් සංකීර්ණ එකක් බවට පත් කරයි. තරුණ –තරුණියන් අභිමි වීම රටේ ශුම බලකාය විනාශ වී යැමකි. මෙය දේශීය කෘෂිකර්මික වාහපාරයට මෙන් ම, විදේශීය බහුජාතිකයින් විසින් ඇරඹෙන නොයෙකුත් කාර්මාන්ත ආයතනයන්ට ද ශුම බලකාය අංශයන් බලපානු ඇත. මේ තත්ත්වය රටේ ආර්ථික පුවර්ධනයට අතිශයින් අභිතකරයි.

එපමණක් නොව සිය දිවි නසා ගැනීමට තැත් කරන්නවුන් බේරා ගැනිමට, ඔවුන්ට පුතීකාර කිරීමට විශාල මුදලක්, ශුමයක් වැය කිරීමට ද රජයට සිදු වේ. තරුණ දූ -පුතුන් අභිමි වීමෙන් අසරණ භාවයට පත්වන පවුල්වල නඩත්තුව සඳහා ද රජයට උරදිමට සිදු වේ. කුමන අංශයකින් බැලුවත් සියදිව් නසා ගැනිම සමාජයට අභිතකර බව ඉතා පැහැදිලි ය.

මෙය අවශායෙන් ම වළක්වා ලිය යුතු තත්ත්වයකි. සියදිවි නසා ගැනිමට තැත්කිරීම නීතියෙන් දඩුවම් ලැබිය යුතු වරදකි. නමුත් නීතියෙන් දඩුවම් කිරීමෙන් මේ පුශ්නය බේරාගත හැකි ද? ආධාාත්මික, ආර්ථික, සමාජීය ආදී නොයෙකුත් අංශයන්ගෙන් මේ පුශ්තය වඩා ගැඹුරින් සලකා බැලීම ඉතා අවශාය. දෙමාපියන් දරුවන් තේරුම් ගත යුතුය. ඔවුන්ගේ පුශ්ත ගැන වඩා විවෘතව, සානුකම්පිතව සලකා බැලිය යුතුය. ගුරුවරුන් දරුවන් තුල ආත්ම විශ්වාසය දියුණු කළ යුතු අතර ආවේගයන්ට වහල් නොවී පුළුල්ව පුශ්ත දෙස බලන ආකාරය ඔවුන් තුළ පුගුණ කළ යුතු ය. පැවිදි පක්ෂය තරුණ- තරුණියන්ට ජීවිතය පිළිබඳව ගැඹුරු අවබෝධයක් ලබා දීමටත් පුශ්ත ඉදිරියේ නොසැලී -තොබියව මුහුණ දීමට අවශා පෞරුෂයක් වර්ධනය කරවීමටත් පියවර ගත යුතු ය. ජනමාධායන් හරවත් ආකල්ප වර්ධනය කිරීමටත් උසස් සාරධර්ම තරුණ- තරුණයින්ගේ සිත් තුළ රෝපනය කිරීමටත් උත්සුක විය යුතු ය. මේ අතර රජය තරුණ- තරුණයින්ගේ පීඩනයට හේතු වී ඇති අසාධාරණය, අසමානාත්මතාව, විසම ධනවිහජනය ආදිය තුනී කර නැති කොට, ආර්ථික අංශයෙන් තරුණ- තරුණියන් උදෙසා දියහැකි සියලු සහන සැලසිය යුතු ය.

මේ සියලු වාසනයන් සමාජයෙන් තුරන් කරලීම, ඒවා මර්දනය කිරීම, රජයට හා වෙනත් රජයේ නොවන ස්වේච්ඡා ආයතනවලට පවරා සිටිය යුතු නැත. මේ විවිධාකාර සමාජ උවදුරු මර්දනය කිරීමේ අතිශය වැදගත් කාර්ය භාරයට සෑම පුද්ගලයකු ම ශක්ති පමණින් කියාකාරීව දායක විය යුතු ය. තමන්ව දැනුවත් කර ගැනීමෙන් , සෙස්සන් දැනුවත් කරලීමෙන්, මේ සම්බන්ධයෙන් රජයේ හා වෙනත් සංවිධාන මගින් කෙරෙන විවිධාකාර කටයුතුවලට අත -හිත දීමෙන් සැවොම මේ සමාජ ශෝධන වාහපාරයන්ට උපකාරී විය යුතුය. එක් එක් තැනැත්තා ඒ ඒ තැනැත්තාගේ වගකීම හරියාකාරව ඉටු කළහොත් ඉහත කී වාසන බොහෝ දුරට සමනය කර ගත හැකි ය. මේ හැරෙන්නට මෙම තත්ත්වය පිළිබඳ ව මැසිවිලි නගමින්, පැමිණිලි කරමින්, එකිනෙකාට දොස් පවරමින් කථාවෙන් පමණක් උනන්දුව දක්වමින් සිටියොත් අප සැවොම මේ වෘසනයන්ට කිසියම් ආකාරයකින් ගොදුරු වීම ඒකාන්ත ය.

සියදිවි නසා ගැනිම බුදුදහමින් අනුමත නොකෙරේ. බුදුන් වහන්සේගේ ධර්මයේ හරය නම්, දුක පිළිබඳව පැහැදිලි අවබෝධයක් ලබා දීමත් , එම අවබෝධය මත පිහිටා දුකින් මිදීමට මග පෙන්වීමත් ය. දුකින් මිදීමට මහ පෙන්වන දහමක් දුක නිසා සියදිවි නසා ගැනිමට අනුබල දෙන්නේ නැත. දුකට යට වී පරාජය පිළිගෙන සියදිවි නසා ගැනිම දුක ජය ගැනීමක් නොව, දුක කල් දැමීමකි. පුනරුත්පත්තිය ගැන උගන්වන බුදුදහම මරණය සලකන්නේ පිවිත දෙකක් වෙන් කරන අවස්ථාවක් ලෙස පමණි. එහෙයින් මරණින් සිදුවන්නේ දුක තාවකාලික ව ඇණ හිටීමක් පමණි. කිසියම් ආකාරයකින් නැවත උප්පත්තියක් ලැබූ විට නැවත දුකට මුහුණ පාන්නට සිදුවන නොයෙකුත් පුශ්න හැදින්වෙන්නේ අපට මුහුණ පාන්නට සිදුවන නොයෙකුත් පුශ්න ය. ඒ පුශ්න අවබෝධ කොට ගෙන ඒ අවබෝධය අනුසාරයෙන් විසදුම් ලබනවා විනා, සියදිවි නසා ගැනීමෙන් පුශ්න විසදා ගත නොහැකිය යන්න බෞද්ධ මතය වේ.

#### සහන මරණය

සුව නොකළ හැකි රෝගවලින් පෙළෙමින් සිහිසන් නොමැති 'දර කොටයක් ' 'එළවඑවක් ' 'ගස්ලබු ගෙඩියක් 'වාගේ ඔහේ පවතින අයකුට සහනය ලබා දීම පිණිස ඔහුට මිය යන්නට සැලැස්විය යුතු ද යන්න වෛදා ක්ෂේතුයේ මෙන් ම සදාචාර ධර්ම ක්ෂේතුයේ ද විවාදයට තුඩු දී ඇති පුශ්තයකි. පායෝගිකව සලකා බලන කල සෑම අතකින් මැරී ඇතැයි සැලකිය හැකි අයකු බෙහෙත් මගින් , නවීන වෛදා උපකුම මගින් පිවත් කරවා ගෙන යෑම එම රෝගීයාට කරන බලවත් අසාධාරණයක් යයි එක් පාර්ශවයක් කියයි. එපමණක් නොව, මෙය රෝගියාගේ නෑදැහිතම්තුරන්ට ද ඉමහත් දුක් ගෙන දෙන්නක් බවට තර්ක කරන ඔවුහු , එබදු රෝගියකු ඉක්මනින් මරණයට පත්වේ නම් එය එම රෝගියාටත්, ඔහුට ඉතා කිට්ටුවෙන් සම්බන්ධ අයටත් මහත් සහනයක් ගෙන දෙනු ඇතැයි ද තර්ක කරති.

මෙයට විරුද්ධව තර්ක කරන අය කියා සිටින්නේ කිසියම් ආකාරයකින් රෝගියාගේ පණ රැදී ඇත්නම් සියලු දෙනා ම උත්සාහ ගත යුත්තේ ඔහු බේරා ගැනිමට බව ය. කිසියම් අද්භූත කුමයකින් ආශ්චර්යමත් සිදුවීමකින් ඔහු සුව අතට හැරුණොත් තත්ත්වය කුමක් වේදැයි මේ අය පුශ්න කරති. මොලය සම්පූර්ණයෙන් කිුිිියා විරහිත වීම, නැතහොත් මොලය මියයැම කෙනකු මරණයට පත්වීම හා සමාන බව සාමානායෙන් පිළිගැණෙන වෛදාා මතය ය. එහෙත්, මෙවන් තත්ත්වයක සිට වූවත් කිසියම් ආශ්චර්යයකින් පුද්ගලයකු කුමයෙන් සුවපත් විය හැකි යයි ඔවුහු කියා සිටිති. මෙලෙස මිය ගිය අය ලෙස සලකනු ලැබුණු සමහරුන් සුවපත් වී ඇති බව ද ඔවුනු පෙන්වා දෙනි. තවත් අතකින් තර්ක කරන ඔවුන් කියා සිටින්නේ මෙලෙස සහන මරණය පිළිගනු ලැබුණොත් එය වැරදි අන්දමට පාවිච්චි කිරීමට ද බොහෝ ඉඩ ඇති බව ය. වෛදාවරුන් පමණක් නොව, මහළු, රෝගී දෙමව්පියන් මහත් බරක්, කරදරයක් කොට සලකන දරුවන් පවා මෙම අවස්ථාවෙන් පුයෝජන ගැනිමට පෙළඹෙනු ඇතැයි ඔවුහු තර්ක කරති. එබදු දුක්ඛිත , අසරණ

නිෂ්පල තත්ත්වයකට පත්ව ඇති අයකුට සහන මරණයක් සැලසිය යුතු යයි කියන අය එසේ කියන්නේ හුදෙක් රෝගියාට ඇති අනුකම්පාවෙන් ම ද? මෙය මතභේදයට තුඩු දෙන්නකි. මේ පරානුකම්පාවට වඩා ආත්මානුකම්පාවෙන් මෙහෙයවනු ලැබීමෙන් ඇති වන හැගීමෙන් විය නොහැකි ද? අප කවුරුත් බොහෝ දුරට ආත්මාර්ථකාමී වන නිසා මෙම තර්කයේ ද කිසියම් සාධාරණත්වයක් ඇති බව පෙනී යයි.

මෙලෙස බලත කළ 'සහත මරණය' පිළිබඳ පක්ෂව හා විපක්ෂව නොයෙකුත් තර්ක - විතර්ක ඉදිරිපත් කළ හැකි බව ඉතා පැහැදිලිව පෙනේ. මේ සියලු ම තර්ක විතර්කයන්හි එක්තරා සාධාරණත්වයක් ද ඇති බව දක්නට ඇත. එහෙත් , බෞද්ධ ඉගැන්වීම අනුව බලන කල පෙනී යන්නේ 'සහන මරණයක් සැලසීමට ඉඩක් නැති බවය. එයට මූළික හේතුව නම්, මෙය 'පාණාකිපාත' ගණයට ඇතුළත්වීම ය. සහන මරණයක් ලබා දීම පුංණයක් නැති කිරීමකි. මරණය සුබදායක යයි වර්ණනා කොට සියදිව් නසා ගැනීමට අනුබල දීම, සියදිවි නසා ගැනීමට පෙළඹවීම, ඒ සඳහා ආයුධ ආදිය සැපයීම පවා මනුෂා ඝාතනයක් සේ විතය පිටකයේ හැඳින්වේ. මේ පෙළඹවීම කරනු ලබන්නේ සුව කළ නොහැකි රෝගයකින් පෙළෙන අයකු එම දුක්ඛිත තත්ත්වයෙන් බේරා ගැනීමේ චේතනාවෙන් වුවත්, එයත් සැලකෙන්නේ 'පාණාකිපාත' කර්මයක් ලෙසය.

දැනුවත්ව ම පුාණසාතයක් කිරීම යහපත් කිුියාවක් වශයෙන් හැඳින්වීම බුදුදහමට එකහ නැත. අනුකම්පාව, දයාව, කරුණාව ආදී වේතනා සමග පුාණසාත වේතනාව සිතෙහි එකට ඉපදිය හැකි ද? පුාණසාතය කිසියම් ආකාරයකින් හෝ ස්වාර්ථය ද සමග මුසු වුවකි. සුවකල නොහැකි තත්ත්වයේ තම කිට්ටු ඤාතියකු මිය යෑම වඩා හොඳ යයි කියත, සිතන අවස්ථාවක තම සිතැගි සියුම් ලෙස පරීක්ෂා කිරීමෙන් එබඳු සිතුව්ලිවල මුල ස්වාර්ථය සමග මුසු වී ඇති බව මනාව පැහැදිලි වනු ඇත. ඒ හැර සියලු ම කියාවන්හී හොඳ- නරක මැතිය යුත්තේ මුඛා වේතනාවෙන් ම පමණක් නොවේ. කියාවේ පුකිඵලය ද එම කියාවේ හොඳ -නරක මැනීමට සාධකයක් කරගත යුතු ය. යහපත් වේතනාවකින් කරන කිසියම් කියාවක් හානිකර, අහිතකර පුකිඵල ගෙන දෙන බව හැඟී යන්නේ නම් එයින් වැළකී සිටීම අනිවාර්යය. බෞද්ධ ඉගැන්වීම එයයි.

තමන්ගේ ම ජීවිතය නැතිකර ගැනීම පවා අනුමත නොකෙරෙන විට, හේතුව කුමක් වුවත්, ඓතනාව කුමක් වුවත් අත් අයගේ ජීවිත නැති කිරීමට ගන්නා කියා මාර්ගයක් බුදුදහමින් අනුමත කෙරේ යයි බලාපොරොත්තු විය හැකි ද? ජීවත් විමේ අාශාව සියලු ම පුාණීන්ට පොදු බවත්, සියලුම පුාණීන් දඩුවමට, මරණයට බිය බවත් බුදුදහම පිළිගනී. එසේ නම්, කෙනෙකුගේ දිවි තොර කිරීමට තවත් අයකුට තීරණය කළ හැකි ද? අභාගායම්පන්න තත්ත්වයකට පත් තැනැත්තා විසින් ඉල්ලා සිටියත් කෙනෙකුට මරණයක් ලබා දීම එබදු ඉල්ලීමක් වර්ණනා කිරීම හෝ අනුමත කිරීම බුදුදහමට එකහ නැත.

#### මරණයට මුහුණ පැම

උපත් සියලු දෙනාට ම මරණය උරුමය, උපත ඇති තැත මරණය පවතී. උපත හා මරණය එකම ලණුවක දෙකෙළවර බදු ය. අපි සියලු දෙනා ම මේ බව හොඳින් දනිමු. ඇත්ත වශයෙන් ම ජීවත් වන්නාට මරණය නියත බව මනාව තේරුම් ගැනීමට හැකියාව ඇත්තේ ද මිනිසාට ම ය. එහෙත් මිනිසා මරණයට අතිශයින් බියක් දක්වයි. ඒ අන් කිසි හේතුවක් නිසා නොව සෙසු ජීවිත්ට මෙන් ම මිනිසාට ද මරණය පිළිකුල් හෙයිනි. අපට පිළිකුල් වු නිසා ම, අපට රිසි නොවන නිසා ම නොමැරී සිටිය හැකි නොවේ. මරණයට ඇති බිය නිසා ම මරණය අප බොහෝ දෙනෙකුට පුශ්නයක් වී තිබේ. ඇත්ත වශයෙන් ම පුශ්නයක් විය යුත්තේ ජීවිතය ය. නමුත් , බොහෝ දෙනෙකු පුශ්නයක් කර ගන්නේ මරණය ය. මරණය පිළිබඳ පුශ්නය වඩාත් බැරෑරුම් කෙරෙන්නේ, මරණින් මතු ජීවිතය පිළිබඳ කුමක් වේද යන්න ගැන සැක පහළ වූ විට ය. කුමන හේතුවක් නිසා මෙය හිතට වද දෙන පුශ්නයක් කර ගත්තත්, නොමැරී සිටින්නට නම් හැකියාවක් ලැබෙන්නේ ම නැත.

මරණය මෙපමණ ස්ථීර නම්, නොමැරී සිටිය නොහැකිම නම්, ඒ ගැන හිතට වද දීමෙන් ඵලක් වේද? මරණය ගණන් නොගෙන , නොමැරෙණ මිනිසුන් සේ හැසිරිය යුතු යයි මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ නැත. ඇත්ත වශයෙන් ම මරණය ගැන නොසිතා, නැවත ඉපදීමක් ගැන නො අදහා, සදාචාරය, යහපත් පැවැත්ම , නොසලකා ජීවිත ගත කරන අයත් අප අතර සිටිති. මෙයත් සමහරුන් දක්වන තවත් වැරදි ආකල්පයකි. නියම බෞද්ධ ආකල්පය මේ අන්ත දෙකෙන් ම ඉවත් වීමය.

ජීවිතය තේරුම් ගත්විට මරණය පුශ්නයක් වන්නේ නැත. ජීවිතය යනු දීර්ඝ වූ සංසාරික පැවැත්මක උපත හා මරණය මගින් සලකුණු කෙරුණු එක් අවස්ථාවක් පමණි. උපතින් පටන් ගත් දෙයක් මරණින් කෙළවර වීම ලෝක ස්වභාවය ය. එහෙත්, එය සංසාරික පැවැත්මේ කෙළවර නොවේ. මරණය තවත් ජීවිතයකට ඉඩ සැලසීමකි. එනිසා සංසාරික පැවැත්ම නිමාවකට පත්වන තුරු උපත හා මරණය දිගින් දිගට ම සිදුවනු ඇත. එයට බිය වීම හා එය පුශ්නයක් කර ගැනීම මේ අනිවාර්ය සතා‍ය පිළිගැනීමට මිනිසා දක්වන අකමැත්ත හේතුකොට ගෙන ඇති කෙරෙන පුතිකිුියාවන් ය.

මරණය පිළිකුල් කරන මිනිසා තුළ නොමැරී සිටිමේ ආශාව වඩාත් මුල් බැස ගනී. ඔහු නිරන්තරයෙන් උත්සාහ ගන්නේ මරණයෙන් පැන යෑමට ය. මෙය නිෂ්එල පුයත්නයක් බව දැන- දැනත් ඔහු දිගින් දිගට ම එම පුයත්නයේ ම එල්බේ. මෙයින් ඇත්ත වශයෙන් ම සිදු වන්නේ ඔහුට නියම ජීවත් වීමක් පවා අහිමි වීම ය.

මරණයට මුහුණ දීමට ඇති හොදම මග ජීවිතය තේරුම් ගැනීම ය. ජීවිතය පිළිබඳව කෙරෙන බෞද්ධ විගුහය ඒ සඳහා බෙහෙවින් උපයෝගී කොට ගත හැකි ය. මිනිසා පංචස්කන්ධයන්ගේ සංයුතියකි. මේ පංචස්කන්ධයෝ අනිතා වෙති. ඒනිසා මිනිසා අනිතා ය. අනිතා වූ දෙයට නිතා බවක් ආරෝපණය කෙරෙන්නේ මිනිසා විසින් ම ය. ඒ ඔහු තුළ පවතින අවිදාහව නිසා ය. අවිදාහව දුරළා විදාහව උදාකර ගෙන ජීවිතය පිළිබඳව යථාවබෝධයක් ලැබූ විට මරණය අනිවාර්ය සිදුවවීමක් බවත්, කම්පා වීමට හේතුවක් නොවන බවත් තේරුම් යනු ඇත.

ජීවිතය යහපත් අන්දමින් ගත කිරීමෙන් මරණය පිළිබඳව අප දක්වන අස්ථාන බිය නැති කර ගැනිමට අවශා ආත්ම ශක්තිය හා ආත්ම විශ්වාසය ලබා ගත හැකිය. යහපත් ජීවිතයක් ගත කරන්නාට යහපත් උත්පත්තියක් ලැබේ යයි බෞද්ධ සදාචාර ධර්මයෙන් ඉගැන්වේ. එනිසා මරණය ඔහුට පුශ්නයක් නොවේ. මරණයෙන් මතු අගාධයකට ඇද වැටී, අනන්ත වූ දුක්කරදරවලට ගොදුරු වනු ඇත යන බිය ඔහු තුළ ඇති නොවේ. එබදු සදාචාරාත්මක ආගමික නැඹුරුවක් ඇති ජීවිතයක් ගත කළ අයකුට මරණය එක්තරා ආකාරයක ආනන්ද ජනක සිදුවීමක් ලෙස ද හැඟෙන්නට ඉඩ ඇත.

තමන් මෙන් ම අන් අයත් මැරෙණ බව තේරුම් ගත් විට තමන් ආදරය කරන, තමන්ට ඉතා සමීප අයගේ මරණය වුවද කම්පාවෙන් තොරව විද දරා ගත හැකි වනු ඇත. දෙගුරුන්, ගුරුන්-නෑදැ-හිතවතුන් ජීවත්ව සිටියදී ඔවුන් වෙනුවෙන් කළ යුතු වූ යුතුකම් ශක්ති පමණින් ඉටු කළ අයකුට එබඳු සමීප නෑදැ හිතවතුන්ගේ මරණ ගැන අසා පශ්චාත්තාපයන් ඇති නොවනු ඇත.

මරණයට තොබියව , කම්පාවකින් තොරව මුහුණ දීමට නම් ජීවිතය මනාව තේරුම් ගෙන, ජීවිතය යහපත් ලෙස ගත කිරීම අතාවශා ය. එවිට මතු ජීවිතය කුමක් වේද යන්න ගැන සැකයක් ඇති නොවේ. එනිසා ම මරණයට ඇති අස්ථාන බිය ද පහවී යනු ඇත.

## 11. පරම්පරා ගැටුම

පවුල්වල හා සමාජයේ නොයෙකුත් පුශ්නවලට තවත් හේතුවක් නම් තරුණ හා වැඩිහිටි පරම්පරාවන් අතර ඇති විරසකය ය. මෙය ශුී ලංකාවට පමණක් සීමා වුණු පුශ්නයක් නොවේ. එමෙන් ම වර්තමානයට පමණක් ද සීමා වුණ එකක් නොවේ. සෑම දියුණු, නැත්නම් දියුණු වන සමාජයක ම අනාදිමත් කාලයක සිට පැවත එන මේ ගැටුම විවිධ හේතුන් නිසා වර්තමානයේ වඩාත් ඉස්මත්තට පැමිණ ඇත.

තරුණ හා වැඩිහිටි අය අතර අදහස් අතින් පරතරයක් තිබීම පුදුමයකට කරුණක් නොවේ. තරුණයෙක් වැඩිහිටියකු ලෙස සිතයි නම්, වැඩිහිටියෙක් තරුණයකු ලෙස සිතයි නම්, එය පුදුමයට මෙන් ම සැලකිල්ලට ද යොමු විය යුතු තත්ත්වයකි. එය විපරීත සමාජයක ලක්ෂණයකි. මත ගැටුම් සමාජයේ දියුණුවට ද හේතු වන බව අප වටහා ගත යුතු ය. එහෙත් මත ගැටුම් සමාජ පුගතියට බාධාවක් බවට පරිවර්තනය වීමට ද ඉඩ ඇති බව අමතක කළ යුතු නැත. තමන් දරණ මතය පමණක් හරිය, සෙසු මත සියල්ල වැරදිය යන ආකල්පය සමාජ විනාශකාරී බලවේගයක් බවටද පරිවර්තනය විය හැකිය. මෙම පරම්පරා ගැටුම වැඩදායක සමාජ බලවේගයක් බවට පෙරළා ගෙන, එය නිසි අයුරු මෙහෙයවීමේ වගකීම වැඩි වශයෙන් පැවරෙන්නේ වැඩිහිටියනට ය.

වැඩිහිටියෝ වනාහී මුහුකුරු බවට පත්වුවෝ ය. ජීවිතයේ අත්දැකීම්වලින් මනාව පන්නරය ලැබුවෝ ය. තරුණ විය භුක්ති විඳ එයින් ද ලත් අත්දැකිම්වලින් පෝෂණය වුවෝ ය. එනිසා තමන්ගේ පරිණතභාවය මුහුකුරුභාවය උපයෝගී කොට ගනිමින් තරුණ මනස්, සිතුවිලි, ගති, පැවතුම්, අදහස් උදහස් තේරුම් ගැනීමට උත්සුකවිය යුත්තෝය. තරුණාය හා වෘද්ධත්වය පරස්පර විරෝධී, පුතිවාදී අවස්ථා දෙකක් නොව එක ම ජීවිතයේ අවස්ථා දෙකක් බව තේරුම් ගත යුතු ය. තමන් තරුණ කල තම අදහස්වලට වැඩිහිටියන් දැක් වූ ආකල්පයක්, ඒවායේ හරිවැරදි බවත් , එවිට තමන් දැක් වූ පුතිකියාවනුත් මෙනෙහි කිරීමෙන් වර්තාමන පරම්පරා ගැටුම්වලට මුහුණ පෑමට අවශා පුළුල් මානසික ආකල්පයක් වර්ධනය කර ගැනීමට වැඩිහිටියන්ට පුළුවන.

යල්පැනගිය අදහස්වල එල්බී, වෙනස්වන ලෝකය තෙරුම් ගැනීම පුතික්ෂේප කරමින් තම මතයන් නිවැරදිය යන විශ්වාසය මත පිහිටා එම මතයන් එලෙස ම තරුණයින් මත පටවන්නට යෑම , මතගැටුම අවිගැටුමක් දක්වා වුවත් වර්ධනය කිරීමට හේතු වන්නට බැරි නැත. වැඩිහිටියෝ නිතරම සංවරය, සංයමය, පුගුණ කළ යුත්තෝ ය. සහනශීලීබව ජීවිතයේ අංගයක් කර ගත යුත්තෝ ය. තරුණයින්ගේ සිත් – සතන් තේරුම් ගැනීමට තමත් බැඳී සිටින බව. එය තමන්ගේ භාරදූර වගකීම බව මනාව තේරුම් ගත යුත්තෝය. බලයෙන්, වැඩිහිටි බව ආයුධයක් කර ගනිමින් තම ආධිපතාය පැතිරවීම නොව, ඔවුන් විසින් කළ යුත්තේ අවබෝධයෙන්, ඉවසිමෙන් , සහනශීලීබවෙන් තරුණ සිතුම් – පැතුම් සොයා බලා වටහා ගෙන, තරුණ පිරිසේ ආදරය, ගෞරවය, විශ්වාසය දිනා ගෙන කටයුතු කිරීමය. මෙය තරුණයින්ට යටත් වීමක් ලෙස සැලකිය යුතු නැත. සුබනමා බව පුගතියට, සාමයට , සුහදතාවට අතාවශා ය. තරුණයින්ගේ සියලු ම සිතැහි පිළිගැනීම, ඒවාට අවනතවීම මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ නැත. අවශා වන්නේ පවුලේ, සමාජයේ , රටේ පුගතියට ඉවහල්වන අර්ථ සහිත අදහස්, යොවුන් නැවුම් අදහස් පිළිගෙන තරුණයින්ගේ ද පුර්ණ සහයෝගය ඇතුව එම අදහස් තියාත්මක කිරීම ය.

තරුණ පිරිස් ද එබදු ම ආකල්පයකින් පුතිකියා දැක්විය යුතු ය. වැඩිහිටියන් තම පුකිවාදීන් ලෙස නොව, තම අනුගුාහකයින් ලෙස සැලකිය යුතු ය. ඔවුනගේ අහිලාෂය තමන් පතන අනාගතය අනුරාලිමට නොව, එය වඩාත් දීප්තිමත් කොට සපුරාලීම බව තරුණ අය තෙරුම් ගත යුතු ය. යම් -යම් අවස්ථාවලදී වැඩිහිටියන් විරුද්ධ ව නැගී සිටින්නේ තමන්ට අහිතක් කිරීමේ අදිටතින් නොව හුදෙක් ම හිතකාමීත්වයෙන් මෙහෙයවනු ලැබීමෙන් බව තරුණ පිරිස් තේරුම් ගත යුතු ය.

පරම්පරා ගැටුම සමාජ පරිවර්තන බලවේගයක් බවට පත්කර ගැත්මට අවශා වන්නේ සහනශීලි බව හා අනොහතා විශ්වාසය ය. ඒ ගුණාංග පාදක කොට ගෙන පරම්පරා ගැටුම යහ මගට යොමු කළ හැකිය. වැඩිහිටියන් තරුණයින් තෙරුම ගෙන ඔවුන්ගේ සිතැගි තේරුම් ගෙන තම වැඩිහිටි ගෞරවය රැකෙන පරිදි කටයුතු කළ යුතු ය. තරුණ පිරිස් ද වැඩිහිටියන් ව ඇහුම්කන් දී, ඔවුන්ගේ මුහුකුරුබවට ගෞරව කරමින් ඔවුන් කෙරෙහි විශ්වාසය ඇතිකර ගෙන කටයුතු කිරීමට පුරුදු විය යුතු ය. මෙය මව්පිය දූ-දරු වැඩිහිටි - තරුණ කොටස් අතර සුසංයෝගයක් ඇති කිරීමට සමත් වනු ඇත. මේ මගින් පවුලේ, සමාජයේ, රටේ සාමයට සංවර්ධනයට විශාල පිටිවහලක් ලැබෙනු ඒකාන්ත ය.

# 12. වෙනස්වන ලෝකය හා සම්පුදුය

ආසියාතකික රටවල් ඉතා දැඩිව සම්පුදායයන් ගරු කරන බව පුසිද්ධ කරුණකි. ශ්‍රී ලංකාවත් සම්පුදායයන් ගරු කරන රටකි. සම්පුදයයන් රටක, ජාතියක, අනනාාතාව තහවුරු කරන ගුණාංගයන්ය. වැඩිහිටි ගෞරවය, ගුරු ගෞරවය පූජා පක්ෂය කෙරෙහි දක්වන ගෞරව පුරස්කෘත භක්තාහදරය ආගන්තක සත්කාරය ආදිය ශ්‍රීලංකාවාසීන් තුළ දක්නට ඇති පකට සම්පුදායයන් ය. මීට අමතරව විවිධ විශේෂ අවස්ථාවල්වල අනුගමනය කෙරෙන නොයෙකුත් සම්පුදායයන් ද වේ.

සම්පුදායයන් අනුගමනය කිරීම, ආරක්ෂා කිරීම සමාජයේ, දේශයේ එකමුතු බවට, සාමයට, සුහද බවට බෙහෙවින් බලපායි. සම්පුදායයන් අනුගමනය කිරීම බුදුදහමින් ද අනුමත කෙරේ. ඇත්ත වශයෙන් මෙය බෞද්ධ සංස්කෘතියේ එක් සුවිශේෂ ලක්ෂණයකි. වප්ජිවරුන්ගේ ශක්තියට, බලයට, තේජාන්විත බවට හේතුවුණු එක් කරුණක් නම් ඔවුනගේ මේ සම්පුදායයන් ගරු කිරීමේ ලක්ෂණයයි. මේ බව දිසනිකායේ මහාපරිනිබ්බාන සුතුයේ සප්තඅපරිහානිය බර්මය ගැන කෙරෙන විස්තරයෙන් පුකට වෙයි. එහෙත් සම්පුදායයන් ගරුකිරීම හා සම්පුදායයන්ට වහල්වී ඒවා අන්ධ භක්තියෙන් අනුගමනය කිරීම එකම නොවේ. සම්පුදයයන්ට වහල්වීම නම් බුදුදහමින් කිසිසේත් අනුමත කෙරෙන්නේ නැත. සියලු සම්පුදායයන් පුජනීයත්වයෙන් සලකා ඒවා කරපින්නා ගෙන ඒවාට යට වී සිටීම පුතිගාමී ලක්ෂණයක් සේ බුදුදහම මගින් සැලකේ .

එලෙස කිුයා කරන්නෝ හණ මිටිකාරයෝය. ඔවුහු වනාහී වෙනස්වන ලෝකයට නොගැලපෙන සංවර්ධනයට, පුගතියට පිටුපාන සමාජ බාධකයෝය. සියලු ම සම්පුදායයන් එකහා සමාන අගයන්ගෙන් යුක්ත නොවේ. අනික සියලු ම සම්පුදායයන් සාර්වතික, සර්වකාලීන වටිනාකම්වලින් යුක්ත ඒවා ද නොවේ. බොහෝ සම්පුදායයන් ජාතීන්ට , දේශයන්ට, සමාජවලට ආවේණික වූ ඒවා ය. කාලානුරුපව වෙනස් වන ඒවා ය. එනිසා සම්පුදායයන් ආරක්ෂා කිරීමේ දී අනුගමනය කිරීමේ දී ඒවායේ ඇති වටිනාකම් පුයෝජනත්ව ය, පායෝගික බව, පුගතිය සඳහා එයින් වන යහපත ආදිය ගැන සලකා බැලීම ඉතා අවශාය. සම්පුදායයන් ආරක්ෂා කළ යුත්තේ අනුගමනය කළ යුත්තේ මෙලෙස ඒවා ඇගැයුමකට ලක් කිරීමෙනි. දීඝනිකායේ පායාසි සුනුයේ එන හණම්ටිකාරයා පිළිබඳ කථාවෙන් මේ බෞද්ධ ආකල්පය මනාව පැහැදිලි වේ.

එක් කලෙක මිතුරෝ දෙදෙනෙක් වූහ. ඔවුන් විසූ රට මහත් වාසනයන්ට ගොදුරු වූ හෙයින් ඔවුන් සතු ධනය විනාශ විය. නැවත ධනය රැස් කරන්නට රිසි වූ ඔවුහු දෙදෙන ධනය සොයා වෙනත් රටකට ගියෝ ය. අතර මග ඔවුනට හණ ගොඩක් ඇස ගැසුණි. ඔවුහු දෙදෙන අතිශයින් සතුටුව හණ විකුණා මුදල් ලබා ගන්නා අටියෙන් හණ මිටි දෙකත් බැදගෙන කරපිට තබා ගෙන ගමන් ඇරඹුහ. මෙසේ එන අතරමගදී ඔවුනට හණ තුල් ගොඩක් හමුවිය. සුද්ධකර කටින ලද තුල් අමු හණවලට වඩා වටිනා හෙයින් හණ මිටිය ඉවත ලා තුල් මිටියක් ගෙන යෑම නුවණට හුරු යයි සිතු එක් අයෙක් අනෙකාට ඒ බව කීය. 'අනේ මේච්චර දුර කර පින්නා ගෙන ආ හණ මිටිය කොහොම විසිකරන්නද? මට නම් බෑ. මං මේ හණ මිටිය ම ගෙනියනවා යයි ඔහු පිළිතුරු දුන්නේය.

එය ඇසූ අනෙකා හණ ම්ටිය ඉවත ලා ගෙන යන්නට හැකි පමණ විශාල නුල් ම්ටියක් කරට ගත්තේය. දෙදෙනා ම ගමන ඇරඹූහ. එසේ යන විට ඔවුන් දෙදෙනාට පිළිවෙලින් හණ රෙදි , කපු නුල්, කපුරෙදි, තඹ, රිදී හා අවසානයේ රන් ගොඩවල් හමුවිය. මේ හැම අවස්තාවකදී ම එක් මිතුරෙකු කරපින්නා ගෙන ආ ම්ටිය ඉවත දමා වටිනා දෙයක් ඇති ම්ටියක් කරට ගත්තේය. මෙසේ අවසානයේ ඔහු විශාල රත්රන් ම්ටියක් ගත් අතර, අනෙකා ගෙදර ගියේ කරෙන් ගත් හණ ම්ටිය බිම නොතබා ම ය. රත්රන් රැගෙන ආ තැනැත්තාගේ පවුලේ උදවිය සතුටු වුණු අතර, හණම්ටිකාරයාගේ පවුලේ උදවිය මහත් කනස්සල්ලට පත් වූහ.

මේ අනුව පෙනී යන්නේ අන්ධව සම්පුදායයන් අනුගමනය කිරීම අභිතකර බව ය. එයින් පුගතියට බාධා පැමිණෙන අතර අනවශා පුශ්න රාසියක් ද මතු වේ. එනිසා බුද්ධිමත්ව සිතා බලා සම්පුදායයන් රකිමින් ජීවත්වීමට පුරුදු වීම පුගතියටත් සතුටටත් හේතුවන බව අවබෝධ කොට ගත යුතුය.

### 13. මානසික පිඩනය

වත්මන් සමාජයේ ඉතාම උගු ලෙස බලපාන පුශ්නයකි මානසික පිඩනය. මෙයට එක් පුධාන හේතුවක් වශයෙන් දක්නට ඇත්තේ වත්මන් සමාජයේ පවතින අධික තරගකාරී ස්වභාවය ය. මේ තරගයට මුහුණ නොපා සමාජයේ ජීවත් විය නොහැකි ය. මේ තරගයේ ජය ලැබුණත් නැතත් බොහෝ දෙනෙකුට සිදුවන්නේ මානසික වශයෙන් හෝ කායික වශයෙන් රෝගි තත්ත්වයකට පත්වීමට ය.

මේ සමාජ තරගකාරී ස්වභාවයට අතුබද්ධව උද්ගත වන්නා වූ ද ඊට පරිබාහිරව හටගන්නා වූ ද වෙනත් නොයෙකුත් හේතුන් මේ මානසික පිඩනය උගු කරවීමට බලපාන බව පැහැදිලිය. එදිනෙදා ජීවිතයේදී මුහුණ පාන්නට සිදුවන පුශ්න, ශාරීරික ආබාධ, සිත් තැවුල්, ආර්ථික පුශ්න, අඹු - සැම් විරසක, දු - දරුවන් පුශ්න, රාජකාරීය පිළිබඳ පුශ්න මෙයට හේතුවන්නට පිළිවන. සාක්ෂාත් කර ගත නොහැකි අරමුණු වෙත ඉලක්ක කිරීම නිසා ඇති වන අපේක්ෂා භංගත්වයත් මානසික පිඩනයට පුධාන හේතුවක් බව වර්තමාන සමාජය දෙස බලන විට පැහැදිලි ය. වත්මන් සමාජයේ දි මේ මානසික පීඩනයට ගොදුරු වන්නේ වැඩිහිටියෝ පමණක් නොවෙති. දරුවෝ ද මානසික පීඩනයට ගොදුරු වෙති. පංතියේ පළමු වැනියා විමට, කිුකට් කණ්ඩායමට ඇතුළු වීමට, ශිෂාත්වය විභාගයෙන් සමත්වීමට අසල් වැසි තම හිත මිතුරන් අභිභවා ඉදිරියට යෑමට දැන් දරුවෝ ද පෙළඹී සිටිති.

මේ මානසික පීඩනය වයස් පුමාණය තරාකිරම ආදිය අභිභවා පැතිරී ඇත්තකි. ජීවිතය පිළිබඳව, අනාගතය පිළිබඳව යම් යම් බලාපොරොත්තු තබා ගෙන කටයුතු කරන සැමට ම ඒ ඒ බලාපොරොත්තු, ඒ බලාපොරොත්තු සාක්ෂාත්කර ගැනිමේ හැකියාව ආදිය අනුව මේ මානසික පිඩනය අඩු- වැඩි වශයෙන් බලපායි. එනිසා මෙයට හසුනොවී සිටිය හැකි වන්නේ ජීවිතය අයාලේ යන්නට හරින අයට පමණයි. ඔවුනට හිමි වන්නේ මානසික පිඩනය නොව, මිහිපිට අපාදුක ය.

මෙහිදී පුශ්නයක් වන්නේ මානසික පිඩනයන්ට හසුවීමට වඩා මානසික පීඩනයෙන් ආතුරයන් බවට පත්වීමය, මානසිකව හෝ කායිකව රෝගී බවට පත්වීමය. පෙඑණු මනස අබල-දුබල වෙයි. සමහර විටෙක විකෘත වෙයි. මෙය කායික වශයෙන් ද බලපායි. මෙයින් බේරීමට සමහරු වෛදාවරුත් වෙත යකි. නියම උපදෙස් ලැබුණොත් මෙම තත්ත්වයෙන් මිදිය හැකි ය. එසේ නොවුවහොත් අත්වන තත්ත්වය අකිශයින් බේදජනකය. වැඩිහිටියන්ගෙන් වැඩි දෙනෙක් උත්සාහ ගන්නේ මේ සියලු මානසික හා කායික පිඩන මත්පැනෙහි ගිල්වා දැම්මටය. මෙයින් අත්වන ඉරණම විනාශකාරී ය. පීඩනය විදදරා ගැනිමට අපොහොසත් දරුවෝ ඉගෙනීම කඩාකප්පල් කර ගනිකි. දෙමව්පියන්ගේ අහස් මාලිගා බිද දමමින් ඔවුහු ද ජීවිත මං පෙතේ අතරමං වෙකි.

මෙම තත්ත්වයට පුධාන වශයෙන් හේතුවන්නේ ජීවිතය පිළිබඳ යථා අවබෝධයක් නොමැති වීම ය. වැඩිහිටියන් තුළ මෙවන් අවබෝධයක් ඇත්නම් දරුවන් ද බේරා ගෙන ජීවිතය සකස් කරගත හැකි ය. සමාජ පුශ්නවලට මුහුණ පෑ යුතු ආකාරය ද, තරභකාරී සමාජයට ඔරොත්තු දිය හැකි පෞරුෂත්වය වර්ධනය කරගැනීම ආදිය ගැන ද වැඩිහිටියන් අවධානය යොමුකළ යුතු ය. එක් පුශ්නයකින් බේරෙන්නට තවත් පුශ්න ඇති කර නොගෙන ජීවත් වීමට තරයේ සිතට ගත යුතු ය. සිහි බුද්ධියෙන් කල්පනාවෙන් කටයුතු කළ යුතු ය.

බලාපොරොත්තු පුාර්ථනා අපේක්ෂා ඇති කර ගැනිමෙහි වරදක් නැත. අනාගතය සැලසුම් කිරීම අවශා ය. නමුත් මේ කිසිවකට සිතට ආරුඪ වන්නට, සිතට ආවේෂ වන්නට ඉඩ හැරිය යුතු නැත. හැකිතාක් දුරට සිත සංයමය කිරීම, පාලනය කිරීම මේ තත්ත්වය මග හරවා ගැනිමට උපකාරී වනු ඇත. පවුල තුළ පවතින අනොහනා බැඳීම, විශ්වාසය සහනශීලි ගුණය මේ මානසික පීඩන තුනී කිරීමට පමණක් නොව තුරන් කිරීමට පවා යොදාගත හැකිය. පවුලේ සාමාජිකයින්ගේ පුශ්න ගැන විවෘතව, සුහදව, පුශ්න තේරුම් ගෙන නිරාකරණය කිරීමේ අවංක ඓතනාවෙන් යුතුව සාකාච්ඡා කිරීම මේ අතිත් ඉතා එළදායී වනු ඇත.

## 14. මේ පුශ්න ජය ගැනිමට නම්

බුදු දහමෙහි 'දුක්ඛ' යන වචනය යොදා ඇත්තේ ජීවිතයේ දී මුහණ පාන්නට සිදුවන සිත්කම්පා කරවන, සිතට වේදනා ගෙන දෙන මේ ලොකු– කුඩා සියලු පුශ්න හැඳින්වීමට ය. ධම්ම චක්කපවත්තන සුතුයේ දුක්ඛ සතාය ව්ගුහ කර තිබෙන ආකාරයෙන් මේ බව මනාව පැහැදිලි වේ. දුක තුන් ආකාර බව එනම්, දුක්ඛ දුක්ඛ, විපරිතාම දුක්ඛ හා සංඛාර දුක්ඛ බව දක්වා තිබීමෙන් මේ බව වඩාත් තහවුරු වේ.

ළශ්නයක් නිරාකරණය කර ගැනීම ඇරඹෙන්නේ ළශ්නයක් ඇති බව දැන ගැනිමෙන් අනතුරුව ය. ළශ්නයක් ඇති බව දැනගන්නා තුරු නිරාකරණය කිරීම පිළිබඳ ළශ්නයක් පැන නොනගී. ළශ්නයක් ඇති බව දැන ගත් අනතුරුව ළශ්නය මනාව අවබෝධ කොට ගත යුතු ය. ළශ්නයකට නියම විසළුම ලබා ගත හැක්කේ ළශ්නය කුමක් ද යන්න නිවැරදිව වටහා ගත් විට ය.

බෞද්ධ විගුහය අනුව පැහැදිලි වන්නේ මේ සියලු පුශ්න පුද්ගල සන්තානයේ හට ගන්නා ඒවා බව ය. පුද්ගලයා බාහිර ලෝකය සමග ගැටෙන විට, ඒ ගැටීම හේතුවෙන් පුද්ගලයා ලබන විත්දන, ඒ විත්දනවල පසන්න හෝ අපුසන්නතාව අනුව ඔහු තුළ ඇති කෙරෙන පුකිකිුිිිිිිිිිිිිි සාකල්ප යන සියල්ල දුක වශයෙන් හැදින් වේ. මෙයින් පෙනීිියන්නේ දුක නම්, පුද්ගලයාට බාහිරින් පවතින දෙයක් නොවන බව ය. සංයුක්ත නිකායේ රෝහිතස්ස සුතුයේ දැක්වෙන පරිදි සියලු ම දුක් මේ බඹයක් පමණ වූ ශරීරය තුළම පවතී යන කියමනෙන් මේ බව සනාථ වේ.

දුක පුද්ගල සන්තානයේ ම හට ගන්නේ නම්, එ සඳහා වගකිව යුතු වන්නේ පුද්ගලයා ම ය. මේ බව ධම්මපදයේ ඉතා සරලව සහ සෘජුව සඳහන් වේ.

> අත්තතා ව කතං පාපං අත්තතා සංකිලිස්සති අත්තතා අකතං පාපං අත්තතාව විසුජඣති

සුද්ධි අසුද්ධි පච්චන්නං නාඤ්ඤ මඤ්ඤෝ විසොධයේ

පාපකියා කෙරෙන්නේ තමන් විසින් ම ය. තමන්ව කිළිටි කෙරෙන්නේ තමන් විසින් ම ය. පාපකියා නොකරන්නේද තමන් විසින් ම ය. පවිතු -අපවිතුබව තමන්ගේ ම ය. කෙතෙකුට තවෙකකු පවිතු කළ හැකි නොවේ. මෙය බෞද්ධ ජීවන දෘෂ්ටියේ සුවිශේෂ ලක්ෂණයක් දක්වන විගුහයකි. නොයෙකුත් ආගම් මගින් ඉගැන්වෙන්නේ පුද්ගලයාගේ හොඳ - නරක දුක -සැප සියල්ල පුද්ගලයාට ඉහළින් සිටින , පුද්ගලයාව පාලනය කරන දේවිකෙනකුත් හෝ වෙනත් කිසියම් බලවේගයක් මගින් තීරණය කෙරෙන බව ය. මේ නිසා පුද්ගලයා දෙවියන්ගේ හෝ එබදු යම් සුපිරි බලයක අතකොලුවක් බවට පත්වේ. බුදුදහම ඉදිරිපත් කරන්නේ මීට හාත්පසින්ම වෙනස් අදහසකි.

තමා තමාගේම ස්වාමියා බව 'අත්තාහි අත්තනො නාථො බුදුදහම අවධාරණය කර සිටී.

මේ ඉගැන්වීම්වලින් ගමා වන පුධාන කරුණු කිහිපයක් වේ. ඉන් එකක් නම්, දුක යනු පුද්ගල සන්තානයේ ම හටගන්නක් බව ය. දෙවැන්න මේ දුක ඇති කර ගන්නේ පුද්ගලයා විසින් ම බව ය. කරුණු එසේ නම්, දුක හළුනා ගැනීමට පුද්ගලයා ඔහු තුළට ම එබී බැලිය යුතු ය. එසේම දුක් ගිනි නිවා ගැනීම තමන් විසින් ම කළ යුතු ය.

අපේ පුශ්න නිරාකරණය කර ගැනීමට දෙවියන්ට කන්නලව් කරීම, බලි- තොවිල් කිරීම, බාර- හාර වීම යන්තු - මන්තු ගුරුකම්වල පිහිට පැතීම, කේන්දරය, ගුහචකුය අනුව පුශ්න විසදේ යයි බලාපොරොත්තුවෙන් සිටීම ඵලදායක ද? ගිලෙන්නට යන මිනිසා පිදුරු ගහෙත් එල්ලෙනවා යයි කියමනක් ඇත. බියට තර්ජනයට ලක් වූවන් ගස්- ගල්වලට පවා වැදුම්-පිදුම් කොට ආරක්ෂාව පතන බව ධම්මපදයේ සඳහන් වේ. දුර්වල අවස්ථාවකදී මිනිසා සාමානායෙන් කියා කරන පිළිවෙළ ය මේ. මෙබදු පුද -පුජා, පැවැත්වීම ආදියෙන් කිසියම් තාවකාලික මානසික සහනයක් ලැබෙනවා විය හැකිය. පුශ්නවලට මුහුණ පැමේ ශක්තිය වර්ධනය කර ගැනිමට මේ මානසික සහනය උපකාරී වනවා විය හැකි ය. ඉන් එහාට එවන් කියාවත්ගෙන් පලක් ඇතැයි කිව නොහැකි ය.

පුශ්නවලට අප වගකිව යුතු නම්, ඒවා විසදා ගැනීම ද අපේ ම වගකීම ය. අප ඒ සඳහා උත්සාහ ගත යුතු ය. ආත්ම ශක්තිය , ආත්ම විශ්වාසය , පුරුෂ ධෛර්ය ඇතිකර ගත යුතු ය. මේ සඳහා මිනිසාට කායික ශක්තියත් ආත්ම ශක්තියත් මානසික ශක්තියත් ඇත. ඔබට කායික ශක්තියත්, ආත්ම ධෛර්යයත් අවශා මානසික ශක්තියත් ඇති කර ගත හැකි නම්, බුදු දහම අනුව යමින් පුශ්නවලට එඩිතරව මුහුණ පාමින්, පුශ්න තේරුම් ගතිමින්, ඒවාට විසදුම් සොයා ගත හැකි ය. බුදුදහම පුයෝජනවත් වන්නේ මෙතැනදී ය.

පුශ්ත ජීවිතයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම තුරන් කරලීම අතිශය අපහසු කාර්යයක් වුවත් පුශ්නවලින් යටවී මිරිකී තැවෙමින් – පෙළෙමින් -දැවෙමින් මැරී-මැරී ජීවත් වීම බොහෝ දූරට වළක්වා ගත හැකි ය. මේ සඳහා කළ යුත්තේ හැකිතාක් දුරට පුශ්න ඇතිකර නොගැනීම ය. පුශ්න ඇතිවීමට බලපාන ආසන්නම හේතුව ජීවිතය පිළිබඳව අප තුළ ඇති දුරවබෝධයයි. මේ දූරවබෝධයට හේතු වන්නේ ලෝකය හා අපව අපේ සිතැහි අනුව තේරුම් ගැනීමට උත්සාහ ගැනීම ය. කිසිවක් අපට පිුය වේද අපි එයට ඇළෙන්නට, ආශාකරන්නට පටන් ගනිමු. කිසිවක් අපට අපිය වේද එය පිළිකුල් කිරීමට එයට ද්වේෂ කිරීමට, පටන් ගනිමු. අප ලෝකය දෙස බලන්නේ මේ දෘෂ්ට් කෝණ දෙකේ මෙහෙයවිමෙන්. මේනිසා අප මනසෙහි විශාල ගැටීමක් ඇති වේ. ආශා කරන දේ ළංකර ගන්නටත් ද්වේෂ කරන දේ ලැබුණු විට හද වෛරයෙන් උතුරා යාමටත් පටන් ගනී. ආශා කරන දේ නොලැබුණොත් එසේත් නැත්නම් ආශාවෙන් අත්පත් කර ගත් දේ නැති වුණොත් හද දුකෙන් තැවී තැවී හඩන්නට වේ.

අපට අපිය, අප ද්වේෂ කරන කිසිවක් අපට ළංවෙත්ම අපේ සිත කෝධයෙන් වෛරයෙන් ඉරි තැලී පිපිරෙන්නට වේ. එවිට අප පුළුවන් තරම් උත්සාහ ගන්නේ ඒ අපුසන්න දේ පුතික්ෂේප කිරීමටයි. අපේ සියලු පුශ්න මේ ආශාව හා ද්වේෂ නිසා හටගන්නේ ය. ඒ බව තේරුම්ගත් විට අපේ කරදර සියල්ල අපට බොහෝ දුරට පැහැදිලි වෙනවා ඇති. මෙයින් සියලු ම පුශ්න සම්පූර්ණයෙන් විසද ගැනීමට අපට නොහැකි වුණක් ඒවායෙන් පෙළිමට පත්වීම හෝ මානසික-කායික වශයෙන් රෝගීන් බවට පත්වීම බොහෝ දුරට අඩු කර ගත හැකි වෙනවා ඇති.

"Wherever the Buddha's teachings have flourished,

either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits.

The land and people would be enveloped in peace.

The sun and moon will shine clear and bright.

Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters.

Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons.

People would abide by morality and accord with laws.

They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices.

There would be no thefts or violence.

The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share."

~THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL~ With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.
May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

#### \* The Vows of Samantabhadra \*

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

\* The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra \*

## **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.
May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddha!

### NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文:HUMAN LIFE AND PROBLEMS】

財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org

. This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

Printed in Taiwan 2,000 copies; December 2014 SR038-12828

