

# කිරින්දේ ධම්මානන්ද

පරිවර්තක **සනත් නානායක්කාර**   මධ්‍රයේ පාධිපේ එක්සත් සමූහ බෞද්ධ අධ්‍රකපත පදනමේ ප්‍රධාන අනුගායක, පාධිවානයේ තාධිපේ ශ්‍රී රතනජෝති වෙරවාදී බෞද්ධ මධ්‍රයේථානාධිපති, තායිවානයේ ප්‍රධාන සංශනායක රත්මලාන ශ්‍රී විජයාරාමවාසි, බණ්ඩාරගම විදාගම ධර්ම වස ළමා පදනමේ සහ ලියෙන් සිං ළදරු පාසලේ නිර්මාතෘ, ත්‍රීපිටකවේදී ධර්ම කිරිති ශ්‍රී බෝදාගම වන්දීම නාතිම්යන්ගේ අනූගාසනා පරිදී මෙම දහම පොත තායිවානයේ එක්සත් සමූහ බෞද්ධ අධ්‍රයාපන පදනම මශින් මුදුණය කරවා ශ්‍රී ලංකාවට පරිතනාග කරන ලදී.

# ගි ලංකා ධර්ම චකු ළමා පදනම විදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.** conScet cactor Constants. පුථම මුදුණය - 1994 දෙවන මුදුණය - 1996



මානවයා සමාජසඣයකු මෙන් ම දේශපාලනසඣයෙකැයි ද කියනු ලැබේ. සමූහගතවීමේ පුවනතාව සහජයෙන් ම ඔහු තුළ පිහිටා ඇත. ස්වයං ආරකාව සඳහා ද වගියාගේ පූජනනය හා ආරකාව සඳහා ද මානවයා සමූහගතවෙතැයි මනෝවිද ඥයෝ කියති. දුරාතීතයෙහි ස්වභාවධම්ය තුල සමූහගතව සිටි මානාවයා, ජීවිතයට එල්ල වූ අභියෝගයන් ජයගැනීම සඳහා කරන ලද උත්සාහයේදී, ඔහු විසින් ම නිර්මාණය කොට ගන්නා ලද සමාජය තුලටවී සංකීර්ණවූත් සංචිහිතවූත් ජීවිතයක් අද ගතකරයි. දිනපතා ජීවිතයට අවශා ආහාරපාන ලබාගැනීම සඳහා අවශා සංස්ථා ඔහුට ඇත. ඇදුම පැළඳුම් සපයා ගැනිමට අවශා සංස්ථා ඔහු ගොඩනගාගෙන තිබේ. ගේදේර සාදගැනිමට වෛද, පහසුකම් ලබා ගැනීමට අවශා සංස්ථාගත කියාමාගී ඔහු විසින් පිළියෙල කොටගෙන ඇත. ආවාහ, විවාහ සඳහා වූ සංස්ථා ද, සමාජානුයෝජනය සඳහා වූ සංස්ථා ද, ආගම ධම්ය වෙනුවෙන් ගොඩනැගී ඇති සංස්ථාද ඔහු ජීවත්වන සමාජය තුළ සංවිධානයවී තිබේ. මෙසේ නානාවිධ සංස්ථාවලින් සංයුක්ත වූ සමාජය, චාරිතුයෙන් නීතියෙන් යුතු-අයුතුකමින් හා විවිධ සම්පුදයයන්ගෙන් බැඳී ඇති නිසා වතිමානයෙහි ජීවත්වන මානව්යාට සමාජයතුළ ගතකරන්නට සිදුවී ඇත්තේ, කුමානුකූල වවුද, සංකීර්ණ ජීවිතයකි. එම ජීවිතයෙහි සාෆික අසාෆිකභාවය මනිනු ලබන්නේ ජීවිතයතුළ උද්ගතවන අනෙක විධ පුශ්නවලට ඔහු මුහුණදෙන ආකාරය අනුවය. වෙන වචන වලින් කියතොත් සමාජජීවිතය සඳහා ඔහු ලබාතිබෙන ජීවිතපරිඥානය අනුවය. අධාාපනයෙන්, පොතපත කියවීමෙන්, සාමාජිකයන් හා සමග මුහුවීමෙන්, සාකච්ඡාවෙන්, සංවාදයෙන්, වැඩකිරීමෙන් හා විවිධ කෝතු තුළ අත්දකීම් ලැබීමෙන් යටේාක්ත ජීවිතපරිඥනය ලබා ගත හැක. ජීවිතපරිඥනයෙන් තොරව සමාජගැටඑවලට මුහුණ දෙණ මානවයා පුශ්න අවුල් කරගනී, එහෙයින් ම මානසික අසහනයට ගොදුරුවෙයි. නීතියේ පරමාධිපතා යටතේ සාධාරණය ඉටු නොවිනවිට ද ඔහු නිරන්තර අර්බුදයකට මැදිවෙයි. ජීවිතපරිඥනය පාදක කොටගෙන ගොඩනගාගන්නා ස්වයං පාලනය සමාජජීවිතය සඳහා මානවයාට අවශා වන්නේ මේනිසාය.

සාර්ක සමාජජීවිතයකට මග පෙන්වමින් මැලේසියාවේ කුවාලා ලම්පූර් නුවර බෞද්ධවිහාරයෙහි අධිපති ආචාර්ය කිරින්දේ ශී ධමමානඤාභිධාන මැලේසියා-සිංගප්පූර් දෙරටේ පුධාන සංඝනායක සවාමීන්දයන් වහන්සේ විසින් ලියා පලකොට ඇති 'දුක්බිය නැති ජීවිතය' (How to Life Without Fear and Worry) යන කෘතිය උත්වහන්සේගේ ජීවිතපරිඥනය හෙළි කරයි. කලින් පුකාශයට පත් කරන ලද ''කනස්සලු වන්නේ ඇයි'' (Why Worry) යන කුඩා පොත මහත් කොට මෙම කෘතිය සකසා ඇත. පරිච්ඡේද සතරකින් පරිමිත වන මෙහි පුධාන මාතෘකා විධි හතක් විශ්ලේෂණය කරනු ලැබේ.

මේ එක් එක් මාතෘකාවකින් විවරණය කෙරෙන්නේ මානවීය අන්දකීමී ය. විශ්ලේෂණය කොට ඇති මාතෘකා දෙස බලනවිට පෙනීයන්නේ මෙම කෘතිය එක් අතකින් මනෝවිද හුත්මක දුෂ්ටිකෝණයකින් එක් අතකින් සමාජවිද හුත්මක දුෂ්ටිකෝණයකින් තවත් අතකින් ආචාරධණීනුකූල දුෂ්ටිකෝණයකින් ලියා ඇති බවය.

සවකීය පුයත්නයෙදී කතුවරයා එක ආගමකට, ධම්යකට දශීනසමපුදයකට, ගරුකුලයකට ගැති නොවී, සවාදීතව, පුශ්ත දෙස යථාට්චාදීව බලා කරුණු ඉදිරිපත් කරයි. විෂය මූලිකව පුස්තුත විගුහ කරයි. එබැවිත් මෙම කෘතිය ජීවිතපරිඥනය ලබනු කැමැති කවුරුත් විසිනුත් කියවිය හැකිය. වරෙක බුදුරජාණත් වහත්සෙගේ ඉගැත්වීමක් ගුරුකොට ගනිමින් කරුණු දක්වන කතුවරයා වරෙක කිස්තුස් වහත්සේගේ ඉගැන්වීමක් ද තවත් වරෙක මහම්මත් තුමාගේ හා වෙනත් ශාස්තෘවරයකුගේ ඉගැත්වීමක්ද උපුටා දක්වමිත් පුශ්නය සාකච්ඡා කරයි. සමහර තැනකදී ඇරිස්ටෝටල්, සන්තයානා වැනි දර්ශනිකයන්ගේ මත ගෙනහැර දක්වමින් ද සමහර තැනකදී මහත්මා ගාන්යි, ඒබුහම් ලින්කන් වැනි දේශපාලන නායකයන්ගේ මත ගෙනහැර දක්වමින් ද තවත් සමහර තැනකදී ඩෙල් කානගී, ෂෙලී, බලීල් ජිබුාන් වැනි ලේඛකයන්ගේ අදහස් ඉදිරිපත් කරමින් ද සාවතය සනාථ කරනු පෙනේ. සාමානා පාඨකයා සඳහා මෙම කෘතිය සම්පාදනය කොට ඇත ද මනුෂා ජීවිතය දෙස ගැඹුරින් බලන අයට ද මෙයින් ඉමහත් පයෝජනයක් ලැබිය හැකිය. මෙහි වඩාත්ම ජනපිය අංශය ලෙස මට පෙනෙන්නේ, මනුෂා ජීවිතයේ අඳුරු කෝණ කරා මීනිස් මනස මෙහෙයවන, මීනිසාගේ අමනකම සියුම ලෙස උපහාසයට ලක්කෙරෙන, පොදු මානව සංස්කෘතියට අවශා හැඩය ලබාදීම සඳහා සකස් කෙරුණු කථා සමූහයයි. ඒවා ජාතක කථා වලින්, පාලි අටුවා කථා වලින් හා වෙනත් සාහිතා සම්පුදයයන්ගෙන් උකහා ගෙන ලිහිල් බසින් ඉදිරිපත් කොට තිබේ. කිසිම සාහිතා සමපුදයකින් ලබාගත නොහැකි කථා ද මෙහි ඇත. ඒවා කතුවරයාගේ පෞද්ගලික අත්දකීම රසවත් කථාවක මාග්යෙන් ඉදිරිපත් කිරීමකැයි මට සිතේ. සමාජය තුළට කොටුවී මානවයා ගත කරන සංකීර්ණ ජීවිතය වටහා ගනිමින් ජීවිත පරිඥනය තුළින් සමාජ ගැටළු විසඳ ගැනීම සඳහා මේ කෘතියෙන් ලැබෙන එලිය අති මහත් බව සඳහන් කරනු කැමැත්තෙමි.

# සත්කෝරළ මහදිසාවේ පුධාන සංඝනායක ආචායාී කාක්කාපල්ලියේ අනුරුද්ධ ස්ථවිර

විද,ලංකාර පිරිවෙන කැලණිය. 1994.01.02.



#### සංඥපනය

අති පූජා කිරින්දේ ශී ධම්මානඥ නාහිමිපාණන් විසින් රවිත 'A Happy Married Life' නම් කෘතිය 'පීතිමත් විවාහ ජීවිතය' යන නමින් පාඨකයින් අතට පත් කිරීමේදී උන්වහන්සේගේ ම 'How to Live without Fear and Worry' නම් කෘතිය ද නුදුරු අනාගතයේ දී සිංහලෙන් පුකාශයට පත් කිරීමට අප දුන් පොරොන්දුව ඉටු කිරීමට හැකි වූයේ බොහෝ දෙනකුගේ නොමසුරු සහයෝගය ඒ සඳහා ලැබුණු හේතුවෙනි. ඒ අය අතර ස්තූති පූර්වකව විශේෂයෙන් සඳහන් කළ යුතු කිහිප දෙනෙක් වෙති.

මෙම පරිවර්තනය සඳහා හරවත් පෙරවදනක් ලියා දීමෙන් අනුගුහ දක්වූ සත් කෝරළ මහ දිසාවේ පුධාන සංඝනායක ආචාර්ය කාක්කාපල්ලියේ අනුරුද්ධ නාහිමියන්ට අපේ ගෞරව පුරස්කෘත ස්තූතිය පිරිනැමේ.

'පිතිමත් විවාහ ජීවිතය' නම් කෘතිය මෙන්ම 'දුක් බිය නැති ජීවිතය' ද ඉතා සරල සුගම අයුරින් සිංහල බසින් ලියා සකස් කොට දීම ගැන අප හිතවත් සනත් නානායක්කාර මහතාට මම අවංකව ස්තූතිවන්ත වෙමි.

විවිතු ලෙස පිටකවරය සකසා දීම ගැන වන්දන වීරසිංහ මහතාට ස්තුකිවන්ත වෙමී. තුන් වසරක පමණ කාලයක් තුලදී අප මධාස්ථානයට සැහෙන වැඩ කොටසක් ඉටු කිරීමට හැකි වුණේ මෙහි සේවය කරණ පිරිස එක පවුලක අය මෙන් සුහදව එකමුතුව සේවය කරන හේතුවෙනි. එවන් පිරිසක් සභායට සිටීම සතුවට කරුණකි. අප මධාස්ථානයේ එස්. ඞී. ටී. එම්. නවරත්න මහතා මෙම පොතෙහි සෝදුපත් බැලීමෙන් සභාය විය. එස්. ඞී. තෙන්නකෝන් මහතා මෙම මධාස්ථානයේ සියලුම වැඩ කටයුතුවලදී ඇප කැපවී කරන සේවය ඉමහත් ය. මේ සැම දෙනාටම අපේ ස්තුතිය හිමිය.

# කේ. විමලජෝති

බෞද්ධ සංස්කෘතික මධාස්ථානය 125, ඇන්ඩර්සන් පාර, නැදීමාල, දෙහිටල. 1996.09.20



# පටුන

| දුක යහ බිය                                   | 8   |
|----------------------------------------------|-----|
| අපේ පුශ්ණ                                    | 18  |
| අප දුක් විඳින්නේ ඇයි                         | 30  |
| මානයික දූෂණය හා මානයික සෞඛාය                 | 48  |
| කෝපය පාලනය කිරීම                             | 56  |
| ආත්මාර්ථකාමීත්වයේ ආදීනව                      | 62  |
| ඊර්ෂාාව හා ආත්මාර්ථකාමීත්වය ජයගැනීම          | 65  |
| සතුරන්ට හා විවේචනවලට මුහුණ දියයුතු සැටි      | 71  |
| සිතේ ස්වාභාවය පාලනය කිරීම                    | 82  |
| දරුවන් හද වඩා ගැනීමේදී ඇතිවන පීඩනය හා පුිතිය | 88  |
| මරණයට ඇති බය                                 | 99  |
| අනාගතය ගැන සිත් තැවුල් ඇති කරගත යුත්තේ ඇයි   | 106 |
| නියම සතුට ලැබීම                              | 110 |
| ගැටුම් මැද සාමය                              | 119 |
| සාදාචාරය  ජ්විතයේ පවිතුතාව සහ උදාර බව        | 125 |
| ඔබේ වාසනාව හා ඉරණමට වගකිව යුත්තා ඔබය         | 134 |
| අන් අය උදෙසා කැපවීම                          | 139 |
| පිය වචන                                      | 147 |
| මෙත්තා ගුණුයේ අගයේ අගය                       | 156 |
| සහනශීලී ගුණය, ඉවසීම හා සන්තුෂ්ටිය            | 162 |
| ආදරයෙන් පරාජිත වීම                           | 168 |
| පීතිමත් විවාහ                                | 174 |
| ඔබේ සුන්දරත්වය                               | 180 |
| ධනය රැස් කිරීම                               | 183 |
| සෙසු අය සමග සුනදව විසීම                      | 189 |
| මිනිසාට ඔහු වෙසෙන පරිසරය වෙනස් කල හැකිය      | 196 |
| මනුෂාාත්වයේ උදාර බව                          | 200 |
|                                              |     |

# දුක සහ බිය

"මිනිසුන් වශයෙන් ජීවත්වීම සඳහා අපි දුක් බිය මගින් වන්දි ගෙවමු. අපේ පුශ්තවලට පුධාන හේතුව වන්නේ හිතේ දුක් ඇතිකර ගැනීමට අපි දක්වන නැඹුරු ගතියයි".

බය, සන්තාපය හා සිත් තැවුල් ජීවිතයේ ම අංගයන් ලෙස සැලකිය හැකිය. ලෞකික ජීවිතයෙහි ගැලුණු සැමදෙනාටම මේ අමිහිරි මානසික ජීඩනයන්ගෙන් දුක් විදීමට සිදු වේ.

මිතිසුත් මෙසේ දුකට පත්වන්නේ ඇයි? මේ තරම් තැවෙන්නේ මොනවා ගැනද? ඔවුන් තැවෙන්නේ ඔවුන්ට මුහුණ පාන්තට සිදුවන පුශ්න හා දැරීමට සිදුවන වගකීම් බර නිසාය. මේ සිත් වේදනා නොයෙක් ආකාරයට ඉස්මතු වෙනවා. සමහරුන් ඔවුන්ව වෙනත් අය සමග සන්සන්දනය කොට බලා හීනමානයක් ඇති කර ගන්නවා. "මේ රාජකාරිය කරන්න මා සුදුසු නෑ" කැපී පෙනී සිටින්නට තරම් මා දක්ෂ තෑ" ආදී වශයෙන් සිතමින් තැවෙන්න පටන් ගන්නවා. සමහරුන් වෙතත් අය ඉදිරියේ තමන්ගේ නියම ස්වරූපය එළිදරව් කරන්න කැමති නෑ. "මා කැමති නෑ අනිත් අය මගේ නියම තත්වය දැන ගත්නවාට. මගේ නියම තත්වය දැනගත්තොත් මා ගැන ඒ අය තබා ඇති විශ්වාසය නැති වී යාවි. මාව සුළුකොට තකාවි" මෙසේ සිතා සමහරුන් අමුතු වෙස් මවාගෙන ජීවත් වෙනවා.

තමන්ගේ පෙනුම ගැන සිත - සිතා කැවෙන අය අනන්තයි. පිරිමි තට්ටය පැදුතොත් ඒ ගැන දුක් වෙනවා. ගැහැණු මුහුණෙ රැළි වැටෙන්ඩ පටන්ගන්න කොටම තැවෙනවා. එපමණක් නොවෙයි, කෙට්ටු නම් ඒ ගැන සන්තාපයට පත්වෙනවා: මහත වුණත් එහෙම මයි. කලු වුණත් සුදු වුණත් උස් වුණත් මිටි වුණත් හිතට සැනසීමක් තැ.

බොහෝ අය විවේචනවලට තද බයක් දක්වනවා. විවේචනයක් එල්ල වුණොත් තදින් අවවාදයක් දුන්නොත්, පුධානියෙක් සැරෙත් වචනයක් කථා කළොත් ඒ අයට උසුලන්ත බෑ. අත් අයගේ උපහාසයට ලක්වේය කියල සමහරුත් තමන්ගේ අදහස් පුසිද්ධියේ පුකාශ කරත්ත බයයි. එහෙත් එම අදහසම පුසිද්ධියේ පුකාශ කර වෙනත් කෙනෙක් පුශංසා ලබනවාටත් ඒ අය කැමති නෑ. එසේ වුණොත් ඒ අය තමන් සමගම අමනාප වෙනවා. එල්ලවන විවේචන, ගැරහුම් අසාධාරණ බව

හොදිත් දැන – දැනත් ඒ අය සිතත්තේ විවේචන නිසා තමන්ගේ ඉදිරි ගමතට බාධා පැමිණෙන බවයි.

බොහෝ අය නිතරම තමන්ගේ පවුල් ගැන සිතමින් ලතැවෙනවා. "තාත්තා කෙතෙක් හැටියට මා ඒ තරම් හොඳ නෑ", කියා සිනමිත් තැවෙන අය බොහෝයි. මවක් හැටියට, පුනෙක් හැටියට, දුවක් හැටියට තමන් හොඳ මදි යයි සිතමින් සත්තාපයට පත් වෙමින් සිටිත අය එමටයි. "අතේ මගේ ලස්සන බිරිද වෙනත් මිනිසුන් සමග එහෙමෙහ යාවිදෝ යි සිතමින් සිතින් වද විදින "සැමියන් ඉන්නවා. සමහර බිරිත්දැවරුත් මීට දෙවනි තැ. "මගේ සැමියා මා තනිකර දමා වෙතත් කෙල්ලත් සමග විතෝද වෙයි දෝ කියා සිතමිත් ඔවුන් තැවෙනවා. අවිවාහකයින් තැවෙන්නේ විවාහ වෙන්නේ කොහොමද කියා සිතමින්. විවාහකයිත් තැවෙන්නේ වෙතත් හේතුවක් නිසා. "අනේ අපට දරුවන් තැතේ කියමිත් ඒ අය දුක් වෙතුවා. තැවිල්ලට හේතු මෙපමණක් තොවේ. දරුවත් රැසක් ඉන්ත උදවිය තැවෙන්නෙ "මේ දරු කැලත අප කොහොම හදා ගන්නද?" කියා සිතමින්. "මගේ බිරිද මා අත් හැර යාව්", "මගේ සැමියා මට දැත් ආදරේ තෑ", ඔහු මා අත් හැර යාව්", අප වයසට ගියාම දරුවො අපව බලා ගතිවිද? ආදී නොයෙකුත් පුශ්තවලට ගොදුරු වී සිතින් දුක් විදිත පිරිස් එමට ඉත්තවා. කොපමණ මුදල් තිබුණක්, ආරක්ෂාව, නිරෝගී බව තිබුණක් තමන්ගේ දරුවත් ගැත අතවශා ලෙස සිතිත් දුක්වත දෙමාපියන් ද ඉත්තවා.

සමහර විට කාර්යාලයේදී, වැඩ කරන ස්ථානයේ දී පුශ්නවලට මුහුණ පාත්තට සිදු වෙනවා. තීරණ ගැනීමේ දී පුශ්ත ඇති වෙනවා. "මගේ තීරණය වැරදුණොත්?" "මගේ කොටස් දැත්ම විකිණිය යුතු ද තැද්ද?" "මගේ සේවකයින් විශ්වාස කළ හැකිද?" "මා නැති අතර ඔවුන් සොරකම් කරාවිද?" ආදී නොයෙක් පුශ්ත සිතට එත්ත ඉඩ තිබෙනවා. සමහරුත් අත්විය හැකි පාඩු ගැන තැවෙනවා. තවත් අය උසස්වීම් තොලැබීම ගැන, වගකීම් වැඩිවීම ගැන ලතැවෙනවා. තමන්ගේ කාර්යාල සගයින් තමන් ගැන ඊර්ෂාා කරන බව සිතමින් සිත් තැව්ල්ලට පත්වන අයත් ඉන්නවා.

මෙසේ බලන කල සිත්තැවුල්වලට හේතු අනන්තයි, අපුමාණයි. මේ මිනිස් ජීවිතය බය හා සන්තාපය යන දෙකෙන් පිරි ඉතිරී පවතින්නක්. අපේ සිත්වල අදුරු කොන්වල සැභවී බය හා සන්තාපය නිතර හොල්මන් කරනවා. මිනිසාට බය උපදවන කාරණා බොහෝයි.

ආරක්ෂාව නැතිවීම නිසා බය උපදනවා. සතුරත්ගෙන්, කුස ගින්නෙන්, ලෙඩ රෝගවලින්, වස්තු - දේපොළ නැතිවීමෙන් බය හටගන්නවා. මහළු වීම හා මරණය පමණක් නොව, පරලෝකය පිළිබඳවත් බය ඇතිවෙනවා.

මිතිසුත් බය වෙත්තෙ, සිත්තැවුලට පත් වෙත්තෙ තමන්ගේ වැඩ කටයුතු අවුල් වත විට පමණක් ම තොවෙයි. ඒ සියල්ල හරියාකාරව සිදුවන විටත් බොහෝ අයට බිය - දුක් ඇති වෙතවා. "කොයි මොහොතේ මේ වැඩකටයුතු අවුල් වෙයිද දත්තේ තෑ": "මේ විදින සැප මොත මොහොතෙ දුකට පෙරළේද දත්තේ තෑ" කියා සිතින් මවාගත් බයෙන් තැවෙත අයත් ඉන්තවා. සමහරුත් කියන්තේ කිසිම ආරංචියක් තැති එකත් සුහ ආරංචියක් කියලයි. එහෙත්,ආරංචි තොලැබීමෙනුත් සමහරුත්ගේ බය සැක වැඩිවෙතවා. මෙවැනි අස්ථාන සිත්තැවුල් නිසා මේ අයගේ ජීවිත බයෙත් වෙළී-පෙළී අවාසතාවත්ත තත්ත්වයකට පත් වෙතවා. මෙවත් දුක්බදායක තත්වයෙන් මිදී සිටිත්තේ හිත දියුණු කරගත් උත්තමයින් පමණයි.

#### සන්තාපයට හේතුව

අහිතකර මාතසික තත්ත්වයත් අතරිත් වඩාත් අත්තරායදායක ලෙස සැලකිය හැක්කේ දිගිත් දිගට පවතින සිත් තැවුලයි. මිනිසුත් මෙලෙස සත්තාපයට සිත්තැවුලට පත් වන්තේ ඇයි? ඇත්ත වශයෙත් කියතොත් මෙයට ඇත්තේ එකම පිළිතුරයි. මිනිසුත් මෙසේ තැවෙත්තේ ඔවුත් තුළ ඇති "මමත්වය" "මමය" "මාගේය" යන හැහීම නිසායි. බුදු දහම මෙය හඳුන්වත්තේ ආත්මය පිළිබඳ මීථාහා දෘෂ්ටිය නැතහොත් "සක්කාය දිට්ඨීය" ලෙසය.

මිනිසුන්ට වඩා පහළ තත්ත්වවල සිටින සත්වයින් මෙහෙයවන්නේ සහජයෙන් පිහිටි "ඉව" මගිනි. එහෙත්, මිනිසා එසේ නොවේ. ඔහු සතුව චිත්තන ශක්තියක් ද විනිවිද දැකීමේ හැකියාවක් ද පවතිනවා. තමන්ගේ තාර්කික බුද්ධිය යොදා ගෙන මිනිසා තමන්ගේ පැවැත්ම තහවුරු කොට ගැනීම සඳහා නොනැසී පවතින ආත්මයක් පිළිබඳ සංකල්පයක් මවා ගන්නවා. මේ ආත්මය හුදෙක් සංකල්පයක් පමණක්මය: "ඇත්ත වශයෙන්ම එයට සතා පදනමක් පැවැත්මක් නැත" කියා බුදු දහම මගින් ඉගැන්වෙනවා. මේ ඉගැන්වීම නිසා බුදු දහම මිනිස් චිත්තන ඉතිහාසයේ අපූර්ව තැනක් හොබවනවා. මිනිසාගේ

පුශ්තවලට මුල සතාතත ආත්මය පිළිබඳ මේ දුර්මතයයි, පදනම් විරහිත විශ්වාසයි. මේ විශ්වාසය පාදක කොට ගෙත "මමය" "මාගේය" ආදී හැහීම් සමග, තත්හාව, ආත්මාර්ථකාමී හැහීම්, මද, මාත ආදී තොයෙකුත් අකුසල සිතිවිලි හට ගත්තවා. මේ ආත්ම දෘෂ්ටිය මිතිසාගේ අභාත්තර ගැටීම්, පෞද්ගලික ගැටීම් ආදියට පමණක් තොව, දේශ - දේශාත්තර යුද - කෝලාහලවලටත් හේතු වෙතවා.

ස්ථීර, වෙනස් නොවන ජීවිතයක් පිළිබඳ විශ්වාසයක් ඇති වන්නේත් මෙම සනාතන ආත්මයක් පිළිබඳ විශ්වාසය පදනම් කොට ගෙනමය. මේ ජීවිතය සතුටු කරන්න අපට සිදු වෙනවා. සමහර විටෙක ශරීරය සතුටු කිරීම සඳහා, මේ කෑදර ශරීරයේ ආශාවන් තෘප්තිමත් කිරීම සඳහා නෝයෙකුත් අන්තගාමී කි්යාවන් සිදු කිරීමටත් වෙනවා. තමන්ගේ ආශාවත් අවශාතාවත් සර්වපුකාරයෙන්ම සාර්ථක නොවේය යත හැභීම සමහරුන් තුළ බය සන්තාපය, අසහනය ඇති කිරීමට හේතු වෙනවා.

මෙසේ බලත කල පැහැදිලි වන්නේ සත්තාපය වශයෙන් අප හඳුත්වන්නේ ලෞකික ආශාවත්ට ඇති බැඳීම නිසා සිතෙහි ඇති වන එක්තරා හානිකර, අපව පස්සට ඇදදමත මානසික තත්ත්වයක් යමකට තදින් බැඳෙත්තට, බැඳෙත්තට ඒ දෙය නැති වේය යන බය වැඩි වෙනවා. ඒ වගේම, තමත් ආශා කරන යම් දෙයක් ලැබුණු පසු ඒ ගැන ආශාව අඩු වී, තවත් දෙයක් ගැන ආශා කරන්තට පටත් ගත්තවා.

මෙහි තවත් පැත්තක් තිබෙතවා. තමත් අකමැති දෙයක් ලැබෙතවාට, තමත් පිය තොකරත කෙතෙකු සමග ඇසුරු කරත්ත සිදු වෙතවාට සාමාතායෙන් සෑම දෙනා තුළම බයක් පවතිතවා. පිය කරන දේට ආශා කිරීමත් අපිය දේට ද්වේෂ කිරීමත් හේතුකොට ගෙන සත්තාපය උපදිනවා.

මෙබඳු මානසික තත්ත්වය අත්තයට ගිය විට සිදු වත්තේ තිජ වශයෙත්ම භාතිකර තොවත වස්තුවලට හෝ අවස්ථාවලට ඇති ආශාව හේතුකොට ගෙන, ඒවායේ ඇසුර හේතුකොට ගෙන පවා බය ඇතිවීමයි. මේ මානසික තත්ත්වය හඳුන්වන්නේ භීතිකාවක් වශයෙනුයි. සමහරුත් අඳුරට බයයි. තවත් අය වටවුණු ආවරණය වුණු තැත්වල සිටීමට බයයි. සම්පූර්ණයෙන් විවෘත තැන්වල අතන්ත වූ එළිමහනේ

සිටීමට තවත් අය බයක් දක්වනවා. බොහෝ උස් තැන්වලට නැගීමට බය අයත් ඉන්නවා. සතුන්ට, සතුරන්ට සොරුන්ට යකුන්ට, හොල්මන්වලට, මන්තු - ගුරුකම් හදි - හූනියම්වලට බය අයත් එමටයි. තමන්ට හොරා තමන් පසු පස එන කිසිවකු විසින් අනතුරක් කරාවිය තමන් මරා දමාවිය යන මවාගත් බියෙන් පෙළෙන අයත් ඉන්නවා. මේ සියල්ල මිනිස් සිත පෙළන, දවන භීතිකා ය.

කෙනකු තුළ ඇතිවන සිත් තැවුල, කෙනකුට විදින්තට සිදුවන දුක් වේදනා වෙනත් කිසිවක් නොව ඔහු තුළ පවත්නා ආශාවන් හා වෙනස්වන ලෝක ස්වභාවය අතර ඇතිවන ගැටීමේ පුතිඵලය බොහෝ දුක් වේදනා ඇතිවන්නේ මේ නියම තත්ත්වය වටහා ගැනීමට අපොහොසත් වීම නිසාය. ලෝක ස්වභාවය හැදිනීමට ලෝකයේ ඇති තතු නියම අයුරින් දැකීමට, අවබෝධකොට ගැනීමට හැකිවන අයුරු සිත දියුණු කළ කෙනෙක් මෙවැනි දුක් බියට භාජන වන්නේ නැත. පියයන්ගෙන් වෙන්වීමත් අපියයන් හා එක්වීමත් වැලැක්විය නොහැකි ලෝක ස්වභාවයන් බව හෙතෙම තේරුම් ගනී. මෙවැනි දේ ජීවිතයේ කවර අවස්ථාවක වුවත් සිදුවිය හැකිය. සමහර විටෙක රැකියාවක් අරඹත අවස්ථාවේ දී ම මෙවත් තත්ත්වයක් උද්ගත විය හැකිය. එසේ නැත්නම්, රැකියාවක් කරගෙන යන අතර මැද දී හෝ රැකියා අවසානයේ දී හෝ සිදුවන්නට පුළුවන. එහෙත්, සැලකිය යුත්ත මෙය නොවේ. මෙහිදී තේරුම් ගත යුත්තේ අස්ථිර වූ මේ ලෝකයේ සියලු දේ ස්ථිර වශයෙන් ම අභාවයට පත්වන බවය. තමන් නැතුවම බැරි පුද්ගලයන් වශයෙන් සමහරුන් සිතනවා. කුමක් කළ යුතු දැයි නිගමනය කිරීමට තමන් සිටීම අතාවශා බව ඔවුන් සිතනවා. 'මා නැති දාට මේ සියල්ල කෙසේ ගෙන යාවිද? කියා ඔහු මොහොතකට සිතා බැලිය යුතුයි. සමහර ව්ටෙක ඔහු නැති පාඩුව ටික කලක් ගතවන තුරු දැනෙන්න පුළුවනි. "අනේ, ඔහු සිටියා නම් කොපමණ හොඳද?" කියා සමහරුත් විසින් අසත්ත ඉඩ කිබෙනවා. එහෙත්, මෙසේ සිතන්නේ ටික කලකට පමණයි. කිසිවකු අතාාවශා තැති හෙයින්, තැතුවම බැරි පුද්ගලයන් නොවන හෙයින් කොයි - කවුරු නැති වුණක් ලෝකයේ කටයුතු සුපුරුදු පරිදි සිදුවේවි. සතා තත්ත්වය මෙය නම් කෙනකු මවාගත් බය නිසා සන්තාපයට පත්විය යුත්තේ ඇයි? ඉන් සිදුවන්නේ කෙතකුගේ සෞඛාය පිරිහීමයි: ඔහුගේ ජීවිතය කෙටි වීමයි.

එක්ව සිටි අය වෙන්වන විට අනිවාර්යයෙන්ම දුක් වේදනා ඇති

වෙනවා, තමන් කැමති, තමත් ආදරය කරන කෙනකු ඈත් වන විට කලකිරීමක්, දුකක් කනස්සල්ලක් පාලුවක් දැනෙනවා. මෙය ස්වභාවික සිදුවීමක්. තමන් රුචි කරන, ආදරය කරන අය විසින් කොන් කරනු ලැබුණු විට කෙනකුගේ සිනෙහි තදබල දුකක් ඇති වෙනවා. එහෙත්, සමහරුත් මෙවැනි සිත් පැරීම් කාලයාගේ ඇවැමෙත් ඉබේම සුව වීමට ඉඩ නොහැර, ඒ ගැන සිත - සිතා, බිදුණු - පෑරුණු සිත් සුවපත් කිරීමට කුම සොයමින් කලකිරීමෙන් අඩපණ වෙනවා. මෙයින් නොනවතින සමහර අය ඔවුන්ගේ කෝධය, අසහනය ඉතා දරුණු කුම මගින් පුකාශයට පත් කරනවා.

## බය සහ මිථාා විශ්වාස

මිනිස් සිත අඩාල කරන තවත් වර්ගයේ බයක් ඇත. මේ බය හටගන්නේ පාලනය කළ නොහැකි ස්වභාව ධර්මයේ බලවේග හා අදෘශාමාන සේ සැලකෙත බලවේග මගින්ය. මේ බය මිනිසා වන මෘගයින්ගෙන් බේරී, ගෝතු ගැටුම්වලින් ආරක්ෂා වී සිටීමට පුරුදු -පුහුණු වන්නට පටන්ගත් පුරාණ අවධියේ පටන් ම පැවත එන බව පැහැදිලියි. ඒ අන්ධකාර යුගයේ දී, ස්වභාව ධර්මයේ බලවේගයන්ට මුහුණ දීමට උත්සාහ ගනු ලැබූ ඒ අතීත සමයේ දී මිනිසුන්ගේ සිත්සතන් තුළ මිථාා විශ්වාසයන්ගේ බීජ වැපිරෙන්නට වුණා. පරපුරෙන් පරපුරට දායාද කොට පැමිණි මේ විශ්වාස අදත් පවතිනවා.

මූලික අර්ථයෙන් ගත් කල බය යන්නෙන් අදහස් කරන්නේ ආවේගාත්මක පුතිකියාවක්. වෙනත් වචනවලින් පැහැදිලි කරනොත් සිතෙහි ඇති වන තියුණු හැහීම මගින් සිදුවන පුතිකියාවක්. මේ පුතිකියා විවිධාකාරයෙන් පුකාශයට පත් වෙනවා. කෙනෙක් බය වූ විට ඔහු බය ඇති වූ ස්ථානයෙන් වහාම පැන යනවා. ඔහු සුදුමැලි වෙනවා, වෙව්ලන්නට පටන් ගන්නවා, ඔහුගේ පපුවෙ ගැස්ම වැඩි වෙනවා, උගුර - කට වියළී යනවා. ජෝත් බෝඩස් වොට්සන් නම් මතෝ විදහාඥයාගේ අදහසට අනුව ඉබේම ඇතිවන අාවේග තුනක් තිබෙනවා. එනම් ආදරය, කොටය හා බය යනුයි. ළදරුවකුට ආධාරකයක් වශයෙන් පවතින යමක් හිටි හැටියේ ම තැතිවී ගියහොත් එසේ නැත්නම් හදිස්සියේ ම මහා ශබ්දයක් ඇති වුණොත් ළදරුවා තුළ බයක් ඇති වෙනවා. ඔහු කියා සිටින්නේ ළදරුවකුට වුවත් ආදරය, විශ්වාසය රක්ෂණය අවශා බවයි. මූලික සැකමුසු අපේක්ෂාව හේතු කොට ගෙන ඇතිවන අසහනය තුනී කිරීමට "මව්සෙනෙහස" ඉවහල්

වන බව ඔහු පවසනවා. ළදරුවන්ගේ සිත්වල හට ගන්නා සමහර බය ඔවුන්ගේ පූර්ව ජන්ම හා සම්බන්ධ ඒවා විය හැකියි. පූර්ව ජන්මයේ සිට නොබිදී පැවත එන ඒ බය ළදරු සිත්වල පවතිනවා විය හැකියි. සමහර විටෙක ළදරු අවධියේ දී චරින්වර ඒ බිය සිතෙහි මතු වන්නට ඉඩ තිබෙනවා.

ම්ලේච්ඡයකු හා මෘගයකු අතර පවතින වෙනස කැපී පෙන්නට වත්තේ ඔවුන්ට අවබෝධ කොට ගත නොහැකි බලවේගයන්ට ඔවුන් මුහුණ පාත්තට වූ විටයි. මෘගයා ඉවෙත් වගේ ඒ අවස්ථාවට සුදුසු පරිදි ගැළපෙමින්, ඒ බලවේගයට යටත් වෙනවා. එහෙත් ම්ලේච්ඡයා හැසිරෙන්නේ වෙනත් ආකාරයකටය. යම් අවස්ථාවක ඔහුට වඩා ශක්තිමත් මෘග රංචුවක් විසින් ඔහුව කොටු කරනු ලැබුණොත්, එසේත් තැති තද වැයි, පුළං, අකුණු කෙටීම්, භූමිකම්පා, ගිනිකදු පිපිරීම්, වසංගත ආදියට මහුණ පාන්තට සිදු වුණොත් ඔහු බියෙන් ගැහෙමින් ඒ තාදුනන බලවේගයන්ගෙන් ආරක්ෂාව පතන්නට පටන් ගන්නවා. තමන්ට පිටස්තර වූ මෙවත් බලවේග දකින්නට පටන් ගත් මේ නොදියුණු ම්ලේච්ඡ මිනිසුන් අදහස් කෙළේ තමන්ව සතුටු කළ හැකිවාක් මෙත්, යැදීමෙත් කත්තලව් කිරීමෙත් මේ බලවේගයත් ද සතුටුකළ හැකි බවයි. ඔවුන් ස්වභාව ධර්මයේ බලවේගයන්ට දේවත්වය ආරෝපණය කළේත්, ඒ දෙව්වරුත් උදෙසා යාග - හෝම බලි - බිලි, පූජා විධි සකසා ගත්තේත් මේ අයුරින්ය. ඔවුන්ට හිතකර වූ බලවේග ඔවුන් සැලකුවේ "යහපත් දෙවිවරුන්" ලෙසය. අහිතකර වූ බලවේග ඔවුත් දුටුවේ අයහපත් "දුෂ්ට දෙව්වරුන්" ලෙසයි.

ස්වභාව ධර්මයේ මූලික සිද්ධාන්ත වටහා ගැනීමට අපොහොසක් අය තුළ බය හට ගැනීම සාමානායෙන් සිදුවන දෙයක්. සිද්ධාන්තයක් වශයෙන් සැලකුවක් හේතුව වශයෙන් ගෙන බැලුවත් මීථාා විශ්වාසයන්ගේ මූල 'බය' බව ඉතා පැහැදිලියි. තමන්ගේ අභිලාෂ සියල්ල සාර්ථක කර ගැනීම සඳහා දේව සංකල්පය ගැන විශ්වාසය ඇතුව විවිධ ආගම් අදහන අයගේ සිත් තුළට මැවුම් කාර දෙව්යකුගේ අපුසාදයට පත්වීම පිළිබඳ බියක් කාවදිනවා. සමහර ආගම්වල, පූජාවිධිවල පදනම වශයෙන් පවතින්නේ මේ නාදුනන බලවේගයන් කෙරෙහි මිනිසුන් තුළ ඉවෙන් වාගේ ඇතිවන බය ගතියයි. බය අතරීනුත් ආගම් මගින් ඇති කෙරෙන බය තරම් දරුණු වෙනත් බයක් නැත. ඒ අන් හේතුවක් නිසා නොව, මේ බය මගින් සිත වෙළා සිරකොට තබන නිසාය. මෝහය නැමැති කිම්ර පටලයේ හට

ගන්නා බය මීථාාා විශ්වාස නැමති පොහොර මගින් සශ්‍රිකව වැඩෙන්නට සලස්වෙන බව කිව හැකිය.

තමන්ගේ පුශ්නවලට ස්ථිර විසඳුම් ලබා නොදෙන නිරන්තරයෙන් වෙනස්වන සුළු මේ ලෝකයෙහි වෙසෙන තමන්ටත් තමන්ගේ පිුයයන්ටත් රැකවරණ ලබා ගැනීමට මිනිසා නිතරම අපේක්ෂා කරයි. මහ තමන්ට මුහුණපාන්නට සිදුවන කිසියම් පුශ්තයක් විසදා ගන්නා ලදැයි සිතන විට ඒ පුශ්නය හා බැඳුණු හේතු -පුකාය වෙනස් වී තවත් පුශ්ත මාලාවක් හටගත්තවා. මේ නිසා ඔහු පෙර සිටි අවුල්, අසරණ තත්ත්වයටම තැවත පත් වෙනවා. මුහුදු වෙරළෙහි වැලිමාලිගා තතත කුඩා දරුවකු ගලා එන හැම රැල්ලකටම බයෙන් ඉන්නවා වාගේ, මිතිසාත් තිතරම සිටින්නේ බිය මුසු වූ අපේක්ෂාවෙන් යුක්තවයි. රෑ කවරණය උදෙසා ඇති දැඩි අපේක්ෂාවත් මරණය කෙරෙහි දක්වන බයත් හේතුකොට ගෙන මිනිසා මීථාහ විශ්වාසයන්ට ගොදුරු වෙනවා. විශ්වයේ ඇති ගැස් බවෙන් වටවී සිටින මිනිසා තමන් තුළ බය ඇති කිරීමට හේතුවන දේ කෙරෙහි හක්තියක් ඇති කර ගන්නවා. මූල් ආගමික විශ්වාස බිහි වුණේ මෝහය හා නාදුනන බලවේගයන් කෙරෙහි වූ බය පදනම් කොට ගෙනය. මෙලොව ඇති සියලු දේ අපූර්ව අද්භූත බලගතු දෙව්වරුත් විසින් පාලනය කරනු ලැබෙන බවත්, විශ්වයේ සියලු දේ සිදු කෙරෙන්නේ මේ දෙවිවරුන් විසින් බවත් විශ්වාස කරනු ලැබෙන්නේ මේ මෝහය හා බය නිසාය. මෙවන් විශ්වාස තුරත් කරලීමට විදාහාව මගින් ඉමහත් සේවයක් ඉටු වී ඇතත්, විදාහා වහේතුකොට ගෙන නූතන මිනිසාගේ දැනුම වර්ධනය වී ඇතත්, අතිතයේ සිට දායාද වශයෙන් ඒවා නොයෙකුත් මිථාා විශ්වාස බොහෝමයක් අදත් මිනිසුත් අතර පවතිනවා. තමන් විසින්ම අටවාගෙන ඇති මේ බන්ධනයෙන් සම්පූර්ණයෙන් මිදීමට මේ දක්වා මිනිසා සමත් වී නැත. මීථාා විශ්වාස හේතුකොට ගෙන සිත දුබල වී වහල් බවට පත්වෙනවා. මෙවන් මිථාාා විශ්වාස මුල් බැසගෙන පවතින්නේ නුගත් අයත් අතර පමණක් නොවේ. ඉතා උගත් පිරිස් අතරත් මිථාා විශ්වාස බලවත්ව පවතිනවා. "බය කොතැනක ඇති වුණත් ඒ බය ඇති වන්නේ අඥාන පුද්ගලයින් තුළ මිස ඥානවන්තයින් තුළ නොවේ ය යන බුද්ධවචනය සිහිපත් කළ යුතුයි.

# සන්තාපය හේතු කොට ගෙන අපට සිදුවන දේ

්ඊර්ෂාාාව, ද්වේෂය, බය ආදී හැභීම් පුරුද්දක් වශයෙන් පවතින්නට වූ විට ඒ හේතුකොට ගෙන ඇත්තටම ලෙඩ රෝග උද්ගත වේ යයි ඇලෙක්සිස් කැරල් නම් වෛදාවරයා පවසයි. දියවැඩියාව, අධික රුධිර පීඩනය, අම්ලය නිසා උදරයේ ඇතිවන තුවාල, සමේ රෝග, ඇදුම ආදී විවිධ රෝග හට ගන්නේ, එසේ නැත්නම් උත්සන්න වත්තේ බිය මුසු අපේක්ෂාව හා සන්තාපය හේතු කොට ගෙන බව වෛදා විදාාාව මගින් පිළිගැනෙන මතයයි. ජීවිතයේ අප බලාපොරොත්තු වන දේ ලබා ගැනීමට තැඹුරු වීමේ දී ඇතිවන සිතිවිලි මගින් කායික අපහසුතා, විපර්යාස ඇතිවීමට ඉඩ ඇත. රෝගීන් බොහෝ විට සුවය ලබන්නේ රෝග නිදානය පරීක්ෂා කොට බලා වෛදාාවරයන් විසින් කෙරෙන නිගමනයන්ට අනුකූල ආකාරයට තොවු රෝගීන්ගේ අපේක්ෂාවන්ට අනුකූල ආකාරයකට යන්න වෛදාාවරුත් දරණ අදහසය. මානසික පීඩා හේතු කොට ගෙන සෞඛාය පිරිහීමට පත් වේ. සිත්තැවුල් සහ අසහනයට නිසියාකාරව මූහුණ දීමට නොදන්නා වාාපාරිකයින් බොහෝ විට තරුණ වයසේ දී ම මිය යනවා. බාහිර ලෞකික ලෝකයේ ඇතිවන විවිධාකාර ගැටුම්වලින් කම්පාවට පත් නොවී අධාාත්මික ශාන්තිය පවත්වාගෙන යෑමට සමත් අය ශාරීරික හා ස්තාය ආබාධයන්ගෙන් ආරක්ෂා වෙනවා.

ශාරීරික හා මානසික ආබාධයන්ගෙන් වැඩි කොටසක් සික්කැවුල් නිසා හටගන්නා බව අත්දැකීම් වලින් පැහැදිලියි. වයසට යෑමෙත් පිච්චෙන ලේ පුමාණයට වඩා වැඩි ලේ පුමාණයක් සික් තැවුල් හේතු කොට ගෙන පිච්චේනවා. බය, සික්තැවුල් හා අපේක්ෂා ආදිය ආත්ම සංරක්ෂණය සඳහාත් එක්තරා පුමාණයකට අවශායි. එහෙත්, මේ හැඟීම් පාලනය කළ හැකි තත්ත්වයේ පැවතිය යුතුයි. නිරන්තරයෙන් පවතින බය හා දිගින් දිගට පවතින සිත් තැවුල් මිනිස් සිරුරට ඉතා හානිකරයි. මිනිස් සිරුරේ සාමානා කියාකාරීත්වය මේ හේතුවෙන් බොහෝ සේ දුබල වේ.

ශාරීරික කිුයාකාරීත්වය හා සම්බන්ධ නොයෙකුත් ආබාධයන්ට පුතිකාර කිරීමේ දී රෝගියාගේ මානසික තත්ත්වය ගැන සොයා බැලීම ඉතාම වැදගත් බව වෛදාවරුන් දරන මතයයි. සිත්තැවුල්

මගින් පුශ්න නොවිසදෙනවා පමණක් නොව එමගින් එම පුශ්ත තවත් උගු වී ශාරීරික හා මානසික විනාශය ද ඇති කරන බව වෛදාවරුන් වටහා ගෙන ඇත. සිත් තැවුල් හේතු කොට ගෙන පීඩා විදින්නේ ඒ පුද්ගලයා පමණක් නොවේ. ඔහු නිසා ගෙදර පරිසරය, කාර්යාල පරිසරය, බොහෝ විට සමාජ පරිසරය ද දූෂා වේ. සිත්තැවුල් හේතු කොට ගෙන පුද්ගලයකු වගකීමෙන් තොරව කරන කටයුතු නිසා සාමයට බාධා පැමිණෙන අතර ඔහු වටා.සිටින අයගේ සතුටත් විනාශ වෙනවා.

සිත්තැවුල් පමණට ම බයත් හානිකරයි. සිත් හී නිරන්තරයෙන් පවතින බය හේතු කොට ගෙන පුද්ගලයකු මානසික අසහනයෙන්, දැඩි වේදනාවෙන් පෙළෙන්නට පටන් ගන්නවා. බය කුමකුමයෙන් ජීවිතය කා දමන අතර මනස දීන කරනවා. බය එක්තරා අසුබවාදී බලවේගයක්. එමගින් අනාගතය අඳුරු කෙරනවා. සිතෙහි බිය පවතින විට සිතීම විකෘති වෙනවා. මේ අයහපත් මානසික තත්ත්ව පුද්ගලයකුගේ පෞරුෂයට අහිතකර ලෙස බලපාන අතර ඔහුගේ සිතෙහි හොල්මන් මෙන් පැලපදියම් වෙනවා.

බය අපට කොතරම් අභිතකර ලෙස බලපාන්නේ ද කියතොත් එය මිනිසාගේ පරම සතුරා වශයෙන් හැදින්වෙතවා. බය කෝටි සංඛාාත ජන සමූහයකගේ සිත් අරක් ගෙන ඇත. මෝහ අන්ධකාරයේ වෙලී ගැලී සිටින මානව වර්ගයාගේ ඉරණම වී ඇත්තේ දෙවිදේවතාවුන්ගෙන්, යක්ෂ - පේත - කුම්හාණ්ඩයින්ගෙන්, භූතයින්ගෙන් ඇති වෙතැයි විශ්වාස කෙරෙන බියෙන් වෙළී මිරිකී පීඩා විදිමින් ජීවත් වීමය.

මුහුණ පාන්තට සූදානමක් නැති බලාපොරොත්තු රහිත වාවසනයන් ඉදිරියෙහි දී ඇති වන බය නිසා සිහිවිකල් තත්ත්වයක් වූවත් ඇති වීමට ඉඩ තිබේ.

#### \*\*\*\*\*\*

අපේ පුශ්ත

්දුෂ්කර අවස්ථාවකට මුහුණ දිය හැකි කුම දෙකක් තිබෙනවා. එක් කුමයක් නම්, එම අවස්ථාව වෙනස් කිරීමට කිසියම් පියවරක් ගැනීමයි. අනිත් කුමය නම් සෘජුව ඊට මුහුණ දීමයි. එබදු අවස්ථාවක දී අපට කළ හැකි යමක් ඇත්නම් දුක් වන්නේ හෝ කලබල වන්නේ හෝ කුමටද? එසේ ම එවැනි අවස්ථාවක දී අප කළ හැකි දෙයක් නැත්නම් දුක් වීමෙන් ඇති වැඩක් නැත. කෝපයෙන් හා සිත්තැවුලෙන් කිසිවක් හොඳ අතට හැරෙන්නේ නැත

- ශාන්තිදේවය

ජීවිතය යනු දුක දොම්නසින්, නොයෙකුත් පුශ්නවලින් ගහන තොනවතින යමක් අප මේ ලෝකයේ ජීවත් වන තාක් කල් පුශ්න, දුක් කරදර අපේ අත්දැකීම්වල අංගයක් වශයෙන් පවතිනවා ඇති. එක් අවස්ථාවක අපට ලාහ, කීර්ති, පුශංසා සතුට ලැබේ. එහෙත් තවත් අවස්ථාවක මීට හාත්පසින්ම විරුද්ධ දේට මුහුණ පාන්නට සිදුවේවි: අලාහ, අපකීර්ති, නින්දා, දුක් ලැබෙන්නට පුළුවනි. ජීවිතය හරියටම ඔරලෝසුවක "බට්ටා" වාගේ, ඒ අතට මේ අතට පැද්දෙනවා. එක් මොහොතක අප ඉතා ආදරයෙන් පිළිගන්නා සැප දෙසට ජීවිතය පැද්දෙනවා. තවත් මොහොතක අප හැම වෙරවෑයමක්ම යොදා වළක්වාලන්නට උත්සාහ ගන්නා දුක පැත්තට ජීවිතය ඇදෙනවා.

ජීවිත ඇති සැටියෙන්ම තේරුම් ගැනීමට උත්සාහ නොගෙත මිනිසුන් කරන්නේ තමන්ට මුහුණ පාත්තට සිදුවන පුශ්න තවතවත් වැඩි, කොට විශාල කොට සැලකීම යි. මෙය හරියටම කෙන්ද කත්ද කිරීමක්. තමන් පිුය කරන යමකු හෝ යම් වස්තුවක් හෝ නැති වූ විට බොහෝ අය සිතන්නේ ඉන්පසු කිසි දිනෙක සතුටින් සිටින්නට බැරීවේය කියලයි. කෙනකුගේ වුවමනා - එපාකම්, රුච් - අරුචිකම් ගැන එතරම් සැලකිල්ලක් නොදක්වන අය විසින් කරදර හිරිහැර කරනු ලැබුණු විට කෙනකු සිතන්නේ ඊට පෙර නොවූ විරු පරිදි කෲර අන්දමින් තමන්ට සලකනු ලැබෙන බවයි. මෙසේ සිතමින් දිගින් දිගටම ඔවුන් සිතින් දුක් විදිමන් කම්පාවට පත් වෙනවා. මෙසේ කම්පාවට පත්වෙමින් දුක් විදිනවාට වඩා තරකද, 'සියලු සංස්කාර ධර්මයන්ම අනිතාය. එනිසා සංස්කාර ධර්මයක් වූ මේ දුක්බදායක තත්ත්වයක් කිසියම් දවසක පහවී යනවා ඇතැයි" කියා අවබෝධ කොට ගෙන තමන්ගේ සිතට වදදෙන සිතිවිල්ල අමතක කිරීම?

අපට මේ ජීවිතයේ මුහුණ පෑමට සිදුවන සියලු දුක් කරදර දොම්නස් වලින් මිදීමට මගක් ඇති බව අප මනා කොට අවබෝධ කර ගත යුතුයි. සදාකාලික දුකට නියම වුණු කිසිවෙක් නැත. කෙනකු එවත් සදාකාලික දුකකට ගොදුරු වන්නේ එසේ වීමට ඔහුට ඉඩ හළොත් පමණි. දුක් කරදරකම් කටොළු ඇතුලුව සියලුම සංස්කාර ධර්මයන් ඇති වන්නේ හේතු පුතායන් මගින්ය. හේතු - පුතායන්ට පරිබාහිරව කිසිවක් හට නොගතී. මේ නිසා අපේ පුශ්නවල, අපේ දුක් කරදරවල මූල හේතුන් සොයා ගත්විට, ඒ සියල්ල නැතිකර දැමිය හැකි බව අප අවබෝධ කරගත යුතුය.

# පුශ්ත වලට මූහූණ දීම

පුශ්න ඉදිරියේ අප දුර්මුඛ තොව් සිහිනුවණීන් කටයුතු කළ යුතුයි. කිසිම පෘතග්ජනයකු වූ ලෞකික අංශයට නැඹුරු වූ අයකුට පුශ්න වලින් සම්පූර්ණයෙන් මිදී සිටින්නට ඉඩක් ලැබෙන්නේ නැත. එහෙයින් පුශ්නවලට මුහුණ පාන්නේ නුවණැත්තෙක් වුවත් අනුවණ තැනැත්තෙක් වුවත් වෙනස පවතින්නේ ඒ ඒ තැනැත්තා පුශ්නවලට මුහුණ දෙන ආකාරය මතයි.

ගීක දාර්ශනිකයකු වූ සොකුටීස්ගේ බිරිඳ ඉක්මනින් කිපෙන සුඑ ගැහැතියක්. ඇ නිතරම සොකුටීස්ගේ වැරදි සොයමින් තොර තෝ•චියක් නොමැතිව ඔහුට වද දෙන්න වුනා. දිනක් ඇය සොකුටීස්ට හොඳටම බැණ වැදුනාට පසු ඔහු මෙසේ කියා ඇත: "අද ඔබේ කථා විලාසය වෙනදා වගේ නොවෙයි. අද ටිකක් වවන උච්ඡාරණයක් හොඳයි. කථා කරන ලීලාව වෙනදාට වඩා හොඳයි" අස්ථාන වෝදනාවලට, අසාධාරණ දෝෂාරෝපණයන්ට සැහැල්ලුවෙන්, සිනහ උපදවන අයුරින් මුහුණ දිය යුතු ආකරය විදහා දක්වන කදීම තිදසුනකි මේ.

පණ්ඩිත තේරුතුමා වරෙක මෙසේ පවසා ඇත. අප පුශ්තවලට මුහුණ පෑ යුතුය. එම පුශ්ත තිරාකරණය කිරීමට උත්සාහ ගත යුතුය. තියත වශයෙත් අප පුශ්තයන්ට මුහුණ දිය යුත්තේ ආධාාත්මික පසුබිමක පිහිටාය. එසේ තොකොට අධාාත්මික භාවයේ තාමයෙත්

එම පුශ්තවලින් පළා යා යුතු තැත.

මුවගට සිනහවක් නගාගෙන පුශ්නවලින් බේරී මිදී සිටීමේ හැකියාව සම්බන්ධයෙන් එලා විල්කොක්ස් ඇගේ අදහස් මෙලෙස දක්වයි.

ගීතයක් සේ මිහිරියාවෙන් ජීවිතය යන විට ගලා ඉතා පහසුය සතුටු වන්නට විනෝදෙන් ඒ දෙස බලා සුන්ව ගිය කල මුළුමනින් ම සියලු කටයුතු වැරදිලා උතුම වේ ඔහු සිටිය හැකි නම් සිනා සී ඒ දෙස බලා

වසරින් වසරට කරදර එන්නේ එමගින් හොද හැටි සිත මැනගන්නයි මුළු ලොව පැසසුම් සැම ලැබ ගන්නේ කඳුලෙන් තෙත් වී දිලෙන සිනාවයි.

බිය හා සන්තාපයෙන් තොරව පුශ්නවලට මුහුණ දිය යුත්තේ කෙසේ ද යන්න පුකට ඉන්දියානු කවියකු හා දාර්ශනිකයකු වන රචීන්දුනාත් තාගෝර් ස්තොතුයකින් මෙසේ දක්වයි.

"දුක් කරදරයෙන් මා බේරේවා !" කියා යදින්නට නොම සිදු වේවා!" පැමිණෙන කරදර කුමක් හෝ වේවා!" එය ජය ගැනුමට සවිය ලැබේවා!" "මගෙ දුක් පීඩා පහවී යාවා!" කියා යදින්නට නොම සිදුවේවා ඒ සැම කරදර පළා හරින්නට මගෙ සිත දිරියෙන් සව්මත් වේවා!" "බියෙන් වෙලුණු මා මුදවාලනු මැන" යනුවෙන් යදිනට නොම සිදුවේවා" ඒ බිය ජයගෙන නිදහස් වීමට ඉවසුම නිතරම මා සතු වේවා!

සමහර අවස්ථාවලදී අපට නොයෙකුත් අපුසන්න සිදුවීම්වලට මුහුණ පාන්තට වෙනවා. අප ඉතා අගයන ආශා කරන යමක් නැති වෙන්නට පුළුවනි: කැඩී බිදී යන්නට පුළුවනි. මේ ආකාරයෙන් සිදුවන පාඩුවට හානියට මිනිසුන් මුහුණපාන කුම දෙකක් කිබෙනවා. තැතිවුණු හෝ සිදී - බිදී ගිය දේ ගැත සිතමිත් පසුතැවිලි වෙමිත් අපට හෝ අනුන්ට දොස් පවරමින් ඒ ගැනම හැපි - හැපී ඉදීම එක් කුමයක් එසේ නැත්නම්, "ගිය දේ ගියාවෙ. නැති වුණ එකම මදිද? තවත් ඒ ගැන සිත සිතා සිතට දුක් ගින්දර දෙන්න අවශාද?" යයි සිතා ඒ සිද්ධිය සිතින් අහක්කර දැමිය හැකිය. මේ කුම දෙකෙන් කැම<mark>ති එකක්</mark> අපට තෝරා ගත හැකියි. අපට තවත් පුයෝජනවත් දෙයක් කළ හැකිය. ඒ පාඩුව සිදුවීමට, එසේ නැත්නම් ඒ දෙය බිදෙන්නට හේතුව සොයා බලා දැනගෙන, මින් ඉදිරියට එවැනි දේ සිදුවීම වළක්වා ලන්නට පියවර ගත හැකියි: ඒ පාඩුව මැකීමට, ඒ පාඩුවෙත් ඇතිවත වෙතත් පුශ්ත බේරා ගැනීමට පියවර ගත හැකියි. මේ සිදුවීම්වලිත් එතරම් බරපතල පාඩුවක් හානියක් සිදු වී නැත්නම් එය සිතින් අමතක කොට දැමීම සඳහා අපේ සිත් වෙනත් අරමුණකට යොමු කොට, මේ සංස්කාර ධර්මයන්ගේ ස්වභාවයය" කියා සිත හදා ගත හැකියි. අපට දරාගත තොහැකි කිසියම් අභාගාසම්පත්ත දෙයක් සිදුවුවහොත් අප කළ යුත්තේ ලෝකයේ යථා තත්ත්වය පිළිබඳව අප ලබා ඇති දැනුම ආධාර කොට ගෙන එම සිදුවීමට මුහුණ දීමට ශක්තිය වඩා ගැනීමයි.

එබදු අවස්ථාවලදී සිත දුබල වත්තට ඉඩ තොදී උදොා්ගිමත් මානසික ආකල්පයක් ඇති කර ගැනීමට ඉටා ගත යුතුයි යම් හෙයකිත් මෙවත් අවස්ථාවක සිත උකටලීව, දුබලව පැවතුණොත් එය අපේම වරදින් ඇතිවුණ මානසික ආකල්පයක් බව තේරුම් ගත යුතුයි.

බුද්ධ දේශනාව නම්: සියලු දෙයෙහිම පෙරමුණෙහි සිටිත්තේ මනසය. මනස ශුේෂ්ඨය, සියලු දේ මතෝමය ය

දුක ඇතිවන්නේ අපේම කිුයා හේතුකොට ගෙන බවත් අපේම නොදැනීම හේතු කොට ගෙන බවත් බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දී ඇත. දුක නැති කළ හැකි ආකාරය ද උන්වහන්සේ දක්වා ඇත. මාර්ගය පෙන්වා ඇතත් සැපත ලැබීමට නම් අපම ඒ සඳහා කටයුතු කළ යුතුය.

### ධෛර්යය හා පුඥාව වැඩීම

සියලුම පුශ්තවලට, දුක් කරදරවලට මුල වශයෙන් පවතින්නේ

පුගුණ - පුහුණු තොකරන ලද, දියුණු තොකරන ලද සිතයි. එනිසා බුදුන්වහන්සේ විසින් උගන්වන ලද නිවැරදි භාවනා කුම මගින්, චික්ක භාවනාව මගින් සිතෙහි පවතින සියලු උකටලී ස්වභාවයන්, දුබල ස්වභාවයන් මුලිනුපුටා දැමීය යුතුය. සිත වනාහී නිරන්තරයෙන් ඒ මේ අත දුවන, සාමානායෙන් එක් අරමුණක නොපිහිටන, දක්නට අපහසු, සූක්ෂ්ම වස්තුවක් බව බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට වදාරා ඇත. සංවර වූ සිත සැපත ගෙන එන බැවින් නුවණැක්තා සිත සංවර කර ගනු ඇත.

මුහුණ පාන්තට සිදුවන පුශ්තවලට පිළිතුරු නැතිවන විට මිතිසුන් සාමානායෙන්ම කරන්නේ මේ පුශ්න සම්බන්ධයෙන් අත් අයට දෝෂාරෝපණය කිරීමය. එබදු අවස්ථාවලදී අත් අය දඩමීමා කර ගැනීම ඉතා පහසුයි. කුඩා දරුවෙක් තුවාලයක් වුණු විට අඩනවා. මෙහෙම අවස්ථාවකදී දරුවාගේ මව කරන්නේ මේ තුවාලය කළේ ළහ සිටිත අයකු බව අභවන්තට ළහ සිටින අයකුට බොරුවට ගැසීමයි එසේ කිරීමෙන් ළමයාගේ සිතට සහතයක් ලබා දී හැඬීම නවත්වනවා: සිනහ වෙන්න පටන් ගන්නවා. මෙයින් එක් වැදගත් මිනිස් ගතියක් එළිදරව් වෙනවා. එනම්, පළිගැනීම මගින් සාමානා මිනිස් සිතට කිසියම් සහතයක් තෘප්තියක් ලැබෙන බවය.

අපට අපේ අඩුපාඩු පිළිගැනීම ඉතා අපහසු කාර්යයක්. එනිසා අප පහසුවෙත් ම කරත්නෙ වෙතත් අයකු පිට වරද පැටවීමය. සමහරුත් මෙසේ කිරීමෙත් එක්තරා විතෝදයක් ද ලබනවා. එහෙත්, මෙය නොකළ යුතු දෙයක්. පුශ්නවලට මුහුණ දීමට සිදුවුණු විට අප වෙතත් අය සමග අමතාප විය යුතු තැත. උරණ විය යුතු තැත. ඉතා සත්සුත්ව අපේ පුශ්න විසදා බේරා ගැනීමට හැකි සෑම උත්සාහයක් ම ගත යුතුය. අප සිත් තුළ සත්තාපය, තැවිල්ල ඇති කිරීමට යෝගා තත්ත්වයක් ඇති කිරීමට වෙනත් අය සමත් විය හැකිය. එහෙත්, අප මතක තබා ගත යුතු වැදගත් කරුණ තම්, අපව සංයමය කිරීමට අපට හැකි නම් පිටස්තර කිසිවකුට අපි සිත් තුළ තැවුල් ඇති කිරීමට හැකියාවක් තැති බවය. "ඔබේ පරම සතුරාටවත් කළ නොහැකි ලෙස ඔබට හාති පමුණුවත්තට හැකියාවක් ඇත්තේ ඔබේම සිතටය. එහෙත් සිත සංවර කළහොත් ඒ සිත ඔබට ඔබේ දෙමාපියන්ට හෝ වෙතත් තෑයකුට හෝ වඩා ඔබට උපකාර වනු ඇත" යයි බුදුන් වහන්සේ ධම්පපදයෙහි දක්වා ඇත. කිසිදු ආකාරයක නුරුස්සන ස්වභාවයක් සිනෙහි ඇති කොට නොගෙන ධෛර්යයෙන් යුතුව පුශ්නවලට මුහුණ පෑමට උපකාරීවන ඔවදන් රැසක් එක් සුපුකට කවියකු මෙසේ දක්වා ඇත.

# ඔබ ගැත විශ්වාසය තබන්න

්මේ සියල්ලටම මුල ඔබ යයි කියමිත් ඔබ අවට සිටිනා සියලු දෙනා මුලාවෙත් වියරු වී හැසිරෙත කල ඒ අයගේ එම සැකයටත් ඉඩදී දැඩි ආත්ම විශ්වාසයකින් යුතුව කලබල නොවී ඔබට සිටිය හැකි නම් ",

වෙහෙසට පත් තොවී ඉවසා සිටිය හැකිනම්, ඔබ ගැන කොපමණ බොරු ගොතා කීවත් බොරු තොකියා සිටීමට ඔබට හැකිනම් ඔබ ද්වේෂයට ලක් වුණත් පෙරළා ද්වේෂ තොකර සිටිය හැකි නම්, වැඩි උජාරු බවක් නොපෙන්වා අතිපණ්ඩිත කථා තොකියා සිටිය හැකි නම්,

සිහිත බැලුවත් සිහිතවලට රජ කරත්තට ඉඩ තොදී සිටිය හැකි තම්,සිතිය හැකි මුත් 'සිතීම' ම අරමුණු කොට තොගෙන සිටිය හැකි තම්, ජය - පරාජය දෙකට ම මුහුණ දී ඒ දෙකටම එකසේ සැලකිය හැකි තම්,

ඔබේ සියලු සේසක පොදි බැඳ සූදු පිටියේ පරදුවකට නබා, ඉන් පැරදී, නැවතත් මුල සිට කුමයෙන් දියුණු වෙමින්, පැරදුම ගැන වචන මානුයක්වත් නොදොඩා සිටිය හැකි නම්,

කපටි අය විසින් ඔබ කී දේ විකෘති කර පෙන්වා එයින් මෝඩ මිනිසුන් මුලා කරනු බලා සිටිය හැකි නම්, දිව් හිමියෙන් ඔබසුරැකී දේ සියල්ල විනාසවනු බලා සිට, නැවත ඒ සියල්ල ගොඩ නැගීමට උත්සාහ ගැනීමට සිත යෙදීමට ඔබට හැකි නම්,

ඔබේ වැහැරුණු සිතට ගතට දෙකටම තවත් බොහෝ කල් සේවය කිරීමට බලකොට සිටිය හැකි නම්, සිතේවෙර අඩියටම සිදී ගියත්, පසු නොබා සිටින්නට තරම් සිතේ ධෛර්යය ඇත්නම්,

පොදුජනයා සමග ඇසුරු කරමින් ගුණවත් බව රැකිය හැකි නම්, රජවරුන් පුහුන් සමග උරෙනුර ගැටී සිත් සාමානා මිනිසකුගේ ගතිගුණ නොනැසී පවතී නම්, සතුරු - මිතුරු කිසිවකුට ඔබට අනතුරක් කළ නොහැකි නම්, සෑම දෙනාටම සැලකුවත් කිසිවකුට

විශේෂයක් නොකරන්නේ නම්,

ඒ කටුක කෲරතම විනාඩිය කෙසේ හෝ විද දරා සිටිය හැකි නම්, මේ මුළු මහපොළවම ඔබේය, එහි ඇති සියලු දේ ඔබේ ය. එපමණක් ද, පුත, තුඹ නියම පිරිමියෙක් ද වෙයි.

බය උපදවන අවස්ථාවකට මුහුණ දීමට සිදු වූ විට ඒ බය ඇතිවීමට හේතුව සෙවීම සඳහා එක්තරා ශක්තියක් ධෛර්යයක් අවශා වේ. ඊටත් වැඩි ශක්තියක්, ධෛර්යයක් අවශා වන්නේ බයට පත්වීමෙන් පසු ඒ පිළිබඳව සැබෑ තත්ත්වය පිළිගැනීමටයි. අප යම් දෙයකට බය වන ගතියක් දක්වනවා නම්, ඒ දෙය අප වෙත ඇද ගැනීමේ ස්වභාවයක් අප තුළ පවතිනවා. බය පැමිණ අප හා මුහුණට මුහුණලා සිටින විට ඉබේම ඒ බය පහවී යනවා. ඒ නිසා ඉතා වැදගත් වන්නේ සැභවී සිටින "බය" එළියට ඇද, සෘජුව ඊට මුහුණ දීමයි. බය ඇති වන්නේ කෙසේ ද යන්න ඉතා හරිහැටි සොයා බැලීමට අප සමක් වුවහොත් බය ජය ගැනීමට අප ගෙන යන සටනින් හරී අඩක් ජය ගත්තා හා සමානය.

කරදර - දුක් කම්කටොළු පැමිණි විට මුහුණ නරක් කරගෙන ලෝකයා හමුවේ පෙනී සිටිය යුතු නැත. අප සැම දෙනාටම ඕනෑ තරම් පුශ්න කිබෙනවා. ඒ නිසා අනික් අයගේ පුශ්නත් ඒ පිටට අප එක්කර ගත යුතු නැතුවාසේ ම අපත් අත් අය මත පුශ්න පැටවිය යුතු නැත. ඉතාම අවශා නම් අපේ පුශ්නවලට විසදුමක් දිය හැකි කිසිවකු සමග ඒවා සම්බන්ධයෙන් සාකච්ඡා කිරීමෙහි වරදක් නැත. එහෙත්, අපට කිසිදු උපකාරයක් කළ නොහැකි අයට අපේ පුශ්න කියා ඒ අයගේ ජීවිත තවත් කාලකන්ති නොකළ යුතුය. ඒ අයගේ සිත් තවත් අවුල් කළ යුතු නැත.

විවිධ පුශ්න හමුවේ දී මුවගට සිනහ රැල්ලක් නගා ගැනීමට අපට ශක්තිය තිබේද? ආත්මාර්ථකාමී බව තුනී කොට ගතහොත් මෙය එතරම් අපහසු නැත. ආත්මාර්ථකාමීත්වයෙහි පෙළෙන අප සිතන්නේ පුශ්න ඇත්තේ අපට පමණය, ඒ නිසා සහනයක් සැනසිල්ලක් ලැබිය යුත්තේ අප පමණක් ය කියාය. අප තවත් මතක තබා ගත යුතු කරුණක් නම් නිතරම අපට ඇති පුශ්න ගැන පමණක් ම නොසිතා අපට සැනසීමට ඇති කාරණා ගැනත් සිහිපත් කළ යුතු බවය. "දෙපා නැති මිනිසකු දකින තුරුම මා නිතර දෙවේලේ පැමිණිලි කළේ මට පළඳින්න සපත්තු ජෝඩුවක් නැත කියා ය". මේ කියමන අප හොදින්

සිතියෙහි තබා ගත යුතුයි. මෙසේ සිතන විටයි අපට පෙනෙන්නේ අපට වඩා අනන්ත අපුමාණ දුක් කරදරවලට මුහුණ පාන තවත් අසරණ අය කොපමණ සිටිනවාද කියා. මේ අවබෝධයෙන් ම අපේ පුශ්න බොහෝ දුරට තුනී කර ගැනීමට හැකි වෙනවා ඇත.

අපේ පුශ්න ගැන පමණක් ම නොසිතා සෙසු අයගේ පුශ්න දුක් කරදර ආදිය ගැනත් මදක් සිතා බැලීම අපේ ජීවිතයට සැනසීමක් ලබා ගැනීමේ තවත් කුමයක්. යමෙක් අත් අය සතුටු කිරීම පිණිස තම කාලය බොහෝ සෙයින් මීඩංගු කරයි නම් ඔහුට ඔහුගේ දුක්කරදර ගැන සිත සිතා සන්තාපයට පත්වීමෙන් වැලකිය හැකිය.

වරක් බුතාතා ජාතික කායවිච්ඡෙද විදාාඥයකුගෙන් ශිෂායෙක් මෙසේ අසා ඇත. "බය තැති කිරීමට ඇති හොඳම පුතිකාරය කුමක්ද? පිළිතුර වූයේ, 'තව කෙනෙකුට උපකාරයක් කිරීමට උත්සාහ ගත්ත' යන්නය. මෙයින් මවිතයට පත් වුණ ශිෂායා තවදුරටත් එය පැහැදිලි කරන ලෙස ඉල්ලා සිටියේ ය. "එකිනෙකට පුතිවිරුද්ධ අදහස් මාලා දෙකක් එකම අවස්ථාවේ දී සිතෙහි ඇති කරගත්තට බෑ. මේ පුනිවිරුද්ධ අදහස් අතුරෙන් එක් අදහසක් මාලාවක් මගින් අනික් අදහස් මාලාව සිතින් තල්ලු කර දමනු ලැබෙනවා. උදාහරණයක් වශයෙන්, අපි සිතමු වෙනත් අයකුට උපකාර කිරීමේ පවිතු පරාර්ථ වේතතාවකිත් ඔබේ සිත සම්පූර්ණයෙත් පිරී පවතිතවා කියා. ඒ අවස්ථාවේ දී "බයට" ඔබේ සිතෙහි ඉඩක් තෑ". කුසල - අකුසල යන දෙයකාර වේතනාවන්ම එක් වර සිතෙහි පැවතිය නොහැකි බව බුද්ධ දේශනාවේ ද දැක්වෙනවා. නිරන්තරයෙන් ම කුසල වේකනා වැඩීම මගින් මෝහය සහ බය සිතෙහි මුල් බැස ගැනීම වලක්වා ගත හැකිය. මෙලෙස යමෙකුට පිහිට වූ විට යමේකු සඳහා කිසියම් උපාකර්යක් කිරීමට හැකි විය" යන උනුසුම් හැනීමෙන් තෘප්තියක් ලැබීමට ද අපට අවස්ථාවක් ලැබෙනවා.

සිත සංචර කිරීමේ ඉතා වැදගත් පියවරක් වශයෙන් සැලකිය හැක්කේ කය සහ වචනය සංචර කිරීම ය. වටපිටාව, ලෝකය පිළිබඳව අප දැන ගන්නේ ඇස, නාසය, දිව, කණ සහ කය යන පසිදුරත් මගිනි. සිතිවිලි උපදවන වස්තූන් ඇසින් දකිනවා. එලෙසම කණ ශබ්දයටත්, නාසය ගන්ධයටත්, ඇදෙන්නේ එමගින් ද සිකිවිලි පහළ වෙනවා. මෙලෙස ඉඳුරන් මගින් ලැබෙන තොරතුරු සීත මගින් පුසන්න, අපුසන්න හා උපෙක්ඛා (එනම් පුසන්න - අපුසන්න යන

දෙකොටසටම තොගැනෙත) වශයෙත් වර්ග කෙරෙනවා. එපමණක් තොව. ඉඳුරත් මගිත් ලැබෙත සංවේදතාවත්ට කය කෙසේ කියා කළ යුතු ද යන්තත් කිරණය කරත්තේ සිතමයි. පිය දේට ආශා කිරීමත්, අපිුය දේට ද්වේෂ කිරීමත් සාමානා මිනිස් වර්යාවයි. මෙවැනි මානසික තත්ත්වයෙන් මිදී සිටින්නේ ඉතා සුළු පිරිසකි.

කය සහ වචනය මනාව සංචර කර ගැනීමට නම් සිතිවිලි පාලනය කිරීමට, සිත සංචර කර ගැනීමට පුරුදු විය යුතු ය. සිතිවිලි තුසල හා අකුසල වශයෙන් වර්ග කළ හැකිය. යහපත් චරිත වර්ධනයට, හිතකර ආකල්ප වර්ධනයට යහපත් චර්යාවේ දියුණුවට උපකාර වන්නේ කුසල වේතනාය. මෙවන් වේතනා සකල මිනිස් වර්ගයාගේ ම සුභ සිද්ධිය සඳහා පවතී. චරිත පරිභානියට, චර්යාවේ පරිභානියට,ආකල්ප දූෂණයට හේතු වූ වශයෙන් පවතින්නේ අකුසල වේතනා ය. එවන් වේතනා සකල මිනිස් වර්ගයාගේ ම විපත්තිය සඳහා පවතී.

සිතෙහි මොහොතින් මොහොත සිතිවිලි උපදිත අත්දම, කුයල සිතිවිලි මොනවාද, අකුසල සිතිවිලි මොනවාද ආදී කරුණු ගැන නිරන්තරයෙන් අවදියෙන් සිට සොයා බැලීමට පුරුදු පුහුණු වීම ඉතා වැදගත්. මෙලෙස සිතිවිලි නිරීක්ෂණය කිරීමට හැකි තම් ඒ තැතැත්තා කුසල වේතතා වැඩීමෙහි බෙහෙවින් සමත් අයෙක් වෙයි. තම සිතෙහි අකුසල සිතිවිලි උපදින විට එම සිතිවිලි අකුසල සිතිවිලි වශයෙන් හඳුනා ගෙන "සම්මා වායාමය" නම් චිත්ත ශක්තිය මගින් එබදු සිතිවිලි ඉවත් කොට, එවන් සිතිවිලි ඇතිවීම වළක්වා ලන්නට ඔහුට හැකි වේ. සිතෙහි ඇති වන්නේ කුසල සිතිවිලි තම, එවන් සිතිවිලි වඩ වඩා පුබුදුවන්ට ඔහුට හැකිය. තම සිතෙහි හටගත්තා සිතිවිලි සම්බන්ධයෙන් අවදියෙන් සිටීමෙන්, හුදෙක් ඉඳුරන් මගින් කෙරෙන පෙළඹීම් වලට පුතිකුියා දැක්වීමට සීමානොවී සින සංවර කොට ගැනීමට කෙනෙකුට අවකාශ ලැබේ.

කය සංචර කිරීමෙත් හා වචනය සහ සිත පවිතු කිරීමෙත් සතුට ලැබේ. අප සැවොම බලාපොරොත්තු වන්නේ සතුට ය. එය අපේ ජන්ම අයිතියකි. අපට හිමි සතුට භුක්ති විදීමට නම් බුදුන්වහන්සේ විසින් අනුදැන වදාළ ආත්ම පාරිශුද්ධිය සම්බන්ධ කියාවලිය අනුගමනය කළ යුතු ය. ඒ කියාවලිය මෙසේය.

(1) උපත් අකුසල් සිතිවිල පහ කළ යුතුය.

- (2) අකුසල් සිකිවිලි උපදින අවස්ථාවේ ම උදුරා දැමිය යුතුය.
- (3) උපත් කුසල් සිකිවිලි දිනපතා අභාාසයේ යොදවමින් තව තවත් පෝෂණය කළ යුතුය.
- (4) නූපන් කුසල් සිකිවිලි උපදවා ගත යුතුය.

මේ සරල උපදෙස් හතර අපේ දිනපතා ජීවිතයේ දී කියාවට තැගිය හැකිය. සිත නිරෝගීව තබා ගත හැකි අප සැමට අනුගමනය කළ හැකි කියාමාර්ගයක් වේ. තම ආශාවන්ට, ද්වේෂයන්ට ඉඩ දෙමින් ඒවාට අවනත වෙමින් බොහෝ දෙනා මේ සරල හිතකර "සතර පිළිවෙත" අනුගමනය නොකර සිටීමට තීරණය කරන්නට ඉඩ ඇත. එහෙත්, අප අවංකවම සතුට අපේක්ෂා කරනවා නම්, මේ සතර පිළිවෙළේ චිත්ත බලවේගය අනුගමනය කිරීම අතපසු නොකළ යුතුය. උදොග්ගිමත්, පටිනු පුතිහා සම්පන්න සිතක් දියුණු කර ගැනීමට නම් මේ අවදි බවත් ඉන්දිය සංවරයත් පුගුණ - පුහුණු කිරීමට අදත් පුමාද වුණා වැඩි නැත. එය ඇරඹීමට ඉතාම සුභ මොහොත මේ මොහොතයි, මේ දැන් එළඹ ඇති මොහොතයි.

# පුශ්ත තියම දෘෂ්ටිකෝණයෙහි ලා සැලකීම

සමහර විටෙක පුශ්තවල ඇති බරපතල බව නිසා අපේ සිත උකටලීව, කලකිරීමට පත් වේ. එවත් මොහොතක අප කළ යුත්තේ එළිමහනට ගොස් අහස දෙස බැලිමය. අනත්ත වූ තරු මල්වලින් සැරසුණු සැඳෑ අහස සුන්දරය. අභාවකාශයේ සිට බලන්නකුට අපේ සූර්ය ගුහ ලෝකයේ බබලන හිරු දිස්වන්නේ ද අහසෙහි දිළෙන අනත්ත වූ කුඩා තරුවලින් එකක් ලෙස ය. මේ හිරු හිටි හැටියේම අන්තර්ධාන වුවහොත් අභාවකාශයේ සිට බලන අයට හිරු නැති පාඩුව දැනේද? මේ ගැන මොහොතක් කල්පනා කර බලන්න.

සකල විශ්වය හා සසඳා බලත කළ අප වෙසෙන මේ ලෝකය කුඩා අංශු මාතුයක් පමණයි. අප හිටි හැටියේ අකුරුදන් වුවහොත් එයින් විශ්වයට බලපෑමක් වෙයි ද? එවැනි දෙයක් බලපාත්තේ අපේ නෑ- හිතමිතුරත්ට පමණයි. අප නැති පාඩුව, පාලුව ඔවුන්ට දැනේවි. වෙතත් කිසිවකුට දැනේවි කියා හිතතවාද? අප මේ තරම සුළු නම් අප හා සසඳා බලත විට අපේ පුශ්ත කෙතරම් සුළු ද? අනත්ත වූ අපරිමේය වූ විශ්වය හා සසඳත කළ හිරු හා ලොව කෙතරම් සුළු වස්තූන් ද? එසේ නම් අපේ පුශ්ත ඊටත් වඩා කෙතරම් සුළු විය යුතුද? මෙලෙස අපේ පුශ්ත සෙසු කරුණු හා සාපේක්ෂව බැලීමට හැකිතම්, තියම දෘෂ්ටි කෝණයෙන් බැලීමට හැකිතම් ආර්ය අෂ්ටාංගික මාර්ගයෙහි පළමුවන අංගය එනම්, සම්මා දිට්ඨීය අපට අවබෝධ කොට ගත හැකිය. මෙලෙස බැලීම නිසා අපට අප පිළිබදව තියම ඇගැයුමක් කිරීමටත් පුළුවන්. අපේ වටිනාකම අධිතක්සේරු කිරීමෙත් වළකින්නට පුළුවන්. මෙවත් දැක්මක් දියුණු කර ගතහොත් ඇත්ත වශයෙන් ජීවිතයේ අගය කළ යුතු දේ මොනවා ද,අගය නොකළ යුතු දේ මොනවා ද යන්න අපට තේරුම් ගත හැකිවෙයි. එපමණක් නොව, අපට මුහුණ පාත්තට සිදුවන පුශ්ත 'ඇති වී තැකිවත සුළු දේ' වශයෙන් සැලකීමටත් පුරුදුවත්තට හැකිවෙයි. ඉස්ලාම් ධර්මයෙහි එන මේ වටිතා කියමන බලන්න.

"මගේ ශක්තිය බක්තියයි හිතවතා මගේ ශෝකයයි නුවණ මා සතු අසිපතයි ඉවසීම මාගේ වස්තුයයි එයම මාගේ ශීලයයි "

දුක්කරදර - කම්කටොලු ආදී සියලු පුශ්ත ඉක්මතිත් පහව යනවා. අද හඬා වැළපීමට හේතු වුනු දේ හෙට වෙනකොට අමතකයි. සමහර විටෙක ඊයේ හැඬූ බව මතක තියෙන්න ඉඬ ඇත. එහෙත්, හඬත්ත තියම හේතුව? එය හරියටම මතක තිබේ ද යන්න සැක සහිතයි. අප ජීවිතය ගත කරන විට මානසික ශක්තිය නිකරුණේ අපතේ හරිතවා. දවල් කාලයේ දී මුහුණ පාන්තට වුණ පුශ්න ගැන තූත් රෑම නොතිදා කල්පනා කරනවා. ඒ අයව නුරුස්සන ගතිය දිගින් දිගටම සිතෙහි තැන්පත් කොට ගෙන සිත පෙළනවා. එහෙත්, මේ මොහොතේ කිසියම් පුශ්නයක් නිසා කෝධයෙන් පිපිරෙන්නට වුණොත් සිදු වත්තේ කුමක්ද? ටික වේලාවකට පසු වෙනත් වඩා උගු පුශ්න පැත තැගල මුල් පුශ්නය යට යනවා. එවිට සිදුවත්තේ මුලින් කෝධයෙන් පිපිරෙන්නට තරම් වූ පුශ්නය කුමක්ද යන්නවත් හරියට මතක තැති වීමයි.

අපේ සිතට ඉස්සර වද දුත් නුරුස්සන හැහීම් ගැන අද සිතා බැලුවොත් පුදුම නිතෙනවාට සැකයක් නැත. ඒ පුශ්න කෙතරම් සුඑද? කෙතරම් පහසුවෙන් අමතක කළ හැකිව තිබුණේද? අප හිතාමතාම ඒ පුශ්තවලට ගොදුරු වී දිගින් දිගටම සිතින් කෙතරම් දුක්විද ඇද්ද?

අපේ පුශ්ත කුමක් වුවත්, කෙතරම් උගු ලෙස පෙනුතත්, කාලයාගේ ඇවෑමෙත් ඒ සියල්ල විසදී යතවා ඇති. එම පුශ්ත නිසා ඇති වූ වේදනා සුවපත් වෙනවා ඇති. එහෙත්, සියල්ල විසදීම කාලයට බාරදී බලා සිටිය යුතුමද? ඒ සම්බන්ධ අපට කළ හැකි කිසිවක් තැද්ද? සිත් තැවිල්ල වළක්වාලන්තට පියවර ගත නොහැකිද? අපේ සතුටට බාධා පමුණු වන්නේ අත් අය නොව, අපමයි. එනිසා අපේ සතුට ර ක ගැනීමට අපට කළ හැකි යමක් ඇත. අත් අයට හෝ පුශ්තවලට අපේ ශක්තිය උරා බීමට ඉඩ නොදී, අප සිත් තුළ සාමය පවත්වාගෙන යෑම අපට කළ හැකිය. සතුට භුක්ති විදීමට නම් එය අප කළ යුතුමය.

අත්දැකීම්වලින් තොර වූ අධාාපනික දැනුමක් අප ලබා ගන්නවා. පත - පොත ඇසුරෙන් ලැබූ මේ දැනුමින් පොහොසත් සමහර තරුණ අය සිතත්තේ ලෝකයේ අති සියලු පුශ්ත නිරාකරණය කිරීමට ඔවුන් සමත්ය කියලයි. අපේ සමහර පුශ්ත විසදීමට අවශා හෞතික අවශාතා විදාහව මගින් සපයා ගත හැකිය. එහෙත්, විදාහවට අපේ ආධාාත්මික පුශ්ත විසදිය හැකිද? මෙය කළ හැක්කේ ගුණනුවතින් මුහුකුරු වූ ලෝකය පිළිබඳව පුළුල් අත්දැකීම් සම්භාරයක් ඇති අයටය. මේ කියමන බලන්න. "මට වයස අවුරුදු දහ අටේ දී පමණ මා හිතුවා අපේ තාත්තා කෙතරම් මෝඩයෙක් ද කියල. මගේ දැන් වයස අවුරුදු විසි අටයි. තාත්තා මේ පසුගිය අවුරුදු දහය තුළ කොයි තරම් දේ ඉගෙන ගෙන තිබේ ද කියල මටම පුදුමයි" ඇත්ත වශයෙන්ම අළුතින් ඉගෙන ගෙන තිබෙන්නේ තාත්තා තොවෙයි. සිදු වෙලා තියෙන්නේ, පැසුණු බුද්ධියෙන් පුශ්ත දෙස බලන්න පුතා පුරුදු වී සිටීමයි.



\*\*\*\*

# අප දුක් විඳින්නේ ඇයි?

්දුකට හේතුව යම් කිසි ජීවිතයක හෝ වස්තුවක ධාතු කොටස් හා ශක්ති විශේෂයන්ගේ සම්මතයෙන් ඇතිවන වෙනස්වීම ඉවසීමට බැරිවීම නිසා ඇති වන ආත්මර්ථකාමී තණ්හාවයි

බුදුන් වහන්සේ

බුදුන් වහන්සේ තරම් මිනිස් දුක කෙරෙහි සැලකිල්ල දැක්වූ, ඒ සම්බන්ධයෙන් අවදි බවක් දැක්වූ වෙනත් උත්තමයෙක් නම් නැත. මිනිසාගේ දුකට හේතුවක් දුකට පුතිකාරයත් සොයා ගැනීමත් දැක්වෙන උන්වහන්සේගේ චරිත කථාව පිළිබඳ විමසීම ඉතා උචිතය.

සිදුහත් කුමරු සියලු සැප සම්පත්තීන්ගෙන් පිරිණු මාලිගයක කාමහෝගී ජීවිතයක් ගත කෙළේය. දිවා රාති දෙක්හි සිදුහත් කුමරුන් විනෝද කරවීම සඳහා නාටිකාංගනාවෝ දක්ෂ වාදකයෝ, ගායකයෝ වූහ. සිතු පැතු සියලු ලෞකික සැප සම්පත් ලැබුණු නමුත් ජීවිතයේ කිසියම් හිස් බවක් බොල් බවක් සිදුහත් කුමරුන්ට නිතර දැනෙන්ට විය.

දිනක් මාලිගයෙන් පිටත්ව සැරිසරද්දී එක්තරා දර්ශන හතරක සිදුහත් කුමරුගේ තෙත් ගැටිණි. මේ දර්ශන අපට නම් ඉතා සාමාතා, එදිනෙදා සිදුවීම් වශයෙන් පෙනෙත්ට ඉඩ ඇතත්, එම දර්ශන සිදුහත් කුමරුත් තුළ විශාල කම්පතයක් ඇති කිරීමට සමත් විය. සතර අවස්ථාවකදී සිදුහත් කුමරු පිළිවෙළින් මහළු මිතිසකු, රෝගී පුද්ගලයකු, මිතියක් හා පැවිද්දකු දුටුවේය. ඔහුගේ වැඩිහිටි ජීවිතයේ දී මේ දර්ශන නිසා කළකිරීමක් ඇති වූ පුථම අවස්ථාව මෙය වූ හෙයින් එමගින් කුමරා තුළ විශාල හදගැස්මක් හට ගත්තේ ය. මිතිසාට විදින්තට සිදුවන දුක ගැන තැති ගත්තේ ය. මේ මිනිසත් බවේ පොදු ඉරණම බවත්, තමන් ද මේ ඉරණමටම ගොදුරු වන බවත් කුමරු සිතන්තට විය.

එහෙත්, පැවිදි රූපයේ දර්ශනය ඔහු තුළ විමුක්තිය පිළිබඳ බලාපොරොත්තුවක් ඇති කෙළේය. සියලු ලෞකික සැප සම්පත් හා රාජකීය ජීවිතය අතහැරීමටත් ජීවිතයේ යථාතත්වය සොයා යෑමටත් ඔහුට ශක්තිය හා ධෛර්යය ලැබුණෙය. දුකට පත් මිනිස් සංහතිය වෙනුවෙත් සතා සොයා යෑමට සිදුහත් කුමරුත් උනත්දු වුණෙ මේ පැවිද්දා දැකීමෙනි.

එක් රාතියක සියලු යස ඉසුරු, සැපසම්පත් ඉවත ළා ජීවිතය පිළිබඳ පුශ්තයට විශ්වසාධාරණ පිළිතුරු සෙවීමට සිදුහත් කුමරු පිළිපත්තේ ය. එක් රාතියක සතාාවබෝධය පිණිස ගිහිගෙයින් තික්මුණු සිදුහත් කුමරු පුරා සය වසක් ඒ සඳහා කැප විය. තියම මං තොදැත, කුසට තියම අහරක් තොමැතිව, හිසට ස්ථීර සෙවතක් තොමැතිව හුදකලාව පිඩු සිහා යමින් සිදුහත් තවුසාණෝ අතත්ත දුක් ගැහැට විත්දෝ ය. කුමරකු වශයෙන් සිදුහත් තවුසාණෝ ගත කළේ අතිශය සුබෝපභෝගී ජීවිතයකි. මුල්වරට පිඩු සිහා යද්දී දුප්පත් ජතතාව විසින් පාතුයට බෙදන ලද කටුක ආහාර දුටු සිදුහත් තවුසාණන්ට එක්වරටම තද අපියයක් දැනී ඔක්කාරයට ආවේ ය. තම අරමුණු ගැන මෙනෙහි කොට සිදුහත් තවුසාණෝ සිත දැඩි කොට ගෙන ඒ සිහා ගත් පිඩු අනුහව කළෝය. හෙතෙම අව් වැසි තොබලා දිවා රෑ තොතකා, දැඩි සීතලේ වනයේ වෙසෙමින් රෑ පහත් කරමිත්, ගිනියම් පොළොවේ පා ගමනින් ම ගුරුවරුන් සොයමින් ගමින් ගමට, තැනිත් තැනට යමින් සතා ගවේෂණයෙහි යෙදුණේය.

සය වසරක් ගෙවී ගියේය. දිනක් බෝ රුක සෙවනේ භාවතානුයෝගීව වැඩ සිටිද්දී සතාය උදාවිය, සිත පුබුද්ධ විය. සතාා ගවේෂණයේ දී හෙතෙම විවිධ විචිතු මිතිස් අත්දැකීම් රැසක් විත්දේය. දුක පිළිබඳ අවබෝධයක් ලැබූයේ මාලිගයෙහි සුබෝපහෝගීව ගත කළ ජීවිතය ඇසුරෙත් පමණක් තොවේ. පුදොව හා විමුක්තිය ලැබීය හැක්කේ සිරුරට වධ හිංසා පමුණුවමිත් උගු තපස් කුම අනුගමනය කිරීමෙත් පමණක් ය යන තාපස ධර්මය අනුව යමිත් දුෂ්කරවර්යාවේ යෙදෙද්දී ද සිදුහත් තවුසාණෝ "දුක" පිළිබඳ සියුම් අවබෝධයක් ලැබුවෝය. දූෂ්කර වර්යාවේ යෙදී සිටිද්දී සිදුහත් තවුසාණෝ මිය යෑමට පවා ආසත්ත වූහ. තමුත් මේ සියලු දූෂ්කර වර්යාවත් නිෂ්ඵල බව අවසානයේ පැහැදිලි විය. සිදුහත් තවුසාණෝ එවකට සිටි ඉතා පුකට ගුරුවරුන් වෙත ගොස් ධර්මය හැදෑරුවෝය. එහෙත්, ඒ එක ද ගුරුවරයක්වත් දුකෙත් මිදීමේ නියම මග පෙන්වීමට සමත් වූයේ තැත.

සතාාය තමත් විසින්ම අවබෝධ කොට ගත යුතු බව වටහා ගත් සිදුහත් තවුසාණෝ කාමසුබල්ලිකානුයෝගය සහ අත්තකිලමතානුයෝගය යන අත්තද්වයම අත්හැර, මධාම පුතිපදාව අනුගමනය කළෝය. අපුතිහත ධෛර්යයත් දැඩි අධිෂ්ඨානයත් නිසා සිදුහත් තවුසාණන්ට බුද්ධත්වයට පත්වීමට හැකි විය.

දුකට හේතුව තෘෂ්ණාව බවත් ආර්ය අෂ්ටාංගික මාර්ගය අනුව යමිත් දුක තැති කළ හැකි බවත් බුදුන් වහත්සේට අවබෝධ විය. ජීවිතයේ යථා ස්වභාවය මනාසේ අවබෝධ කොට ගත් බුදුන් වහත්සේ තමත් වහත්සේ සොයා ගත් ධර්මය ඇසීමට රීසි, එම ධර්මය අවබෝධ කොට ගැනීමට කැමති සියලු දෙනා සඳහා ඒ ධර්මය දේශනා කිරීම පිණිස උත්වහත්සේගේ ජීවිතයේ ඉතිරි පත්සාළිස් වසරම කැප කළ සේක.

# ජීවිතයේ ස්වහාවය

බුදුන් වහන්සේ දුක දුක සැටියෙනුත් සැප සැප සැටියෙනුත් තිවැරදිව දුටු සේක. පුබුද්ධ නොවූ මනසකට මෙවන් දැක්මක් ඇති තොවේ. පිට පොත්ත හරය වශයෙන් සලකමින්, දවල් සිහින දකිමින් තමන් සියලු අතුරු ආන්තරාවන්ගෙන් සම්පූර්ණයෙන් සුරක්ෂිතය යන සාවධා හැභීමෙන් යුතුව සිටින පෘතග්ජන අය ඇත්ත ඇති සැටියෙන් දැකීමට, සතායට සෘජුව මුහුණ දීමට කැමති නැත. ජීවිතය පිළිබද යථා තත්ත්වය දකිනවා තබා, ඒ ගැන දැන සොයා ගැනීමටවත් උනන්දුවක් නැති සමහරුන් පිුය කරන්නේ නිසරු, නීරස ජීවිත ගත කිරීමට ය.

මිතිස් ජීවිතයේ තියම ස්වරූපය දෙස බැලීමේ දී පෙනී යන්නේ එය මුල සිට අගටම දුකින් පිරී පවතින බවය. මිතිසුන් ඇතුලු විශ්වයේ සිටින සියලුම ජීවීන් තිරන්තරයෙන් ම ජීවත්වීම නැතහොත් පැවැත් ම සඳහා නොතිම් අරගලයක යෙදී සිටින බව පැහැදිලිය. මිතිසුන් යම් යම් අවස්ථාවල සුළු වශයෙන් සැප විදින මුත් ලෙඩ රෝග, මහළු විය, මරණය ආදී ස්වාහාවික සිදුවීම් හේතුකොට ගෙන එම සුළු සැපය ද පහවී යයි.

ජර්මත් ජාතික මහා කවියකු, තාටාංකරුවකු හා දාර්ශනිකයකු වත ගතෙ වරෙක මෙසේ පවසා ඇත. 'කෙතකු තම මුළු ජීවිත කාලය තුළදීම නියම වශයෙන් සැප වින්ද දින ගණන ගැන බැලුවහොත් එය දෙසතියකට වඩා දික් නොවනු ඇත.'.

අප කෙතරම් දක්ෂ ලෙස සමාජය හා සමාජ සම්බන්ධතා සැලසුම් කළත්, සංවිධානය කළත් ලෝකය දැනට පවතින සැටියෙන් ම පවතින්නාක් කල් අප කිසිවකුට - අප අතර සිටින අති දක්ෂයාට පවා - දුකින් බේරීමට පුළුවන් කමක් නැත. කිසියම් වාසනාවකට අපට ජීවිතයේ සාමානායෙන් පවත්නා නුරුස්නා වේදනාකාරී අවස්ථා මග හැරීමට ඉඩ පුස්ථා ලැබුණක් මරණයෙන් මිදී බේරී සිටීමට නම් ඉඩක් ලැබෙත්තේම තැත. ශරීරය භේදභිත්ත, වී යෑම එහි නිජ ලක්ෂණයකි. මරණය වතාහී සංස්කාර ධර්මයන්ගෙන් සමන්වික ලෝකයට ආවේතික වූ ධර්මතාවකි. ලෞකික ජීවිතයට කොටුවුණු අස්ථිර කම් සැප විත්දනයට ඇලුණු තුවණ තැත්තත් සිතන්නේ මේ ලෞකික පැවැත්ම ස්ථිරය කියාය. එබදු අයට ජීවිතය කෙළවර කෙරෙන මරණය ගැන සිතීම පවා දරා ගත නොහැකි දුකකි.

මහළු විය, මරණය ආදී ජීවිතයේ නියම ස්වභාවයන් තොපළිගැනීම, එම අවස්ථාවන්ට සෘජුව මුහුණ නොදීම අනතුරුදායකය. එයින් සිදුවන්නේ දීර්ඝ කාලයක් හිතේ බලපෑ මේ පුශ්නය නිසා පුද්ගලයා වඩ වඩාත් දුකට පත්වීම ය. 'මරණය වැළැක්විය නො හැකිය' යන අවබෝධයෙන් යුතුව සිත නිසියාකාරව සකසා මරණානුස්මෘතියෙහි යෙදීම මගින් කෙනකුට අර්ථවත් ජීවිතයක් ගත කිරීමට ධෛර්යය ලැබේ. එපමණක් නොව, දුක් පැමිණ විට, එසේත් නැත්නම් මරණය පැමිණි විට තැන්පත් සිතින් සිටීමට එයින් පුහුණුවක් ලැබේ.

ජීවිත ගමතේ දී දුක සෙවතැල්ල මෙත් මිනිසා පසු පස එයි. ළමා කාලයේ දී කෙනකුට යුතුකම් කිරීමට සිදු වේ. තරුණ වයසේ දී තමාවත් තම පවුලත් නඩත්තු කිරීමේ වගකීමට උරදීමට සිදුවේ. වයස් ගත වන විට ලෙඩ රෝග, ශාරීරික දුබලතා, අන් අයගෙන් යැපීම, පාළුව, දුක සහ අවසානයේ මරණය පැමිණේ. සකල මිනිස් වර්ගයාගේම ඉරණම මෙයයි.

අස්පිර වූ ලෝකයක වෙසෙමින් ස්පීර සැපත හා සුරැකුම අපේක්ෂා කිරීම අනුවණකමකි. සුළු වශයෙන් හෝ සැප විදීමට මිනිසුන් අධික ලෙස වෙහෙසී දුක්විදී. නමුත්, මෙය නියම සැපයක් නම් නොවේ. ස්පීර සැපනක් ලැබීමට නම්, අස්පීර වූ සැප පසුපස හඹා යෑම අත්හළ යුතු ය. යම් පුද්ගලයෙක් දුක කෙළවර කිරීමට කැමති නම් ඔහු විසින් කළ යුත්තේ ආත්මාර්ථකාමීත්වය මුලිනුපුටා දමා සන්තුෂ්ටිය වර්ධනය කිරීමය.

# ජ්විතයේ සැබෑ තතු අවබෝධ කොට ගැනීම

බුද්ධදේශනාව හදරා තැති අයට ්සංසාරික පැවැත්ම දුක් සහිතය යන බුද්ධ වවනය තේරුම් ගැනීම අපහසු ය. මේ ගැන සිතා බලන්න. මිහිපිට ජීවත්වන සෑම සත්වයකු ම වෙනත් සත්වයින්ගේ ගොදුරු බවට පත්වෙනවා. ශාඛ හක්ෂී සතුත් පවා වෙනත් මාංශ හක්ෂී සතුන්ගෙන් හා මිනිසුන්ගෙන් පැමිණිය හැකි හානි ගැන බයෙනුයි ජීවත් වත්තේ. දුක, ජීවිතයේ අස්ථිර බව හා මරණය මුසු වුණු මේ ජීවිත සටතිත් බේරී සිටිය හැකි කිසිදු සත්වයෙක් මිහිපිට තෑ. බුදුත් වහත්සේගේ ජීවිතයේ පරිවර්තනය සිදු වූයේ උත්වහත්සේ කුමරකු වශයෙත් කල් ගෙවත අවධියේ දී මය. දිනක් උන්වහන්සේ ගේ සිත සසල කළ මෙවැනි දර්ශනයක් දුටුවා. කොහේදෝසිට පැමිණි නයෙක් අසල සිටි මැඩියකු ගිල දැම්මා. අහසේ පියාසර කරමින් සිටි උකස්සෙක් ඊතලයක් වාගේ එක් වර බිමට පියාඹා විත් ගිලින ලද මැඩියාත් සහිත තයාව හොටෙත් ඩැහැගෙත අහසට තැගුණා. ජීවීත් එකිතෙකාගේ ගොදුරු බවට පත් නොවීමට වෙර දරමින් ගෙන යන මේ අරගලය ගැත උත්වහන්සේ මෙනෙහි කළා. එක් අතකින් මේ ජීවීන් එකිනෙකාගෙන් බේරී සිටීමට උත්සාහ ගන්නවා. අනිත් අතට සමහරුත් තමත්ගේ පැවැත්ම පිණිස අත් ජීවීත් ගොදුරු කොට ගත්තවා. මේ සියලුම සත්වයින් මවා ඇත්තේ සර්වබලධාරී, මහා කාරුණික මැවුම්කාර දෙවියන් වහන්සේ කෙනකු විසින් නම්, මේ අසරණ සත්වයින් මේ තරම් දුකට පත්වන්නේ ඇයි දැයි තේරුම් ගැනීම අපහසුයි. මේපමණ මහා කාරුණික වූ දෙවියන් වහන්සේ තමන් වහත්සේ විසිත් ම මවත ලද සමහර සත්වයින් උත්වහන්සේ විසින්ම මවත ලද වෙනත් සත්වයින්ගේ ගොදුරු බවට පත්වීමට ඉඩදීම හරිද? ජීවීත්ට එකිනෙකා කෙරෙහි නිරත්තර බයෙන් ජීවත් වීමට ඉඩ තැබීම යුක්ති සහගතද?

අස්ථිර වූ මේ ලෝකයේ ස්ථිර බවක් ඇතැයි හුවා දැක්වීමට බුදුන් වහන්සේ කිසිදු උත්සාහයක් ගෙන නැත. මෙය තේරුම් ගැනීමට අපොහොසත් සමහරුන් බුදුන්වහන්සේ සියලුම දේවල අසුබ පැත්ත පමණක් දකින "සර්වාශුහවාදියෙක්" ලෙස හැදින්වීමට උත්සාහ කරනවා. මේ සියලු දෙනා හරියටම වේගයෙන් රැළි ගහන මුහුදු වෙරළේ වැලි මාලිගා හදන කුඩා දරුවන් වගේ අයයි. වෙරළේ හදන වැලිමාලිගා රළ පහරින් බිදී යන බව කී විට දරුවා සිතන්නේ ද මේ අය සිතන ලෙසමයි. අඳාන මිනිසුන් මේ අස්ථීර ලෝකයේ සොයන ස්ථීර බවට වඩා සෑම අතකින්ම උතුම් දෙයක් බුදුන්වහන්සේ ඔවුන් සඳහා පෙන්වා දී තිබෙනවා. ඒ සදාකාලික වූ ශාන්තිය ගෙන දෙන අමරණීය වූ නිර්ඩාණයි.

බුදු දහම අනුව ලෞකික වූ, සංසාරික වූ සියලු දේ අනිතායයි, ඒ නිසාම දුකයි. මිනිසා දැඩි අතපේතිකර තත්වයකින් පෙළෙන්නේ මේ ලෝකස්වභාවය තේරුම් ගැනීමට අසමත් වී ඇති නිසයි. අප බොහෝ දෙනෙක් මේ ලෝක ස්වභාවය හඳුනන්නේ නෑ. හඳුනාගෙන සිටියත් එදිනෙදා ජීවිතයේ දී අප ඒ දැනුම ක්රියාවේ යොදවන්නේ නෑ. අපේ මේ නොදැනීම නිසා අප කරන්නේ අපට මුහුණ පාන්නට සිදුවන දුක් ගැහැට සම්බන්ධයෙන් රජයට,සමාජයට හා අන් සියලුම දෙනාට දොස් පැවරීමය. එහෙත්, අප වෙත දොස්පවරා ගන්නේ නෑ. හැදිව්ව මිනිස්සු වශයෙන් අප මතක තබා ගත යුත්තේ මේ සියල්ලටම දොස් ලැබිය යුත්තේ අපේ "තොදැනීම" හා "මමත්වය" කියාය. සතාය අවබෝධ කොට ගැනීමෙන් අප වළක්වාලන්නේ අපේ ආත්මාර්ථකාමීත්වය, මානය, ද්වේෂය හා අවිදාහවයි. මේ ක්ලේශයන් කෙතරම් දුරට අප කෙරෙහි බලපා ඇද්දැයි කියනොත් සතාය කෙරෙහි විශ්වාසය තැබීමට අප සතු බලය එයින් අඩපණ වී ඇත.

සතාය බොහෝ විට, අමිහිරීයි, අපුසන්නයි, පිළිගැනීමට දුෂ්කරයි, කටුකයි. එය අපේ ආශාවන්ට බාධකයක්ව පවතී. එහෙයින් අප සතායට අකමැතියි. මහාකවි ෂේක්ස්පියර් 'හැමිලට්' නම් සිය කෘතියෙහි දක්වා ඇති ඔබ ඔබටම අවංක විය යුතු ය' යන කියමන තරම් අරුත්බර, ගැඹුරු, වැදගත් කියමනක් තවත් නැති තරම්ය. වෙනත් වචනවලින් කියතොත් මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ තමන්ගේ හෘදයසාක්ෂියට එකහව කටයුතු කිරීමයි. ලොව ඇති සියලු දුක්වලට හේතුව තෘෂ්ණාවය යන්න අප පිළිගන්නට කැමති නැතත්, විශ්වයේ ස්වභාවය නම් වෙනස් වන්නේ නැත. හොද - නරක තේරුම් - බේරුම් කර ගැනීමට අපට පුළුවන. එහෙත් අපේ අවිදාාාව හා අනුවණකම තිසා මේ වෙතස හදුතා ගැනීමට අපොහොසත්වීම හේතු යුක්ත කරන්න අප නොයෙකුත් තර්ක ඉදිරිපත් කරනවා. තර්ක කොට අපේ වැරදි සියල්ල නිවැරදි සේ හුවා දැක්වීම කළ හැකිය. නමුත්, මෙය සුදුසු කියා මාර්ගය නම් නොවේ. වඩා හොද කුමයක් නම් ඇත්ත ඒ සැටියෙන් ම පිළිගැනීමයි. ඇත්ත ඒ සැටියෙන් ම පුකාශ කිරීමයි. පිළිකාවක මුල සොයා ගෙන එය ඉවත් කිරීමට සමත් දක්ෂ ශලාවෛදාවටරයකු සේ අප කටයුතු කළ යුතුයි. මේ ශලාකර්මය වේදනාකාරි විය හැකිය. එහෙත්, පිළිකාව ඉවත් කර දැමූ විට සෞඛා තත්ත්වය යහපත් වනු ඇත.

### අස්ථිර සැපත

අස්ථිර වූ ජීවිතය දුක් සහිතයි. හෙත්රි බර්ග්සත් තම් පුංශ ජාතික දාර්ශනිකයා මෙසේ පවසා ඇත. "පවතිනවාය කියා කියත්තේ වෙතස් වීමටය. වෙනස්වීම යනු මුහුකුරු බවට පත්වීමය. මුහුකුරු බවට පත්වීම යන්නෙත් අදහස් කරන්නේ කෙලවරක් නැති නිර්මාණයටය" ගංගා මෝය කටේ තිබෙන බුරුල් වැලිපස් වගේ, ස්ථිර අඩිතාලමක නොපිහිටි, නිරන්තරයෙන් වෙනස්වන ලෝක ස්වභාවය කෙරෙහි විශ්වාසය තබා සතුට සෙවීම දුකට, කනස්සල්ලට පත් අය විසින් කිසි විටෙක නොකළ යුතුයි.

කිසියම් පුද්ගලයකු සතුට භුක්ති විදින විට කාලය ගත නොවී පවතිනවා නම් ඊට ඔහු කැමතියි. නමුත් කාලය ගෙවී යෑම සාමානා සිද්ධියක් නිසා අපට එය ඉතා හුරුයි. සියල්ල උපදින්නේ ජරාවට පත් වන්නේ මිය යන්නේ මේ නොනැවතී ගෙවී යන කාලය තුළයි. සෙසු සියල්ල සමගම අපත් මේ වේග ධාරාවට හසු වෙනවා. "ජීවිතය අනියතය, මරණය නියතය" යනුවෙත් බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇති බව අප කිසිවිටෙක අමතක කළ යුතු නැත.

අතිතායේ කුරිරු හස්තය අප සියලු දෙනාම හසු වෙතවා. මහළු වන විට තරුණ බව පහව යනවා. තිරෝගී බව රෝගී බවෙත් අවසන් වෙනවා. ශක්තිය දුර්වල බව නිසා වැහැරෙනවා. සුන්දරත්වය විරූපබාවයෙන් මැකී යනවා. එය මරණයෙහි සැභවෙනවා. මේ කියාවලිය මෙලොව කිසිවකුට, කිසිවිටක, කිසි තැනක නවතා ලන්නට නම් බැහැ. රෑ පහත් වනවා මෙත් තිසැකයෙන් ම මරණය උපතකට මුල් වෙනවා. දුප්පත් - පොහොසත්,තරුණ - මහළු භේද නොතකා මේ කියාවලිය නොනැවතී සිදු වෙනවා. ඇත්ත වශයෙන් අප බොහෝ දෙනකුට අමතක වන්නේත් මෙයයි. මේ තිසා අප බොහෝ දෙනෙක් කටයුතු කරන්නේ අජරාමර පුද්ගලයින් වගේ.

ජීවිතය දෙස සූක්ෂ්ම ලෙස බැලුවොත් අපට පෙතෙනවා, තිරත්තරයෙන් වෙනස් වෙමිත් එය ඉදිරියට ඇදී යන බව. ඇතිවී, තැතිවී තැවත තැවතත් ඇති වෙමිත් තැති වෙමිත්, ලෝක ධර්මයන්ට හාජන වෙමිත්, අවස්ථාවෙන් අවස්ථාවට, වෙනස්කම් වලට පාතු වෙමිත් ජීවිතය ඉදිරියට ඇදෙනවා ලාහා - අලාහා, ආදී විවිධ අවස්ථාවන්ට අප සිත් පුතිකිුයා දක්වන්නේ කෙසේදැයි අපට මනාව

පැහැදිලි වෙනවා. ජීවිතය දෙස සූක්ෂ්ම ලෙස බැලිය යුත්තේ මේ අවබෝධ ලබා ගැනීම පිණිසයි.

සැපතේ දී, ජයගුහණයේ දී අපේ සිත් සතුටින් උද්දාම වී යනවා: ප්රීතියෙන් පිරී ඉතිරී - ඉපිළී යනවා. මේ ආනන්ද ජනක හැහීම් රැල්ලට හසු වී අප සන්තෝෂයේ හිණි පෙත්තට ම පත් වෙනවා. එහෙත්, හැහීම් රැල්ලට තවත් වරෙක අපව බිම හෙලා දමනවා. මෙය නිමාවක් නොමැති කිු්යාවලියක්. නිස්කලංකෙ මොහොතක් ඉන්න විට සතුටු ර ල්ලකට හෝ දුක් කුණාටුවකට අප ගොදුරු වෙනවා. සතුටු හිණි පෙත්තේ ම අප කෙසේ නම් දිගින් දිගටම සිටින්නද? මෙවන් වංචල වූ සාගරයේ කොතැනක නම් අප ඒවන නිවහන තනන්නද? ඒ සඳහා ඇති එකම සුරක්ෂිත ස්ථානය "උපෙක්ඛාව" නම් වූ දිවයිනය. රුදුරු සැඩ රළ පහරින් බේරී, කුණාටුවලට හසු නොවී සුරැකී සිටිය හැකි එකම තැන එතනය. නොයෙකුත් බලාපොරොත්තු කඩ වී අප අවසානයේ වඩා නැණවත්ව, මුහුකුරු බවට පත්ව සිටින විට අප සිත් තුළ මේ උපේක්ඛා නම් දිවයින පිබිදෙනු ඇත. රෝගපීඩා, වියෝව සහ මරණය හමුවේ ස්ථාවරත්වය අපට ලැබෙන්නේ මේ දිවයිනේ දී ය.

#### ජ්විත රු සටහන

අපේ සතුට පවා අප විඳිනා දුකෙහි අඩිතාලම ලෙස පවතිනවා. අප කැමති වුවත් නැතත් මේ සතායට අප මුහුණ දිය යුතුම ය. බැලූ බැල්මට මෙය අමිහිරි සතායකි. එහෙත්, අමිහිර බව නිසාම ඒ සතාය තොතකා හැරියොත් සතාය සොයා යන ගමතේ වැඩි දුරක් අපට යා හැකි නොවනු ඇත. එව්ට අප මෝහයෙන් මායාවෙත් අත්ධ වනු ඒකාත්තය.

සමහර අවස්ථාවත්හි දී සුත්දර සේ දිස්වන මේ ලෝකය පිළිබඳ මේ සතාය ස්වහාව පිළිගැනීම එතරම් පහසු තැත. තමුත්, මදක් කල්පතාවෙත් වටපිට බලත කල මෙම සතාය පැහැදිලි වේ. සුත්දර වසත්තයේ දී පවා බොහෝ අය මියැදෙනවා. මාරාත්තික ලෙඩ රෝගවලට ගොදුරු වෙනවා, විවිධාකාර දුක්කරදර, බලපොරොත්තු කඩවීම්, අසහනයත් ආදියට ගොදුරු වෙනවා.

වයසින් වැඩෙන විට, අත්දැකීම් බහුල වන විට අස්ථිර ලෝකය පිළිබඳ අපේ දැක්ම වඩා පුළුල් වෙනවා. අප සිතා මතාම අන්ධයින් සේ හැසුරුතහොත් හැර, මේ දැක්ම අපට ලැබෙනවා. අපේ ජීවිතයේ

පතුලට කිමිදී බැලීමෙත් හා අප දත්තා හළුතත අයගේ ජීවිත ඇසුරෙත් ද අපට බොහෝ දේ ඉගෙත ගත හැකි වනු ඇත. මෙසේ බලත කල, පුීතිමත් අවසානයක් ශෝකජනක ආරම්භයක් වත අත්දම, සුඑ දුර්වලකමක් සුඑ නොසැලකිලිමත්කමත් පුද්ගලයකුගේ ජීවිතය විනාශ කර දමත්තේ කෙසේ ආදී කරුණු ද අපේ මේ දැක්මට හසුවනවා.

එනිසා "ස්ථිරව ම පවතින්නේ අස්ථිර බව පමණක් ය" යන්න වටහා ගත යුතුය. මේ අවබෝධය අපේ අතෘප්තිමත් සිත්වලට සහනයක් සැනසුමක් ගෙන දෙනවා ඇති.

"උපතේ සිට මරණය නෙක් තිරත්තරේ ලොව පෙරලේ ගඟ දිය මත පෙත පිඩු සේ දිලී – දිලී, පිපී – පැළී – ගලා හැලේ

(ෂෙලී නම් ඉංගුීසි කව්යාගේ කව්යකිනි)

ජීවිතයේ දුක්කරදර නොකඩවාම පැමිණෙනවා/මහමූදේ රැල්ල වගේ එකපිට එක පෙරළෙනවා/එකක් පැමිණ යන්නට පෙර, අනික ඇවිත් අත ළහටම/ මහමග අප මුණ ගැහෙනා අය වාගෙයි දුක්කරදර/ හිටිහැටියේ ඇවිත් යනව, නවතින්නේ 'මිදුණ'' දාට/සැප සහිතව කම සැප සැම, හිරු තපිනව වගේ ය එය.

හිටිහැටියේ ඇද හැලෙනා හිම කුණාටු මෙන් අස්ථිර සිත්හි දරා මේ ඔවදන් හොඳයි නොවද වැඩම දහම්?

(මිලේරේපාවන්ගේ ගීත)

#### ආශා තෘප්තිමත් කළ හැකිද?

දියුණු යැයි සැලකෙත අප වත්මත් සමාජය අරක් ගෙත ඇත්තේ තෘෂ්ණාව, ද්වේෂය, බිය - සැක ආදියයි. මෙවත් සමාජයක වෙසෙත වැඩි දෙතෙක් තතිකමිත් හා පාළුවෙත් මිරිකී, අසහතයෙන් පෙළී, ඊර්ෂාා - කෝධයෙන් දැවී ජීවිතයේ කිසිදු අරුතක් තොදැන, නොදැක සිටීම අරුමයට හේතුවක් තොවේ. මේ තොදැනීම වඩා කැපී පෙතෙත්තේ තරුණ පිරිස් අතරයි. සාපරාධී කියාවල තිරතවීමෙන් මත්දුවාවලට ඇබ්බැහි වීමෙත් මෙය ඔවුන් වඩාත් පුකට කරනවා.

මිනිස් වර්ගයාගේ පරම සතුරා ආත්මාර්ථකාමී කෘෂ්ණාවය. සියලු පාප කර්ම, සාපරාධී කිුයා හට ගත්තේ මෙයින් ය. මිනිසුන් සාමානායෙන් ම කම් සැප විදීමට, වස්තුව - දේපොල අයිතිකොට ගැනීමට දැඩි ආශාවක් දක්වනවා. ඔවුන් අගය කරන එකම සතුට ඔවුන්ගේ ආශාවන් මුදුන් පමුණුවා ගැනීමෙන් ලබන සතුටයි. හෞතික අංශයට බර වූ අප ජීවත් වන සමාජ බඳු සමාජවල මේ අදහස ඉතා දැඩිව බලපවත්වනවා. අන් අයට කරදර හිරිහැරයක් නොවන පරිදි අපේ ආශාවන් මුදුන් පමුණුවා ගැනීමෙන් එක්තරා සැනසීමක් ලැබෙන බව නිසැකයි. එහෙත්, සතුට ලැබීමට ඇති එකම මග කාමාශාවන් තෘප්තිමත් කර ගැනීමය, පරම සැපය එයය ආදී අදහස් ඇති කර ගැනීම නම් සම්පූර්ණයෙන් නොමග යෑමකි. මෙබඳු අදහස් දරන්නෙක් හරියට ම දේදුන්තක් පසු පස ලුහුබදින්නෙක් වගේ: කිසිදාක ඔහුගේ ජීවිතය තෘප්තිමත් එකක් වන්නේ නැත.

සමහර දෙයින් අපට කිසියම් සතුටක් ලැබෙනවා,අපට සතුට ගෙනෙන දේ වඩ වඩාත් ලබා ගත්තට අප කැමතියි. සමහර දේ අපට ගෙන එන්නේ දුකමයි. අප උත්සාහ ගන්නේ ඒ දේවලින් ඈත් වීමටයි, බේරීමටයි. අපේ මේ තෘෂ්ණාව හා ද්වේෂය පාලනය කර ගැනීමට නොහැකි වුණොත් සිදු වන්නේ එක් දුකකින් තවත් දුකකට පත් වීමය. ඉත් තවත් දුකකට පත්වීමය. තෘෂ්ණාව හා ද්වේෂය කියා කරන්නේ එකටය. එක් අවස්ථාවක තෘෂ්ණාව තවත් අවස්ථාවක ද්වේෂය බවට පෙරළෙනවා. මෙය එකම කාසියේ දෙපැත්ත වගේ.

සා - පිපාසා ඇති වන විට එක්තරා අපහසු ගතියක් දැනෙනවා. එබදු අවස්ථාවක මේ අපහසුතාව මග හරවා ගැනීමට ආශාව හට ගත්තවා. අපේ සියලුම ආශාවත් හට ගත්තේ මේ ආකාරයට. අපට කිසියම් අපහසුවක්, අඩුපාඩුවක් දැනෙනවා නම් එය මහ හරවා ගැනීමට අප තුළ ආශාවක් ඇති වෙනවා. මෙවත් ආශාවක් ඇති වුණු විට අප ඒ ආශාව තුනීකර ගත හැකි මාර්ග තුම සොයන්නට පටන් ගත්තවා. එය අපට නොලැබුණු විට මේ අඩුව, අපහසුව දිගින් දිගටම දැනෙත්තට වෙනවා. එය ලැබීම අපට තාවකාලික සහතයක්. සමහර විටෙක ඒ අඩුව පිළිබඳ හැඟීම, සිතෙහි පවතින අසහතය පහවී යනවා. බලාපොරොත්තු ඉටුවනු විට එතෙක් බලාපොරොත්තුවීමෙන් අප ලත් සතුට නැතිවී යනවා. නමුත් එම බලාපොරොත්තුව ඉටුවීමෙන් අප තෘප්තිමත් වන්නේ නැහ. ඒ මත්ද යත් බලාපොරොත්තුව ඉටුවීමෙන්

අපට විදින්තට ලැබෙන්නේ අප බලාපොරොත්තු වූ වින්දනයම තොවේ. එනිසා, අප තුළ අලුත් බලාපොරොත්තු, ආශා පුබුදිනවා. මේ ලෞකික ජීවිතය සෑදී තිබෙන්නේ ඉමක් කොනක් නැතිව උපදින මෙවන් ආශා බලාපොරොත්තු හා ඒවා තෘප්තිමත් කර ගැනීමට අප දරණ උත්සාහයන් වලිනුයි.

භෞතික සැප - සම්පත් එක් රැස්කරමින් ම ජීවිතය ගත කරන සමහරුත් ඉත්තවා. තමුත් කොපමණ රැස් කළත් මේ අයට මදි, තෘප්තියක් නම් නෑ. තව - තවත් රැස් කරන්න - පොදි ගහන්න තමයි මේ අයගෙ එකම ආශාව. තමත් බලාපොරොත්තු දේ ලබා ගන්න බැරිවුණු විගසම ඒ අයකලකිරෙනවා.ඒත් දැඩි ආශාවෙත් බලාපොරො ත්තු වූ දේ ලැබුණු විටත් පෙර සේම කලකිරෙන එකයි පුශ්නෙ. යම් යම් දේ බලාපොරොත්තුවෙන් ඉන්න විටද ඒ දේ ගැන සිහින මවමින් ඉන්න විට ඒවායේ අපූරු සුත්දර බවක් වටිතා කමක් දකිනවා. නමුත් ඒ දේ ලැබුණහම ඒකෙ තියෙන අගය, සුන්දරබව, විචිතු බව, සිත් ඇදගන්නා පුළු බව අඩු යැයි සිතෙනවා. ඒ වනවිට මේ අයගේ ආශාව තවත් ටිකක් ඉහළ නැගල. ඒ නිසා ලැබූ දෙයින් නෘප්තියක් නැ. මේ අය අර අපේ වත්තේ තණ කොළවලට වඩා එහා වත්තේ තණකොළ වැඩි කොළ පාටය" කියා සිතන උදවිය වගේ කට්ටියක්. නැති දේටමයි ආශාව. මේ වගේ උදව්යට කිසිමදාක සතුටු වෙන්තවත් තෘප්තිමත් වෙන්තවත් පුළුවත්කමක් නැත. තියෙන්න තියෙන්න, ලැබෙන්න - ලැබෙන්න තණ්හාව වැඩි වෙනවා. මිනිසුන්ගේ මූලික අවශානා ඉඳුම් - හිටුම්, කෑම් - බීම්, ඇඳුම් - පැළඳුම් ආදිය සපුරාලීමට හැකිය. නමුත් ආශාවත් තෘප්තිමත් කිරීම තම් සිදුවන්නේ කලාතුරකින්.

## අශාවන් පිනවීම නියම සතුට නොවේ

මිල මුදල් ඇත්තම් තමන්ගේ සියලු ම පුශ්න නිරාකරණය කර ගත හැකිය කියා සිතන අයත් ඉත්තවා. මේ වර්තමාන සමාජයේ සැපවත් ජීවිතයක් ගත කරත්ත මුදල් අවශයයි. තමුත්, මුදල්වලින් කෙතෙකුගේ සියලු පුශ්ත විසඳෙත්තේ නම් තැ. එනිසා අපේ සියලු දේ, ජීවිතය ඇතුළු සියලු දේ නියම දෘෂ්ටිකෝණයකිත් බැලිය යුතුය. සියලු දේ පිළිබඳව යථා තත්ත්වය අවබෝධ කොට ගෙන ඒ ඒ දේවල නියම අගය දැනගෙන සිටීමෙන් කාමාශාවත් තෘප්තිමත් කර ගැනීමට අප තුළ පවතින දැඩි ආශාව තුනී කර ගත හැකිය. සරල බව චාම් බව හා සත්තුෂ්ටිය මගින් සතුටත් සාමයක් ලබා ගත හැකිය.

මිතිසුත් තමත්ට අතවශා පුශ්ත ඇති කොට ගත්තේත් අනුත්තට පුශ්ත ඇති කරන්නේත් ඔවුන්ගේ තෘෂ්ණාව හා ද්වේශය තිවා ගැනීම පිණිසය. විවිධ රටවල් පවා යුද්ධවලට පැටලෙත්තේ මේ හේතුවෙනි. සතුරත් ජයගෙන රාජධානි පුළුල් කර ගැනීම යුද්ධවල අරමුණය. සිදුවී ඇති බිහිසුණු යුද කෝලාහල හා එමගින් සිදුවී ඇති අපුමාණ මිනිස් සාතන පිළිබඳව ඉතිහාසයෙහි නිතර සඳහන් වේ ලෞකික සැප සම්පත් භුක්ති විදීමෙහි ගැලුණ මිනිසුන් මේ කිසිදු සිදුවීමකින් පහසුවෙත් පුකෘති සිහිය ලබන්නේ නෑ. කොපමණ දුක් ගැහැට විත්දත් කෙතරම් අත්තරායන්ට මුහුණ දුන්තත් ලෝකයේ ඇති තතු පිළිබඳව අවදී බවක් ලබන්නේ නෑ. ඒ අය හරියටම කටු පදුරු කන්න කැමති ඔටුවන් වාගේ. කටු පඳුරු කත්ට කත්ට ඔටුවාගේ කටින් ලේ ගලනවා. එහෙත්, කටු පඳුරු කෑම මදක් වත් අඩු කරන්නේ නෑ. මිනිසුන්ගේ කම සැප විදීමක් හරියට උණුවෙත් පිව්වෙත තම්බපු අල ගෙඩියක් කනවා වාගේ. රස දැනෙනවා, පිව්වෙතවා, ඒත් කනව, කට පිව්වි-පිව්වි කනවා.

අපේ දුක් කම්කටොලු ඇති වන්නේ අහිම් දේ අපේක්ෂා කිරීමෙන් බව බුදුන් වහන්සේ පැහැදිලිව පෙන්වා තිබෙනවා. සැප සම්පත් භුක්ති විදීමට වැඩිවැඩියෙන් සල්ලි සොයනවා, අන් අය යටත් කොට ගැනීමට බලලෝහී වෙනවා. සදා අමරණීය වීමට බලාපොරොත්තු වෙනවා.

මෙවත් ආශාවත් සම්පූර්ණයෙන්ම නිවා ගත හැකි ඒවා තොවේ. එතිසා අප තිතරම ඉත්තෙ තෘප්තියක් නැතිව, තොසතුටිත් මේ ගතිය වැඩිපුරම දැනෙත්තේ දැඩිලෙස ආත්මාර්ථකාමීව, අත් අයගේ යහපත, සුබසෙත ගැන නොසලකා හරින විටයි. පතත දේ ලැබෙන විට සිත සතුටිත් පිරෙනවා, නොලැබෙත විට සිත දුකින් බර වෙනවා. ඒ වගේම ලැබූ දේ නැතිවේය යන බියක් සිත මිරිකනවා.

අපේ සියලුම මානසික අසහන හටගන්නේ ආක්මාර්ථකාමී බව හේතුකොට ගෙන වග අප මැනවිත් සිහියට ගත යුතු ය. නැති දේ ලබා ගැනිමටත් ඇති දේ වෙනුවට වෙනත් දේ ලබා ගැනීමටත්, එමෙන් අද සිටින තත්ත්වයට වඩා වෙනත් උසස් තත්ත්වයකට පත්විමටත් අප තුළ ඇති ආශාව බලාපොරොත්තුව මේ අසහනයට මුලය. හොදින් කල්පනා කොට බැලුවහොත් අපට සතුටක් තෘප්තියක් ලබන්න ඉඩ නොදෙන්නේ අපේ මේ තෘෂ්ණාව බව මනාව පැහැදිලි වනු ඇත.

බය වශයෙන් අප හඳුන්වන්නේ වෙනත් කිසිවක් නොවෙයි, අප අකමැති යම් යම් දේවලින් ඈත්වීමට අප දරණලත්සාහයය.තෘෂ්ණාව කියන්නේ කැමති දේ ලබා ගැනීමට ඇති ආශාවය, ඊර්ෂාාව නම් අත් අයට නොලැබේවා කියා අප සිතෙහි පවතින පැතුමය. දොමනස නම් යමක් නැවත ලබා ගැනීමට තිබෙන කැමැත්තය. අපේ මේ සියලු දහිතකර හැහීම් තණ්හාවට නැතහොත් ආශාවට කිසියම් අයුරකින් සම්බන්ධ බව ඉතා පැහැදිලිව පෙනෙත්නට ඇත. මේ සියලු අභිතකර හැහීම වළක්වා ලිය හැක්කේ තෘෂ්ණාව තුනී කිරීමෙනි. මෙය දුෂ්කර වූවත් කළ නොහැකි දෙයක් නම් නොවේ. අසහනය තුනී කළ විට පුද්ගලයකු තුළ ශාන්තිය, තෘප්තිය ඇති වෙනවා. මෙලොවදී හා ස්වර්ගයෙහිදී භුක්ති විදිය හැකි සැප සම්පත්, තෘෂ්ණාව පහ කිරීමෙන් ලබන සතුටින් දහසයෙන් පංගුවක්වත් නොවටී යයි බුදුන් වහන්සේ වදාරා දක්වා ඇත.

| බර කරපින්නා දුකෙන්        | තැවෙන් | තේ |
|---------------------------|--------|----|
| බරීන් මිදුණු අය සුවෙන්    | සිටින් | තේ |
| තිදහස් වුණු පසු බිම තබ    | මත්    | තේ |
| කිසි දින නැත සිත 'බර' වෙත | යන්    | තේ |

තෘෂ්ණාව ඉවත ලෑම ගැන තවත් එක් රචකයෙක් අදහස් දක්වා ඇති සැටිය ඒ.

ජීවත් වෙනවාට වන්දි වශයෙන් අප ගෙවන දුක්කරදර ඇතිවත්තේ තෘෂ්ණාව හේතු කොට ගෙනමය. තෘෂ්ණාවෙන් මෙහෙය වනු ලැබීමෙන් අප කරන කියා මගින් අපේ සිත්වල එක්තරා අත්දමක සටහත් නැතහොත් බීජ නැත්පත් වෙනවා. මේ ජීවිතයේ දීම හෝ වෙනත් ආත්මයක දී විපාක වශයෙන් ඵල දෙන්නේ මෙසේ තැත්පත් වන කර්ම බීජය. වෙනත් වචනවලින් කියතොත්, ආත්මාර්ථකාමී තෘෂ්ණාව හේතු කොට ගෙන විපාක ගෙන දෙන කර්ම හටගන්නවා. අපේ පූර්වකර්ම වෙනත් හේතු පුතායන් හා එක්ව අප විදින හොඳ - නරක ඵල විපාක අපට ලබා දෙනවා.

#### තමත් ගැනම සිතත්ත

ජීවත්වන මිනිසුන් අතරින් සමහරුන් ඉතා සුන්දර ලෙස වයසට පත්වෙමින් ඔවුන් ලබන අත්දැකීම් මගින් පුඥාව දියුණු කොට ගන්නට

සමත් වෙනවා. තෘෂ්ණාව හේතුකොට ගෙන දුක ඇති වන බව අවබෝධ කොට ගන්නා ඔවුන්, මෙම දුකෙන් මිදිය හැකි වන්නේ දෙවියන් පිදීමෙන්, කන්නලව් කිරීමෙන් නොව, ආධාාත්මික ශක්තිය, ඇති කර ගැනීමෙන් බව අවබෝධ කොට ගන්නවා.

එහෙත් ලෞකික අංශයටම තැඹුරු වූ පුද්ගලයා සිතත්තේ, කිුයා කරන්නේ මෙසේ නොවේ. ඔහු තරුණ වියේ දී උත්සාහ ගත්තේ තිතර විතෝද වන්තටයි. නමුත් ඔහුට නොදැනීම ඔහු වයසට යනවා. ගත දුබල වුණත්, කම් සැප විදීමට තරම් ශක්තියක් නොතිබුණත් හිතින් නම් ඔහු තවමත් තරුණයි. මේ අයගෙ තෘෂ්ණාව වයසත් සමග ම වැඩිවෙලා. වයසට යන්න යන්න තෘෂ්ණාව ලියලනවා. මේ තිසා ඔවුන්ගේ දුකත් දළු දමමින් ලියලනවා, වැවෙනවා.

තෘෂ්ණාව තැති කිරීමට එරෙහිව බාධකයක්ව පවතින්නේ මිනිසා තුළ පවතින පුහු මානයය. තැත්තැම් මදය ය. මානය නිසා බොහෝ අය ඉතා පැහැදිලිව දිස්වන යහමග අමතක කොට දුසිරිතෙහි ම නියැලෙනවා. එනිසා තරුණ වියේ දී තරුණ මදයක්, නිරෝගී අවස්ථාවත්හි දී ආරෝගා මදයක්, සුවදායක ජීවිතයක් ගත කරන විට ජීවිත මදයක් ඇති කොට නොගැනීමට අප වගබලා ගත යුතුය.

තමන් අන් සියලු දෙනාටම වඩා උසස් යයි වරදවා සිතන අයත් ඇත. මේ අය ඔවුන් පිළිබඳව බොරු අහංකාරයක්, පුහුමානයක් ඇති කර ගන්නවා. මෙය භයානක දෙයක්. පාතාලයට ඇද වැටීමටක පෙර මානය ඇතිවීම ස්වභාවයක්.

## ගොම ගොඩෙහි සිටි කුරුමිණියා :

දිතක් කුරුමිණියකුට ගොම ගොඩක් හමුවුණා. ඌ එය ඇතුළට රිංගා එහි දුටු දේ ගැන සතුටට පත් වුණා. එහි තගරයක් තතත්නට ඌ උගේ යහඑවත්ට කථා කළා. යහඑවත් සමග එකතු වී දිත කිහිපයක් වෙහෙස මහත්සි වී ඒ ගොම තැම්බෙහි තගරයක් ඉදිකළ කුරුමිණියාම හත් ආඩම්බරයට පත් වුණා. ගොම ගොඩට පැමිණි මුල් කුරුමිණියාම රජ කමට පත්කිරීමට සියල්ලෝම කීරණය කළා. රජුට ගෞරව දැක්වීමට තගරයෙහි විශාල පෙළපාලියක් පිළියෙළ කළා. මේ අතර ඒ අසලිත් අලියෙක් ගියා. ගොම ගොඩ දුටු අලිය ගොම පැගෙයි කියා හිතල කකුල ඉස්සුවා. රජ කුරුමිණියා ඒ අලියාව දැක තරහයෙන් මෙසේ බෙරිහත් දුන්නා. "එම්බල හස්ථිය, තා රජවු ගෞරව කළ යුතු

බව තොදත්තෙහිද? රජුගේ හිසට ඉහලින් තාගේ පාදය එසවීම වරදක් බව තා තොදත්තෙහිද? වහාම සමාව අයදිතු තැතහොත් තට දැඩි දඩුවම් පමුණුවම්". අලියා පහත බලා මෙසේ කීවා. "මහ රජ්ජුරුවන් වහත්ස, තොදත කළ වරදකි. මේ ගැත්තාට සමාවත්ත". මෙසේ කියමිත් අලියා ගොම ගොඩ මත දණින් වැටුණා. කුරුමිණි රජුයි, තගරයයි, වැසියොයි, ඔවුන්ගේ පුහු මාතයයි සියල්ල අලියාගේ ගරුසර දැක්වීමේ එක කිුයාවෙන් විනාශ වී ගියා.

#### \*\*\*\*\*

බුදු වීමට පෙර බුදුන් වහන්සේ තුළ වූ තුන් ආකරයක මදමාන සතර පෙර නිමිති දැකීමෙන් පහවී ගියා. මහළු පුද්ගලයකු දුටු කළ තරුණ මදය පහවුණා. රෝගියකු දුටු විට ආරෝගා මදය නැති වී ගියා. මළ මිනියක් දුටු කළ ජීවිත මදය සිතින් තුරන් වුණා. මේ තුන් ආකාර 'මදමාන' සිතින් තුරන් කළ විට මහළු බව, රෝගී බව හා මරණය ගැන අප තුළ ඇති වන කම්පාව, බය නැතිකර ගැනීමට හැකි වෙනවා. එනිසා අප මෙසේ මෙනෙහි කළ යුතුය.

- මවිසින් මහළු බව ජය ගෙන නැත. එනිසා මා මහළු බවට පත්වනු ඇත.
- ම විසින් සියලු ලෙඩ රෝග ජය ගෙන නැත. එනිසා මා ලෙඩ රෝගයන්ට ගොදුරු වනු ඇත.
- ම විසින් මරණය ජය ගෙන තැත. එනිසා මා මරණයට පත්වනු ඇත.
- මට ප්‍රිය වූ සමීප වූ සියලු දේ වෙනස්වන සුලුය, ඒ දෙයින් වෙන්වීමට මට සිදුවනු ඇත.
- මා මගේ ක්‍රියාවන්ගේ ම ප්‍රකිඵලයකි. මා කරන හොද -තරක සියලු ක්‍රියාවන්වල, ඵල විපාකවල උරුමකරු මාය.

තරුණ බව වත්මත් සමාජය මගින් ඉතා අගේ කෙරේ. සැවොම උත්සාහ දරන්නේ මහළු වීමෙත් වළකින්නටය. ගත මහළු වන විට එයට තරුණ බව අරෝහණය කිරීමට අපට කළ හැකි සෑම දෙයක් ම අප කරනවා. අප වයසත් සභවනවා.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

තරුණ කතකගේ වයසං බීමත්ව රිය පැදවීමේ වරදකට වරක් නිළියක් මහෙස්තුාත්වරයකු ඉදිරියට ගෙනෙනු ලැබිණි. "ඔබේ වයස කීයද? ඇගෙත් විමසනු ලැබිණි. 'අවුරුදු තිහයි' ඇය තොපැකිළ පිළිතුරු දුන්නාය. මීට වසර කිහිපයකට පසුව ද එම වරදටම එම මහෙස්තුාත්වරයා හමුවේම පෙනී සිටීමට ඇයට සිදුවිය. පෙර සේම ඇය කියා සිටියේ ඇගේ වයස අවුරුදු තිහක් බව ය. ඇයව හඳුනාගත් මහෙස්තාත්වරයා "එහෙම වෙත්තෙ කොහොමද? මීට අවුරුදු පහකට පෙරත් ඔබ ඔබේ වයස අවුරුදු තිහයි කියා කීවා මට මතකයි. දැනුත් අවුරද තිහයි. මේක හරි කථාවක් නේ කියා මදක් තද ස්වරයෙන් ඈ ඇමතුවේය. මේ කථාවෙත් ඇය මදකුදු කලබල වූයේ තැත. ඈ දෙතෙත් සැරසීමට පැළඳ සිටි ඇස් පිහාටු ඉක්මනින් ගසමින් මෙසේ කීවා යං ්ස්වාමීති, උසාවියේ දී මගේ සාක්ෂි වෙතස් නොකළ යුතු බවට මට කිහිප වතාවක් දත්වා ඇත. මම ඔබතුමාට මගේ වයස අවුරුදු කිහක් බව වරක් පැවසුවා. උසාවියේ: මා කළ ඒ පුකාශය කිසිදාක වෙනස් කරන්නේ නැහැ".

#### \*\*\*\*\*\*\*\*

පෙර කී නිළිය මෙන් බොරු නොකියා සැපවත්, ඵලවත් ජීවිත ගත කිරීමට කැමති ස්ත්රී - පුරුෂ දෙපක්ෂයම අතාවශායෙන්ම පුගුණ කළ යුතු යහපත් ගුණයක් නම් ආත්මාවබෝධයය. සිතෙහි ස්වභාවය දැන ගැනීම සඳහා ගත යුතු මුල් පියවර චිත්තභාවනාව මගින් සිත සංවර කිරීමය. චිත්තභාවනාවෙන් විපස්සනාව ලැබෙන අතර එමගින් ජීවිතය මංපෙත් ආලෝකමත් කෙරේ ඉන් අපට හොඳ - තරක, හරි - වැරදි තෝරා බේරා ගැනීමට ආලෝකය සැපයේ සිත පිරිසිදු කොට පුහාමත් කරන භාවනවා අප විසින් පුගුණ කළ යුතුය. භාවනා වඩද්දී අපේ ආධානත්මක දියුණුව ගැන මුළාවීමට පත්විය යුතු නැත. පරිස්සම් වූයේ නැත්නම් භාවනාවෙහි යෙදෙන පුවීණ යෝගීන් පවා මෙවන් මුලාවන්ට ගොදුරු වීමට ඉඩ ඇත.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

භාවනායෝගියකුගේ මුළාව : වරක් භාවනායෝගියෙක් ධාාන වැඩීමට සමත් විය. ඔහුගේ මනසෙහි ඇතිවන මනෝමය නිර්මාණ අතර අපට දැකිය හැකි වන ලෙස පුක්ෂේපණය කොට පෙන්වීමට ඔහු සමත් විය.

මේ හැකියාව නිසා තමන් රහත් ඵලයට පත් වී ඇතැයි යන වැරැදි හැහීමක් ඔහු තුළ ඇති විය.

බවුත් වඩා අර්හත්හාවයට පත් ශිෂායකු ඔහුට සිටියේ ය. තම ගුරුවරයාට ඔහු තුළ ඇති මදමාත ආදී කිලේස හේතු කොට ඉත් ඔබහට සිත දියුණු කිරීමේ හැකියාවක් තැති බව මේ රහත් ශිෂා තම දුටුවේය. එහෙත් පුශ්තය වූයේ මේ බව ගුරුවරයාට වටහා දිය හැක්කේ කෙසේ ද යන්තය.

දිනක් ගෝලයා ගුරුවරයා වෙත පැමිණ මෙසේ විමසීය. "ඔබතුමා රහත් බව ලබා ඇද්ද?" "ඇයි නැත්තෙ, මම එය ඔප්පු කරන්නද? ඔබ කියන ඕනෑම දෙයක් මම මනෝමය වශයෙන් මවා පෙන්වන්නම්" යයි හෙතෙම එක්වර මානයෙන් පිළිතුරු දුන්නේය.

්හොඳයි, ලොකු ඇතකු මවත්ත' ගෝලයා ඉල්ලා සිටියේය. එකෙතෙහිම ගුරුවරයා ඇතකු මැව්වේය.

්හොඳයි, ඔය ඇතා ලවා ඔබට පර දෙවත්තට සලස්වන්න. ගුරුවරයා එසේ කෙළේය. ඇතා පහරදීමට සැරසෙත්ම ගුරුවරයා හුත් අසුනිත් නැගී දුවත්තට සැරසුනේය.

"ඔබ රහතුන් වහන්සේ නමක් නම් නවතින්න. රහත් අය තුළ බිය උපදින්නේ නැත. ඔබ දුවතට සැරසෙන්නේ ඇයි? ගෝල රහත් නම විමසී ය. තමන් රහත් බව ලබා නොමැති වග ගුරුවරයාට වැටහී ගියේ එවිටය.

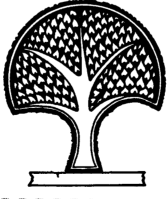
#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

තිරත්තරයෙන් වෙනස් වන අපේ කය සාමානායෙන් පවතිත්තේ වසර සියයකට අඩු කාලයකි. අපේ හැහීම් යනු අප ලබන විත්දන හා අප සිත් තුළ හටගන්නා චිත්ත රූප සන්තතියක් පමණි. කල්යන්ම ම අපේ චරිත ලක්ෂ වෙනස් වෙනවා. සිත - කය යන දෙකේ සංකීර්ණ කිුයාවලිය ඇතුළත "ආත්මය" වශයෙන් තම් කළ හැකි සනාතන, වෙනස් නොවන ස්ථිර කිසිදු දෙයක් , වස්තුවක් නැත.

අඩි සියයක් පමණ ගැඹුරු වලක් ඇතැයි සිතත්න. එහි පතුලට අප ගිනි අභුරු දමමු. ඉන් පසු එයට ඉණි මගක් බස්සවා මිනිසුන් කැඳවා එකිනෙකාට එය තුළට බසින ලෙස කියා සිටිමු. පහලට බසින

අය අඩි තිහක් හතලිහක් පමණ යයට යනතුරු ගිනි අඟුරුවල උෂ්ණය ගැන කිසිවක් කියුන නොමැත. අඩි හතලිහක් පනහක් පමණ යයට බසින විට රස්නය ටික ටික දැනෙන්නට පටන් ගනී. අඩි හැත්තැවක් අසූවක් යටට යනකොට ඒ අයට පිච්චෙත ගතියක් දැනෙන්නට පටන් ගතිවී. දුක පිළිබඳ හැඟීමත් ඇති වන්නේ ඔය වගේ කුමකුමයෙන්. ජීවිතය දුක් සහිත බව බුදුන් වහනසේ පැහැදිලිව පෙන්වා දී ඇතත්, ඒ දුක තරුණ සිත්වලට දැනෙන්නෙ නෑ. අත්දැකීම් වැඩිවන්නට වැඩි වන්තට, අපේ දැනුම මුහුකුරු බවට පත්වෙනවා. අර ගිනි අඟුරුවලේ අඩියට කිට්ටු වන්නට, කිට්ටු වන්නට රස්නය වැඩි වැඩියෙන් දැනෙනවා වාගේ, වයසට යන්න යන්න අත්දැකීම් වැඩිවන තරමට දුක පිළිබඳ අවබෝධයක් වැඩිවෙනවා.

අපේ එදිනෙදා ජීවිතයේ පහසුව සඳහා අප වාවහාරික වශයෙන්, සම්මුති වශයෙන් "මම" "අපි" බදු යෙදුම් යෙදනවා. එය හරියටම "හිරු නගිනවා" කියා කියනවා වගේ. හිරු නගින්නෙ නෑ. අප කවුරුත් දන්නා පරිදි සිදුවන්නේ පෘථිවිය සිය අක්ෂය මත පිහිටා හිරු වටා කැරකැවීමය. හිරු පෙනීම නොපෙනී යෑම සිදුවන්නේ මේ නිසා. නමුත් පහසුවට අප කියන්නේ "හිරුනගිනවා", "හිරු බැසයනවා", කියායි.



\*\*\*\*\*

## මානසික දූෂණය හා මානසික සෞඛාය

යහපත් දේ කිරීම ඉතා අපහසු විය හැකිය. යහපත් ලෙස විසීම ඊටත් වඩා අපහසුය. නමුත් ඉතාම අපහසු දෙය නම් දෝෂාරෝපණ, විවේවත, බාධක හමුවේ යහපත් මානසික ආකල්පයන්ගෙන් යුතුව අන් අය සඳහා කිසියම් සේවයක් කිරීමයි.

මිතිසා, යන අරුත ගෙනදෙන "මැත්" යන ඉංගීසි වචනය "මතස" යන සංස්කෘත වචනයෙන් බිදී ආවක් විය යුතු ය. මානව වර්ගයා සැදී ඇත්තේ කයින් සහ මනසින් යන දෙකින්ම ය. සිතෙහි කාර්යය සිතිමය. එහෙයින් සිතකින් සමන්විත මිනිසා අනිවාර්යයෙන් සිතීමට සමත් විය යුතුමය. මිනිස් සාරධර්ම හඳුනාගත හැක්කේ, ඇගයිය හැක්කේ, අනුගමනය කළ හැක්කේ කයින් නොව සිතින්ම ය.

යමෙක් තර්කානුකූලව, මාතව දයාවෙත් යුතුව සිතීමට අසමත් තම්, ඔහු මිනිස් වර්ගයාට අයත් අයෙකැයි කීමට තරම් නොහොබී.

අප මෙලොව උත්පත්තිය ලබන්නේ අලස කමින් කාලය කා දමමින් සමාජයට බරක් වී ජීවත්වීම පිණිස නොව, කිසියම් යහපත් සේවයක් ඉටු කිරීම සඳහා ය. අප සැම විටම සිතිය යුත්තේ වඩ වඩා යහපත් වීමටය: පුඥාව වැඩි දියුණු කර ගැනීමටය. එසේ නොකළොත් අප අපේ පින් බලෙන් ලබා ඇති මේ උතුම් මනුස්සාත්මභාවය තිස්කාරනේ අපතේ හැරියා වනවා ඇති.

විශ්වයේ වෙසෙන අනත්ත අපුමාණ වූ ජීවිත් අතරිත් විශිෂ්ඨත්වයේ හිණි පෙත්තට තැගීමට ගත් උත්සාහයේ උපරිම ඵල තෙලා ගැනීමට සමත් ව ඇත්තේ මිනිසා ය. අප එම විශිෂ්ඨත්වයේ මුදුණට ඉතා ආසන්නය. තව වටයකින් දෙකකින් අපි හිණි පෙත්තටම පත්වනු ඇත. මේ ජීවිත කාලය තුළ දී අවසන් වටය නිමා කොට හිණි පෙත්තටම තැගීමට අප සමත් නොවුණත්, අනාගතයේ දී තැවත පහත තොවැටෙත සේ සුරක්ෂිතතාව නිසි මාර්ගයේ ගමන් ගැනීමට අප සමත්වනු ඇත. එසේ ගමන් කොට අවසානයේ අරමුණ කරා පත්විය හැකිවනු ඇත. අවසන් වටය ඉතා දුෂ්කර බව ඇත්තය. එහෙත් දැඩි අධිෂ්ඨානයෙන් යුතුව උත්සාහ ගතහොත් ආපසු පෙරළා නොඑත තත්ත්වයකට පත්වීමට, "නියති සම්බෝධි පරායන තත්ත්වයකට" පත්වීමට අපට හැකිවනු ඇත.

එතිසා අප වහාම පියවර ගත යුත්තේ දැත් අප සිටිත තත්ත්වයෙන් පහළ නොවැටෙන බවට වගබලා ගැනීමටය. මේ සඳහා ජීවිතය පිළිබඳ මනා අවබෝධයක් ලැබිය යුතුවා සේම, අපේ ජීවිතවල තියමුවන් ද අපම බව තේරුම් ගත යුතුය. දුග්ගතීත්වලට පත්වී ම වළක්වා ලීමට සෑම පියවරක් ම ගත යුතු අතර ඒ සඳහා ධර්මානුකූලව ජීවිතය සකසා ගත යුතුය.

## නූතන ලෝකයේ ජීව්තය

බොහා දෙනාට ජීවිතය දිස් වන්නේ කෙලෙසද? එය හරියටම පාගන මැෂිමක් වගේ, ඒකාකාරී නිසරු පැවැත්මක්. සියවසකින් කාලක් පමණ ගත කරන්නේ ජීවනෝපාය මාර්ගයක් සොයා ගැනීම පිණිසයි. තවක් එපමණම කාලයක් දුක්කරදර, නිරන්තර ආශා අපේක්ෂා මැද ගෙවෙන්නෙ ඉඩකඩම්, දේපොළ ටිකක් රැස් කර ගැනීම පිණිසයි. සියවසින් තවක්කාලක් ගත වෙන්නේ එතෙක් ජීවත් වුණේ ඇයි ද යන්න පවා හරිහැටි නොදැන මරණය කරා ළං වීමටයි. මේ ජීවිතය ඒකාකාරී පාගන මැෂිමක් වගේම නොවේද?

බොහෝ අය ජීවත්වීම සඳහා මිල මුදල් හරි හම්බු කිරීමෙහි ම තිරත වී සිටින හෙයින් ඔවුන්ට ජීවත්වීම සඳහා වේලාවක් සොයා ගැනීම අපහසුය. ඔවුන් ඔවුන්ගේ බාහිර පෙනුම ගැන සැලකිලිමත් වෙත තමුත් අභාන්තර වර්ධනය මුළුමතින්ම අතපසු කර අමතකර කර දමා ඇත. ඉඳුරත් මගින් අත්ධකරනු ලැබූ ඔවුන් බොල් දේ හරය ලෙස ගනී. ධනය, බලය, තත්ත්වය ලදහොත් ජීවිතය සාර්ථක කර ගත හැකි යයි සිතා ඔවුන් බොහෝ වෙහෙසී, අවශා වූ ව්ටෙක උගු ලෙස සටන් කොට පවා මේ දේ ලබා ගැනීමට උත්සාහ ගනී. අප ජීවිතය ගෙන යන අන්දම එක් කවියකු දකින්නේ මෙලෙසිනි:

"ජීවිතය ගෙවනවා, සේවයෙහි යෙදෙනවා ඒ අතර තව තවත් සිහින බෝ මවනවා සිතාසී එක් වරෙක හඩා වැළපී විටෙක මෙසේ අප සැමදෙනා දවස් කල් හරිනවා"

කාර්ය බහුල බව වත්මත් සමාජය මුහුණ පාන විශාලතම පුශ්නයයි. කොටිල්ලේ සිට මිනීවල දක්වා තොරතෝ•ව්යක් නැති වැඩ, එන්ට එන්ටම, දිනෙන් දිනම වැඩිවන වැඩ සම්භාරය. නිහඩව, <mark>නිසංසලේ විනාඩ් පහක්ව</mark>ත් ගත කිරීමට අවකාශක් නැති තරමට වැඩ-ශබ්දයේ වේගයට වඩා දෙගුණයකින් වැඩිවේගයකින් දැන් ජෙට්යානා ගුවත් යානා මගින් ගමන් බීමන් යා හැකිය. අධිවේග දුම්රිය මගින් පුදුම වේගයකින් ගොඩබිම ගමන් බිමන් පහසුකම් ඇත. අධිවේග යාතා මගින් මුහුදෙහි රැළි කපාගෙන යා හැකියි. හැම කාර්ය ක්ෂේතුයකම මිතිසුත් උත්සාහ ගන්නේ කෙටි කාලයක් තුළ විශාල වැඩ කොටසක් ඉටු කිරීමටය. වර්තමාන ජීවන රටාව මගින් කඩිමුඩියේ ඒ මේ අත දූවමින් අධික වේගයකින් තම වැඩ කටයුතු කිරීමට මිනිසාට බල කරනු ලැබ ඇත. කඩිමුයේ මොනවා හෝ ගිල දමා තකහනියේ දුවන්නේ දවසේ කියුනු තරගයට මූහුණ පාන්තටය. රෑ ගෙදර එන ඔහු ඇඳට පැන රාති කාලයේ බාගයකට වැඩි හරියක් ගවන්නේ නින්ද නැතිව, ඇඳේ ඒ මේ අත පෙරළෙමින්ය. යාන්තම් නින්ද යාගෙන එනකොටම ඔරලෝසුව බෙරිහත් දෙන්න ගන්නවා. ඒ සමග ම තවත් දිනයක් පටන් ගන්නවා. වත්මන් මිනිසා සිතට හා කයට වද දෙන කාලය හුභක් දිග වැඩියි. ඔහුගේ ස්නායු පද්ධතියට මේ වේගයට ඔරොත්තු දිය තොහැකියි. වැඩි කල් යන්නට පෙර ස්නායු පද්ධතිය දුර්වල වී අඩපණ වෙනවා. වත්මත් ජීවන රටාව මෙයයි. එහෙත් ස්වභාව ධර්මය මීට භාත්පසින්ම වෙනස්. කලබල නැතුව පූරුදු පරිදි හෙමිහිට කියා කරනවා. ස්වභාව ධර්මයට හදිසි වැඩ නැත. අපටත් හදිස්සි වැඩ තිබිය යුතු තැත.

වත්මත් මිතිසා කෙතරම් කාර්ය බහුල දැයි කියතොත් ඔහු තිත්දෙත් දොඩවනවා පමණක් තොවෙයි, නිත්දෙත් ඇවිදිනවා. මිතිසාගේ අධික වේගය ඔහු විසින් ම නිපැයුණු යන්නුවල වේගවත් ඝෝෂාව බදුය. ඔහුගේ ස්නායු ශක්තිය කුම කුමයෙන් දුර්වල වීමත් මානසික ශක්තිය දිය වී යෑමත් ඔහුගේ ගතසිත දෙකම දුබල කිරීමට හේතු වී ඇත.

වත්මත් සමාජයේ ජීවත් වන මිනිසා නානා පුකාර අදහස්, මතිමතාන්තර, දෘෂ්ටි ආදියෙහි පැටලිලා. මේවායින් සමහර අදහස් ආදිය වැදගත් වුණක් බොහෝ ඒවා මෝඩ අදහස්. ඔහු ජනසන්නිවේදන මාධායට ගොදුරු වෙලා. ඔහුගේ අදහස්, සිතුම් - පැතුම් ජීවන රටාව ආදී සියල්ල මෙහෙයවෙන්නේ චිනුපට, රූපවාහිනිය, පුවත්පත් සහරා ආදිය මගින්. ඔහුට අනවශා දේ වුවත් මිලදී ගැනීමට ඔහු පෙළඹවීම උදෙසා ලිංගික විෂය ඉතා පුබල අන්දමින් උපයෝගී කොට ගනු ලැබෙනවා. ඔහුගේ විනෝදාස්වාදය පිණිස සැපයෙන තැටුම්, ගැයුම් - වැයුම් ආදියට ඔහු තදින් ඇබ්බැහි වී සිටිනවා. ඒක හරියටම මත්දුවාවලට ඇබ්බැහි වුණා වගේ. එයින් ඔහුගේ සිත කැළඹීලා, අසහනය වැඩිවෙලා, ඔහුගේ අසංවර තිරිසන් ස්වභාවය මතුවෙලා. අවසාන වශයෙන් සිදුවන්නේ ඔහු මුලාවට පත් වී අවංකභාවය, අවබෝධය ගිලිහී,වඩා පහසුවෙන් ගත කළ හැකි කාමසුබල්ලිකානුයෝගී මාවතට අවතීර්ණ වීමයි.

## යුද පිටියක් බඳු ජීවිතය

මුළු ලොවම එකම යුද පිටියකි. බැලූ - බැලූ තැන, යුදකෝලාහල, භීෂණය හා ලේ වැගිරීම්, හැමතැනම සටනක්, ගැටුමක්, සූක්ෂ්ම අණු සූකෂම අණු සමග ගැටෙනවා, පරමාණු පරමාණු සමග ඉලෙක්ටෝන ඉලෙක්ටෝන සමග, මිනිසුන් මිනිසුන් සමග, ගැහැණු ගැහැණු සමග ගැටෙනවා. එපමණක් ද මිනිසුන් සතුන් සමගත් ගැටෙනවා. ඒ අතර සතුන් මිනිසුන්ට එරෙහි වෙනවා. හතයින් මිනිසුන් අතරක් ගැටුම්. මෙම ගැටුම මෙයින් අවසන් නෑ. මිනිසා ස්වභාව ධර්මයටක් ස්වභාව ධර්මය මිනිසාටක් එරෙහිව සටන් විදිනවා. පුද්ගලයකුගේ සිරුර අභාන්තරයෙහිම වුණක් නිතර නිතරම ගැටුම් පවතිනවා.

ලෝකය මෙන්ම සිතක් ගැටුම් වලින් පිරිල. සෑම සුළු සිදුවීමක් ම සිත සසල කරවනවා. පුතකු උපන් විට සිත සතුටින් ඉපිළෙනවා. පුතා ලෙඩ වුණු මොහොතෙ සිටම, අනතුරක් වුණ විගස, සුව කළ නොහැකි රෝගයක් වැළඳුණු විට සිත සොවින් වැළපෙනවා. සිත මේ අන්ත දෙකට දුවන්නේ ලෝකයේ ඇති තතු දැකීමට එය පුහුණුවක් ලබා නැති හේතුවෙනි. මේ නිසා පෘතග්ජන පුද්ගලයා මේ අස්ථීර, වෙනස්වන සුළු ලෝකයේ වෙසෙනතාක් කල් විදින්නේ දුකමයි. ඔහුට නිතරම සිටින්නට සිදුවන්නේ බියෙන්, සැකෙන්. ඔහු ලබන තෘප්තිය, සතුට ඉතාම අල්පයි. බවුන් වඩා සිත දියුණු කළ පුද්ගලයා සියලු දේ ඇති සැටියෙන් දැකීමට සමත් වෙනවා. එනිසා ලෝකයේ පවතින දුක් කාමිකටොළු වලින් මිදීමට ඔහු සමත් වෙනවා.

ජීවිතය පෙරමුණ දෙකක කෙරෙත සටනක්. එක් පෙර්මුණක් තිබෙන්නේ පුද්ගලයාට බාහිරවයි. අතික පුද්ගලයාගේ අභාන්තරයෙ.

බාහිරීන් කෙරෙන සටන බුද්ධිය හා තර්කය මෙහෙයවා කෙරෙන සටනක්. මේ සටන දුර්වල වුවහොත් ඔහු වහාම දෙවන පෙරමුණට පසුබානවා. එහිදී ඔහුගේ අභාන්තර සිකිවිලි, හැහීම ආදිය උපයෝගී කොට ගෙත නැවතත් අලුතෙත් සටන අරඹනවා. පෙරමුණු දෙකෙත්ම පරාජය වූ කළ ඔහු පසුබා සිට නැවතත් සටන අරඹනවා. අවසානයේ අන්ත පරාජයකට පත් වූ විට ඔහු සම්පූර්ණයෙන්ම හැකිලෙනවා. බාහිර ලෝකයෙන් සම්පූර්ණයෙන් වෙන් වෙනවා. එතැන් සිට ඔහු කෝපයෙන්, කලකිරීමෙන්, ආශාවන්ගෙන්, මතෝවිකාරයන්ගෙන් අභාන්තරයේ තනිවම කැවෙනවා, දැවෙනවා. අවසානයේ ඔහුගේ සිහිය පවා විකල් වෙනවා.

අසංචර, අභාවිත සිත නිතරම ලෞකික අශාවන්ට, වස්තූන්ට සැප සම්පත්වලට ලාහ පුයෝජනවලට ඇලුණු අකුසල, ආත්මාර්ථකාමී සිතුවිලිවලින් වැසී පවතින්නක්, මේ නැඹුරුවීම් වළක්වා ලුයේ නැත්නම් පුද්ගලයාගේ සිත හරියටම යකාගේ කම්හල වගේ වේවි. මෙසේ වූ කල තමන්ට එරෙහි වන ඕනෑම අයකු මරා විනාශ කොට දැමීමට සූදානම් රකුසකුගේ තත්වයට පුද්ගලයා පත්වේ.

ලෞකික සැප සම්පත් ලබා ගැනීමට ගිජු වත්මත් පුද්ගලයා ස්වභාව ධර්මයේ හඬට ඇහුම්කත් දෙන්නේ තැත. ඔහු බොහෝ දේ ජීවිතයෙන් බලාපොරොත්තු වත හෙයින් අවසානයේ විතාශයට පත් වෙනවා. "සාර්ථකත්වය" කියා කියන්නේ සෑම කටයුත්තක් ම ඉතා විශිෂ්ට ලෙස කිරීමට හැකියාව, සමත් බව තිබීම කියා හිතන්නට ඔහුව පුරුදු කෙරෙනවා. නමුත් ඇත්ත වශයෙන් ම මෙය කායික වශයෙන් වුවත් කළ නොහැක්කක් අතාගත සුබ සිද්ධිය ගැනම සිතන ඔහු ශාරීරික අවශාතාවත් අතපසු කරනවා පමණක් නොවේ, වර්තමානයත් අමතක කොට දමනවා. අපේ අසහනයට, බයට, කාන්සාගතියට, අප අසරණ වී ඇත යන හැහීමට එක් පුධාන හේතුවක් වශයෙන් පවතින්නේ අපේ අවශාතාවයන්ගෙන් වඩා වැදගත් වන්නේ කිනම් දේ ද යන්න අනුපිළිවෙළින් සකසා අප විසින් තීරණය කොට නොගැනීමය.

මේ සෑම දෙයකින් ම ඇති වන්නේ අසහනය, බය, සැකය ආදී අම්හිරි දේවල්ය. මේ හැහීම් මානසික රෝග, මානසික අසහන වශයෙන් මතුවෙනවා. ඒවා හඳුන්වන්නේ 'ආවේගාත්මක මාරයින්' ලෙස ය. මෙයින් දුක ඇතිවන්නේ ඒ ඒ පුද්ගලයාට පමණක් ම නොවේ. ඔහු ඇසුරු කරන,ඔහු ඇසුරෙහි ජීවත්වන සියලු දෙනාටත් දුක ඇති වෙනවා.

දියුණු රටවල වෙසෙන සැම මිනිසුන් දස දෙනකුගෙන් දෙදෙනෙක්ම මානයික රෝගවලින් පෙළෙන අය. එසේ නැත්නම් කිසියම් මානසික ආබාධයක් සදහා මනෝචිකිත්සාවේ පිහිට පතන අය. මෙවන් මානසික රෝගීන් සඳහා තව තවත් ආරෝගා ශාලා ඉදි කෙරෙමින් පවතිනවා. මෙවන් රෝගී තත්ත්වයන්ගෙන් පෙළෙන. පුතිකාර අවශා එහෙත් පුතිකාර තො ලැබෙන විශාල පිරිසක් ද යිටිනවා. මානසික විකෘති ස්වභාවයක් වශයෙන් සැලකෙන සාපරාධී කියාවත්හි යෙදීමට නැඹුරු වන පුද්ගලයින්ගේ සංඛාාවේ විශාල වැඩිවීමක් ද මේ සමාජවල දකින්නට ඇත. මේ අංශයෙන් පර්යේෂණ පවත්වා ඇති ශේෂ්ඨ මනෝවිදාාඥ සිග්මන්ඩ් පොයිඩ් දක්වන අත්දමට, "මාතසික බලකිරීම නිසා සාපරාධී කිුයාවත්හී යෙදෙනා අය මානසික රෝගයන්ගෙන් පෙළෙන්නෝය. ඔවුන්ට වැඩියෙන් අවශා වන්නේ ඔවුන් මට්ටු කිරීමට යොමු වුණු දඩුවම් නොව, ඔවුන් කෙරෙහි අනුකම්පාවෙත් යුතුව කෙරෙත පුතිකාරය". සියලූම සමාජ පුතිසංස්කරණ කියාදාමයන්ට පදනම වී ඇත්තේ මේ ආකල්පයය. මේ නිසා දැන් මානසික බලපෑම් නිසා සමාජ දෝහී කිුයාවන්හි නිරත වූවන්ගෙන් පළිගනු ලැබෙනවා වෙනුවට ඔවුන්ව පුනරුත්ථාපනය කිරීමට පියවර ගැනීම බහුලව සිදු කෙරෙනවා.

මානසික සමතුලිතතාව නැති වූ අයට පුතිකාර කිරීම පිණිස සාමාතායෙන් යොදා ගත්තා කුම විධි තිබෙනවා. මෙහි මූලික පියවරක් වත්තේ බොහෝ කාලයක් මූඑල්ලේ යටි සිතෙහි තැත්පත් වී, සැභවී තිබෙන මානසික තත්ත්වයන් ඉස්මත්තට ගෙන ඒමය. රෝගියාගේ දැනුමවත් නොමැතිව යටි සිතෙහි සැභවී ඇති මේ හැහීම පුකට කිරීම පිණිස රෝගියා ලවා ස්වේච්ඡාවෙන් කථා කරවත්නට සැලැස්වීම මනෝචිකිත්සකයින් සාමාතායෙන් අනුගමනය කරන පිළිවෙතක්. මනෝචිකිත්සකයා ඉදිරිපත් වී කිසිවක් කියන්නේ නෑ. ඔහු කරන්නේ රෝගියාට තම වැරදි හැහීම හා ආකල්ප හලුනා ගැනීමට සුදුසු මානසික තත්ත්වයක් ඇති කර ගැනීමට උපකාරී වීමය. බොහෝ විට මේ රෝග නිර්මාණය කර ගෙන ඇත්තේ රෝගියාම යි. මනෝචිකිත්සකයා කරන්නේ මේ රෝග නිර්මාපකයා හලූනා ගන්නට රෝගියාට උදව් කිරීමයි. මෙලෙස රෝග හලූනාගත් කළ තමාගේ රෝගී තත්ත්වයේ සැහවුණු පැත්ත රෝගියාට පෙනී යනවා. එපමණක් නොවේ, රෝගය ජය ගත හැක්කේ කෙසේද යන්තත් රෝගියාට අවබෝධ වෙනවා.

මේ පුකිකාර කුමය බුදු රදුන් විසින් අනුදැක වදාළ අත්ත සරණය තැත්තම් තම විමුක්තිය තමන්ම ලබා ගත යුතුය යන කුමයට සමානය. මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ අප අපම මේ ලෝකයේ යථා ස්වභාවය, අපේ යථා ස්වභාවය, අපේ පුශ්නවල යථා ස්වභාවය අවබෝධ කොට ගත යුතු බවය. මේ අනුපූර්ව කුමය අනුගමනය කිරීමෙත් අපට පැහැදිලි වෙන්නට පටත් ගත්තව, ලෝකයේ ඇති පුශ්ත සියල්ල භටගෙන ඇත්තේ අපේ තෘෂ්ණාව හා නොදැනුවත්කම හේතුකොට ගෙන බව. මේ අවබෝධය නිසා අපේ සිත්වල පවතින කිලිටි පහකරදැමීමටත් එමගින් අපේ පුශ්නවල මුල් උදුරා දැමීමටත් කිලිටි පහකරදැමීමටත් එමගින් අපේ පුශ්නවල මුල් උදුරා දැමීමටත් අප කටයුතු කිරීමට පටන් ගන්තවා. මෙසේ කිරීමෙන් ආධාහත්මික වශයෙන් දියුණුවට පත්වෙමිත්, ලෞකික පුශ්නයන්ගෙන් හා බැදීම්-වලින් මිදී, දුකින් මිදී සම්පූර්ණ විමුක්තියට පත්වීමට අපට හැකි වෙනවා.

### නීරෝගී මනසක් කරා

විනාශකාරී මානයික බලවේග හා හැභීම් පාලනය කර ගත හැකි තත්ත්වයකට ගෙන ආ යුතුය. මෙසේ කිරීමට නම් විවේකීව සිටීම අවශාය. අප කරන වැඩිපුර වැඩ සියල්ල අඩු කළ යුතු ය. මදක් කල්වේලා ඇතුව අවදිවී වැඩ කටයුතු හිමින් සීරුවේ කිරීමට පුරුදු විය යුතුය. කඩිමුඩියේ අදින්න - පළදින්න, කන්න - බොන්න කාර්යාලයට යත්ත ලැහැස්ති තොවී, මේ සියලු කටයුතු තිවි සැනසිල්ලේ කිරීමට වේලාව ලැබෙන පරිදි මදක් පාන්දරින් අවදි විය යුතුය. ගෙදර උදවිය සමග පිළිසඳරේ යෙදීම වැදගත්. ඒ වගේම, මානසික සුවය, මානසික ව්වේකය ලබා ගැනීමට කියවීම, භාවනා කිරීම ආදිය වැදගත්. මූලික අරමුණ විය යුත්තේ අනවශා කලබලය, හදිස්සිය නැති කර, සියලු කටයුතු විවේකීව කිරීමය. මිනිසාගේ සියලු දුක්කරදර පිළිබඳ පුශ්නය තීත්දු වත්තේ ඔහු ජීවන සැඩපහරට හසු නොවී ඉත් එගොඩවන ආකරය මතය. මුහුදේ යානුා කරන්නකුට පුළහ ගැන නොතකා බෝට්ටුවක් පැදවිය තොහැකිය.ජීවන සැඩපහර කිසිදාක නොවෙනස්ව ගලා බසින්නේ එකම දිසාවටය: හරියටම ඉර තගින බසින දිසාව වෙනස් නොවනවා වාගේ. ඒ නිසා ආධාාත්මික ශාත්තිය ඇති කොට ගැනීමෙත්, පරිසරය හා තොගැටෙත සේ විසීමට පුරුදුවීමෙත් මිනිසා මේ ජීවන සැඩපහරට ගැලපෙන සේ ජීවත්වීමට පුරුදු විය යුතුය.

බුදුන් වහන්සේ විසින් උගන්වා ඇති පරිදි විශ්වයේ සනාතන

නීතියට එනම්, ධර්මයට අවනත විය යුතු ය. ධර්මය රකින්නා මෙලොව, එලොව දොලොවදීම සුරැකේ. සිත නිසියාකාරව යෙදවීම සියලු දෙනාගේම වගකීම වන අතර, යුක්තිගරුක, සාධාරණ, සාමකාමී ලොවක් බිහි කිරීම සදහා සිත මෙහෙයවිය යුතු ය. මනසට තිදැල්ලේ හැසිරෙන්නට ඉඩ හැරියහොත් එය අසංවරව, දූෂිතව, විකෘතව පවතිනු ඇත. අපේ දුක් කරදර වැඩි කොටසක් උද්ගත වන්නේ මනස එසේ අසංවර වන හෙයිනි. අධාහත්මික ශාන්තිය නොලැබූ අයකු කෙසේ නම් බාහිර ලෝකය සමග නොගැටී සිටින්න ද?

ද්වේෂය ජීවිතය අඳුරු කරනවා පමණක් නොව අපේ නිවැරදි අවබෝධයට ද බාධා පමුණුවයි. ද්වේෂය අපව පටු සීමාවන් තුළට කොටු කරන අතර දයාව අපව විවෘත කොට මුදා හරිනවා. ද්වේෂය අපව මිරිකා හිර කරන අතර දයාව අපව නිදහස් කරනවා. ද්වේෂය කනස්සල්ල ඇති කරන අතර දයාව සාමය ගෙන එනවා. ද්වේෂය කැළඹීමට පත්කරනව; දයාව ශාන්තිය, සන්සුන්බව, නිසංසලබව ඇති කරනවා. ද්වේෂය වෙත් කරන අතර දයාව ළං කරනවා. ද්වේෂය තදබව ඇති කරන අතර දයාව මෘදු බව ඇති කරවනවා. ද්වේෂය බාධා පමුණුවන අතර දයාව රුකුල් දෙනවා. දයාවේ අගය වටහාගෙන ද්වේෂය පහ කළ යුත්තේ මේ නිසාය.

මිනිසා සාමය කෙතරම් පැතුවත් ආධාාත්මික ශාන්තිය උදාවන තුරු ලොවෙහි සාමයක් නම් ඇති නොවේ. මෙය සිදුවිය හැක්කේ සිත සංවර කොට දියුණු කිරීමෙනි. එය කෙසේ කළ හැකිදැ යි කෙනකුට පුශ්න කළ හැකිය. මෙය තර්කානුකූල පුශ්නයක් වුවද වඩා වැදගත් පුශ්නය වන්නේ 'ඇත්ත වශයෙන්ම එය කිරීමට අප තුළ උනන්දුවක් ඇද්ද?' යන්නය. මෙයට ලැබෙන්නේ 'ඔව්' යන පිළිතුර නම් කැප වීමෙන් සිත සංවර කොට දියුණු කර ගැනීම කළ හැකිමය.

> මතසේ මූලික නීතිය මෙසේය දකින ලෙසින් - විදීම වේ, විදන ලෙසින් - හැහීම් ඒ හැභුම අනුව - වේතතාව ඒ අනුවය - කිුයා සැවොම



## කෝපය පාලනය කිරීම

්කෝපයට පත් වූ තැතැත්තා කට ඇර දෑස් පියා ගනී ඉතා ගුණවත් කරුණාවත් කෙතකු වශයෙන් සමාජයේ පුසිද්ධියට පත් කුලකාන්තාවකට අවංක, කඩිසර ගෘහ සේවිකාවක් සිටියා. ඇගේ ස්වාමිදුව ඇත්ත වශයෙන් ම සහජයෙන් ම යහපත් ද එසේ නැත්තම් ඈ සිටින සමාජයේ කැපී පෙනීමට ඇය මෙසේ මවා පෑමක් කරන්නේ දැයි සොයා බැලීමට මේ සේවිකාව තුළ කුතුහලයක් ඇති වුණා.

මේ සේවිකාව ඉතා දවල් වී අවදි වුණා. ස්වාමි දුව මේ නිසා ඇයට තරවටු කලා. ඊට පසු දිනත් ඇය එසේ ම පමා වී අවදි වුණා. කෝපයට පත් ස්වාමි දුව ඇයට සැර පරුෂ ලෙස බැන වැදී පොල්ලකින් දමා ගැසුව. සේවිකාව එයින් තුවාල වුණා. මේ සිද්ධිය අවට පැතිරෙන්නට පටන් ගත්තා. ඉත් සිදුවුණේ ගුණවත් කරුණාවත්ත තැනැත්තියක් වශයෙන් ඇය ලබා තිබූ පුසිද්ධිය නැතිවීම පමණක් නොවේ. ඇයට සිටිය අවංක, කඩිසර ගෘහසේවිකාව ද නැතිවීමය.

තමන්ගේ වටාපිටාවේ තත්ත්වය සතුටුදායක වන විට වත්මන් සමාජයේ අයත් කරුණාවන්ත නිහතමානී අය මෙන් හැසිරෙනවා. වටාපිටාව තමන්ට අහිතකර වනවිට ඒ අය තුළ කෝපය නුරුස්සන ගතිය ඇති වෙනවා. "අන් අය යහපත් නම් අපට යහපත් ලෙස සිටිය හැකිය. එහෙත් අන් අය අයහපත් නම් අපට අයහපත් අයවීම පහසුය" යන කියමන සිහියෙහි තබා ගත යුතු ය. කෝපය යනු අවිනීත, අශෝහන, විනාශකාරී හැහීමක්ය. එදිනෙදා ජීවිතයේ සැවොම යම් යම් ආකාරයෙන් කෝපයට පත් වෙනවා. කෝපය අප තුළ සැහවී පවතින අහිතකර ආවේගයකි. එය සැහවී බලා සිටින්නේ අවස්ථාව ලැබුණු විගසම මතුවී අපේ ජීවිත පාලනය කිරීමට ය.

කෝපය හරියට ම අපේ දෑස් මද වේලාවකට නිලංකාර කරමින් එල්ලවන සැර ආලෝක ධාරාවක් වාගේය. එයින් ඇස් නිලංකාර වුණු විට අපට තාවකාලිකව හරියට නොපෙනී යනවා, කෝපය ආ විටත් අප අන්ධ වී අසාධාරණ ලෙස කියා කරන්නට පටත් ගන්නවා. පාලනය කොට ගත නොහැකි කෝපය නිසා ඉමහත් කායික හා මානසික පීඩා ඇති වෙනවා. එහෙත් වෙනත් හැඟීම් වගේම කෝපයත් පාලනය කළ හැකිය. ඒ බව අප මතක තබා ගත යුතුයි.

ස්වභාවයෙන්ම සමහර සත්වයිනට දහවල් කාලයේ දී දෑස් තොපෙතෙන අතර තවත් සමහර සත්වයින් රාතියෙහිදී අන්ධය. දැඩි ලෙස කෝපයට පත් පුද්ගලයකු වචනයේ නියම අර්ථයෙන් ම දිවා - රෑ දෙකෙහීම අන්ධය. "කෝපයට පත් නිසා කට අරින විට දෑස් වසා ගනී" යි කියමනක් ද තිබෙනවා.

කෝපයට පත් වූ අයෙක් නැවත පියවි තත්ත්වයටපත් වූ කළ කෝප වූ අවස්ථාවේ ඇති වූ බලපෑම් ඔහු වෙතටම යොමු කොට ගන්නවා. බැංකුවෙහි තැන්පත් කළ මුදල්වලට පොළිය එකතු වන්නා සේ සිතෙහි තැන්පත් වූ කෝපය හේතුකොට ගෙන අපුසන්නතාව වැඩි වැඩියෙන් දැනෙත්නට පටන් ගන්නවා.

අප කෝප වූ විට සටන් කරන්නේ කුමක් සමගද, කවුරුන් සමගද? අන් කිසිවකු සමග නොවේ අප සමගමය. එවිට අප අපේම පරම සතුරන් වෙනවා. ඒ නිසා ඒ ඒ අවස්ථාව ඉතා මතා ලෙස තේරුම් ගෙන අපේ සිත්වල සැගවී සිටින මේ භයානක සතුරා සහමුලින්ම ඉවත් කර දැමිය යුතුයි.

හැතීම තේතුකොට ගෙත, විශේෂයෙත් තණිහා හැතීම තේතුකොට ගෙත, කෝපය වඩාත් බලවත් වෙතවා. කෝපය ඉතාම උගු තත්වයකට පත් වූ විට මිතිසා තොමිනිසකු බවට පත් වෙතවා. එවිට ඔහු අත් අය පමණක් තොව, තමාවම විතාශ කිරීමට සමත් භයාතක තිරිසණකු බවට පත් වෙතවා. කෝපය තිසා පුද්ගලයකුට අහිමි විය හැකි දේ බොහෝය. තම්බුව, රැකියාව, යහළු - මිතුයිත්, ආදරවත්තයිත්, හිතවතුත්, හිතේ සහතය, සෞඛාය මෙසේ අහිමි විය හැකි දේය. එපමණක් ද? තමත්ට තමත්ම වුවත් තැති වී යා හැකිය.

කෝපයට පත්වීමේ ආදීනව පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇත. පුද්ගලයකුගේ සතුරත්ගේ යහපතට හා සතුටට හේතුවන ආදීනව හතක් මෙසේ පෙන්වා ඇත. කෝපයට පත් තැනැත්තා**:** 

- ි කෙතරම් හොදිත් ඇද පැළද ලක ලැස්ති වී සිටියත් පෙනුමෙත් අපුසත්ත වේ.
- 🗖 සුවපහසු යහනක සැතපුනත් වේදනාවෙන් පෙළේ.
- හොඳ තරක වරදවා ගෙත, අපුවේසම හේතුකොට ගෙත, අවවාදයතට කත් තොදීම තිසා ඔහුටම බොහෝ සේ අහිතකර වූ දේ කර ගතු ඇත.

වෙහෙස මහත්සි වී හරි හම්බු කරගත් මිල මුදල් තැති කර ගත්තවා පමණක් තොව, තීතිය හමුවේ වරදකරුවකු බවට ද පත් වීමට ඉඩ ඇත.

🔲 ඔහු උත්සාහයෙන් ලත් යශෝ කීර්තිය නැතිවී යනවා.

- 🗖 යහළු මිනුාදීන්, නැදැයින් ඔහු මහහැර සිටිනු ඇත.
- කෝපයට ගොදුරු වූ පුද්ගලයකු සිත කය වචනය යන තුත් දොරීත්ම අකුසල ක්‍රියා කරන හෙයිත් මරණින් මතු ඔහු දුග්ගතියකට පත් වනු ඇත. - අංගුත්තර නිකාය -

මෙවත් ආදීතව පැමිණ විට ඒ පුද්ගලයාගේ සතුරන්ගේ අදහස් ඉටුවේ.

#### කෝපය පාලනය කිරීම

කෝපය පාලනය කිරීමට ඇති එක් හොඳ මාර්ගයක් නම් අපේ සිත්වල නරක වේතතා තොමැති වා සේ හැසිරීම ය. චිත්ත ශක්තිය මෙහෙයවා කිසියම් කුසලයක් කෙරෙහි සිත යොමු කොට කෝපය යටපත් කළ හැකිය. අපට නිත්දා අපහාස කරන කෙනකු කෙරෙහි දයාබර සාමකාමී ආකල්පයන් දැක්වීම පහසු නැත. නිත්දා අපහාස මගිත් සිරුරට භාති නොපැමිණිය ද එයින් ආත්ම ගෞරවයට භාති පැමිණෙන බව හැසේ. එසේ හැභී ගිය විට නිත්දා කළ අයට පෙරළා නිත්දා කිරීමට හෝ ඔහුට එරෙහිව දැඩි පියවරක් ගැනීමට සිත් වේ. නිත්දාවට පුතිකියා වශයෙන් පුශංශා කිරීම හෝ ආදර ගෞරවයෙන් කථා බහ කිරීම පහසු නැත. නමුත්, අපේ චරිතය මැතෙත්තේ එදිනෙදා ජීවිතයේ දී අපි මෙවත් අවස්ථාවත්ට කෙබදු පුතිචාරයක් දක්වත්තේ ද යන්න මතය. ආත්ම කෘප්තියක් ලබා ගැනීම සඳහා පළිගැනීමට කුඩා කල සිටම අප තුළ එක්තරා නැඹුරුවක් ඇති බව පෙනේ.

"ඔහු මට බැත්තා, මට ගැහැව්වා ., මා පරාජය කළා, මගෙත් සොරා ගත්තා ආදී සිතුවිලි සිතෙහි දිගින් දිගට දරා සිටින අයගේ ද්වේෂය කිසිම දාක පහව නොයේ යයි බුදුන්වහන්සේ වදාරා ඇත.

අඳුරෙන් අඳුර පළවා හැරිය නොහේ. එමෙන්ම වෛරයෙන් වෛරය ජය ගත නොහැකිය. වෛරය සමනය කළ හැක්කේ අවෛරයෙනි.

සමහරු ගලේ කෙටූ අකුරු මෙනි. ඉක්මනින් කිපෙන මේ අය දිගු කලක් කෝපය සිනෙහි තබා ගෙන සිටිනවා. නමුත් තවත් අය වැල්ලේ ලියූ අකුරු වගේය: ඔවුන් ඉක්මන් කේන්ති කාරයින් වුණත් වැඩි කලක් තරහ සිතේ තබා ගෙන ඉන්නේ නැහැ. දියෙහි ඇඳි අකුරු වගේ අයත් ඉන්නවා. ඒ ඒ වේලාවට සිතටඑන දේ ඒ අය සිතෙහි තැන්පත් කර තබා ගන්නේ නැහැ. ඉතාම හොඳ අය සමකල හැක්කේ සුළගේ ලියූ අකුරුවලටය. ඒ අය නින්දා පුශංසා, බෞරු පුචාර ගණන් ගන්නේවත් නැහැ. ඒ අයගේ සිත් නිරන්තරයෙන් ම සන්සුන් ය, පව්නුය.

වෙනත් අයට සිදු කෙරෙන අකටයුත්තක් දැක කෝපයට පත් වුවත්, අප අපේ හැහීම පාලනය කරගත යුතුය. හිත කලබලයට පත් වූ කල අපට නිසි කියා මාර්ගයක් ගැනීමට අවකාශයක් ලැබෙන්නේ නැහැ. අප අපේම කෝපය ගැන විමසිල්ලෙන් සිටිය යුතුය. කෝපය ඇති වීමට මුල් වූ අරමුණට කෝපය එල්ල නොකොට, එය හුදු මානසික තත්ත්ව සේ සැලකිය යුතුය. අප කෝප වූ විට අප තුළ ඇතිවන හැහීම් විගුහ කොට බැලීමට පුරුදු විය යුතුය. අපේ මානසික තත්ත්වය නිතර - නිතර විගු කොට බැලීමෙන් අපට අපව පාලනය කර ගැනීමට අවශා ආත්ම විශ්වාසය ලැබේ. එවිට අනුවණ ලෙසට, අනිසි ලෙසට අප හැසිරෙන්නේ නැත. බුදුන් වහන්සේ ද මෙසේ වදාරා ඇත.

"කයින් සංචර අය යහපත්ය. වචනයෙන් හා සිතුවිලි අතින් සංචර අය ද යහපත්ය-සියලු අංශයන්හී ම සංචර අය ද එසේම යහපත් වෙති. සෑම අංශයකින් ම සංචර වූ අය දුකින් මිදුණෝ වෙති"

කෝපය මැඩලීමට ඒ ඒ තැනැත්තා එක් එක් ආකාරයේ උපසුම යොදා ගන්නවා. එක් පුබල සුමයක් තම් `කාලය ගෙවෙන්නට හැරීම`ය. මෙම සුමයේ හරය තොමස් ජැෆර්සන් මෙසේ විස්තර කොට ඇත. `තරහා ඇතිවුණ විට, කතා කරන්න කලින් දහයට ගණන් කරන්න. ඉතා තදින් තරහ ඇති වුණු වෙලාවකදී නම් සියයට ගණන් කරන්න.

අපේ කෝපය මැඩලීමට මීටත් වඩා හො<mark>ද</mark> උපකුමයක් නම් දිනපතාම පහත දැක්වෙන අදහස් සිහියට නගා ගැනීමය.

්කෝපය මැඩිය හැකි මට, නුරුස්නා ගතියත් මඩිනෙමි. කෝපයෙන් නොසැලී ගලක් සේ

තොසැලී, තිවී, සන්සුන් වෙමි.

වෙර ඇත මෙමා හට

බලාපොරොත්තු ද බොහෝ ඇත මට"

මේ අදහස් මාලාව තැවත තැවත සිහියට තගා ගැනීමෙත් විශ්වාස සහ සිතේ එකලස් බව ඇති කොට ගැනීමට, සිත ශක්තිමා කොට ගැනීමට පුළුවත. සමහර අයගේ අකාරුණික කුියා හමුවේ අපට බුදුන් වහන්සේ දී ඇති මේ ඔවදන මෙනෙහි කළ හැකි වේ.

"කිසිවෙක් අනුවණ ලෙස මට යම් වරදක් කළොත් පෙරළා මම ඔහුව මගේ අසීමිත මෙත් සිතින් සුරකිමි. ඔහුගෙන් සිදුවන නුගුණ වැඩිවෙත්ම, යහගුණ මගෙන් ඔහු වෙත පුදමි. දැහැමි බවේ සුගන්ධය මා වෙත ගලා එන විට, නොදැහමි බවේ දුහද ඔහුට හිමි වනු ඇත".

"සුදනකුට දොස් නගත තපුරු දුදනා අහස බලා කෙළ ගසත අයකු වැනිය. අහස කෙළ පිඩුවෙන් නොකෙලෙසන මුත් ඒ දුදනාම එයින` අපිරිසිදු වේ. කේලම් කියන්නා හරියටම නමත් සිටිනා දිසාවට සුළං හමත විට වෙන අයකු දෙසට වැලි දමා ගසන්නකු බුදුය. ඒ වැලි ඔහු වෙතම ගසා ගෙන එත බැවිති. කේලම්කාර දුදනා වෙතම දුක පැමිණෙන මුත් සුදනා දුකට පත් නොවේ".

#### \*\*\*\*\*

ඥනවන්තයා මෝඩයකු හා නොගැටේ: කැලේ රජකමට පත්වීමට වල් ඌරකුට සිත් විය. ලැග සිටි අසූවි ගොඩෙත් තැගී සිටි වල් උරා සිංහයා වෙත ගොස් සටනකට එත ලෙස අභියෝග කෙළේය. දුහඳ හමන වල් ඌරා කෙරෙත් තාසය ඉවත හැරවූ සිංහයා කිසිවක් තොකියාම යත්ත ගියේය. මෝඩයත් විසිත් අභියෝග එල්ල කරනු ලැබුණු විට නුවණැත්තත් එය ගණත් තොගෙන සිටිය යුතු බව මෙයිත් මතාව විදහා දැක්වේ.

#### \*\*\*\*\*\*\*

කෝපය මැඩලීම සම්බන්ධයෙන් බුදුන් වහන්සේ කිසියම් අවවාද මාලාවක් ද දී ඇත. මේ අවවාද පුගුණ – පුහුණු කරන්න. ඉන් අත්වන පුනිඵල ඉමහත්ය.

🗖 ංකෝපයේ ආදීතව හා එවත් අකුසල සිතිවිලි සිත්හී තැත්පත්

කොට ගෙන සිටීමෙන් ඇතිවන පුශ්න සම්බන්ධයෙනුත් බුදුන් වහන්ෂේ දී ඇති අවවාද සිහිපත් කිරිම වටී.

- තමත් ද්වේෂ කරත පුද්ගලයා තුළ පවතින යහගුණ ගැන සිතීම. ඔහුගේ ශිෂ්ට ගති සිරිත් අමතක කොට ඔහු තුළ පවත්තා ශිෂ්ට යහගුණ ගැන සිතන විට කෝපය පහව ගොස් මෙත් සිත් පහළ වනු ඇත.
- තමන් කරන කර්මයට තමන්ගේ හිමිකම ගැන සිතීම. සියලු මිතිස්සු තම කර්මයන්ගේ අයිතිකරුවෝය, උරුමක්කාරයෝය. හොඳ තරක කියාවන්ගේ උරුමක්කාරයෝ කියාවන් කරන්නෝමය. මේ නීතිය සිහියට ගත් විට ඔබ අන් අය සමග තරහ වීම අඩු කෙරෙනු ඇත. තරහ ඇති කරගනු වෙනුවට ඔබ ඔවුනට කරුණාව දක්වනු ඇත. අකටයුතු දේ කළ අය ඒවායේ ඵලව්පාක විදිනු ඇත.
- යා සියලු සත්වයින් වෙත මෙත් සිත පැතිරව්ය යුතුය. අපිරිමිත මෙත් කරුණා සිත් වඩන අයට ඉමහත් යහප අත් වේ.
- මබව රිද්ද වූ, ඔබට වැරදි කළ අයකු කෙරෙහි දුෂ්ට වේතතා ඇති කොට ගැනීමෙත් ඔබේ සිත කිළිටි කොට තොගත යුතුය. ඔබට වැරදි කළ අයගෙත් සිදුවත හාතියට වැඩි හාතියක් ඔබේම සිතෙහි පවතිත කෝපයෙත් ඔබට සිදු වේ. කෝපය ඇති කරවත අය අතර වුවද මෙත් සිත්, තුටු සිත් වැඩුම යෙහෙකි.



# ආත්මාර්ථකාමීත්වයේ ආදිතව

"ආත්මාර්ථකාමිත්වය කෙනෙකුගේ පෞරුෂත්වයත් ආධාාත්මික දියුණුවත් නසාලයි"

තමන් ගැනම සිතන ආත්මාර්ථකාමී පුද්ගලයා ජීවත් වන්නේ ඔහු සඳහාම පමණී. අත් අයට ආදර ගෞරව කිරීමක් ගැන ඔහුට හැභීමක් නැත. සුළු - සුළු දේට පවා අඩදබර කරන ඔහුගේ මුළු ජීවිතය ම දුකින් පිරි නොනිමෙන ගමනක් බඳු වේ. අත් අය එදිරිවාදුකාරයින් සේ සැක කරන ඔහු ඔවුන්ගේ දියුණුව, සාර්ථකත්වය කෙරෙහි ඊර්ෂාා කරයි. ඔවුන් සතු දේට ලොබ බදින ඔහුට ඔවුන්ගේ සතුට විද දරා සිටිය හැකි නොවේ. අවසානයේ සිත මුළුමනින්ම දූෂා කර ගත්තා ඔහු සමාජයට අත්තරායදායක අයකු බවට පත් වෙයි.

දූප්පත් වූවත් පොහොසත් වුවත් ආත්මාර්ථකාමියා මෙහෙයවෙත්තේ තෘෂ්ණාවෙති. ලද දෙයින්, ඇති දෙයින් ඔහු කිසි දිනක තුටු නොවේ. වරෙක මහත්මා ගාන්ධිතුමා මෙසේ පවසා ඇත. "සියලු ම දෙනාගේ අවශාතාවත් පිරිමසා ගැනීම සඳහා ලොව පුමාණවත්ය. එහෙත් එක් අයකුගේ තණ්හාව සන්සිදුවීමට නම් මුළු ලොවම වුවත් පුමාණවත් නොවේ. යම්හෙයකිත් ඔහු පොහොසත් තම් ඔහු තමත් වෙසෙන නිවස ගැත, තමත් සතු දේපල ගැත තැවීමට පටන් ගතී. තිතර තව තවත් මුදල් සෙවීම ගැනම සිතන ඔහු ඉතාම සුදුසු කටයු<mark>ත්තක් සඳහා වුවත්</mark> ඔහු සතු වස්තුවෙත් බිළක්වත් පරිතාාාග කරන්නේ නැත. "වස්තුව සොරකම් කරාවිද? මට වංචා කරාවිද? මා පැහැරගෙන යාද?" ආදී සිතුවිලිවලින් ඔහු නිතර දෙවෙලේ තැවේ. තම වාහපාර ගැන තැවෙන ඔහු සේවකයින් ගැන සැකයෙන් පසු වේ. අනිත් අතට දුප්පනෙක් නම්, තැතිකම නිසා ඔහු දුක් විදිත්තට වේ. ඔහු තිතරම සිතත්තේ වස්තුව දේපොළ සොයා ගන්නේ කෙසේ ද කියාය. යහපත් මාර්ගයන්ගෙන් වස්තුව දේපොල රැස්කර ගැනීමට අසමත් වූ කළ ඔහු දාමරික මාර්ගයෙන් වුවත් ඒ දේ සොයා ගැනීමට පෙළඹේ.

ආත්මාර්ථකාමීත්වය ඇතිවත්තේ වැරදි හැභීම් හා ජීවිතයේ ඇති තතු අවබෝධ කොට ගැනීමට තොහැකි වීම නිසාය. තෘෂ්ණාවේ, අත්ධ දෘෂ්ටියේ පිහිටා පවතින ආත්මාර්ථකාමීත්වය විනාශකාරී ආවේගයකි, හැභීමකි. මෙය වලක්වනු නොලැබුණොත් ඉන්වන අවැඩ, ඉන් ඇතිවන දුක නිමිනිම් නැත. විලියම් ග්ලැඩ්ස්ටන්ගේ මේ කියමන

අප කී දෙනක් ගැඹුරින් සිතා ඇද්ද?

"ආත්මාර්ථකාමීත්වය වනාහී මිනිස් වර්ගයාගේ මහා ශාපය ය"

සිතුවිල බලවේගයන්ය. ආත්මාර්ථකාමීත්වය අයහපත් විපාක ගෙන දෙන අහිතකර පුබල සිතුවිල්ලකි, බලවේගයකි. අපේ සිතුවිලිවලින් හටගත්තා කියාවත්ගේ එල විපාක අප ලබත්තේ විශ්ව සාධාරණ සදාවාර නීතිය අනුවය. දුක සහ වේදතාව අකුසල සිතුවිලිවල විපාක වන අතර සැපත කුසල සිතුවිලිවල පුතිඵලයය.

අපව පාලනය කෙරෙන්නේ සිතුවිලි මගිනි. පුද්ගලයකු තුළ කලක් සිට පැවති ද්වේෂය හෝ කේන්තිය ඔහුව කීතු - කීතුවලට ඉරා දමයි. දැඩි නුරුස්නා ගතිය ලෙඩ රෝග බෝ කර සෞඛායට හානි පමුණුවන විෂ බීජයත් බඳුය. කෙනකුට සතුරකු සිටීමට තරම් අවාසනාවන්ත තත්වයක් ඇති වුවහොත්, ඒ සතුරා කෙරෙහි ඇති නුරුස්තා ගතිය සිතෙහි පතුළට කිදා බැසීමට ඉඩ හැරීම, ද්වේෂය දිගින් දිගටම පැවතීමට ඉඩ හැරීම, ඔහුට ඔහු විසින් ම ඔහු සඳහා කර ගත හැකි ලොකුම හානිය ය.

### මෙත්තා, කරුණා ගුණ වැඩීමේ අවශාතාව

දුක සියලු දෙනාට ම පොදුය. උස් - පහත් ආදී කිසිදු භේදයක් තොමැතිව සියල්ලෝම දුක් විදිති. සාමානායෙන් ම පෘථග්ජන සිතෙහි ඇත්තේ අකුසල ගොඩක් වුව ද එහි මතු කොට ගත යුතු කුසල රැ සක් ද නිධන්ව පවතී. දිගින් දිගටම අකුසලෙහි නිරතවන්නේ ද එසේ තැත්නම් අකුසලයෙන් මිදී කුසලයෙහි යෙදෙන්නේ ද යන්න තීරණය කිරීම එක් එක් පුද්ගලයාට බාර ය. අන් අයගේ දුක දුටුවිට සිතෙහි කම්පාවක් ඇතිවන ස්වභාවය පුගුණ - පුහුණු කළ යුතුය. තෘප්තිමත් පුබෝද ජනක ජීවිතයක් ලැබිය හැක්කේ අත්මාර්ථකාමීත්වය ජය ගෙන හොදහිත, අවබෝධය හා කරුණාව වැඩීමෙනි. අන් අයගේ වැරදි හා දුර්වලකම් ම පමණක් සොයමින් ඒ අයගේ හොඳ ගතිගුණ තොසලකමින් ඔවුන් හෙළා දැකිය යුතු නැත. "වෛරයෙන් වෛරය නොසන්සිදේ. අවෛරයෙන් වෛරය සත්සිදේ. මෙය සනාතන ධර්මයකි" යයි බුදුත් වහන්සේ ධම්මපදයෙහි සඳහන් කොට ඇත. මෙවන් ස්වාභාවික ධර්මතාවක් ජේසු තුමන් ද දක්වා ඇත. "වෛර කරන්නාට පුේම කරව"යි එතුමා උගන්වා ඇත.

යහපත් කියාවත්හි යෙදීම යන්නෙත් අදහස් කෙරෙන්නේ ස්වභාව

ධර්මයේ පවතින සියලු බලවත් යහගුණ සමුදාය පුද්ගලයා තුළට ගෙත ඒමය. අවි ගත් අය අවියෙත් තැසෙත්තා සේම වෛරයෙන් යුතු අය වෛරයෙත්ම මිය යනු ඇත. සැම අකුසල වේතතාවක්ම තමත් වෙතට එල්ල වුණ කඩුවක් බළුය. මෙය අවබෝධ කොට ගත් විට පුද්ගලයා පවිටු ආත්මාර්ථකාමී සිතුවිලිවලට බිය වනු ඇත.

"අකුසලය ජය ගත හැක්කේ ඊට පුතිවිරුද්ධ වූ කුසලයෙත් මය" යන්ත උතුම් සතායකි. ද්වේෂයට පුතිවිරුද්ධ වත්තේ මෙත්තා හා කරුණා ගුණයත්ය. මෙත්තා ගුණය, කරුණා ගුණය පවතිත සිතක එයට පුතිවිරුද්ධ පවිටු සිතුවිලිවලට ඉඩක් නැත. මෙත්තා හා කරුණා ගුණ වඩා ඒවා අපේ අගතා දායාදයන් කොට ගත යුතුය.

බාහිර ලෝකයේ සිදුවන සිද්ධීත්ට වඩා අපට බලපාත්තේ අපේ සිත්වල ඇතිවන සිතුවිලිය. "පුද්ගලයන් යම් සේ සිතයි ද ඔහු එබඳු අයකු වෙයි" යන්න පිළිගත් සතාෳයකි.

"අත් සියලු දෙතා ජය ගැනීමට වඩා තමත්ව ජය ගැනීම අගතේය. ආත්ම දමනයෙත් සංවරයෙත් යුතු අයකු ලැබූ ජය දෙව් -බඹු - මාර ආදී කිසිවකුට උදුරා ගත තොහැක" යයි ධම්මපදයෙත් ඉගැත්වේ.



## ඊර්ෂාාව හා ආත්මාර්ථකාමිත්වය ජය ගැනීම

"ආත්මාර්ථකාමීත්වය ඊර්ෂාාවේ මුල වන අතර ඊර්ෂාාව එය පෝෂණය කරයි"

පුධානත්වය ලැබිය යුත්තේ සිරුරේ කිනම් කොටසට ද යන පුශ්තය උඩ වරක් තයකුගේ හිසත් වලිගයත් දබර කර ගත්තේය. වලිගය හිසට කතා කොට මෙසේ කීවේය. "අතේ බලතව, තමුසෙ නිතරම ඉස්සරහිත්ම යනවා. ඒක හරි නැතෙ. මට ඉඳහිටවත් ඉස්සරහිත් යන්ත දෙන්ත එපායැ" එතකොට හිස මෙසේ කීවේය. "මොතව කියතවද? මම කොහොමද එහෙම කරත්තේ? මේ අපේ සොබාවෙනෙ. ඉස්සරහිත් යන්තේ ඔලුවමයි. අතේ මට නම් බෑ ඔය තැත් මාරු කරන්ත".

මේ සටන දිගින් දිගටම දින ගණත් පැවතුනා. වලිගයට හොඳටම කේන්ති ගිහිල්ලා ළහ තිබුණ ගහක තදින් වෙලුණා. හිස පුළුවන් තරම් මහන්සි ගත්ත ඉස්සරහට ඇදෙන්ත. හෙල්ලෙන්තවත් බැ. "ඔන්ත එහෙනම් ඉස්සරහින් යනවකො", හිස වලිගයට කිව්වා. එහෙත් වලිගය කොහොම යන්න ද ,දැස් තිබෙන එකක්යැ. වලිගෙ ඉස්සර කරගෙන ඔහොම ඉබාගාතෙ යන කොට නයා ගිනි අභූරුවළක වැටිලා පිච්චී මළා.

සමහරුත් කිසිම දාක තමත් සතු දෙයිත් සතුටට සැනීමට පත් වත්තේ තැ. තිතරම අනුත් සතු දේ ගැත හිතමිත් ඊර්ෂාා කරතවා. ඒ අයගෙ හිතේ තිබෙත ඊර්ෂාාව තිසා ඒ අයසතු දේවත් හරියට භක්ති විදිත්ත ලැබෙන්නේ තැ. කොපමණ දියුණු වුණත් කොපමණ හොදිත් තමත්ගේ වැඩ කටයුතු කරගත්තත් 'වෙතත් අයෙක් තමත්ට වඩා දියුණුය' කියත වේතනාව නිසා සතුටක් තැතිව තෘප්තියක් තැතිව දුක් විදිතවා. අනුත් ගැන හිත - හිතා ඒ අයට ඊර්ෂාා කරනවාට වඩා මේ අය කළ යුත්තේ තමන් ගැන සිතාබලා තමන් සතු දේ ගැන සිතා බලා සතුටු වීමය.

## ඊර්ෂාාවේ මූල

ඊර්ෂාාවේ මුල ආත්මාර්ථකාමීත්වය. නිතරම නමුන් ගැන සිතන්නට පටන් ගත් විට කෙනකුට සිදුවන්නේ අන් අයව අමතක කිරීමට පමණක් නොවෙයි, ඒ අය තමන්ගෙ එදිරිවාදිකාරයින් වශයෙන් සලකන්නත් සිදුවෙනවා. ඒ තැනැත්තා අත් අයගේ දියුණුවට ඊර්ෂාා කරනවා. ඒ අය සතු දේවලට ලෝබ කරනවා. ඒ අය සතුටු වෙනවා බලා ඉන්න බැරීවෙනවා. අවසානයේ දී සිදුවන්නේ මේ තැනැත්තා ආශුයට නුසුදුසු, නොයෙකුත් පුශ්න ඇති කරවන, භයානක පුද්ගලයකු බවට පත් වීමය.

කරදර පැමිණෙන්නේ අපේ වර්ගයේම අයගෙනි : බල්ලෙක් රටනොට බලන්න සවාරියක් ගොස් දින කිහිපයකට පසු පෙරළා පැමිණියේ ය. අනිත් යහළු බල්ලෝ ඔහු වටකොට ගෙන විස්තර විමසන්නට වූහ". "කොහොමද, ගමනෙ කරදර එහෙම නෑනෙ?…"අපොයි, එහෙමට පුශ්නයක් නෑ. හුභක් මිනිස්සු, එක එක වර්ගෙ සත්තුයි මුණ ගැසුණා. ඒ අයගෙන් කිසිම කරදරයක් නෑ. පුශ්නෙ තිබුණෙ අපේම කට්ටියගෙන් නෙ. යන යන තැන වටකර ගෙන බුරනව, පස්සෙන් පන්නවා, හපන්ඩ පතිනව. පාඩුවෙ ඉන්න දුන්නේම නෑ" කියා, සවාරියේ ගිය බල්ලා පිළිතුරු දුන්නේය.

#### \*\*\*\*\*

මිනිස්සුත් ඔය වගේ තමයි. තමත් දත්තා හඳුනන කාට හරි හරිගියොත් ඒ තැනැත්තාට ඉන්න දෙත්තෙ නෑ. හරිගියෙ නාළුතත කෙතකුට නම් ඔහේ පාඩුවේ ඉත්ත ඉඩ හරිනව. අවාසනාවක හැටි, කෙතකුට ජීවත් වෙත්ත සිද්ධ වෙත්නෙ නෑ හිතමිතුරත් සමගමයි. ඒ අය බොහෝ විට ඊර්ෂාාව ඇති කර ගත්නව, කේලම් කියනවා, බාධා කරනව. මේවගේ අවස්ථාවලදී කළ හැකි හොඳම දෙය තමා නිහඬව ඉවසා සිටීමයි. තත්තාඳුනන අය සමග එකට සිටීම, තමත්ගේ ම අය සමග එකට සිටීමට වඩා හුහක් පහසුයි. අත් අයගේ දියුණුව දැකීම, ඒ ගැන ඇසීම අපට දරාගත නොහැකි නම් අප කළ යුත්තේ ලොව පිළිබඳ අප තුළ පවතින දෘෂ්ටිය නැවත ඇගැයීමකට ලක් කොට එය යහපත් ලෙස සකසා ගැනීම ය.

### සිත පිළිබඳ අවදි බව

සිතෙහි පවතින හානිකර සිතුවිලි පිරික්සන විට මනාව පැහැදිලි වන කරුණක් නම් සිතේ සමතුළිතතාව හා අධාාත්මික ශාත්තිය බිඳ දැමීමට තමන්ට හැර වෙනත් පිටස්තර කිසිවකුට හැකියාවක් හෝ ශක්තියක් නැති බවය. සිතෙහි ගැටුම් හට ගන්නේ, තමන් තුළ ඇති සැනසීම බිඳී යන්නේ පුද්ගලයෙක් තමන්ට තවත් පුද්ගලයකු සමග සසඳා ඇති කරගන්නා සිතුවිලි හේතුකොට ගෙනය. "ඔහු මට වඩා දියුණුය, "මට නැති බොහෝ දේ ඔහුට ඇත ආදී වශයෙන් ඊර්ෂාාා සහගත සිතුවිලි මගින් සමහරුන්ගේ සිත පහුරු ගෑවෙන්න පටන් ගන්නව. ලෝකයේ පවතින බොහෝ භේදයන්ට මුල්වන ඊර්ෂාාව සිතෙහි තැන්පත් කර ගැනීමෙන් අත්වන වාසියක් නම් නැත.

ඉර්ෂාාව, කෝපය, ද්වේෂය බඳු හාතිකර අකුශල සිතුවිලි සිතාහි දියුණුවට බාධා පමුණුවත බව අප මතාව තේරුම් ගත යුතුය. අප සිතන - පතන කිසිවක් ඊර්ෂාාව මගින් ලබා ගත හැකි තොවේ ඊර්ෂාාවෙන් අපට හිමිවන්නේ අසහනය, ශාරීරික පීඩාව, මානසික වේදනාව ආදිය පමණි. ඊර්ෂාාවෙන් අන්ධ වූ කළ අප ද්වේෂය නැමැති අඳුරු පටු මාවතක කොටු වෙනවා. එනිසා අපේ උත්සාහය විය යුත්තේ කෙසේ හෝ මෙවන් හානිකර අකුසල සිතුවිලිවලින් මිදීමටය.

අපේ සිත්වල ඇතිවත අකුසල සිතුවිලි ගැන අප නිරන්තරයෙන් අවදියෙන් සිටිය යුතුයි. සිතෙහි එවන් සිතුවිල්ලක් හටගත් කළ ඒ සිතුවිල්ල පහ කොට කුසල සිතුවිල්ලක් ඇති කොට ගැනීමට අප උත්සාහ ගත යුතුයි. නමුත් මෙය කිරීමට තම් අප නිතරම සිහි කල්පතාවෙන් යුතුව සිටීම ඉතාම වැදගත් වෙනවා. එසේ නැතුව සිතෙහි ඇතිවන සිතුවිලි ගැන අපට දැන ගැනීමට කුමයක් නැත. කුම කුමයෙන් මේ අව බව දියුණු කළ විට අපේ සිතෙහි ඇතිවන අකුසල සිතිවිලි හඳුනා ගෙන ඒ සිතුවිලි පහ කොට දමා, ඒ වෙනුවට හිතකර කුසල සිතුවිලි උපදවා ගන්නට අවට හැකිවෙනවා.

#### ඊර්ෂාාව ජය ගැනීම

අපේ සිතේ පවතින ඊර්ෂාා සහගත සිතුවිලිවල ආදීතව දැනගත් විට ඒ සිතුවිලි පළවා හැර කරුණා - දයා ගුණ වැඩීමට අපට වැඩිපුර කාලයක් මඩංගු කළ හැකිය. වෙතත් අය දියුණු වන විට අපට වන පාඩුව කුමක්ද? කිසිදු පාඩුවක් තැත. එසේ තම් අප කලබලයට පත් විය යුත්තේ ඇි? හිතෙහි ඊර්ෂාාව උපදවා ගත යුත්තේ ඇයි? ඇත්ත වශයෙත්ම අප කළ යුත්තේ ආත්මාර්ථකාමී බව තුනී කොට, තිහතමාත් බව ඇති කොට ගෙන අත් අයගේ දියුණුව ගැන ඉති සිතින් ම සතුටු විය හැකි වන පරිදි මුදිතා ගුණය වැඩීම ය. නිරන්තරයෙන්ම කළ යුත්තේ ආත්මාර්ථකාමී බව කුමකුමයෙන් අඩු කර ගනිමන් අන් අයගේ දුකෙහි දී අනුකම්පාවත් අත් අයගේ සැපනෙහි දී මුදිතාවත් දැක්වීමට පුරුදු පුහුණ වීමය. පුමෝද ජනක තෘප්තිමත් ජීවිතයක් ගත කිරීමට අවස්ථාව ලැබෙන්නේ ආත්මාර්ථකාමී බව ජයගෙන, අනොහාතාහ සුහදතාව, සහයෝගය හා දයාව වර්ධනය කර ගැනීමෙත්ය. මෙවත් සිතුවිලි වැඩීම තමන්ගේ පමණක් නොව සමාජයේ සෙසු සියලු දෙනාගේම හිතසුව පිණිස පවතිනු ඇත.

අත් අයගේ සතුට දැක තමන්ටත් සතුටට පත්වීමට හැකියාව ලබා දෙන මුදිතා ගුණය පුගුණ කළ යුතු යැයි බුදුන්වහන්සේ සියල දෙනා සඳහා දේශනා කොට වදාරා ඇත. ඇත්ත වශයෙන් ම ඊර්ෂාාව සඳහා ඇති ඉතාම පුබල පුතිකර්මය නම් මුදිතාව වැඩීමය. අපට හිතවත්, අප ඇලුම් කරන යමකුගේ දියුණුව බලා සතුටුවීම එතරම් අපහසු නැත. එහෙත්, අපට එතරම් පිය නැති, ඊටත් වඩා අප කෙළින්ම අකමැති අපේ එදිරිවාදුකාරයකුට හරියන විට එය බලා සතුටුවීම නම් පහස කාර්යයක් තොවේ. අප විසිත් අප ගැතම සිතා බැලිය යුතුය. "දියුණුවීමට ජීවිතය සශුීක කර ගැනීමට අප කැමති තැද්ද? අනිත් අයත් එසේම තොවේ ද? ඒ උදවියත් දියුණු වත්තට, සතුටු වත්තට, සරු වන්නට කැමති වනවා තේද? එසේ නම් අප ඒ අයට ඊර්ෂාා කළ යුත්තේ ඇයි? අප මෙලෙස සිතා බැලිය යුතු ය. මෙලෙස සිතා බලත විට අපට අත් අය කෙරෙහි කරුණාබර ආකල්ප ඇති කර ගැනීමට ඉඩ ලැබෙනවා. ඊර්ෂාාව නිසා ඔවුන්ට එරෙහිව අප කරන්නට අදහස් කරන කෲරකම්වලින් වළකින්නට පුළුවන් වෙනවා. ඒ වාගේම අපේ සිතේ ඇතිවන අසහනය, නොසතුට කුමයෙන් තුනී වී අපත් නිකුරුණේ විනාශයට පත්වීමෙත් බේරෙනවා.

මෙහි තවත් වැදගත් පැත්තක් තිබෙනවා. අපේ දියුණුවටත් ඊර්ෂාා කරත වෙනත් අය ඉත්ත පුළුවනි. එය පුදුමයක් නොවේ. එවිට අප ඉතා පරිස්සමෙන් ඉවසීමෙත් කටයුතු කරන්ත ඕනෙ. ඒ අය අපට සමහර විටෙක ඊර්ෂාා කරනව ඇත්තේ අප ටිකක් උඩභූ නිසා නිහතමානි නැති නිසා විය හැකියි. අපේ පුළුවන්කාරකම, ධනය, බලය ආදී කිසිවක් පුදර්ශනය කිරීම වැරදියි. එයින් වැළකීම ඉතා අවශායි. අප දියුණු වන විට, අපේ කටයුතු සාර්ථක වනවිට අපි උඩභූ නොවී, අපේ අසීතය, ඒ කාලයේ අප සිටි තත්ත්වය, වින්ද දුක්, අප අසමත් වූ අවස්ථා, අපට වැරදුණු තැත් ආදිය ගැන සිතා බැලිය යුතුයි. මෙසේ සිතන විට අප තරම් දියුණු නොවූ, අප තරම දියුණු වීමට වාසනාව

තොලැබූ අයගේ හැභීම් අවබෝධ කර ගැනීම අපට පහසු වෙනවා ඇති. ඒ අයගෙන් අපට සිදුවිය හැකි අපහසුතා කරදර ආදිය ඉවසීමෙන් විදදරා සිටීමට අවශා මානසික ශක්තිය එයින් අපට ලැබේවි.

ඊර්ෂාාව නිසා වෙනත් අය අපට එරෙහිව යම් යම් දේ කරන විට අප තුරුස්තා ගතියක් දක්වමින් එකට එක කරත්තට යෑමෙත් වැලකී සිටිය යුතුය. අත් අය වාගේම අපත් අපේ කර්මයන්ගේ උරුමක්කාරයින් බව සිහියට ගත යුතුයි. එවැනි අවස්ථා උද්ගත වුණු විට අපි මෙසේ සිතත්තට පුරුදු විය යුතුයි. "ඔහු සමග තරහවීමෙත් ඇති එලය මොකක්ද? කෝපය නිසා සිදු වෙත්තේ පුශ්න ලිහිල්වීම නොවෙයි, තව තවත් උගු වී අවුල් වීමයි. කෝපය නිසා උපදින අකුසල කර්ම මගින් අපේ දුක වැඩිවී පරිහාතිය ඇති වෙයි. තරහවීමෙත් කෝපවීමෙත් සිදු වත්තේ වෙතත් අයකුට දමා ගසන්තට දැවෙත ගිනි අභුරු තැටියක් අතින් ගත්තු මිනිසාට වූණ දෙයමයි, නිකුරුණේ පිච්චීම පමණයි. කිසිදු කෝපයක් නොදක්වා ඊර්ෂාාකාර එදිරිවාදුකාරයකු මෙල්ල කිරීමට සමත් වූ ධර්මය උගත්වත ශුරුවරයකු පිළිබඳ කථාවක් මෙසේ ය.

**මබට මා කීකරු කළ හැකිද?** කලෙක ඉතා ජතප්රිය ධර්මදේශකයකු සිටියා. සමාජයේ විවිධ තරාතිරම්වල අය ඔහුගේ දේශතා ඇසීමට රොක් වුතා. මේ ගුරුවරයා ඔහුගේ පණ්ඩිත බව පෙන්වීමට උත්සාහ ගත්තේ තෑ. අසත්තත්ට ඉතා පහසුවෙත් අවබෝධ වන අත්දමට ඉතා සරලව ඔහු දේශතා පැවැත්වූවා.

දිතක් වෙතත් ආගමකට අයත් ගුරුවරයකු ඔහුගේ දේශතයක් ඇසීමට පැමිණියා. තම අනුගාමිකයින් පිරිසක් ඇතුලු බොහෝ අය ඇද ගැනීමට සමත් වූ තිසා මේ අනා ලබ්ධික ගුරුවරයා අනිත් දේශකයා සමග තරහෙනුයි සිටියේ. මේ ආත්මාර්ථකාමී ගුරුවරයා අනිකා සමග වාද කිරීමට ඉටා ගත්තා.

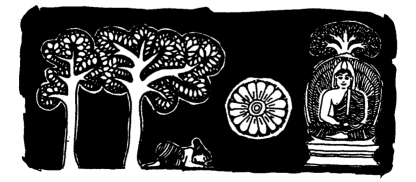
"දේශකයානෙති, මොහොතක් ඉත්ත. බොහෝ අය ඔබේ දේශත අසා ඒවා පිළිපදිත්ත කැමති වෙත්ත පුළුවති. තමුත් මා වාගේ කෙතෙක් අවතත කර ගැනීමට තම් ඔබට ඉඩක් ලැබෙත්තේ තෑ. මා වාගේ කෙතෙක් ඔබට ගරු කරත්තෙත් තෑ. පුළුවත් තම් මා අවතත කරවා ගත්ත".

"එත්ත, මා අසලට එත්ත, මා ඔබට එය කරත සැටි පෙත්වත්නම්", එම ධර්ම දේශකයා ශාන්තව පිළිතුරු දුන්තේය.

වාදයට එළඹි අතිකා සෙතග පීරාගෙත ඉදිරියට පැමිණ දේශකයා අසල සිට ගත්තා. ධර්මදේශකයා මදක් සිතා සී, "එත්ත මගේ වම් පැත්තට එත්ත" යයි කීවා. අතිකා එසේ කළා.

"තෑ පොඩ්ඩක් ඉත්ත. දකුණු පැත්තෙ ඉත්ත එක වඩා හොඳයි. එතකොට වඩා හොදිත් කථා කරන්ත පුළුවති" අනිකා ආඩම්බරයෙන් දේශකයාගේ දකුණු පසට ගියා.

"අත්ත හොඳයි. ඔබ කොච්චර කීකරුද? කොපමණ අවතතද? ඔබ හරි සෞමා පුද්ගලයෙක්. ඔහොම හොඳට ඉඳගෙත මම කියත දේ අහගෙත ඉත්ත", දේශකයා ඇහට තොදැනී කිව්ව.



## සතුරන්ට හා විවේචනවලට මූහුණ දිය යුතු සැටි

්දෙවියනි මා මීතුරන්ගෙන් බේරා ගන්න, සතුරන්ට මුහුණ දෙන සැටි මම දිනිමි<sup>\*</sup>

- වෝල්ටෙයාර් -

සතුරත් තැත්තෙ කාටද? තමත්ට සතුරත් තැතැයි කියා කියත්තට පුළුවත් ටික දෙනාටයි. පරාර්ථකාමී බව පෙරදැරි කොට ගෙන බහුජන හිතසුව පිණිස සේවයේ යෙදුණ බුදුත්වහත්සේ, කිෂ්ණතුමත්, ජේසුතුමත්, මොහම්මද්තුමත් වැනි උතුම් ආගමික තායකයිත්ට ද, එමෙත්ම සොකුටීස් බදු දාර්ශනිකයන්ටද, පරම අවහිංසාවාදියකු වූ මහත්මා ගාත්ධිතුමත්ටද ඒබුහම් ලිත්කත් බදු අගුගණා සමාජ ශෝධකයින්ට ද එරෙහි වූ සතුරෝ සිටිය. එහෙත්, මේ උතුම් පුද්ගලයෝ තමත් ගමත් ගත් නිර්මල, උතුම් මාර්ගයෙන් පිට තොපැත තම සතුරන්ගේ සියලු එදිරිවාදුකම් විවේචන ඉතා සන්සුන්ව විඳදරා ගත්ත. වෙතත් කිසිවකට වඩා තමත් ඇදහූ පිළිගත් පුතිපත්ති අගේ කොට තැකු මෙවත් සමහර ශේෂ්ඨ ආගමික තායකයන්ට දාර්ශනිකයන්ට, සමාජ ශෝධකයින්ට අකාලයේ මරණයට පවා මුහුණ දීමට සිදුවුණා.

බහුජන හිත සුව පිණිස කැපවී සේවය කරන අයට ද තිරන්තරයෙන් ම වාගේ පටු වේතනා ඇති අය සමග ඇසුරු කරන්නට සිදු වෙනවා. හොඳ - නරක දෙකේ ගැටුම ස්වභාවයෙන් ම පවතින ගැටුමක්. කෙතෙක් සත් කියාවක යෙදෙන විට වෙනත් බොහෝ අය උත්සාහ ගන්නේ ඔහුගේ වැරදි පෙන්වීමට මිස ඔහුට පුශංසා කිරීමට නොවේ. සමහරුන් ඔහු කරන දේ වැරදිය කියා දොස් කියනවා. තවත් සමහරුන් ඔහු යම් යම් දේ කළේ නැතැයි කියා විවේචනය කරනවා. වෙනත් භික්ෂූන් ධර්ම දේශනා කරන ආකාරය මෙන්ම තමන් විසින් නගන ලද පුශ්නවලට පිළිතුරු දීමට උත්සාහ දැරූ ආකාරය ද විවේචනය කරමින් කථා කළ අතුල නම් භික්ෂුව අමතා බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළා.

"අනුත්ගේ නිශ්ශබ්දතාවටත් සමහරුන් දොස් කියනව. වැඩියෙන් කථා කළොත් එය වරදක් සේ දක්වමින් දොස් කියනව. මධාස්ථ ලෙස කථා කළත් වැරදියි. එනිසා අප සිතට ගන්න ඕන, දොස් අහත්තෙ නැති කිසිවෙක් මිහිපිට නෑ කියල<sup>\*</sup>.

දොස - සමහර විටෙක පදනම් විරහිත චෝදනා පවා-සන්සුත්ව, එක්තරා අත්දමක උපේක්ෂාවකුත් සමග ඉවසා දරා විදගත්තට සැවොම පුරුදු විය යුතුයි. මේ සඳහා එක්තරා පුායෝගික කුමයක් ඒබහම් ලිත්කත් තුමා දක්වා තිබෙනවා. "මට එල්ල කෙරෙත සියලු ම විවේවන වලට පිළිතුරු දෙන්ත තබා ඒ සියල්ල ම කියවන්න ගියොත් මට වෙත කිසිවක් කරන්ත කාලෙ ඉතුරු වෙන්නේ නැහැ. මට පුළුවන් තරම හොදිත්, මා දන්නා තරම් හොදින් මේ වැඩ කටයුතු සියල්ල කරගෙත යනවා. මා ජීවත්ව සිටින තුරු එලෙස ඉතා හොදිත් මේ කටයුතු කරගෙන යනවා. අවසානයේ මා නිවැරදි තම්, මටවිරුද්ධව කෙරෙත විචෙචනචලින් වැඩක් තෑ. ඒත් අවසානයේ මා වැරදි බව තීන්දු වුණොත්, එහෙතම්, දේවදූතයින් දහ දෙනෙක් මා නිවැරදි යයි කොපමණ දිවුරා කීවත් එයින් කිසිදු වෙනසක් ඇති වෙන්නේ තෑ"

#### සිත කැඩපතකි

පුද්ගලයකුගේ ජීවිතය, ඔහුගේ විත්දත ඔහුට මුහුණ පාත්තට සිදුවත විවිධ අවස්ථා ආදී සියල්ල නිර්මාණය වීමට බොහෝ සේ බලපාත්තේ ඔහුගේ සිතුවිලිය. මිනිසුත් හරියටම කැඩපත් වගේ. ඔවුත් ඔවුත්ගේ සිතුවිලිවල පුතිබිම්බයත් ය. ඔවුත් ඔවුත්ගේ සටි සිත්වල ඇති අදහස්වලම ඔවුන්ගේ චරිතයන්ගේ පුතිබ්ම්බ දකිනවා. තම චරිතය තමත්ගේ අදහස්, විශ්වාස හා සිතුවිලිවල පුතිඵලයක්මය යන්ත අවබෝධ කොට ගත්තා තුරු ඔවුත් විවිධ සිදුවීම්වල බලපෑම්වලට යටත් වෙනවා. මේ ගැඹුරු, වැදගත් සතා අවබෝධ කොට ගත් විට ඔවුත් ද්වේෂයේ ගුහණයෙන් මිදීමට ඉවහල් වන තව ගමන් මගක් ආරම්භ කරනවා ඇති.

අත් අය තුළ තවත් අයකු දකිත විරූපී බව අවලස්සත බව එසේ දකිත තැතැත්තාගේ ම ස්වභාවයේ පුතිබිම්බයකි. එතිසා අහිංසක, අවාසතාවත්ත මිතිසුත් මත තමත්ගේ ස්වභාවයේ පුතිබිම්බ ආරෝපණය කිරීමට ඔහු කලබල විය යුතු තැත. ඉවසීම අවශායයි. අත් අය විවේචතය කිරීමට ඉක්මත් විය යුතු තැත. අත් අයව අපේ තත්ත්වයේලා පුළුල්. දෘෂ්ටි කෝණයකින් සලකා බැලීමට අප පුරුදු විය යුතුය. යම් යම් දේ සිදුවීමට තුඩුදුත් හේතු සාධක සොයා බැලිය

යුතුය. මෙසේ බැලීමෙත්, සියලු කරුණ පුළුල් විවෘත මතසකිත් බැලීමෙත් අත් අයගේ පුශ්තවලට අතවශා ලෙස මැදිහත් තොවී, ඒ අයට සාමයෙන් සතුටින් සිටින්තට ඉඩ හැරීමට අපට හැකියාව ලැබෙයි. බුදුන් වහන්සේගේ මේ ඔවදත අප සිත්හි දරා ගත යුතුය. නිතරම අත් අයගේ වරද දකිත, තිතරම නුරුස්තා ගතියෙත් සිටිත තැතැත්තා ඔහුගේ දොස් වැඩි කර ගත්තවා මීස, කිසිදාක එම දොස් අඩුකර ගැනීමට සමත් වත්තේ තැත". බෝල්ටත් හෝල් මෙසේ ලියා ඇත.

"විවේචනය නම් අන්වීක්ෂයෙන් මගේ සොහොයුරා දෙස බලා, "කොතරම්, ගොරහැඩිද ඔබ?" මම කීමි. ද්වේෂය නම් දුර දක්තයෙන් ඔහු දෙස බලා "ඔබ ඉතා කුඩා නොවැ" මම කීම් අනතුරුව සතායේ කැඩපතින් බලා "අප දෙදෙනා කෙතරම් එක වගේදැ"යි මම පුදුම වීමි

#### අනූන්ගේ වැරැදි සෙවීම

අනුත්ගේ වැරදි දැකීම ඉතා පහසුය. එහෙත් තමත්ගේ වැරදි කෙතරම් විශාල වුණත් ඒවා දැකීම නම් එතරම් පහසු නැත. මිනිසුත් අත් අයගේ වැරදි නම් තෝරා බේරා හාරා අවුස්සා පුකට කරනවා. නමුත් නිතරම තමත්ගේ වැරදි වසං කරනවා. අනුත්ගේ වැරදි, ඒ අය<sup>.</sup> කළ නොකළ දේ සොයා බැලීම යුතු නැත. අප නිතරම සොයා බැලිය යුත්තේ අප කරන අප අතපසු කරන කටයුතු ගැනයි.

මේ මාහැතී ඔවදත් සිතට ගෙත අපේ සිත්වල උපදින හාතිකර සතුවිලි වළක්වා ලත්තට අපට හැකිය. තිතරම උදාසීතව, තරක අංශයම දෙස බලත්ත පුරුදු වත්ත එපා. හොඳ පැත්ත, කියකාරි පැත්ත දිහා බලන්ත පුරුදු වත්ත. තරකම දකින්ත පුරුදු වුණ තැතැත්තා රෝස මලෙත් කටුවක් ඇති බව තමයි වැඩිපුර දකින්නේ.

සුත්දර පැත්ත තිබෙද්දී ඇයි අප තරක, අසුබ පැත්තම බලත්තේ? කාගේද වැරදි තැත්තේ? කා තුළත් වැරදි තිබෙනවා. අප කවුරු අතිතුත් වැරදි සිදු වෙනවා. එහෙත් අප එකක් මතක තබා ගත යුතුයි. එනම්, කිසිවෙක් සම්පූර්ණයෙන් ම තරකවත් සම්පූර්ණයෙන්ම හොඳවත් නොවන බවයි.

මිත් පසු අතුන්ගේ වැරදි ගැන සෙවීමට ලැහැස්ති වන්නට පෙර රොබට් ලුවී ස්ටීවත්සන් තම් කවියාගේ මේ අදහස සිහියට නගා ගත යුතුය.

"අප අතර සිටිතා මහා අධමයා තුළ පවා ඉතා අගතා මතා යහගුණ වේ. මහා සුදතත් කෙරෙහි වුවද බොහෝ දුර්ගුණ අපට දැකිය හැකිවේ. එහෙත් අප කිසිවකු විසිත් තොකට යුතු දෙයක් තම් එකෙක් අතිකාගේ දොස් සෙවීමය".

## ව්වේචන ඵල්ල වූ විට කුමක් කළ යුතුද?

කෙතකු ඔබ සමග අමනාප නම් ඊට හේතුව සොයා බලන්න. ඒ අමතාපයට මුල ඔබ විසින් කරන ලද යමක් විය හැකිය. ඔබ අතින් යම් වරදක් සිදුවී ඇත්තම් එය පිළිගෙන සමාව ගත්ත. මේ අමතාපයට හේතුව සමහර විටෙක වරදවා තේරුම් ගැනීමක් විය හැකිය. එසේ නම් විවෘතව කථාබහ කර ඒ පුශ්නය විසදා ගත්ත. සමහර විටෙක මේ අමතාපයට හේතුව අනික් පාර්ශ්වය තුළ ඇති ඊර්ෂාාව හෝ වෙතත් එවැති හැහීමක් විය හැකිය. එවත් අවස්ථාවක සාමාතායෙන් සිදුවන්නේ එකට එක කිරීමය. නමුත් මෙය යහපත් පුතිකිු්යා දැක්වීමක් තොවේ. ඔබ එලෙස පිළිගැනීමට ඉක්මත් විය යුතු තැත. සටත සටනකින් අවසන් තොවේ. එයින් සිදුවන්නේ කෝධය, පළිගැනීමේ වේතතාව තවත් දරුණු වීමය. එසේත් නැත්තම් පුශ්නය විසදෙන්නේ අයුක්ති සහගත ආකාරයකටය. බුදුන් වහන්සේ වදාරා ඇති පරිදි, "ජයගුාහකයා හේතුකොට ගෙත ද්වේෂය උපදි. පරාජිතයා ජීවත් වන්නේ දුකෙති. ජය - පරාජය දෙකම, ඉවත ලන තැනැත්තා සතුටින් සාමයෙන් වෙසේ."

කෝපය ජය ගත යුත්තේ මෙත් සිතිනි. නමුත් මෙසේ කිරීම, කියනවා තරම් පහසු නැත. සතුට හා සාමය සඳහා ඔබේ ම කෝපය ජය ගත යුතුව ඇත. මේ සඳහා එක්තරා සංයමයක්,සංවරයක් අවශාය. "කෙනෙක් යුද්ධයේ දී දහසක් දෙනා දහස් වරක් ජය ගැනීමට සමත්

වනු ඇත. විශිෂ්ටතම ජයගුහණය ආත්මදමනය වේ" යයි බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට තිබේ.

සතුරා සමග අවංකව සිතාසීමට ඔබ සිත හදා ගත යුතුය. ඔබ සතුරා සමග සිතාසී ඔහුට මෙත් වඩත විට, දයාව දක්වත විට පුදුම වෙතසක් සිදුවේ. මෙත්දයා ගුණයෙත් එළිය වුණ ඔබේ මුහුණුත්, ඔබ සතුරා ඉදිරියෙහි මෙත්දයා ගුණයෙත් යුතුව පෙතී සිටීමෙත් ජතිත වත හිතකර මතෝ තරංග ධාරා ඔහු හා ඔබ වෙත් කෙරෙත කෝපයේ සත සීතල පවුරු බිඳ දැමීමට සමත් වතු ඇත. අහිතකර සිතුවිලි හිතකර සිතුවිලි බවට පරිවර්තතය කිරීමට ශක්තිය ඇත්තේ මෛතිු ගුණයට පමණි. ද්වේෂයෙන් සතුරු සිත් තව තවත් දැඩි කෙරෙතවා පමණි.

"ඔහු වටේට කවයක් ඇඳ මාව එයින් කොත් කෙරුවා. "කැරලිකාර මිසදිටුවා" යයි මා හට ඔහු ගැරැහුවා. මෙත් සිත හා එක් වී මා ඔහු දිනුමට සමත් වුණා. ඔහු ද අයිති වන විදියට අපි ලොකු කවයක් ඇත්දා".

- එඩ්විත් මාඛම් -

වෛරයට වෛරයෙන් පුතිකියා දැක්වීම නිසා තව තවත් සතුරන් ඇතිවත හෙයින් නුවණැත්තත් එසේ හැසිරෙන්නේ නැත. සතුරත් ජය ගැනීමේ වඩා එලදායී කුමය නම්, ඔවුන්ට හොද හිත දක්වා ඔවුන්ව තේරුම් ගැනීමට උත්සාහ කිරීමය. ඔවුන්ගේ අවශාතා, ඔවුන් ඔබට එරෙහි වීමට හේතුව ආදිය සොයා දැනගත යුතුය. ඔවුන්ව විවේචනය නොකොට කරුණාවෙන් කථා කළ යුතුය. බොහෝ දෙනා මෙලෙස පුතිකියා නොදැක්වූවත් මෙවත් ආකල්පයක් දැක්වීමෙන් යහපත් පුතිඵල ලබාගත හැකිය. වරෙක ඔස්කාවයිල්ඩ් මෙසේ පවසා ඇත. "හැමවිටම සතුරන්ට සමාව දෙන්න. මේ තරම් සතුරන්ට රුස්සන්න බැරි වෙනත් දෙයක් නෑ." මෙය සතුරන් මිතුරන් බවට පෙරළා ගැනීම ඇති පුබල පුායෝගික පුතිචාර දැක්වීමක් බව බොහෝ ශ්‍රේෂ්ඨ මිනිසුන්ගේ අත්දැකීමයි. ඇත්ත වශයෙන්ම බෞද්ධ කුමයත් මෙයමය. වෛරය මෛතියෙන් ද නපුරුකම දයාවෙත් ද, ආත්මාර්ථකාමී බව දානයෙන් ද අසතාය සතායෙන් ද ජය ගත යුතු බව බුදුන් වහන්සේ උගන්වා ඇත. අප සතුරකු සේ සලකනු ලබන අයකු සමග කෝපවීමට කලින් කරුණු දෙකක් සලකා බැලිය යුතුය. පළමු සලකා බැලිය යුත්තේ, මිනිසුන් ඔවුන්ගේ සිත්වල පවතින ද්වේෂය හේතුකොට ගෙන සතුරන්ගෙන් පැමිණෙනවාට වඩා වැඩි දුක් වේදනා විදිනා බවය: සතුරන්ගෙන් මිදීමට කැමති නම් ඔබ ඔබේම කෝපයෙන් මිදිය යුතු බවය.

දෙවනුව සළකා බැලිය යුත්තේ අපට අපේ හොඳ මිතුරත්ගෙත් පමණක් නොව අපේ සතුරත්ගෙත් ද නොයෙක් දේ ඉගෙන ගත හැකි බවය. සැකයේ වාසිය සතුරත්ට දිය යුතුය. සමහර විට ඔවුත් නිවැරදි විය හැකිය. ඔවුත් කියන දේට ඇහුම්කන් නුදුත්නොත් (අප බොහෝ විට කරත්තේ ඔවුත් යම් යම් දේ කියූ ආකාරය ගැන උරණ වීමය) අපට යම් යම් දේ දැනගැනීමට, එමගින් අපේ තත්ත්වය දියුණු කර ගැනීමට ඇති ඉඩ පුස්ථා නැති වී යා හැකිය. සමහර විට එම සතුරත් පෙත්වත්ට මහත්සි ගත්තේ අප කෙරෙහි දක්තට ඇති තදබල දුර්වල කමක් ගැන විය හැකිය. එවත් දුර්වලකම් ගැන කථා කිරීමට අපේ හිත මිතුරත් පසුබට වනු ඇත. හදිසි තීරණවලට තොඵළඹ, විවෘත මනසකින් යුතුව සිටියහොත් සතුරන්ගෙන් පවා අපට බොහෝ දේ ඉගෙන ගත හැකිවනු ඇත.

## ව්වේචතවලට බිය ව්ය යුතු තැත

ඉමිහිරි දේ ලෙඩ රෝග ඇති කරන්නට ඉඩ තිබේ. පුශංසාව මිහිරය. නමුත් පුශංසාව නිසා කෙනකුට රෝගී තත්වයක් උදාවීමට ඉඩ ඇත. විවේචනය තිත්ත, කටුක පෙත්තක් මෙත් තැත්තම් වේදනාකාරී ඉන්ජෙක්ෂන් එකක් මෙත් විය හැකිය. සත්තකින්ම විවේචනය අමිහිරිය. එහෙත් එමගින් ඉමහත් සෙතක් ද සිදුවිය හැකිය.

විවේචනයට බිය වන්න එපා. කිසිවකුට - ඉතාම ශ්‍රේස් පුද්ගලයිත්ට පවා - විවේචනවලින් බේරී සිටිය නොහැකිය. විවේචන හේතුකොට ගෙන ආරක්ෂක පියවර ගැනීමට වඩා පරිස්සම් වීමට පුද්ගලයකු පොළඹවන හෙයින් විවේචනය නිෂ්ඵලය. පුද්ගලයකුගේ මානය පලුදු කරන හෙයින්, ඔහුගේ වැදගත්කමට හානි පමුණුවන හෙයින් කෝපය දනවන හෙයින් විවේචනය අනතුරුදායකය. එහෙත් එහි හිතකර අංශයක් ද වේ. විවේචනය හිතකර නම් එයට කන්දිය යුතුය. ඒ මන්දයක් එමගින් අපට පුගතියක් ලබා ගත හැකි හෙයිනි.

අපේ මමත්වය අඩු කොට ගෙත, විවේචකයා කෙරෙහි ද්වේෂ කිරීමෙත් වැළකී සිටිය යුතුය. අප දරත මතයත්ට පුතිවිරුද්ධ මත දරත අය සතුරත් සේ හංවඩු ගැසීමට අප ඉක්මත් විය යුතු තැත. ඇත්ත වශයෙත්ම සියලුම විවේචකයිත් අපේ සතුරත් තොවේ. ඒතිසා විවෘත මතසකිත් යුතුව විවේචත කෙරෙහි වඩා හිතකර ආකල්පයක් දක්වත්ත. "එල්ලවන ඩිවේචනවලට පදනමක් තිබේ ද? එයිත් අපට උගත හැකි යමක් වේද? ආදී කරුණු ගැන සිතා බලත්ත. අප තොදකිත අපේ දුර්වලකම් බොහෝමයක් අපට විවේචත මගින් දැන ගැනීමට ලැබෙනු ඇත.

අපට විවේචන එල්ල කරද්දී අප විසිත් කෙතරම් කරුණාව දැක්වුවත් එයිත් ඔවුන්ගේ හැසිරීම් රටාවේ කිසිදු වෙතසක් සිදු කොට නොගත්තා සමහරුත් අපට හමුවීමට ඉඩ තිබේ. ඔවුන්ගේ ආකල්ප වෙනස් කිරීමට ගත්තා සියලු සාමකාමී සාධාරණ උත්සාහයත් තිෂ්ඵල වීමට ඉඩ තිබේ. එසේ වුණත් අප ඔවුන් සමග උරණ වී පළිගැනීමට සිතිය යුතු තැත. එසේ පළිගත්තට සිතුවොත් සිදුවන්නේ අපත් ඔවුන් වැටී එරී සිටිතා ඒ මඩ ගොහොරුවට ඇද වැටීමය. මඩ ගැසීමේ වහාපාරයට එකතු වුණොක් එයින් අපත් අපවිතු වත එක පමණී සිදුවත්තේ. කිසියම් දුෂ්ට කියාවක් කිරීමට එසේ තැත්තම් ඇතුම් පදයක් කීමට බොහෝ අය මැලිවන්නේ තෑ. ඒ සඳහා තොයෙකුක් අතවශා දේ කරනවා. මෙබළු කියා තිසා සිදුවන්නේ නිකරුණේ කරදරයට පත්වීමය.

අප තවත් කරුණක් ගැන සිහියෙහි තබා ගත යුතුයි. අප බොහෝ සේ විවේවතාත්මක විය යුතු තෑ. එමෙත්ම අත් අය ගැන විපරම් කර කර ඒ අයගේ කටයුතුවටල ඇහිලි ගැසිය යුතු නැත. මෙහි ඇති වරද පැහැදිලි කෙරෙන කදිම කථාවක් ආසියාකරයේ මිනිසුත් අතර පවතිනවා.

#### \*\*\*\*\*\*

නුවුවමනා දේට ඇහිලි ගැසීම: වරෙක දැව කපන්නත් වැටී තිබුණ මහ ගසක කඳක් කපමිත් සිටියා. ඔවුන් කඳ පළල මැදින් කූඤ්ඤයක් ගැහුවා. මද්දහනෙ නිසා ඒ අය ටිකක් සෙවන ඇති තැනකට ගියා ගිමත් නිවා ගන්න. එවිට අසල සිටි වළුරෙක් එතැනට පැමිණියා. වළුරා ගස් කඳ උඩ නැගල දෙපා දෙපැත්තට දමා අස්සයා පිටේ යනව වාගේ වාඩි වුණා. එහෙම වාඩි වෙනකොට වළුරගේ වලිගයයි අඩු බඩුයි කඳේ ඉරාපු පලු දෙක අතරට ගියා. කුඤ්ඤ දැක්කම වළුරගෙ කුතුහලය ඇවිස්සුණා. ටික වේලාවක් එය අතපත ගගා ඉඳළ එය අදින්න පටන් ගත්ත. කුඤ්ඤෙ හරි තදයි. වළුරා පුඑවන් තරම් වෙර දාළ කුඤ්ඤය එළියට ඇද්ද. කුඤ්ඤෙ එළියට එන කොටම කඳේ පලු දෙක 'දඩස්' ගාලා එකට තද වුණා. වළුරාගේ වලිගයත් අඩුබඩුත් 'චිරි - චිරි' ගාලා පොඩි වී ගියා. වළුරා එතනම මැරුණා.

\*\*\*\*\*\*\*\*

කිසිවෙක් අකාරුණික ලෙස යමක් කීවොත් ඔබ කුමක් කළ යුතු ද ? ඔබට සමහර විටෙක මෙසේ සිතෙත්ත පුළුවති. "මගේ සතුරා කළ දේ කී දේ,සාධාරණ ද?"ඒ කළ කීදේ සියල්ල මුළුමනිත්ම අසතා තම පදනම් විරහිත නම් ඔබ එය ගණන් නොගත යුතුය. සතුරා කෙරෙහි අනුකම්පාව වුවත් දැක්විය හැකිය. මත්දයත් එවත් දේ කීම, කිරීම මගිත් ඔහු ඔහුටම හානි පමුණුවා ගත්තා බැවිනි. ඔබ නිර්දෝෂී නම් සතුරා අනුවණය, ඔහුට නියම මග පෙන්වීමක් අවශා යනුවෙත් සිතත්ත. කුරුසයේ තබා ඇණ ගසනු ලැබූ විට ජේසුතුමා මෙසේ පවසා ඇත. "පියාණෙනි, ඔවුහු ඔවුත් කරන දේ නොදන්තාහුය. එහෙයින් ඔවුනට කමා වුව මැතව.

අපුසන්න අවස්ථා හැකිතාක් දුරට අඩු කරවා ගත හැකි මග නම් එවත් දුෂ්ට පවිටු පුද්ගලයන් සමග ආශුයෙත් වැළකීමය. "ඔබට ඇසුරු කිරීම පිණිස විශ්වාසවත්ත මිතුරත් තැත්තම් හුදකලාව සිටීම වඩා යෙහෙකි" යයි බුදුත් වහත්සේ දේශතා කොට ඇත.

එහෙත් මෙය සැමවිටම කළ හැකි දෙයක් තොවේ. අපෙත් යමක් උදුරා ගැනීමට සිටින ආත්මාර්ථකාමී අය සමග ඇසුරු කිරීමට සිදුවුවහොත් අප කුමක් කළ යුතුද? මේ අය හරියටම මදුරුවත් වාගේ ලේ උරා බී තවතින්නේ නෑ. ලෙඩ රෝගත් බෝ කරනවා. එවිට කළ යුත්තේ එසේ හැසිරීමට ඔවුන්ට අවස්ථාව තොලැබෙන පරිදි කටයුතු කිරීමය. "අපි ද්වේෂ කරන සතුරත් මැද ද්වේෂයෙන් තොරව සතුටින් වසමු" යයි ධම්ම පදයෙන් ඉගැන්වෙන බණ පදය ඔබ සිහියෙහි තබා ගත්ත. පළිගැනීම ආඩම්බරයට, සතුටට හේතූන් විය හැකිය. නමුත් කිසිවිටෙකත් එවත් පුතිචාරයක් දැක්වීමට පෙළෙඹෙන්තට එපා. සුඑ - සුළු වාද හේද අමතක කොට, ඒවායේ පැටලී නොසිටින්න උත්සාහ

ගත්ත. අපේ කෝපයට හේතුව මමත්වයට පහර වැදීම ය. නමුත් "මමත්වය" තැති කොටගත හැකිනම් එවිට අපට අවබෝධ වෙයි මේ කෝපය එල්ල වත පුද්ගලයකු හෝ කෝප වීමට හේතුවක් හෝ තැති බව.

ඉවසීම, අවබෝධය වඩන අතර, ඉවසීම නිසා වෙනත් අය විසින් ඔවුන්ගේ වාසියට අපව පුයෝජන ගැනීමට ඉඩ නොහැරීමට වගබලා ගත යුතුය. අසාධාරණ විවේචන හමුවේ සන්සුන්ව අභිමානවත්ව සිටිය යුතුය. කිසිවිටෙක අප ගරු කරන උසස් පුතිපත්ති පාවා දිය යුතු නැත.

#### \*\*\*\*\*\*

මගේ කකුල පැගුවාට වරදක් නැත : එක් තරුණයෙක් දුම්රිය මැදිරියක එහා මෙහා ඇවිදින විට වැරදීමකින් වෙනත් මගියකුගේ කකුල පැගුණා. ඔහු සිදුවුණු වරදට සමාව ඇයද සිටියත් අතිත් මගියා ඔහුට සැරපරුස ලෙස බැණ වැදුනා.

"යාඑවා ඔබට තේරෙත්තෙ නැද්ද මට ඔබේ කකුල පෑගුනේ වැරදීමකිත් කියල. මම "සමාවෙත්ත" කියපු එක මදිනම්, එහෙතම් ඉතින් මගේ කකුලත් පාගනවාකෝ" යයි තරුණයා කිව්ව.

අනිත් මගියාට කාරණ වැටහුණේ එවිටයි. තරුණයාට තිකුරුණේ බැණ වැදීම ගැන ඔහුට ලජ්ජාවක් ඇති වුණා. ඔහු බැනීම වහාම නවතා දැම්ම.

#### \*\*\*\*\*\*\*

මේ උදාහරණ කෙතරම් රසවත් වුවත්, වැදගත් වුවත් ආදර්ශමත් වුවත් මේ තරහකාරී ලොවේ, ශක්තිවත්තයාට පමණක් පැවතිය හැකි මේ ලොවේ මෙලෙස හැසිරෙත්තේ, මෙලෙස පුතිවාර දක්වත්තේ කෙලෙස දැයි කෙනකුට සිතෙත්තට පුළුවන. මෙය කිරීමට අපහසු බව ඇත්තය. එසේම එය කළ තොහැකි දෙයක් තොවත බවත් ඒ වගේම ඇත්තකි. මිනිසා සාමානායෙත් පවට, අධර්මයට නැඹුරු වූවත්, එවත් අකුසල චර්යාවන්ගෙත් වැළකී විමුක්තිය ලැබීමේ කුශලතාවත් ඔවුත් තුළ නිලීනව පවතිනව, පුද්ගලයකු පවිටු කියා කරන්නේ ඉක්මත් ලාහ පුයෝජනය සඳහාය. එහෙත් අනාගත සුබ සිද්ධිය සඳහා නම් ඔහු යහපත් කියාවන්හී නිරත විය යුතුමය. වහාම ලාහ පුයෝජන ලැබීමේ ආශාව වැඩි වූ කළ පුද්ගලයෙක් අනාගත සුභ සිද්ධිය සම්බන්ධයෙන්,

වඩා උසස් ලාභයන් සම්බන්ධයෙන් අත්ධ වෙනවා. පුළුල් දෘෂ්ටි කෝණයක් ඇති කොට ගෙන ඔහු කළ යුතු වන්නේ එකට එක කිරීමෙන් වැළකී සිටීමය. ඔබට නරකක් කළ අයට හොදක් කිරීමට තරම් සිත හදා ගන්න බැරි වුණත්, හොදක් කළ අයකුට නරකක් නම් නොකළ යුතුමයි.

ඔබ අරඹා ඇති යහපත් කටයුතු හුදු විවේචන නිසා අත්හැරිය යුතු නැත. ඔබේ පුකිපත්ති උදාර තම්, විවේචන නොතකා එම උදාර පුතිපත්ති පවත්වා ගෙන යෑමට ඔබට ශක්තිය වේ නම්, ඇත්ත වශයෙන් ම ඔබත් උදාර අයෙකි: කොතැන සිටියත් දියුණුවට පත්වන අයෙකි.

පරාර්ථසේවයට කැපවුණු අයට පුශංසා මෙන්ම විවේචනත් එල්ල වීම ස්වාභාවිකයි. වැඩිපුර ගල් - මුල්, පොලු - මුගුරු එල්ල වන්නේ ඵල ඇති රුකටය. පුශංසා ලබා ජනපි්යභාවයට පත්වන්නාට විවේචන එල්ල වීම ලෝක ස්වභාවයයි.

"උතුම් පුද්ගලයා යන මගිත් පිට නොපෙනී ලෞකික සැප සම්පත් පසුපස නොයයි. සිදුවන්නක් සිදුවීමට හැර බලා සිටී. පුඥාවන්තයා දුක - සැප දෙක්හීම ශාන්ත, තැන්පත් සිතිත් යුතුව සිටී", යයි බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට වදාරා ඇත.

සතුරා වෙත මෙත් සිත් පතුරුවන මුල් වතාවේම යහපත් පුතිඵල බලාපොරොත්තු විය යුතු තැත. ඔබේ එම උත්සාහයත් පුතිඵල තොදරුවත් කලකිරීමට පත් විය යුතු තැත. සතුරත් දිතා ගැනීම පිණිස දිගිත් දිගටම ඵලෙස කිුයා කිරීමට ශක්තිය, අධිෂ්ඨාතය ඔබට තිබිය යුතුය. දිගිත් දිගටම ඔබ එසේ හැසිරෙත විට ඔබේ කරුණාවත්ත බව අවබෝධ කොට ගෙත තමත් වැරදි ලෙස කිුයා කොට ඇති බව තේරුම් ගැනීමට සතුරාට අවස්ථාව ලැබෙනු ඇත.

ඔබ ඇත්ත වශයෙත් ම නිර්දෝෂී තම් සතුරත් ජය ගැනීම පිණිස හෝ දබරයක් අවසත් කිරීම පිණිස ඔබ වරදක් කර ඇතැයි පිළිගත යුතු තැත. ඔබ වරද පිළිගත යුත්තේ වරදක් කර ඇත්තම් පමණි. ඔබ නිර්දෝෂී තම් ඔබේ පුතිපත්තිවලට පිහිටා, ද්වේෂයෙන් තොරව කෙලිත් සිටිය යුතුය. ඒ අතරම දුප්පත් අය, සුළු ජන කොටස් දුර්වල අය සේ සලකා හෙළා දැකිය යුතු තැත. "උතුම් පුද්ගලයකුගේ උදාර බව පුකට කෙරෙන්නේ ඔහු සුළු අයට සලකන ආකාරයෙන් ය"යි කියමනක්

වේ. ඉතා කුඩා සතුන්ට පවා එක්සත්ව කටයුතු කිරීමෙත් විශාල සතකු විතාශ කළ හැකිය.

\*\*\*\*\*\*

සමගිය බලය වේ:දිනක් අලියකු කැලයක් මැදින් යන අතර මග කුරුඑ කුඩුවක් බැඳ තිබූ අත්තක් හොඩෙන් ඇද්දා. මේ නිසා කුරුළු කුඩුවත් එහි වූ කුරුළු බින්තරත් විනාශ වුණා. මෙයින් කුරුළු ජෝඩුව බෙහෙවින් ශෝකයටත් කම්පාවටත් පත් වුණු තමුත් අලියා කිසිදු ගණතක් තැතිව, වරදට සමාවත් තොඉල්ලා, උජාරුවෙත් යන්න ගියා. කුරුඑ ජෝඩුව දුක දරා ගන්න බැරිව කොට්ටෝරුවකු සොයා ගොස් විස්තර්ය දැත්තුවා. අලියාට යස පාඩමක් ඉගැන්වීමට සිතු කොට්ටෝරුවා දිනක් හොටෙන් අලියාගේ දෑසට කෙටුවා. දෑස් තුවාල වී පැසවන විට එම තුවාලය වටා මැස්සෝ රොක් වුණා. තුවාලය වැඩි වී, විෂ වී අලියාගේ ඇස් නොපෙනී ගියා. පෙර තේජාත්විතව කැලේ සක්මත් කළ අලියා දැන් අන්ධව පිපාසයට බොන්න පැන් සොයමින් වැනි වැනී ඒ මේ අත යන්න වුණා. කුරුඑ ජෝඩුව පළිගැනීම එතෙකින් තැවැත්වූයේ තැත. මඩ වගුරක සිටි ගෙම්බකු සොයා ගිය කුරුඑ ජෝඩුව එය දිය ඇති තැතක් බව අලියාට ඇභවීමට එහි සිට "බක බක" ගා ශබ්ද කරන ලෙස ගෙම්බාට කිව්වා. ගෙඹි හඩ ඇසුණු අන්ධ අලියා එය පොකුණක් යැයි සිතා ඒ අතට ඇදී ආව. මඩ විගුරට ඇද වැටුණ අලියා එහි ගිලී ගොඩ ඒමට නොහැකිව මිය ගියා. මෙලෙස කුඩා සත්තු කිහිප දෙනකු එකතු වී විශාල අලියකු විනාශ කිරීමට සමත් වුණා. එලෙසම, එක්සත්ව එක මූතුව කිුයා කිරීමට සමත් වූවහොත් සුළු ජන කොටස්වලට වූවත් ලෝකයේ ඉරණම වෙනස් කළ හැකියි.



# සිතේ ස්වභාවය පාලනය කිරීම

"සිතේ ස්වභාවය මගින් සමාජ වානාවරණය දූෂා කළ හැකිවා සේම, අපුසන්න මූහුණක් ද පුකට කිරීමට ඉඩ ඇත"

සිතේ ස්වභාවය එක්තරා දුරකට අප කාටත් බලපානවා. ඒ නිසා අපේ සිතේ ස්වභාවය වටහා ගෙන, මතුවට පසු කැවිලි ඇති කරවන කිසිවක් නොවන අන්දමට කටයුතු කිරීමට හැකිවන සේ සිතේ ස්වභාවය පාලනය කිරීමට උත්සාහ කරගත යුතුය. සිතේ ඇතිවන නොයෙකුත් ආවේගවලින් පෙළෙන අවස්ථාවලදී අවසාන තීරණ ගැනීමෙත් වැළකී සිටිය යුතුය. අප කෝපයට පත්ව සිටින විට අපේ දෘෂ්ටිය විකෘති වන හෙයින් අපට යහපත්, නිවැරදි කීරණ ගත හැකි නොවේ. එලෙස අප සතුටින් ඉපිළ ගිය අවස්ථාවල අපට අපක්ෂපාතී ලෙස සිතීමට අපහසුය. එවත් අවස්ථාවල අප සාමානායෙන් ඉතා ලිහිල් ආකල්ප ඇතිකොට ගන්නවා. එබළු අවස්ථාවල ගන්නා තීරණ බොහෝ විට සාධාරණ වන්නේ නෑ. එනිසා සිතේ ආවේගයන් පැත නැහ ඇතිවිට කීරණ ගැනීමෙන් වැලකී, සිත සන්සුන් වීමට තැන්පත් වීමට ඉඩ හැර ඉන් පසු පුශ්නය ගැන මතාව සලකා බලා, විගුහ කොට තීරණ ගත යුතු ය. එලෙස ගන්නා තීරණ වඩා යහපත්, සාධාරණ, හේතු යුක්ත තීරණ වනවාට සැකයක් නැත.

අපේ සිතේ ඇතිවන වෙනස්කම් මුහුණෙන් පිළිබිඹු වේ. කැඩපතින් බැලුවොත් මෙය පැහැදිලිව පෙනේවි. ඇත්ත වශයෙන් මෙවැනි අවස්ථාවල කැඩපතින් මුහුණ බැලීම අපේ සිතේ ස්වභාවය හදුනා ගැනීමටත්, තේරුම් ගැනීමටත්, පාලනය කිරීමටත් පුයෝජනවත් වේ. සමහර විටෙක අපේ මුහුණ එල්ලී තියෙන අත්දම දුටුවහම අපටත් සිතහ යනවා. ඒක ඒ තරම් විරූපි, විහිළු පෙනුමක්. සිතහ මුහුණක මස්පිඩු දිග ඇරිල මුහුණ පුසන්නව දිස් වෙනව. එබඳු අවස්ථාවල අපට සතුටක්, සැහැල්ලු බවක් එක්තරා පුබෝධයක් දැනෙනවා,

සිතේ වෙනස්වන සුළු ස්වභාවයෙන් ම පැහැදිලි වෙනවා මානසික ස්වභාවයන් කෙතරම් අස්ථිර ද අනිතාය ද කියා. මේ හැම වෙනස්වීමක දී ම මිනිසුන් ස්ථිරආත්මය වශයෙන් සලකන මමත්වය හුදු මායාවක් බවත් සෙවනැලි බඳු බවත් පැහැදිලි වෙනවා. කෙනකුට

සතුටක්, කෝපයක් දුකක් අති වුණු විට ඔහු කියන්නේ "මම සතුටු වෙමි" "මම කෝප වෙමි", "මම දුක් වෙමි" ආදී වශයෙනුයි. නමුත් මෙය හුදු වාවහාරයක්, සම්මුති කියමනක් පමණයි. මේ සිතේ ස්වභාවය විඳින "මම" කොතැනක සිටිත්තෙත් ද? "මම" සිටිත්තේ හිසෙහි ද තැත්නම් සිතෙහි ද? මනාලෙස පරීක්ෂා කළ විට අපට පෙතී යනවා. "මම" යනුවෙන් කිසිදු සනාතන පුද්ගලයෙක් තැති බව. "මම" යනුවෙන් අප හඳුන්වන්නේ ඇතිවෙමිත් ඒ විගසම නැතිවෙමින්, එලෙස දිගින් දිගටම ඇතිවෙමින් – නැතිවෙමින් පවතින මානසික හා කායික බලවේග සමූහයක් බව අපට පැහැදිලිව පෙතී යනවා. "බුදු දහම ඉගෙනීම යනු "ඔබ" ගැනම අධායනය කිරීමය. "ඔබ" ගැනම අධායනය කිරීම යනු ඔබ ගැන අමතක කොට දැමීමය. "ඔබ" ගැන අමතක කොට දැමීම යනු සියලු දේම "ඔබ" බව හඳුනා ගැනීමය" යයි දොජෙන් නම් සෙන් ගුරුවරයා පුකාශ කොට ඇත.

සතාතත "මම" යන්තෙක් පැවතියේ නම් ඒ "මම" තොවෙනස්ව පවතිනු ඇත. එවිට අප මහළු තොවනු ඇත. අපේ මානසික බලවේග අධිවෙගයකින් ඇතිවෙමින් තැතිවෙමින්, නැවත ඇතිවෙමින් දිගිත් දිගටම පවතින හේතුවෙත් අප එය සතාතත යයි සිතතවා. ඉර වටේට පෘථිවිය කර කැවෙනවාය කියන සතා සිද්ධිය සිතා ගැනීම අපහසු වෙනවා වාගේම, "මම" කියා ස්ථිර, සතාතත "ආත්මයක්" නැතැයි කියා විශ්වාස කිරීමත් දුෂ්කරයි. ඇත්ත වශයෙන් ම මෙවන් සතාතත පැවැත්මක් තැත යන අවබෝධය ඇති කොට ගත හැකි තම් අපේ සිත්වල ඇතිවන - හොඳ නරක සියලු ආවේග, විමුක්තිය ලැබීමේ මග අවහිර කරත බාධක වැටකඩුලු වශයෙන් අපට හඳුනා ගත හැකිය. මේ අවබෝධය අපේ සිතේ ස්වභාවයන් හැසිරවීමට උපකාරයක් වනු ඇත.

අපේ කය බස් රියක් ලෙසත් මගීත් සිතෙහිඇතිවත ස්වභාවයත් එහි ගමත් ගත්තා මගීත් ලෙසත් සිතත්ත. මගීත් වත සිතේ පවතිත ස්වභාවයත් රියැදුරාගේ අසුතේ වාඩි වීමට උත්සාහ ගත්තා විට ඇති වත තත්ත්වය කෙබඳුද? අනිවාර්යයෙත් ම අතතුරක් ඇති වෙනවා. ඇත්ත වශයෙන් ම බොහෝ අයගේ ජීවිතවලට සිදුවත්තේත් මෙයමයි. සිතේ ඇතිවන ස්වභාවයත් පිළිබඳව නියම අවබෝධයක් නොතිබුණොත් ඔවුන්ගේ චරිතවල තිරසර බවක් ඇතිවත්තේ තෑ.

බසය හරි හැටි පාලතය කරගෙත තියම මග ගෙත යෑමට නම් වැඩිපුර මගීත් ගෙත යෑමෙත් වැළකිය යුතුය. එතිසා වරිත් වර හමුවත බස් නැවතුම් පොළවල මගීත් බස්සවන්ත. විශේෂයෙන් ම කලබලකාරී ස්වභාවයන් ඇති අය ඉක්මනින් බස්සවන්න. කෝපය, නණ්හාව, තැවිල්ල, ඊර්ෂාාව, ද්වේෂය ආදී අසංවර, නොහික්මුණු මගීන් බස්සවන්න. එවිට බසයට බර අඩුවේවි. හැප්පිලි, පැද්දිලි, ඇලවිලි -පොඩිවිලි නැතිව බසය නියම මග ගෙන යා හැකි වේවි. රියැදුරු අසුනට තරග වදින අය අඩුවන විට රියැදුරා වන ඔබට ඔබේ පාඩුවේ සුක්කානම පාලනය කොට ගත හැකි වේවි. මෙලෙස සිතේ ස්වභාවයන් පාලනය කොට ගත් කළ සිත - කය දෙකම ඔබගේ පාලනයට තතුකොට ගත හැකිය. එවිට ඔබ ඔබේ ස්වාමියා වෙයි.

ඇත්ත වශයෙන් අපේ පුශ්න බොහෝමයකට මුල මේ ආත්ම දෘෂ්ටියය. අපට ආත්මයන් ඇත යන වැරදි විශ්වාසය නිසා අප අපට වැඩි වැදගත්කමක් ආරෝපණය කර ගත්තවා. අපේ අවශාතා සෙසු අයගේ අවශාතාවන්ට වඩා වැදගත් යයි අපි සිතන්තට පටත් ගන්නේ මේ වැරදි හැඟීම නිසාය. එසේම අපට වඩා යහතින් සිටින අය දුටු විට අප ඊර්ෂාාා කරන්න පටන් ගන්නවා. පොහොසත් අයකු දුටුවිට අපට රුස්සත්තේ තැතුව යනවා. අප උත්සාහ ගත්තේ කෙසේ හෝ ඔහුගේ අතීතය හාරා අවුස්සා සැභවුණු අතීතයෙන් ඔහුගේ දුර්වලකමක් සොයාගෙන ඔහුට පහර ගසන්නටයි. වෙනත් අය අපට වඩා දැකුම් කඑ නම්, නැත්තම් ඒ අය අපට වඩා කාර්යශුර නම්, අප ඊර්ෂාාාවෙත් පිපිරෙනවා. මෙවත් චිත්ත ස්වභාවයන්, වලකා ලන්නට ඇති හොඳම මග "මූදිකා ගුණය" වැඩීම යං අනුත්ගේ දියුණුව, පීකිය දැන සතුටු වීමේ ගුණය වැඩීමය. අපේ සිත් තුළ පොදි බැඳගෙන තිබෙත අහංකාරය, අතිමානය ලිහා විසුරවා හැර බර සැහැල්ල කොට ගත යුතුය. මෙය මිතුරත් අප වෙත කැන්දවීමට ඇති හොඳ මගකි. එසේ නැතිව එම බරපොදි තව තවත් තර කොට ගතහොත් මිතුරත් වෙනුවට අප සොයා එනු ඇත්තේ සතුරන්ය.

මුදිතා ගුණය තැතිවීට තවත් දුර්වලකමක් ඇති වේ. අප බොහෝ විට අපේ දියුණුවට අත - හිත දුත් අය ගැත කියන්තට, ඒ අය අත - හිත දුන් බව පිළිගැනීමට මැළි වෙනවා. මේ සියල්ල අපේම තනි උත්සාහයෙන් කරන ලද දේ බව කියා පෑමට අප බොහෝ කැමතියි. ඒ ඒ අයගෙත් ලැබූ උදව් - උපකාර පිළිබඳව පුශංසා මුඛයෙන් කථා තොකිරීම හොඳ මිතුරත් අහිමි වීමට එක් පුධාන හේතුවක්. දෙමාපියන් විසින් ආධාර - උපකාර කරන ලද බව පිළිගැනීමටත් මැළි බවක් දක්වන බොහෝ අය සිටිනවා. ඒ අය

දියුණුවට පත් වී සිටිත්තේ දෙමාපියන්ගේ පිහිටෙන් වුවත් ඒ බව පිළිගත්ත කැමති තෑ. මෙවත් අකෘතඥතා සම්පූර්ණයෙන් ම තැති කර දැමිය යුතු ය.

## සැලකිල්ල හා දයාව

සිතේ අසහනකාරී ගතියක් පවතින විට සමහර අය තමන් පමණට යහතින් සිටීමට වාසනාව නැති වෙනත් අයට කෲර ලෙස දයා ව්රහිතව සලකනවා. මෙසේ කරන්නේ ඔවුන් තුළ වැරදි ලෙස ඇතිවන අධිමානය නිසාය. තමන්ගේ කොණ්ඩය කපන්නා, තමන්ට කෑම ටික උයා දෙන්නා, ලියුම් බෙදන්නා වැනි අය තමන් වගේම මිනිසුන් යයි සිතීමට මැළිවන කිසිවකු තාාගශීලි පුද්ගලයකු ලෙස මා හඳුන්වන්නේ නැතැයි එක් රචකයෙක් සඳහන් කර ඇත. සැමට දයාව පෙන්වීමට අපොහොසක් වන විට අපේ සිතේ සැනසීම නැති වී යනවා. අපට එදිනෙදා ජීවිතයේ හමුවන සෑම පුද්ගලයකුම උදාර මිනිස් වර්ගයාගේ සාමාජිකයකු යන හැහීම පදනම් කොට ගෙන අපේ ජීවිත සකස් විය යුතුයි.

අත් අය උදෙසා අප විසින් කෙරෙන සේවාව විශාල වුවත් සුඑ වුවත් ඒ සේවාව පසුපස ඇති පුතිපත්තිය ඒකම ය. සේවකයින්ගේ සිත් තොපෑරෙත ලෙස පරිස්සමිත් ඔවුත්ට සලකන ස්වාම්යාගෙන් සේවකයින්ගේ සතුට සුභසෙන ඇති කිරීමට මාහැගි සේවයක් ඉටුවේ. තෘප්තිමත්, සතුටින් යුතු සේවකයකු ඕනෑම සංවිධානයකට ඉතා අගතේ ය. අත් අයට - මිනිසුන්ට වේවා සතුන්ට වේවා - හොදින් සැලකීම අවශා බව පහත දැක්වෙන කථාවෙත් සනාථ වේ.

කිසි දෙයක් සම්බන්ධයෙන් ඉක්මන් විය යුතු නැත : එක් කලෙක රජෙක් දක්ෂ අසරුවකුගෙන් රථ පැදවීමේ කලාව ඉගෙන ගත්තේය. රථය තමා ඉදිරියට ගෙනා සැටියේම අශ්වයාට කස පහර දෙන්නට වූ රජු අසරුවා සමග තරභයකට වැදුණේය. දක්ෂ අසුරුවා කුමයෙන් අසු මෙහෙයවමින් වේගයෙන් රථය පැදවිය. අසුට කොපමණ කස පහර දුන්තත් එම අසරුවාගේ රීය අසලට ළං වීමටවත් රජුට නොහැකි විය. මේ නිසා රජු කෝපයට පත් විය. අසරුවා කැඳ වූ රජු මෙසේ කීය. 'ඔබ මට රථ පැදවීම හරි හැටි කියා දී නැති බවයි පෙනෙන්නේ'.

්රජතුමනි මා දන්නා සියලු ශිල්ප ඔබ වහන්සේට ඉගැන්වීමි. එහෙත් ඔබ වහන්සේ එය අවශා පුමාණයට වඩා යොදාගෙන ඇත. අප වගේ රථාචර්යයත් අතර පිළිගත් නීතියක් තිබෙනවා. එනම්. අප මුලින්ම අශ්වයාගේ තත්ත්වය සම්පූර්ණ වශයෙත් අවබෝධ කොට ගත යුතු යි. අප කියා කළ යුත්තේ අශ්වයාගේ තත්ත්වය අනුවයි. මා සමග එක හා සමාන වේගයෙත් රිය පදවත්තට ඔබවහත්සේ අපොහොසත් වූ විට කළේ වියරු වූවකු මෙත් අසුට කස පහර දීමයි. ඔබ වහත්සේ අශ්වයාගේ තත්ත්වය ගැන කිසිදු තැකිමක් කළේ තැත. ඔබ වහත්සේට අවශා වුණේ කෙසේ හෝ දිතත්තට ය. ඔබ වහත්සේ පැරදුණේ ඒ තිසා ය.

#### සියලු දෙනා කෙරෙහි ම කරුණාවෙන් කටයුතු කිරීම :

්සතුටු වීමට සුදුසුකම් නොලබා සතුට නොපැතිය යුතු ය.

`තම වගකිම් හරියාකාරව ඉටු කිරීමෙත් සතුට ලබන්න යයි බුදුන්වහන්සේ උගන්වා ඇත. සමාජ සබඳතාවත් හි දී අනුගමනය කළ යුතු මූලික සිද්ධාන්තයක් මේ ඉගැන්වීමෙහි අඩංගු ය. මිනිස් සහෝදරත්වය හා සම්බන්ධ සදවාරාත්මක ඉගැන්වීමක් මෙහි ගැබ්ව ඇත. ආත්මාහිවෘද්ධිය හා සමාජ සන්තෘප්තිය පිළිබඳ සංකල්පය මෙහි ඇතුලත් ය.

සමහර විටෙක සිතෙහි එබදු අසහතකාරී ස්වභාවයක් තොපැවතුණත් සමහර අය කෝපයෙත් ද්වේෂයෙන් කටයුතු කරතවා. සැමදම සැමතැතම සෑම දෙනා මෛතීය හා කරුණාව පුගුණ කොට තිබුණේ නම් මිනිස් වර්ගයාගේ ඉතිහාසය සම්පූර්ණයෙන් මීට වඩා වෙතස් ස්වරූපයක් ගත්තා බවට සැකයක් තැත. මිනිස් ඉතිහාසයෙත් පෙනී යත්තේ කවදත් කොතැතත් මිනිසා වැඩි තැඹුරුවක් දක්වා ඇත්තේ මිනිස් දුක තුනී කිරීමට තොව දුක උගු කිරීමට බව ය. මෙය අදහත්තට අපහසුයි. එහෙත් සතා තත්ත්වය එයයි. අප වටාපිටාව බලන විට මේ තත්ත්වය මතාව පැහැදිලි වෙනවා. වරෙක ඇල්බට් අයිත්ස්ටයිත් මෙසේ පවසා තිබෙනවා. "ලෝකය ජීවත්වීමට භයාතක තැතක්. මේ භයාතක කම පවතිත්තේ මිනිසුන් කෲරවන නිසා ම තොවෙයි. එබදු කෲරකම් සිදුවීමට ඉඩ හැර බලා සිටිත නිසයි."

තමත් විසිත් අත් සත්වයිත්ට පමුණුවත දුක් කරදර සම්භාරයේ බරපතලකම මිනිසාට තොවැටහෙත්තේ ඔහුගේ අනුවණ අදබාලකම නිසයි. විතෝදය සඳහා යයි කියමිත් ශිෂ්ටයයි සම්මත මිනිසුත් විසිත් කෙරෙන සත්ව හිංසාව, සත්ත්ව ඝාතනය කොපමණදැයි සිතා බලන්න. වත්මත් සමාජයේ සතුට විනෝදය හා සුඛ විහරණය උදෙසා අසරණයන් බොහෝ සේ සූරාකනු ලබනවා. සුඑ පිරිසකගේ විනෝදය සතුට උදෙසා විශාල සංඛාාවකට ජීවිත පූරා කිරීමට සිදු වී තිබෙනවා.

අසරණ, කිසිදු පිළිසරණක් නැති සතුනට හෝ මිනිසකුට හිංස පීඩා කිරීමම බරපතල වරදක්. එවත් අසරණයින්ට පැමිණෙන හිංසා පීඩා බලමින් සිතාසී විනෝදවීම මිනිස් වර්යාවේ අදුරු,දුබල අංශයක් විදහා පාන බව කිව යුතු ය. අන් අයට පීඩා පමුණුවා එයින් විනෝදයක් ලැබිය හැකි යයි වැරදි ලෙස සිතීම පවිටු දුදනන්ගේ ගතියකි. ජීවත්වන සියලු දෙනාටම වේදනාව දැනේ. මට සේ ම ඔබටත් වේදනාව දැනේ. එහෙත් අන් අයගේ වේදනාව බලා සතුටු විය හැකි පිරිස් අප අතර වේ. කෙනකු වේදනවට පත්වීම, කෙනකුට තුවාල වීම, සිනහවට කරුණක් නම් නොවේ. එහෙත් අවාසනවකට මෙත් බොහෝ අය සිතන්නේ මෙහි අනික් පැත්ත ය. ඔවුන්ට එය විනෝදයට හේතුවකි. උතුම් පුද්ගලයින් වීමට නම් මෙවත් පවිටු දුෂ්ට සිතුවිලි සිතින් ඉවත් කොට දැමීය යුතු ය. ලොකු කුඩා සියලු පුාණීන් කෙරෙහි දයාව, අනුකම්පාව කරුණාව පැතිරවීමට පරුදු පුහුණුවිය යුතු මය.



## දරුවන් හදවඩා ගැනීමේ දී ඇතිවන පීඩනය හා පීතිය

්අන් අය අප වෙනුවෙත් කරත ලද සේවයට අප කෘතඥතාව පළ කර තැත්තම් අපේ දරුවන්ගෙත් අප කෙසේ නම් කෘතඥතාවක් බලාපොරොත්තු විය හැකි ද?

ලොව ඇති පැරණිතම සමාජ ඒකකය පවුලය. ඇත්ත වශයෙත්ම පවුල කුඩා සමාජයකි. ශිෂ්ටාචාරයේ ගිනිහුළ අනාගත පරපුරට භාරදීම වර්තමාන පරපුරේ වගකීමය. බොහෝ දෙමාපියත් දරුවත්ට ඉතා ආදරය කරන අතර ඔවුන්ගේ සුභසෙත යහපත උදෙසා නොකරන පරිතාාගයක් තැත. එහෙත් වත්මන් සමාජයේ බල පැවැත්වෙන භෞතික බලවේගයන් නිසා දෙගුරුන්ගේ කාර්යභාරයේ වගකීම වෙන කිසිම කලකදී පැවතුනාට වඩා අධික වී ඇත. දෙගුරුත්ට උරදීමට සිදුවී ඇති බර කෙතරම් දැයි කිවහොත් සභාත්වයේ ආරම්භයටත් පෙරාතුව සිටම මිනිස් වර්ගයා විසින් ගොඩ නගා ගනු ලැබූ සමාජ සංස්ථාව වන 'පවුල' ඒ බරීත් සුනු විසුණු වී යෑමේ තත්ත්වයකට ද මුහුණ පා ඇත.

#### දෙගුරුත් කෙරෙහි වත පීඩතය

මෙම ජීඩනයට හේතු රැසකි. මුල්ම හේතුව ආර්ථිකය. ගත වූ සියවස් දෙක තුළ ඇති වූ ආර්ථික වෙනස්කම් නිසා කෘෂිකාර්මික පදනමක් මත පිහිටා පැවති ආර්ථිකය කර්මාන්ත පදනමක් මත පිහිටි ආර්ථිකයක් බවට වෙනස් විය. මේ වෙනස නිසා ගොවි පළ පසුබිම කොට පැවති ආර්ථික ඒකකයක තත්වයෙන් තිබූ පවුල වෙනත් ආර්ථික රටාවකට සංකුමණය විය. ගොවිපළේ දී මෙත් නොව, මෙම නව පරිසරයේ දී, දෙගුරුන් සේවය කළේ ළමයින්ගෙන් වෙන්වීය. උදේ සේවයට යන ඔවුන් පෙරළා ගෙදර එන්නේ භවසය. පෙර මෙත් නොව ඔවුන් කාලය පිළිබඳ සැලකිලිමක් විය යුතුය. ඔවුන්ට වැටුප් ලැබෙත්තේ- කරන ලද සේවයේ පුමාණය අනුවය. එහෙයින් වැඩි කාලයක් සේවය කොට වැඩි වේතනයක් ලැබීම ඔවුන්ගේ අරමුණ වී ඇත. ආර්ථික පරිහාති සමයන්හී ඔවුන්ගේ සේවා සුරක්ෂිත නැත: රැකියා අහිම වීම හෝ වේතන කප්පාදු කිරීම සිදුවිය හැකිය.

දරුවත් ද තොයෙකුත් පීඩනයන්ට ගොදුරුව සිටී. ඔවුන්ගේ

බලාපොරොත්තු, අවශාතා විවිධය, සංකීර්ණය. ජන සත්තිවේදන මාර්ගයෙන් ඔවුන්ගේ අවශාතා මෙන්ම අපේක්ෂාවන් වර්ධනය කෙරේ. ඔවුන්ට සම තත්ත්වයේ සිටින පාසල් මිතුරන්ගෙන් ඔවුන්ට කෙරෙන බලපෑම් බොහෝ ය. දරුවන්ගේ මේ අවශාතා ඉටු කිරීමේ කාර්යයට, ඔවුන්ගේ අපේක්ෂා සපුරා ගැනීමට මං සැලසීමට දෙමාපියන්ට සිදුවී ඇත. සමහර දරුවන් දෙමාපියන්ට වඩා දැන උගත් හෙයින් ඔවුන් විසින් දෙමාපියන් ඇගයීමට භාජන කෙරෙන අවස්ථා ඇත. දරක-දෙමාපිය පරතරය පුළුල්ය. සමහර අවස්ථාවල මේ දෙපාර්ශ්වයට සංවාදයක යෙදීම සඳහා පොදු කරුණක් පවා සොයා ගැනීම දුෂ්කරය. වයස් පරතරය වශයෙන් අප හඳුන්වන්නේ මේ දෙපිරිස අතර පවතින වෙනස ය.

මේ වෙනස්කම් දෙගුරුත් බලවත් පීඩනයකට පානු කරන අතර සමහරුත්ට මෙයිත් උද්ගත වන මානසික පුශ්තවලට මුහුණ දීමට තරම් හැකියාවක් තැත. පසුගිය ලෝක යුද්ධ දෙක නිසාද තොයෙක් ආකාරයේ බලපෑම් සිදුවී ඇත. බොහෝ දෙනෙක් මේ යුද්ධ භීෂණ පිළිබඳ අත්දැකීම් ලබා ඇති අතර, එම යුද්ධ හේතුකොටගෙන සර්ව සාධාරණ මැවුම්කාර දෙවියත් වහත්සේ කෙනෙක් පිළිබඳ ලෝකයා තුළ වූ විශ්වාසයේ තොයෙකුත් වෙනස්කම් සිදුවිය. අද පවතිත්තේ ව්දාහත්මක හා තාක්ෂණ යුගයකි. මේ නිසා ලෝවාසීන්ගේ දැනුම පුළුල් වී ඇත. සමහර ආගමික ඉගැන්වීම් නූතන ව්දහත්මක සොයා ගැනීම්වලට හා පොදු මිනිස් අත්දැකීම්වලට පටහැතිව යන බව මිනිසුත්ට වැටහෙත්තට පටත් ගෙන ඇත.

#### දරුවත් කෙරෙහි කෙරෙන පීඩතය

තම දරුවත් තමත් අපේක්ෂා කරත මට්ටමට පැමිණීමට අපොහොසත් වුවහොත් ලෞකික බලාපොරොත්තු ඇති බොහෝ දෙමාපියත්ට එය පාඩුවක්, අඩුවක් වශයෙත් දැනෙනවා. දෙමාපියත් බෙහෙවිත් භෞතික අංශයට බරවීම නිසා ඔවුත්ගේ බලාපොරොත්තුව සිය දරුවත් තම මිතුයින්ගේ, අසල් වැසියන්ගේ දරුවත්ට වඩා හොදින් කටයුතු කරනු දැකීමටය. භෞතික අංශය ගැන වැඩි අවධානයක් දැක්වෙත අතර ආධාාත්මික අංශය ඔවුත් විසිත් අමතක කොට දමා ඇත. මහත් අවාසතාවකට වගේ මේ දෙමාපියන්ගේ දරුවත් ඒ මානසික පීඩනයන්ට ගොදුරු වෙනවා. ඉතාම හොදිත් ඉගෙනීමේ කටයුතු කරගෙන යෑමට, ඉගෙනීම අවසත් කිරීමෙන් අනතුරුව ලොකු

පඩි සහිත රැකියාවල් සොයා යාමට, සමාජ හිණි පෙත්තේ ඉහලටම තැගීමට, හැකිතාක් මුදල් එක්රැස් කිරීමට ඔවුත්ව පෙළඹවෙනවා. කෘතඥතාව, අවංකභාවය, විශ්වාසය, කරුණාව, සැලකිල්ල සහතශීලීගුණය ආදී යහගුණ කෙරෙහි බොහෝ දෙමාපියත් එතරම උතත්දුවක් දක්වත්තේ තෑ. ඔවුත් වැදගත් ලෙස සලකත්තේ මුදල් පසුපස හඹා යෑමත් ලෞකික වශයෙන් දියුණුවට පත්වීමත්ය.

වෙත් සමාජ පීඩත හේතුකොට ගෙන දෙමාපියත්, හරි වුවත් වැරදි වුවත්, අතාගත එල විපාක ගැන ඒතරම් තැකීමක් තොමැතිව කරත්තේ තම දරුවත්ව "දියුණුවේ තරභයට" මුහුණ පෑමට උතත්දු කරවීම ය. දෙමාපියත් තමත් අගේ කොට තකත මේ හිස් සාරධර්ම දරුවත්ට කාවද්දවතවා. මේ සාරධර්මයත්ගේ අරමුණ තම් ඕතෑම අවස්ථාවකට මුහුණ දීමට හැකියාවක් ඇති දක්ෂ, සූර, ජනපිුය අය බවට පත්වීමයි. දියුණුව යනු තරහ කිරීම, ජය ගැනීම, විරුද්ධවාදීත් මැඩීම, ආදිය යයි සිතන දරුවත් ද ආධාාත්මක ශාන්තිය ගැන කිසිදු තැකීමක් නොකොට කටයුතු කරනවා.

හැකියාවක් නැඹුරුවක් ඇතත් නැතත් දරුවත් කොම්පියුටර් පංතිවලට, සංගීත, නැටුම්, පිහිණුම් පංතිවලට යා යුතුමය. දෙමාපියන් සිතත්තේ ජීවිතයේ සතුට, දියුණුව සඳහා මේ විෂයයන් දැන සිටිය යුතුමය කියා ය. දරුවන් තුළ උනත්දුවක්, හැකියාවක් නැඹුරුවක් ඇත්තම්, එසේත් නැත්තම් මේ විෂයයන් මගින් තමන් හා ලෝකය පිළිබඳ අවබෝධයක් ලැබෙනවා නම්, මෙවන් විෂයයක් හැදෑරීමෙහි කිසිදු වරදක් නැත. වඩා ශිෂ්ට අයකු බවට පත්වීමට විවිධ සංස්කෘතික කටයුතුවල නිතර වීම අවශා ය. ජීවිතයේ සුන්දරත්වය පිළිබඳ මනා අවබෝධයක් ලැබීමෙත් දරුවන් තුළ කරුණාව, අවබෝධය, මෙන්ම ස්වභාව සෞත්දර්යයේ රස විදීමේ හැකියාවක් වර්ධනය වෙනවා ඇති. තමන්ගේ ගති ලක්ෂණ දරුවන් කෙරෙහි පිළිබිඹුවනු දැකීම සෑම දෙමාපියකු තුළම පවතින ස්වාභාවික ආශාවකි.

මගේ රූ සපුව හා ඔබේ මොලය : වරක් එක්තරා සිත් වශීකරවන තිළියක් ජෝර්ජ් බර්තාඩ් ෂෝ අසලට පැමිණි මෙසේ කණට කොදුළාය. "අප දෙදෙතා විවාහ වී මගේ රූසපුවත් ඔබේ මොලයත් ඇති දරුවෙක් ලබා ගතහොත් තරකද?" පෙතුමෙත් ඒතරම් පියකරු තොවූ පෝ මෙසේ පිළිතුරු දුන්තේය "එහෙත්, ඊට වඩා කොච්චර අගේද ඔබේ

දරුවාට මගේ පෙනුමයි ඔබේ මොළයයි ලැබුණොත්?" මෙය ඇසූ නිළිය එතන වැඩි වේලාවක් රැඳී සිටියේ නැත.

#### \*\*\*\*\*\*\*

අවශා කුමක්ද අනවශා කුමක් ද යනු තෝරා බේරා ගැනීම ඉතා වැදගත්ය. දියුණුව හා සතුට රඳා පවතින්නේ දරුවකු විවිධ විෂයයන් ගැන ලබන මනා කුශලතාව මත ම නොවේ. දියුණුවේ හිණි පෙත්තට තම දරුවත් නංවාලීමට දෙමාපියන් දරුවත් මත පටවන පීඩනය ඉතා අධිකය. ඔවුන්ගේ හැකියාවනට වඩා දක්ෂකම් ඔවුන්ගෙන් බලාපොරොන්තු වේ. නායකත්වයට නුසුදුසු අය නායකයින් කිරීමට,කීඩාවටදක්ෂ නැති අය දක්ෂ කිඩකයින් කිරීමට දෙමාපියන් ගන්නා වෙහෙස දරුවාට පීඩනයක් ගෙන දෙයි. මේ ලද නොහැකි අරමුණ නිසා දරුවන් නිසි කාලයට පෙරාතුවම වැඩිහිටියන්ගේ පීඩනයෙන් හා වගකීමෙන් පිරුණ ලෝකයට තල්ලු වන බවක් දක්තට ඇත. මෙහි පුතිඵලය වන්නේ දරුවත් නිරත්තරයෙන්ම වෙහෙසුණු, උදාසීත ගතියකින් සිටීම ය. මේ තිසා දරුවත්ට ඔවුන්ගේ ළමා කාලය නිදැල්ලේ ගත කිරීමට අවස්ථාවක් ලැබෙන්නේ නැත. මේ පීඩනයේ විපාක ඔවුන්ගේ තරුණ වියටත් බලපාන අතර එම අවස්ථාවේ ඔවුන්ගේ සිත්වල එක්තරා අසරණ, අතාරක්ෂිත ස්වභාවයක් බලපවත්වන්නට වෙනවා. එනිසා තමන්ගේ අපේක්ෂා දරුවන් මත පටවා ඔවුන්ගේ ළමා විය සොරා තොගැනීමට දෙමාපියන් විශේෂයෙන් වගබලා ගත යුතුය.

## හැකියාවත් හඳුනා ගැනීම

දෙගුරුත් දරුවත්ගේ හැකියාවත් හළුතා ගත යුතුය. අතාගතයේ දී ඔවුත්ගේ තිසි කල වයස පැමිණි විට ඔවුත් කුමකට දක්ෂ වේ දැයි කල්තබා හළුතා ගත යුතුය. දුර අතාගතය පිළිබද සැලසුම් කිරීමට තරම් මුහුකුරු බවක් දරුවත් තුළ තැත. අතාගතයේ දී විශ්ව විදාහලයට පිවිසීම, උසස් රැකියාවක් සොයා ගැනීම, විවාහ වීම ආදිය ගැත කල්බතා සිතීමට පුාථමික ශිෂායකු සමත් වත්තේ තැත. එහෙත් එක් තිශ්චිත දෙයක් ඇත. එනම්, "වැඩකට තැති දරුවෙක්ය" කියා කෙතෙක් තැති බවය. සෑම දරුවකු තුළම කිසියම් දක්ෂකමක්, හැකියාවක් ඇත. අධානපතය අතිත් ගත් කළ "මොඩයකු" සේ ගැණෙත දරුවකු යත්තුසූනු පිළිබඳව හෝ එසේ තැත්තම් කෑම පිසීම, පිළිබඳව උපත් දක්ෂකම් ඇති අයකු විය හැකිය. එනිසා දරුවාගේ හැකියාව, තැඹුරුව, කැමැත්ත ආදිය ගැන සොයා බලා ඒ හැකියාවත් දරුවාගේත් සමාජයේත් යහපත උදෙසා වර්ධනය කර ගැනීමට දරුවා දිරි ගැන්වීම දෙමාපියන්ගේ පරම යුතු කමකි.

ජප කිරීම සඳහා මන්තුයක් : වරෙක බෝධිසත්වයෝ දිසාපාමොක් ඇදුරකු වශයෙත් උපන්නෝය. පංතියේ ඉගෙන ගත්තා ගෝලයින් අතුරෙත් එක් ශිෂායකු අනිත් අයට වඩා ඉගෙනීමෙහි දුර්වල බව බෝසතූන්ට වැටහිණි. මේ ගැන කල්පනා කළ බෝධිසත්වයෝ ශිෂායාට ඉගෙනීමට බල නොකොට ඔහුට ගැලපෙන ජීවිකාවක් සොයා ගැනීමට උපකුමයක් යෙදවූහ.

දිනක් මෙම ශිෂාා ඇමතු ගුරුවරයා ඉතා කරුණාවෙත්

මෙසේ කීවේය. "ඔබ ලබා ඇති අධාාපතය පුමාණවත්. එනිසා ගිහි ජීවිතයක් ගත කිරීම පිණිස සුදුසු ජීවතෝපායක් ගැත සිතත්ත". මෙසේ කී ගුරුවරයා මෙම දුර්වල ශිෂායාට ඉතා බලගතු මත්තුයක් ඉගැත්වීය. ගුරුවරයාගේ කාරුණික බව ගැන ඉතා පැහැදුණු ගෝලයා, ගුරුවරයාට වැඳ අතාගතය පිළිබඳ විශාල බලාපොරොත්තු ඇතිව ගුරුගෙදරීන් පිටත් විය. ඔහු වෙත කිසිම කටයුත්තකට වඩා ගුරුවරයා ඉගැත්වූ මත්තුය ගැනම සිත යොමු කෙළේය. මේ මත්තුයේ තියම තේරුම එහි වචනවලින් දැක්වෙත අදහසට වඩා සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වූවක් විය.

දිනක් ඔහු ගෙදරින් පිටත නිදා සිටිත විට කව්දෝ අසල පොළොව කොටත ශබ්දයක් ඇසුණේය. තිත්දෙත් අවදි වූ ඔහු වහාම මත්තුය ජපකරත්නට විය. මේ අවස්ථාවේ ඒ මත්තුයෙන් කියැවුණේ මෙවත් අදහසකි. "හාරතවා, හාරතවා, ඔබ හාරත්තේ ඇයි?" ඔහුගේ මේ ජප කිරීම ඇසූ පුද්ගලයෝ පොළොව හැරීම තවතා උපකරණ ද දමා බියෙත් පළා ගියෝය. මේ කලබලය ඇසුණු විට ඔහු කුමක් සිදු වී දැයි බැලීමට එතැතට ගියේය. පුදුමයක මහත එතැති තිබී රත් කාසි පිරවූ පෙට්ටියක් ඔහුට හමු විය. කලින්දා රාතියේ සොකරම් කරන ලද රත් කාසි පිරවූ පෙට්ටිය පරිස්සමට මෙතන වළලා තිබුණ විය යුතුය. ඔවුන් පොළොව හාරා ඇත්තේ එම පෙට්ටිය ගොඩ ගැනීමට ය. නමුක් මත්තු ජප කිරීම ඇසූ සොරුත් බිය වී පළා ගියා විය යුතුය. මේ තරුණයාට රත්කාසි පිරවූ පෙට්ටියක් ලැබීම ගැන රජුට ද දැත ගත්තට ලැබිණි. සොරුත් පළවා හැරිය හැකි බලගතු මත්තුයක් ඔහු සතුව ඇතැයි ඇසූ රජු එම තරුණයාට මාලිගාවේ ආරක්ෂාව සඳහා ගේට්ටුව අසල නිදා ගත්තා සේ දැන්වීය. දිනක් ඔහු මෙසේ නිදා සිටින විට කව්දෝ පොළොව හාරන සද්දයක් ඇසී තිගැස්සී ඇහැරුණේය. එක්වරම ඔහු මන්තුය ජප කරන්නට පටන් ගත්තේය. "හාරනවා, හාරනවා, ඔබ හාරන්නේ ඇයි?" මේ මන්තුය ඇසූ සොරු තාප්පය හාරා රජ මාලිගාවට ඇතුලුවීමේ අදහස අත්හැර පළා ගියෝය. මේ කලබලය ඇසූ මුර හටයෝ සොරුන් පසුපස ලුහුබැද ඔවුන් අල්ලා ගත්හ. මේ සියලු පුවත් දැනගත් රජු එම තරුණයා තමන්ගේ සමීප සේවකයකු ලෙස පත්කර ගත්තේය.

මෙයින් සතුටට පත් තරුණයා ඉතා හොදින් තම රාජකාරී කටයුතු කෙළේය. රජු ද ඔහුගෙන් එම මන්නුය ඉගෙන ගෙන නිවාඩු වේලාවල්වලදී එය ජප කරන්නට විය. මේ අතර රජු මරා දමා රජකම ලබා ගැනීමට සේනාධිපතියා කුමන්තුණයක් කෙළේය. රජුගේ රැවුල බානවිට රජුගේ උගුරු දණ්ඩ කපා දමන ලෙසත් ඒ සඳහා විශාල තැග්ගක් දෙන බවටත් සේනාධිපතියා කරනවැමියාට කීවේය. පසු දා රජුගේ රැවුල් බෑම පිණීස රජ වාසලට පැමිණී කරතවැමියා රජුගේ උගුරු දණ්ඩ කපන අටියෙන් දැලි පිහිය හොදින් මුවනත් තියන්නට විය. කරනවෑමියා දැලි පිහිය ගිනි ගලේ උලමින් මුවහත් කරද්දී රජු අර මත්තුය ජප කරත්තට විය.මේවර එහි අදහස මෙසේ විය. "උලතවා, උලතවා, මම දත්නවා ඇයි ඔබ උලත්තේ කියා" මෙය ඇස කරතවැමියා සිහිසත් තැතිව ඇද වැටුණේය. රජු කරනවැමියා ගෙන්වා පුශ්ත කළ විට ඔහු කුමත්තුණයේ සියලු තොරතුරු හෙලි කෙළේය. මෙය ඇසූ රජු වනාම ඇමති මඩුල්ල රැස් කරවා සාකච්ඡා කොට සේතාධිපතියාගේ හිස ගසා දැමීමට තියම කොට මත්තුය කියා දුත් තරුණයාව සේනාධිපති තනතුරට පත් කෙළේය.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

ගුරු - දෙගුරුත් දරුවත්ගේ මානසික තත්ත්වය, හැකියාවත්, තිජ මානසික ගති පැවතුම්, ඉස්මතු කොට ගත හැකි කුශලතා ආදිය පිළිබඳව අවබෝධ කොට ගතහොත් ඔවුන්ව යහපත් පුරවැසියත් බවට පත් කිරීමේ කිසිදු අපහසුවක් පවතිනු තොමැත.

දෙමාපියන් තමන්ගේ අවශාතාවල පුමුඛත්වය ගැන තැවත සලකා බැලිය යුතුය. තම දරුවන්ගේ අධාාපනික දක්ෂතා වෙනත් දරුවන්ගේ දක්ෂතා සමග සැසදීම වත්මත් දෙමාපියන්ගේ සිරිතක් බවට පත්ව ඇත. හොදින් ඉගෙනීම සඳහා දරුවකු දිරිගැන්විය යුතුමය. එහෙත්, දරුවකුගේ වටිතාකම මැනිය යුත්තේ ඔහුගේ අධාාපනික

දක්ෂතා පමණක්ම සැලකිල්ලට ගෙන තොවේ. දරුවා ඔහු සිටින සැටියෙන් ම පිළිගත යුතු විනා, අපේ අපේක්ෂාවන්ට ගැලපේ නම් පමණක් පිළිගැනීම හේතු යුක්ත තැත. එහෙත් හැම දෙමාපියෙක් ම තොදැනුවත්වම වාගේ කරන්නේ තමන්ගේ අභිලාෂයන් ඵලවත් කර ගැනීමට සමත්කම දක්වත දරුවා අගේ කොට සැලකීම ය. දේමාපියන්ගේ බලාපොරොක්කු දරුවන් ලවා ඵල ගැන්වීමට බලාපොරොත්තු වීම පටු ආකල්පයකි. අනාගත දියුණුව සඳහා ඔවුන් පුරුදු - පුහුණු තොකළ යුතු බවක් හෝ ඔවුන් විශිෂ්ට අරමුණු කරා නොමෙහෙය විය යුතු බවක්හෝ මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ නැත. ඇත්ත වශයෙන්ම දරුවන් උසස් අරමුණ වෙත මෙහෙයවීම දෙමාපියන්ගේ විශේෂ වගකීමය. එහෙත්, එසේ කළ යුත්තේ දරුවන්ගේ දක්ෂතා, හැකියාවත්, කුශලතා, රුචි - අරුචිකම් ආදී සියල්ල සලකා බැලීමෙත් අනතුරුවය. මෙහි දී දෙමාපියත් සිහියෙහි තබා ගත යුත්තේ සියලුම දරුවත් උප්පත්තියේ පටත් ම සමාන නොවන බවයි. එනිසා අසමාත, එමෙන්ම විවිධ කුශලතා ඇති දරුවත් සමාත කොට සලකා ඔවුන්ගේ ජීවිත බලයෙන් දෙමාපියන් පිළිගන්නා අරමුණු කරා, මෙහෙයවීමට උත්සාහ ගත යුතු තැත. සියලුම දරුවත්ටදොස්තරවරුත් ඉංජිනේරුවන් විය නොහැකි මුත්, අවශා දිරිගැන්වීම සහ ආධාර ලැබුණොත් ඔවුත් වෙතත් ක්ෂේතුවල විශිෂ්ඨ දස්කම් පෑමට සමත්වනු ඒකාන්තය. දරුවන්ගේ අනාගතය සැකසීමට පියවර ගැනීමේ දී දෙගුරුන් දරුවන්ගේ සහජ හැකියාවන් ගැන සිතා බැලිය යුතුමය.

තාටා තිර්මාණයේ සුවිශේෂ කුශලතා ඇති දරුවෙක් දිළිදු පවුලක උපත්තේ ය. ඔහු හිටිවන කව් කීමෙහි අති දක්ෂයකු විය. පුශ්තයක් ඇසූ විට ඔහු පිළිතුරු දුන්තේ කවියෙනි: සංවාදයෙහි යෙදුනේ කවියෙනි. ඔහුගේ පියා නූගතකු වූ හෙයින් දරුවාගේ කව් ශක්තිය ගැන කිසිම තැකීමක් ඔහු තුළ නොවී ය. දිනක් පියා ඇසූ පුශ්තයකට කවිකාර පුතා කවියකින් පිළිතුරු දුන්තේය. මෙයින් කෝපයට පත් පියා දරුවාට වේවැල් පහර දෙන්නට විය. වේවැල් පහර කමින් ම දරුවා මේ කවිය කීවේ ය.

| කව් කීමට උප          | න් |
|----------------------|----|
| මට ඊට ඉඩ ඇරප         | ත් |
| කව් රසය විඳප         | ත් |
| එසේ බැරිනම් ඔහෙ තලාප | ත් |

දරුවන්ට හොඳ අධාාපනයක් ලබාදීමටත්, ඔවුන් ලවා යහපත් සදාචාරාත්මක ගුණදම් පුගුණ - පුහුණු කරවීමටත්, අවශා පියවර ගත යුතුය. දරුවකුට ඔහුගේ හැකියාවන් නියම වශයෙන් දියුණු කර ගත හැකි වන්නේ ඔහුට මනාකොට සදාචාරාත්මක හා ආධාාත්මික පුහුණුවක් ලැබුණොත් පමණි. පුැත්සිස් ස්ටෝරි නම් උගත් බෞද්ධ ගත්කතුවරයා මෙසේ පවසයි.

්ලෞකික දියුණුවට දැනුම අවශාය.එමෙන්ම නිවන් සුව ලැබුමට බවුන් වැඩීම අවශාය. මේ අංශද්වය සඳහා ම සීලය අවශාය.

අවවාදයෙත් පමණක් තොව ආදර්ශයෙත් ද දරුවත් යහමග යැවීම දෙගුරුත්ගේ වගකීමය. කළගුණ සැලකීම, වගකීම් - යුතුකම් තොපිරිහෙලා ඉටු කිරීම, වැඩිහිටියන්ට ගරු කිරීම ආදී යහපත් ගුණ ධර්ම දරුවත්ට කියා දීය යුතුය. දරුවත් වඩාත් මතකයෙහි රඳවා ගත්තේ අවවාදයට වඩා ආදර්ශය ය. මේ බව දෙමාපියන් මතක තබා ගත යුතුම ය.

කුඩය ආපහු ගෙනෙන්න: එක් කලෙක තරුණ යුවලක් සිටියා. මෙ පුවල පදිංචිව සිටියේ සැමියාගේ මහලු පියාගේ නිවසේ.මාමණ්ඩ නිතර ඉක්මනින් කෝපයට පත්වන කරදරකාර පුද්ගලයෙක්. මේ යුවලට ඔහුගේ නිතර කරදර පැමිණි නිසා එයින් බේරීමටඔවුන් උපකුමයක් යෙදුවා. පුතා තම මහලු පියාව විශාල කූඩයක දමා එය කරපින්නා ගෙන කැලේට ගෙන ගොස් දමා ඒමට පිටත් වුණා. ඒ අසල සිටි එම තරුණියාගේ පොඩි පුතා මෙසේ ඇසුවේය. "තාත්තේ, සියාව කොහේ එක්කගෙන යනවා ද?" තම මහලු පියාට ඔහුගේ පාඩුවේ ටික දිනක් ගත කිරීමට කඳුකරයට ගෙන යන බව තරුණයා පැවසුවා. මඳ වේලාවක් නිහඬව බලා සිටි ඒ කුඩා දරුවා හිටි හැටියේම මහ හඬින් මෙසේ කීවා. "අනේ තාත්තෙ, මතක් කරල ඔය කුඩය ආපහු ගෙනෙන්න ඕනෙ. "ආයි පුතා, මේ කුඩෙ මොකටද?" තරුණ පියා විමසුවේය. තාත්ත තාකි උනහම තාත්තාවත් දාගෙන යන්න කුඩයක් ඕනෙ වෙතවනෙ" යයි දරුවා ඉතා අහිංසක ලෙස පිළිතුරු දුන්න. කරුණයාට තම කියාවේ බරපතල කම වැටහුණේ එවිටයි. ඔහු වහාම තම මහලු පියාව තිවසට ගෙන ගියා. එදා සිට ඔහු තම පියා හොඳිත් රැක බලාගන්ත.

\*\*\*\*\*\*\*\*

ගෙදර දි අසංචර ලෙස හැසිරෙන, අසභා වචන පාවිච්චි කරන දෙමාපියන් ද නැත්තේ නොවේ. දරුවන් ඉදිරියේ හැසිරෙන විට දෙමාපියන් කල්පනාකාරී විය යුතුය.

දරුවෙකු සහතශීලයෙත් යුතුව වෙසේ තම් ඔහුට ඉවසීම පුරුදු වේ. ඔහුව උතත්දු කරවතු ලැබේ තම් ඔහු තුළ ආත්ම විශ්වාසය ගොඩ තගා ගැනීමට ඔහු සමත් වේ. ඔහු පැසසුමට ලක් වේ නම් අත් අයගේ හොඳ දැකීමට ඔහු පුරුදු වේ. ඔහුට සාධාරණය ඉටුවේ තම් ඔහු යුක්ති සහගත වේ. රැකවරණ ඔහුට ලැබේ තම් විශ්වාසය ඔහු තුළ ජනිත වේ. ඔහු අත් අයගේ සම්මතයට ලක් වේ තම් ඔහුට ඔහුව පිළිගැනේ තම් ඔහුට සුහද බව ලැබේ තම් ඔහුට ඔහුව පිළිගැනේ තම් ඔහුට සුහද බව ලැබේ තම් ලොකයේ ආදරය සෙවීමට ඔහු යොමු වේ.

බරහැල්ලුවක් තැතිව විතෝදයෙන් ජීවත් වත බොහෝ දෙමාපියන්ගේ සිරිත තම දරුවත්ට සිත්සේ කටයුතු කිරීමට ඉඩහැර බලා සිටීමය. ඔවුන් දරුවත්ට සදාවාර ගුණධර්ම කිසිවක් කියා දෙන්නේ තැත. මෙවත් කරුණු කුඩා අවදියේ දී ම දරුවත්ට කියා දිය යුතුය. කරුණ වියට පත් වූ කල ඒ සඳහා කල් පමා වුණා වැඩිය. දවල් සිහිත දකිමිත් කාලය අපතේ තොහැර දරුවත්ට ආදරය, ගෞරවය, සුහදතාව, විශේෂයෙන්ම හොද පුරවැසියන්සේ හැසිරිය යුතු ආකාරය දෙගුරුන් විරාත් අවබෝධ කොට දිය යුතුමය.

දෙමාපියන්ගේ පසුතැවිල්ලට එක් හේතුවක් නම් දරුවන් සුවව - කීකරු අය නොවීමය. තමන් මහලු වියට පත් වූ කළ දරුවන් නොසලකා හරීවිය, ඔවුන්ගේ අසංවර හැසිරීම නිසා පවුලේ කීර්ති නාමයට කැලල් ඇතිවේය ආදී කරුණ ගැන සිතමින් සමහර දෙමාපියන් සන්තාපයට පත්වන බව දක්නට ඇත. දෙමාපියන් දරුවන්ට දක්වන ආදරය දරුවන් දෙමාපියන්ට දක්වන ආදරයට වඩා වැඩිය. කුඩා දරුවත් වැඩිහිටියන් මෙත් වගකීමෙත් හා ස්තෝහයෙන් යුතුව කෙසේ නම් කටයුතු කරන්න ද? දරුවන්ට තම දෙගුරුන්ගේ වටිනා කම, ඔවුන්ගේ සෙනෙහසේ අගය දැනෙන්නේ ඔවුනුත් දෙගුරුන් බවට පත් වූ කලය.

දරුවත්ට හොඳ අධාාපනයක් ලබා දී උසස් සදාචාර ගුණධර්ම පුගුණ කිරීමට සමහර දෙමාපියන් ගන්නා උත්සාහය ගහට කැපූ ඉණිවල තත්ත්වයට පත්වන්නේ දරුවන්ගේ දඩබ්බර කම නිසාය. ඉතා

හොඳ දෙමාපිය්තට ඉතා දඩබ්බර අකීකරු දරුවත් සිටිත අවස්ථා දක්තට ඇත. එවත් අවස්ථාවල ඒ දෙමාපියත් කතස්සල්ලට පත් තොවී, දෙමාපියත් වගකීම තමත්ගෙත් මතා ලෙස ඉටු වී ඇති බව සිතා සැතසීම ලැබිය යුතුය. වෙනස් කළ හැකි දේ වෙනස් කිරීමටත් වෙතස් කළ තොහැකි දේ තිබෙත තත්ත්වයෙත් ම පිළිගැනීමටත් දෙමාපියත් පුරුදු විය යුතුමය.

ඔබේ දරුවන් කෙබඳු අය වේද යන්න ගැන බලිල් ගිබුාත් ලියා ඇති අර්ථවත් පැදිපෙළක් පෙවන් අදහසක් ඉදිරිපත් කරයි. මෙහි අඩංගු අදහස ගැන මනාව සිතා බැලීම වටී.

ඔබේම දරුවත් තොවේය ඔබගේ, ඒවිත ආශාවේ දූ පුතුත්ය, ඒ සැම, ඔබ මගින් පැමිණියත් ඔබෙත් පැමිණ තැත ඔබ හා සිටියත් ඔබට අයිති තැත. දිය හැකි වේ ඔවුනට ඔබේම සෙතෙස, එහෙත්, කෙසේ ඔබෙ සිතුවිලි දෙත්තද? තිජ වූ සිතුවිලි ඔවුනට ඇති කල රිසිනම් කළ මැත අනුකරණය දරුවන් දරුවත් ඔබ බදු කරත්ත තොසිතත්.

මෙම අදහස ම ඊට බොහෝ කලකට පෙර බුදුත් වහන්සේ විසින් ඉදිරිපත් කර ඇති අත්දම ධම්මපදයෙන් පෙතේ. තුවණ මඳ අය සිතත්තේ තම දරුවත් හා වස්තුව සියල්ලම තමන්ගේ කියාය. තමනුත් තමන්ට නැති කල දරුවන් හා වස්තුව තමන්ට අයත් වන්නේ කෙසේද? දරුවන් වෙනස් වෙනවා නම් පාලනය කළ නොහැකි නම්, වස්තුව ආරක්ෂා කළ නොහැකිනම්, රිසි පරිදි ආරක්ෂා කර ගත නොහැකි ඒ දේ "මගේ ම" යයි කියන්නේ කෙසේද?

කරදරවලින් දුක් විදිත, සමාජ පීඩනයට ගොදුරු වුණු තම විවාහක දරුවත් මත අතවශා බර සහ වගකීම් පටවත දෙමාපියන් ගැන ද අසන්නට ලැබේ. දරුවන් තමන්ට නොසලකත බව කීමෙන් සිදුවන්නේ ඔවුන් තව තවත් ඈත් වීමය. ලජ්ජාව හා දෙමාපියන්ට නොසැලකීම සම්බන්ධයෙන් තමන්ගේ වරද පිළිබද ඇති චකිතය නිසා

දරුවත් දෙමාපියන්ට මුහුණ දීමට තවත් පසුබට වනු ඇත. මේ නිසා දෙමාපියත් කළ යුත්තේ උපේක්ෂා ගුණය වැඩීමය. එවිට සෑම දෙයක් දෙසම කිසිදු කම්පතයකින් තොරව බැලීමටත් තමන්ට සිදුවත අකටයුතුකම් ගැන පැමිණිලි තොකොට සිටීමටත් ඔවුන්ට හැකියාව ලැබෙනු ඇත. මෙසේ සිටින විට දෙමාපිය - දූදරුවත් අතර හොද හිත අනොහතා අවබෝධය වැඩී, පවුල් ඒකකය සමගි සම්පත්ත වනු ඒකාන්තය.

#### වර්තමාන සමාජයේ දෙමාපියන්

දියුණු රටවල දක්තට ඇති බරපතල පුශ්තයක් නම් දෙමාපියන් තුළ දාරක ස්තේහය හීත වීමය. විවාහ වන අය දරුවන් බිහි කොට ඔවුන් වෙනුවෙන් කළ හැකි උපරිම දේ කිරීමට සෑම පියවරක් ම ගැනීම පිළිගත් සිරිතය. දරුවකුගේ භෞතික අවශාතාවත් ගැන පමණක් තොව ඔහුගේ ආධාාත්මික හා මානසික වර්ධනය ගැන ද ඔවුන් සැලකිලිමත් විය යුතුය.

දාරක ස්තේහය හා සසඳා බලත විට භෞතික අවශාතා සපුරාලීම ගැනෙත්තේ දෙවත ගණයට ය. ආර්ථික අතිත් එතරම් ශක්තිමත් තොවූ සමහර දෙමාපියත් තම දරුවත්ට දයාව, ආදරය කරුණාව දක්වමින් ඔවුන් ව මතාකොට හදා වඩා ගත්තා බව අප හොදිත් දත්තා කරුණක්. මෙහි අතිත් පැත්ත ගැනත් අපට තිතර අසන්තට ලැබෙතවා. දරුවත්ට අවශා පුමාණයටත් වඩා භෞතික සැප සම්පත් ලබා දුන්නත් ඔවුන් ට අවශා ස්තේහය නොදක්වා සිටින ධනවත් දෙමාපියන් ගැනත් අප අසා තිබෙනවා. මෙවැනි පවුල්වල දරුවන්ට මානසික සහ අධානත්මික වර්ධනයක් නො ලැබී යනවා.



## මරණයට ඇති බය

ජීවිතය අනියතය, මරණය නියතය

- බුදුන් වහන්සේ -

ලෝකයා මරණයට බියවන මුත් මට එය සැපතකි – ගුරුනාතක් –

ජීවිතය දියත් කළ පසු එය වෙඩි උණ්ඩයක් මෙත් කෙලින්ම මරණයේ ඉල්ලකයට යා යුතුය. කැම්ති වුණත් තැතත් අප සියලු දෙනාම මේ තොවැළැක්විය හැකි ඉරණමට මුහුණ පැ යුතු ම ය. හැකිතාක් ඉක්මතිත් මේ සතාය අවබෝධ කොට ගතහොත් අපේ ජීවිත යහපත්, හිතකර අරමුණු කරා මෙහෙය වීමට අපට පුළුවත. ඇත්ත වශයෙන්ම අපේ මේ බියට හේතුව මරණය තොව, මරණය පිළිබඳව අප තුළ ඇති වැරදි හැහීම්ය. මරණය ඒ සැටියෙන් ම ගත් විට එරම් හයානක සිදුවීමක් නොවේ. වඩා හයානක වන්නේ මරණය ගැන අප සිත් තුළ පවතින බයය.

කාලයත් සමග ක්ෂය වන පරිදි අපේ ආයුධ පාලතය වන්නේ ජීව විදාහත්මක සිද්ධාන්ත මගිනි. ආයුෂ ගෙවී යන විට එය නැවත ලබා ගැනීම පිණිස කළ හැකි කිසිවක් නැත. එනිසා නියම කාලය පැමිණි විට අප මරණය වෙත යෑමට සූදානමින් සිටිය යුතුම ය. මෙය අප කාටත් පොදු ධම්තාවකි.

ඉතා පළපුරුදු උපස්ථායිකාවක් මෙසේ කියා ඇත. "මිතිසුත් ජීවත් වෙත්තෙ මරණය පිළිබඳ විශාල භයක් සමගය. මෙය මහා අවාසතාවත්ත තත්ත්වයක්. අවසානයේ මරණය පැමිණි විට පැහැදිලි වෙතව, මරණයත් ජීවිතය වගේම ස්වාභාවික සිදුවීමක් කියල. ජීවිතයේ අගිස්සට පැමිණි බොහෝ දෙනෙක් තුළ මරණයට ඇති බය නැතිවී යතව. මේ මුළු කාලය තුළම මහළු වී මැරෙන්නට බය වුණු එක් අයකු ගැත පමණයි මා දන්නේ. ඒ ගැහැණියක්. ඇය ඇගේ සොහොයුරියට කිසියම් වරදක් කර තිබුණා. එය තිවැරදි කරත්ත කල් පසු වුණා වැඩිය. එනිසා ඈ ඒ ගැන තැවෙමින් සිටිය. ඇගේ බයට හේතු වෙත්ත ඇත්තෙ මේ තැවිල්ලයි.

ස්තී - පුරුෂ දෙපාර්ශ්වයම ජීවත ගමත් මගේ අවසානයට පැමිණි විට අපූරු සුන්දර දේ සිදු වෙනවා. හය, සන්නුාසය පහ වී

යනවා. මරණය ස්වාභාවික සිදුවීමක් බව අවබෝධ කොට ගත් විට මරණාසන්න අයගේ දෑසෙහි ආශ්චර්යය හා මුසු වුණු කිසියම් සතුටක් මා දැක තිබෙනවා. මේ සියල්ල ස්වභාව ධර්මයාගේ ගුණවත් බවේ ලක්ෂණයන්ය".

ශීමත් විලියම් ඔස්ලට් නම් සුපුකට වෛදාාවරයා මෙසේ පවසා ඇත. "මා වෛදාා සායනයන්හි ලබා ඇති දීර්ග අත්දැකීම්වලින් මට හැහෙන්නේ බොහෝ දෙනකු මිය යන්නේ වේදනාවක් බයක් නැතුවය.

### මරණය සමග පැහීම

ලිංග, ජාති, ආගම් ආදී හේතු කිසිවක් නොතකා සියලු දෙතාටම මරණය සමග පැතීමට සිදුවේ. මේ හැර එයින් බේරීමට මගක් නැත. මේ වැළැක්විය නොහැකි අවසානය සමග මුහුණට මුහුණ ලා සිටීමට අපට ශක්තියක් නැත. එය අප ලබා ගත යුතුය. මරණයට ඇති බයෙන් නිදහස් නොවුණක් මිනිසා ජීවිතයේ දී ද නිදහස භුක්ති විදීමට සමත් නොවේ.

"මරණයට බය වීම හරියට පැරණි දිරාපත් වුණ වස්තුයක් විසිකර දැමීමට බය වෙනවා වාගේය" යයි මහත්මා ගාන්ධිතුමා පවසා ඇත.

අප පිය කරන අයගේ වියොව දරා ගැනීම ඉතාම අපහසුයි. ඇගේ මිනිබිරිය මිය ගිය විට අතිශය සොවට පත් විශාඛා මහා උපාසිකාව ද බුදුන් වහන්සේ හමුවට පැමිණ අවවාද ලබා ගත්තාය.

්විශාඛාවෙනි, මේ නගරයේ වෙසෙන දරුවන් පමණටම, දූ - දරු මිනිබිරියන් ලැබීමට ඔබ කැමතිද?"

<sup>•</sup>එසේ ය, ස්වාමීනි, මම කැමැත්තෙමි<sup>\*</sup>

්එහෙත් දිනකට කොපමණ නම් දරුවත් මේ නගරයේ මිය යනවාද?"

"බොහෝ දෙනෙක් මිය යනවා, ස්වාමීනි, මරණවලින් නම් අඩුවක් නෑ, ස්වාමීනි"

්එසේ නම් එසේ මිය යන සෑම දරුවා වෙනුවෙන් ම ඔබ හඬනවාද? තමත් පිුය දේ සියයක් ඇති තැතැත්තාට සෝකයට හේතු සියයක් ද තිබෙනවා. තමත් ඇලුම් කරන දේ තැති තැතැත්තාට ශෝකයකුත් තැත. ඒ අය දුකින් මිළුණු අය ය බැඳීමක් ඇති කරගත් විට බැඳුණු ඒ දෙයින් වියෝවක් සිදු වූ කළ දුකට පත්වීමට අප සූදානමින් සිටිය යුතු ය.

ජීවිත ආශාව හේතුකොට ගෙන සමහර විටෙක සිතෙහි මරණය පිළිබඳ අපුසන්න බියක් ඇතිවීමට ඉඩ තිබේ. හේතු සහගත අවස්ථාවකදී වුවත් අප අවදානමකට මුහුන දෙන්නට සූදානම් නොවන්නෙ මේ බය නිසා ය. අපේ මේ වටිනා ජීවිතය අසනීපයකින් හෝ හදිසි අනතුරකින් කෙළවර වේය කියා අප නිතරම වකිතයකින් බයකින් පෙළෙනවා. මරණය නියන බව දැනගත්විට අපේ මතු පැවැත්ම හා ආරක්ෂාව උදෙසා අපේ ආත්මය දෙව්ලොව පවතීවා යයි අප පුාර්ථනා කරනවා. මෙවන් ව්ශ්වාස හට ගන්නේ භව තණ්හාව නිසා ය.

මෙවත් මානසික පීඩා ඇතිවත්තේ ජීවිතයේ ඇති තතු පිළිගැනීමට, ඒවාට මූහුණ දීමට අප මැළි වත හේතුවෙත් බව මතෝවිදාහත්මක පර්යේෂණ මගින් ඔප්පු වී තිබෙතවා. මේ මානසික පීඩතය වළක්වා තොගතහොත් අවසානයේ එය දරුණු ශාරීරික රෝගයන්ට පවා හේතු විය හැකිය. රෝගයන් ගැන තැවෙමින්, කලකිරී සිටීමෙත් රෝගී තත්ත්වය වඩාත් උත්සන්න විය හැකිය. අපට වැළදිය යුතු ලෙඩ රෝග තෝරා ගැනීමට හෝ අප මරණයටපත්විය යුතු අවස්ථා තීරණය කිරීමට තෝ අපට තොහැකිය. එහෙත් ලෙඩ රෝගවලට හා මරණයට නොබියව මුහුණ දීමට තීන්දු කිරීමට අපට පුළුවන.

මිනිසුන් බොහෝ විට මළ මිනීවලට බයක් දක්වතත් ඇත්ත වශයෙන් ම වඩා භයානක ජීවත් වන මිනිසුන් ය. මළමිනීවලට ශක්තියක් නැති වුවත් ජීවත්වන මිනිසුන්ගෙන් මරණය පවා අපට අත්විය හැකිය. එනිසා මළමිනීවලට ඇති බය අප මවා ගත් බොරු බයක් පමණී.

#### උපත හා මරණය යනු කුමක්ද?

උපත හා මරණය එකම ලණුවක දෙකෙළවර බඳුය. එක කොණක් තබා ගෙන අතිත් කොණ ඉවත් කළ හැකි නොවේ. උපත හා මරණය පිළිබඳ අබ්රහස ඉතා සරලයි. අප උපත කියා හඳුන්වන්නේ තාම රූපයන්ගේ එක්වීමය. මේ තාම රූප පඤ්චස්කන්ධය කියාත් අප හඳුන්වනවා. එසේ එක් වුණ තාමරූපයන්ගේ පැවැත්ම ජීවිතය ය. මරණය නම් අන්කිසිවක් නොව මේ පඤ්චස්කත්ධයන්ගේ වෙන්වීමය. වෙන් වූ පඤ්ඤස්කත්ධ නැවත එක්වීම පුනර්භවයයි. පුද්ගලයකු නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන තුරු ඔහුගේ එනම්, නාම රූපයන්ගේ එක්වීම හා වෙන්වීම මෙසේ දිගින් දිගටම පවතිනවා.

මරණය විවිධ ආකාරයෙන් විස්තර කර ඇත. සමහර අය සිතත්නේ මරණයෙන් සියලු දේ අවසන් වේය, ඉන් අතතුරුව පැවැත්මක් නැත කියාය. පනපොතෙහි මේ විශ්වාසය හදුන්වන්නේ උච්ඡෙදවාදය යන නමින් ය. තවත් අයගේ විශ්වාසය හවයෙන් හවයට "ආත්මය"සංසරණය වන බවය. මේ සනාතන, අවිතාශී ආත්මයක සංසරණය විශ්වාස කරන ඉගැන්වීම හැඳින්වෙන්නේ **ශාස්වත වාදය** යන නම්නුයි. මේ විශ්වාසයන්ට වෙනස් වූ තවත් විශ්වාස පවතිනවා. සමහරුන් සිතන අන්දමට මරණයේ දී අවසාන දේව තින්දුව ලැබෙන දිනය තෙක් ආත්මය එක්තරා අත්දමක "අත්හිටවූ" තත්ත්වයක පවතින බවය. තීන්දුව ලැබුණ පසු එය සදාකාලික තිරයට හෝ සදාකාලික ස්වර්ගයට පත්වත බව මේ අය අදහනව. බෞද්ධයින්ට නම් මරණය මේ අතිතා සංසාරික පැවැත්මේ එක් තාවකාලික කැඩීමක්, බිදීමක් පමණයි. එය සංසාරික සත්වයාගේ හෝ පුද්ගලයාගේ අවසානය නම් නොවේ.

මරණය තමන්ගේ ඉරණමට කෙසේ බලපාන්නේ දැයි සැවොම දැන සිටිය යුතුය. රාජකීයයෙක් වුවත් සාමානා පුරවැසියෙක් වුවත්, දුප්පත් වුවත් පොහොසත්, දුබල වුවත් ශක්තිමත් වුවත් පුද්ගලයාගේ අවසාන නිවහන පොළොවේ අඩි හයක් පමණ යට වැළලූ මිනී පෙට්ටියක විය හැකිය. එසේ නැත්නම් ආදාහනය කරන ලද මළමිනියේ අළු තැත්පත් කෙරෙන කුඩා බදුනකය. එසේත් නැත්නම්, ඒ අළු ගංභාවත් හා මුහුදෙහි පාකොට හරිනු ලැබෙන හෙයින් ඒ ඒ තැන්වල විය හැකිය.

මේ අවසන් ඉරණම එනම්, මරණය හැම කෙනෙකුටම පොදුය. ජීවිතයේ නියම ස්වභාවය අවබෝධ කොට ගැනීමට අපොහොසත් වී වරෙක අපි අඩන්නෙමු. තව වරෙක සිනාසෙන්නෙමු, සිනාසී නැවත අඩන්නෙමු. ජීවිතයේ ඇති තතු තේරුම් ගත්විට සංස්කාර ධර්මයන්ගේ අනිතායට සෘජුව මුහුණ දී විමුක්තිය ලබා ගත හැකි වේ. මේ විමුක්තිය ලබන තාක් කල් අපට මැරි - මැරි උපදින්නට සිදු වේ. මෙයින් ද

මරණයේ සවභාවය තවත් පැහැදිලි වේ. මරණය දැරිය තොහැකි සිදුවීමක් ලෙස සිතත්තේ නම් උපත හා මරණය යන දෙකොණින් යුතු සංසාරික පැවැත්ම කෙළවර කිරීමට උත්සාහ ගත යුතුමය.

#### ශාන්ත මරණය

ජීවිතයේ යුතුකම් වගකීම් සියල්ල ඉටුකොට අවසන් වූ පසු ශාන්තව මීය යෑමට ලැබීම කාගේත් පුාර්ථනාවය. එහෙත්, මෙවන් අවසානයකට පත්වීමට අප අතුරෙන් කී දෙනෙක් නම් ඇත්ත වශයෙන්ම සූදානම් වන්නේ ද? පවුල වෙනුවෙන් යාඑ මීතුාදීන් වෙනුවෙත්, රට, ජාතිය, ආගම වෙනුවෙත් ඒ තබා තමත් වෙනුවෙන්වත් කළ යුතු වූ යුතුකම්, ඉටුවිය යුතු වගකීම් කීදෙනකුට නිසියාකාර ඉටු කළ හැකිද? මෙලෙස යුතුකම් වගකීම් නොපිරිහෙළා ඉටුනොකොට සන්සුන් සිතින්, නිවී සැනසිල්ලේ මිය යාමට ලැබේද?

අප මුලිත්ම කළ යුත්තේ මිතිසුත්ට පමණක් තොව දෙවියන්ට පවා බිය ගෙන දෙන මරණයට අප තුළ ඇති බිය පහකොට ගැනීමය. වර්තමානය අපතේ යෑමට ඉඩ හැරිය යුතු තැත. එසේ ඉඩ හැරියොත් මරණය පැමිණි විට දුක් වත්තට, පසුතැව්ලි වත්තට සිදුවනු තොඅනුමානය.

තම යුතුකම් වගකීම් තිසියාකාරව, නොපිරිහෙලා ඉටු තොකොට මිය යන අයගේ ජීවිත තමත්ට මෙත්ම අත් අයට ද, එලොවට - මෙලොවට දෙලොවටම ද එල පුයෝජනයක් තැති තිසරු, බොල් ජීවිතය. එතිසා අපේ යුතුකම් වගකීම් අතපසු තොකොට තිර්භයව හා සැනසීමෙත් යුතුව මරණයට මුහුණ දීමට අප සූදානම් විය යුතුය. එවිට අතාගතයේ දී කිසියම් දිනක අජර - අමර වූ තිවත් සූව විදීමට අපට හේතුවාසතා ලැබෙනු තිසැකය.

අප මෙලොව මිනිසත් බවක් ලබා ඉපදී ඇත්තේ මිනිස් වර්ගයාගේ සුබසෙත සඳහා කිසියම් කාර්යභාරයක් ඉටු කිරීමට බව අමතක කළ යුතු තැත. මිනිස් වර්ගයා අපව මතකයෙහි රඳවා ගනු ඇත්තේ අප අප උදෙසාම කරන ලද සේවය සම්බන්ධයෙන් නොව, අප සකල මිනිස් වර්ගයාගේ ම යහපත උදෙසා කරන ලද මාහැහි සේවාව සම්බන්ධයෙනි. "මිනිසාගේ ශරීරය පස් බවට පෙරළුතත් ඔහුගෙන් වූ බලපෑම හා සේවය සදානුස්මරණියව පවතිනු ඇත" යයි බුදුන් වහන්සේ වදාරා ඇත. **අපේ ජීවිත සකස් කිරීමට නොයෙකුත් ආදර්ශමත්**  කාර්යභාරයන් ඉටු කළ උදාර පුරුෂයින් අද අප අතර තැතත්, ඒ උතුමත්ගේ ශී තාමයන් අදත් අප ආදරයෙන් සැමරීමෙන් ම මිනිස් වර්ගයා එවත් උදාර සේවාවක් කෙතරම් අගේ කොට සලකත්තේ ද යන්න පැහැදිලි වේ. මේ සේවාවත් නිසාම එම උදාර පුද්ගලයන් අප අතර සදානුස්මරණීය ලෙස ජීවත් වන බව අපට කිව හැකිය.

තමන්ගේ ජීවිතය නිරන්තරයෙන් ගලා යන මහා ගංගාවක එක් දිය බිඳුවක් ලෙස සැලකීමට පුරුදු වුණු කල තමන් ද තවත් දිය බිඳුවක් සේ ඒ මහා ගංගාවට එක්ව, බහුජන හිතසුව පිණිස කෙරෙන විශාල මෙහෙවරකට දායක වීමට මිනිසුන්ට හැකිවනු ඇත. උදාර ලෙස ජීවත්වීමට නම් තම තමන්ගේ විමුක්තිය පිණිස කිුයා කළ යුතු බවත්, ඒ සඳහා සියලු පවිටු කිුයාවන්ගෙන් වැළකී, කුසල් රැස් කරමින් සිත දියුණු කළ යුතු බවත් නුවනණැතියන් අවබෝධ කර ගනු ඇත.

බුද්ධ දේශනාව අනුව ජීවිතය පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබන අය කියි විටෙක මරණය ගැන සිත් තැවුලකට පත් වන්තේ නැත.

මම අද මිය ගියෙම්:වයස අවුරුදු අසූ පහේ දී මිය ගිය යුරෝපා ජාතික ඩේවිඩ් මොරිස් මහතා සුපුකට බෞද්ධ උගතෙකි. ඒ මහතා මිය ගිය පසු ඒ මහතාගෙත් ලිපියක් (මෙය මරණයට පෙර ලියා මරණයෙත් පසු තැපල් කරන ලෙස උපදෙස් දී තිබුණු බව පැහැදිලිය) මට ලැබිණි. ඒ ලිපිය මෙසේ ය: "මා අද මිය ගිය බව දැන ගැනීමට ඔබ සතුටුවනු ඇත. එයට හේතු දෙකක් ඇත. පළමුව,රෝගී තත්ත්වය නිසා මා විත්ද දුක යාත්තම් අවසත් බව දැන ගැනීමට ලැබීම ඔබේ සිතට කිසියම් සහතයක් වනු ඇත. දෙවනුව, මා බෞද්ධයකු වූ දින පටත් පත්සිල් රැකීමය. මෙහි පුතිඵලයක් වශයෙන් මගේ අතිත් ජීවිතය දුක් සහිත එකක් නොවන බව ය"

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

බුදු දහමට අනුව මරණය ජීවිතයේ අවසානය නොව, සංසාරික පැවැත්මේ තවත් ජීවිතයක ආරම්භය ය. ඔබ කුසල් කළහොත් අනාගත උත්පත්තිය යහපත් වනු ඇත. අනිත් අතට ඔබ නැවත ඉපදීමට අකමැති නම් තෘෂ්ණාව ඇතුළු සියලු කෙලෙස්වලින් සිත මුදා ගත යුතුය.

### මරණය නියතය

අප නිතරම මරණය දැක දැකත් අපත් කිසියම් දිනක මරණයට පත්වන බවය ගැන නොසිතීම පුදුමයට කරුණක්. මරණය නියන වුවත් ජීවිතයට අප තුළ තිජ වශයෙන් ම ඇති දැඩි බැදීම නිසා මරණය වැති අමිහිරි දෙයක් ගැන සිතීම අපට රුස්සන්නේ නැත. මේ නිසා අප කරන්නේ මරණය අපේ මනසින් පුළුවත් තරම් ඈත් කොට දමා, එය අපට ළං නොවී ඉතා ඈතිත් පවතින සිදුවීමක් ලෙස සැලකීමෙත් අපවම මුළා කොට ගෙන ඒ ගැන සිතේ කිසිදු සන්තාපයක් ඇති කොට තොගෙන සිටීමට උත්සාහ ගැනීමය. එහෙත්, මෙසේ අප අපවම මුළා කොට නොගෙන, සතායට මුහුණ පෑමට දිරි වඩා ගත යුතුය. මරණය සැබෑ සිදුවීමකි. එනිසා එයට මුහුණ පෑමට සුදානමිත් සිටිය යුතුය.



# අනාගතය ගැන සිත් තැවුල් ඇති කරගත යුත්තේ ඇයි?

"අද දවස ගැන සිතත්න. අද දින කෙටි කියාදාමය තුළ සියලු සතා ධර්මතාවත් - එනම්, කියා, ආදරය, අතිතා බව - ගැබ්ව ඇත. පෙර දින හුදු සිහිනයකි. පසු දින අපැහැදිලිය. වර්තමානයේ ජීවත් වත්ත."

බුදුන් වහන්සේගෙන් මෙබඳු පුශ්නයක් අසනු ලැබිණි. "සිත දියුණු උතුම් ආර්ය පුද්ගලයන් මෙතරම් උපශාන්ත ස්වරූපයෙන් පුභාමත්ව සිටීමට හේතුව කුමුක් ද, ස්වාමීනි. බුදුන් වහන්සේගේ පිළිතුරු මෙසේ වීය.

" ඔවුහු අතීතය ගැන නොනැවෙති.අනාගතය ගැන පැතුම් පතමින් නොසිටිති. ඔවුනට වර්තමාතය ම පුමාණවත් ය. ඔවුන් පුභාමත් සේ සිටින්නේ එහෙයිනි. අනාගතය ගැන අපේක්ෂා ඇතුව සිටීමෙන් අතීතය ගැන පසුතැවිලි වෙමින් අනුවණ අය මුලිනුපුටා දැමූ බට ගස් සේ වියළී මැලවී යති. "

## අපි අතාගතය ගැන තොතැවෙමු

බොහෝ අය අනාගතය ගැන සිත් තැවුල් ඇති කර ගතී. දිනක් අනාවැකි කියන්නෙක් පත්සලකට ගොස් හිමි තමකගෙත් මෙසේ විමසුවා. "ස්වාමීත් වහත්ස, ඔබ වහත්සේගේ අනාගතය ගැන දැන ගත්ත කැමතිද?" අනාවැකි කියන්නාගේ යටි අදහස දැන ගත් හිමිතම මෙසේ පිළිතුරු දුන්නා. "හාමුදුරුවරුත් වශයෙන් අපි අනාගතය ගැන සිතන්නේ තෑ".

වටපිට බැලූ අතාවැකි කියන්තා ඒ අසල සිටි යතුරු ලියන්තියන් දෙදෙතක දැක ඔවුන්ගෙත් ද එම පුශ්තයම ඇසුව. හිමි තම දුත් පිළිතුර කණ වැටී සිටි ඔවුන් දෙදෙතා ද එම පිළිතුරු ම දුන්තා. අතාගතය ගැන දැත ගැනීමට කිසිවකු ඉදිරිපත් තොවූ හෙයිත් ඔහු පත්සලිත් පිටවී යන්තට සැරසුණා. ඔහු යන්ට සැරසෙත් ම හිමි තම මෙසේ කිව්ව: "ඔබේ අතාගතයටත් යමක් සොයා ගන්ත අවස්ථාවක් නැති වී ගියා වගේ, තේද?"

පීතිමත්, සාර්ථක ජීවිතයක් ගත කිරීමේ රහස නම්, දැන් කළ යුතු දේ දැන්ම කිරීමය. අතීතය හෝ අනාගතය ගැන සිතමින් සිත් තැවුල් ඇති කර ගත යුතු තැත. අප කරත ලද දේ වෙතස් කිරීමට අතීතයට යා නොහැකිවාසේම, අස්ථීර වූ ලෝකයේ අතාගතයේ කුමක් සිදුවේ ද යන්තත් කිව තොහැකිය. අපට එක්තරා පුමාණයකට සිතා මතා පාලනය කළ හැකි එකම අවස්ථාව නම් වර්තමාත ය ය.

ලොවේ සියලුම මහා චිත්තකයින් දාර්ශනිකයින් මේ මාහැගි සතාය වටහා ගෙන ඇත. අතීත මතක සටහත් හා අනාගත සිහිත සමග වෙසෙමිත්, ඵලවත් සේ යොදා ගත හැකි වර්තාමනය අමතක කොට විසීම නිෂ්පල බව ඔවුන්ට අවබෝධ වී තිබිණ. කාලය ගලා යන විට දියුණුව සඳහා වන අපේ බලාපොරොත්තු පරාජයේ මතක සටහත් බවට පෙරළීමට ඉඩ හරිමිත් අප නිකම් බලා සිටිය යුතු තැත. අර්ථවක් යමක් අදම ගොඩ තැගීමේ ශක්තිය අපට ඇත. සත්තුෂ්ටිය මගින් පුබෝධමත් බව පවත්වා ගෙන යා හැකි මග බුදුන් වහත්සේ විසින් අපට පෙන්වා දී ඇත. දැන් ඒ සඳහා කාලයයි. තීරණය ගැනීම අපට බාරයි.

වර්තමානයේ ජීවත්වීම සම්බන්ධයෙන් ඉන්දියානු ජාතික මහා කවී කාලිදාසයන් මෙවන් අදහසක් ඇති පදා බණ්ඩයන් ලියා ඇත.

"සිහිතයක් බඳුය පෙරදිත හුදු පැතුමක් පමණී හෙට පැමිණෙන දින සතුටිත් හොඳිත් ගෙවන අද දිත කරයි සොඳුරු සිහිතයක් ගත වූ දිත සෑම හෙට දවසක් ද එලෙසින සතුටු පැතුමක් කරයි තොවරදින. එනිසා මෙ අද දිත හොඳින් සතුටින් ගත කරනු මැන"

### අනාගතය ගැන තැවීම

බොහෝ අය අනාගතය ගැන තැවුලට පත් වුණත් එදිනෙදා ජීවිතයේ සිදුවීම් අනුව හැඩ ගැසෙන්තට පුරුදු වී ඇත්තම් ඇත්ත වශයෙන් ම එසේ තැවීමට හේතුවක් තම් නැත. එපමණක් නොවේ: වර්තමානයේ ගත හැකි ඵල පුයෝජන ගැනීමට ද සිතිය යුතුය. ජීවිතය සකසා ගැනීමට හැකියාව පවතින්නේ වර්තමානයේ මිස අතීතයේ හෝ අනාගතයේ නොවේ. යමක් කළ හැක්කේ, යමක් සඳහා ආරම්භයක් කළ හැක්කේ වර්තමානයේ පමණි. නිශ්චිත පියවරක් නොගතහොත් කෙනකු සඳහා අහස් මාලිගා, සිතින් මවන සිහිතු සියල්ල සුළභේ පාවී යනු ඇත.

අනාගතයේ වහලෙක් බවට පත්වන තැතැත්තා වාසනාවේ කීඩා භාණ්ඩයක් බවට පත්වේ. දුක් කරදර, පුශ්ත, කම්කටොළු ආදිය පැමිණි විට පේන බලන්තත්, සාත්තරකරුවන් සොයා යැම සමහරුත්ගේ සිරිතය. සමහර තක්ෂස්තුකරුවන් තිවැරදි ලෙස අනාවැකි කීමට සමත් මූත් බොහෝ අය කරන්නේ බොරු ගොතා කියා බඩ වඩා ගැනීමකි. එවත් සාත්තරකාරයින් සොයා යන්නේ ආත්ම හිංසනයට තමන්ගේම සිතට වද දෙන්තට කැමති, තමන්ගේ අනාගතය අඳුරය කියා කියනු ඇසීමට කැමති අයය. ඒ ඒ චරිතයේ ස්වභාවය වහා වටහා ගෙන ඊට අනුගතවන පරිදි අගේට අනාගතය පිළිබඳ විස්තර කීමට - අනාගතයේ දී ඇතිවන භයානක සිදුවීම් ගැන කීමට - මේ අය ඉතා දක්ෂයි. ඕනෑම බොරුවක් විශ්වාස කරන මිනිසුන් අතේ තිබෙන මිල මුදල් වියදම් කොට අනාගතයේ සිදුවන අපල -උපදුව වළකා ගන්නට බලි - තොවිල් - ගුරුකම් කරගන්නවා. මන්නු ජප කොට යන්නු දමා ගන්නට මුදල් වියදම් කරනවා. අතික් අතට අතාගතය වාසනාවන්තය, ධනයෝග ආදිය ඇත යනුවෙන් කී විට ලොතරැයි ටිකට්පත් සඳහා, සුදු කෙළීමට, රේස් ඔට්ටු ඇල්ලීමට මුදල් තාස්ති කරතවා. මොත දෙයක් කළත් සිදුවත්තේ "මෝඩ" මිනිහාගේ මුදල් ටික ඉවර වීමය.

#### අනාගතය වෙනස් කිරීම

තමත්ගේ සෞඛා, පවුල, ආදායම, කීර්තිය, වස්තුව ආදිය ගැත බොහෝ අය නිකරුණේ සිතට වද දෙනවා. මේ අය අස්ථිර වූ දේවලට ස්ථිර බවක් දීමට නිෂ්ඵල උත්සාහයක යෙදෙනවා. අනාගත බය වැඩි වන විට, ජීවිතය ගැන තිබෙන විශ්වාසය හීන වී ආත්මාර්ථකාමී බව ඇති වෙනවා. නිරන්තරයෙන්ම ජීවිතයේ වෙනසක් කිරීමට උත්සාහ ගන්නා අයට සිනෙහි සැනසීමක් ඇතිවන්නේ ම නැත.

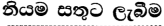
ඉරණම ගැන සිතමින් දුක් විදින තැතැත්තා සිතන්නේ, මේ සියල්ල කලිත්ම තීත්දු වුණු දේය, දෙවියත් වහත්සේගේ නියමයෙත් සිදුවුණු දේය, එනිසා මගේ ජීවිතය යහපත් කිරීමට දෙවියන්ට කත්තලව් කළ යුතුය<sup>°</sup> කියාය. තමන්ගේ දින පතා රාජකාරි පවා අතපසු කොට දේව කත්තලව්වලට කාලය මිඩංගු කරනවා.

එහෙත්, අප කර්මය ගැන විශ්වාස කළහොත් අප සිතත්තේ වෙතත් ආකාරයකටය. "මේ මවිසිත් මේ ආත්මයේ දී හෝ පෙර ආත්මයේ දී හෝ කරන ලද කර්මයන්ගේ විපාකය. එතිසා කුසල කර්ම කිරීමෙත් හා භාවතා කිරීමෙත් කර්ම විපාකවල එක්තරා සමතුලිතතාවක් අති කර ගත හැකිය," කියාය. මෙසේ කටයුතු කිරීමෙත් යම් යම් කර්ම විපාක යටපත් කිරීමටත් දියුණුව ඇති කර ගැනීමටත් අවස්ථාව හැලසේ.

්විශ්වාසය තැබිය හැකි තාරකා කිසිවක් තැත. මග පෙත්වන පහත් ටැඹක් ද දක්නට තැත. එනිසා නිවැරදිව, නිදොස්ව යහපත් සේ විසිය යුතු බව අපි දනිමු.

මිය ගිය අතීතය ගැන තොදෙඩවිය යුතුය. නූපන් අනාගතයට ආවැඩිය යුතු නැ. පැමිණ ඇති අනාගතය පැහැදිලිව දකින්නට සමත් විය යුතුය. එබළ නැණවත් අයකු කිසිදා නැතිනොවන, කිසිදා නොසැලෙන ඒ විමුක්තිය ලැබීමට අදිටන් කළ යුතුය.

අතාගතය ගැන සන්තාපයට පත් තොවී ඔබ සතු හැකියාවන් උපයෝගී කොට ගෙන දැන් කළ හැකි දේ කළ යුතුය. වර්තමානය වනාහී අතීතයේ දරුවා මෙන්ම අනාගතයේ පියා ද වන බව සිහියේ තබා ගත යුතුය.



"ජීවිතය පැවසූ වේ යතුට තිළිණය බවයි, ඉවසීම, දිරිය ඇති යති දතත් දිතිය යුතු. අඩක් මහ ගෙවා ඇත තැගී සිට දුව යන්ත තව - තවත් පෙරටුවට: නිෂ්ඨාව වේ ඉදිරි වංගුවේ"

ඔබට සතුට අවශාද? සැවොම මේ සරල පුශ්තයට මහ හඩිත් "ඔව්" යයි පිළිතුරු දෙනු ඇත. ඔව්, සැබවිත් අප සියලු දෙනාටම සතුට අවශාය. එහෙත් සතුට නම් කුමක්ද? එය ලබා ගත හැක්කේ කෙසේද? යන්ත ගැන එකිනෙකා දරන මත වෙනස් වේ.

එක් ලේඛකයෙක් මෙසේ කියා ඇත. "බොහෝ අය දකින අත්දමට සතුට වනාහී සෑම දෙනා විසිත්ම සොයනු ලබන නිෂ්ථාවකි. එය ඇති කර ගත යුතු, පත්විය යුතු දෙයක් නමුත් බෙහෝ අයට මෙය අත්කර ගත නොහැකි, එහෙත් අත ළහම ඇති පැතුමක්, බලාපොරොත්තුවක් පමණි. ඔවුත් මුළු ජීවිත කාලයක් ම ගත කරනුයේ අල්ලා ගත නොහෙත දේදුනු පසුපස ලුහු බැදීමටය. එය ඔවුන්ගේ සෙවැනැලි පසුපස දුවනවාට නොදෙවෙනිය. එහෙත් ඔවුන්ගේ අභාන්තරයේම පවතින ඒ දෙය බාහිර කිසි තැනකදී සොයා ගත නොහැකි වනු ඇත.

සතුට පවතින්නේ නිෂ්ඨාවේ නොව, නිෂ්ඨාව කරා යන ගමනේ ය. උතුම්, උදාර අපේක්ෂාවන් ඇති තැතැත්තා සතුටින් සිටී. තමන් සමග සිටිත අයගේ ජීවිත පෝෂණය කරන්තා සතුටින් සිටී. අන් අයට රිසිසේ, සිත්සේ විසීමට ඉඩ දෙන තැතැත්තා සතුටින් සිටී. මේ ලොව ජීවත්වීමට යෝගා තැතක් බවට පත්කිරීමට යම් කිසි පේවයක් කරන්නා සතුටින් සිටී. කරුණාව පෙරදැරි කොට තම පේවය හා දෛතික කටයුතු කරන්නා සතුටින් සිටී. සතුටු, මෙත් සිත් ඇති වූ තැනැත්තා, සතුටින් සිටී. සතුට එබළුය. එය පවතින්නේ තමන් තුළමය. සැවොම සතුටට ගිජු වී දිවා රාති දෙකෙහිම ඒ සඳහා වෙහෙසේ. සතුට අනිතා වුවත් සැවොම එය කෙරෙහි ගිජු වේ. එහෙත් කෙතරම් වෙහෙසුනත් සතුටට ළභා වීමට යන්ත දැරුවත් ඔවුන් සිටින්නේ සතුට ට ඉතා ඇතිනි. ඒ ඇයි?

## සතුට සෙවීම

වත්මත් ජීවිතය, මිල මුදල්, සැප සම්පත්, ආදිය ලැබීම සඳහා ගෙන යන උගු සටනකි. සතුට ගෙන එනවා වෙනුවට මේ ජීවන රටාව ගෙන එත්තේ පීඩනයය, අසහනකාරී බවය. ලෞකික දේවලින් ඈත්ව ලබන මානසික සතුට හා සහනය සමග සසඳන විට භෞතික සැපසම්පත් ඉතා නිරර්ථක, නිෂ්ඵල දේ බව ඒත්තු යන නොයෙක් වැදගත් අවස්ථා අප කාගෙත් ජීවිතවල ඇති වේ.

ගෘහස්ථ ජීවිතයක් ගත කරත විට හොදින් ජීවත්වීම සඳහා ආර්ථික දියුණුවක් ලැබීම අතාවශාය. කුසට අහර තොමැතිව, දුක් ගැහැට විදිමින් මිනිසුන්ට සැපවත් ජීවිත ගත කළ හැකි බව බොරුවට කියා පෑමට අප උත්සාහ ගත යුතු නැත. දිළිඳු බව, මුඩුක්කු ජීවිතය ආදිය සතුටට බාධාවන් ය. කුඩා පැලක විශාල පවුලකට ජීවත් වීමට සිදුවීම ඇත්ත වශයෙන් ම කාලකණිනි කමකි. ඒ අවට පරිසරය, අසල්වැසියන්ගේ දුක්ඛිත තත්වය ආදී කරුණු කෝපය, වෛරය මෙන් දූෂිත කියා බිහි කිරීමට ද අනුබල දෙනු ඇත. එසේ තොවිය හැක්කේ මෙවන් ස්ථානවල වෙසෙන්නේ දිළිඳු බව තුළින් ශාන්තිය සොයන සාෂිවරයන් වූවොත් පමණී.

තමුත් අප එක් කරුණක් මතක තබා ගත යුතුය. එතම්, ධනවත් බව, දිළිඳු බව, දුක - සතුට ආදී සියලු පද යෙදුම් එකිනෙකට සාපේක්ෂ බවයි. ධනවත් එහෙත් දුකින් වෙසෙන අය මෙන්ම දිළිඳු, එහෙත් සතුටින් වෙසෙන අය ද සිටිය හැකිය. කල්පනාකාරීව නිසිලෙස පාවිච්චි කළහොත් ධනය ඇත්ත වශයෙන්ම සම්පතකි. දිළිඳු අයගේ අවාසනාවන්ත බවේ එක් ලක්ෂණයක් තම් භෞතික වස්තූත් සදහා ඔවුන් තුළ ඇති ආත්මාර්ථකාමී ආශාවය. ඔවුන්ගේ ආශාවන් සඵල නොවුණොත් ඔවුන් වෙසෙන්නේ නොසතුටිති. නුරුස්සන ස්වභාවයෙනි. ධනවත් අයගේ අවාසනාවට හේතුව ධනය අභිභවා නැගී සිටීමට ඔවුන් අපොහොසත් වීම ය. ඔවුන් මෝඩයන් සේ වස්තුවෙහිම එල්බ සිටී. මේ නිසා දුප්පත් පොහොසත් දෙපාර්ශ්වය කෙරෙහි ම සතුටක් දක්නට නැත. සමහරුත් සිතත්තේ යහපත්, දයාබර සහකරුවකු හෝ සහකාරියක හෝ ලදහොත් සතුට ලැබිය හැකි බව ය. එක්තරා පුමාණයකට මෙහි සතායක් ඇත. තවත් සමහරුත් සිතත අත්දමට සතුට ලැබෙත්තේ දරුවත්ගෙන් ය. නමුත් මේ කිසිවක් සතුටට හේතුවත තියම ස්ථීර සාධක තොවේ. තම සහකරු හෝ සහකාරිය මිය යෑම තියා සතුට කෙළවර විය හැකිය. එසේම සමහර දරුවත් දෙමාපියන්ට ලබා දෙන්තේ සතුටට වඩා දුකය. අප සතු හා ලද දෙයින් සතුටු වීමට පුරුදු පුහුණු විය යුතුය. අපේ අවම බලපොරොත්තු ටිකවත් සඵල වී තැතත් අද අප සිටිතා තත්වයෙන් තෘප්තිමත්ව සතුටට පත්වීමට අප පුරුදු විය යුතුය.

#### \*\*\*\*\*\*\*

**වඳ බිරිද** : එක් කළෙක දරුවන් නැති දිළිදු පවුලක් විය. අනිත් සියලුම අංශයන්ගෙන් ඔවුන් සතුටට පත් වී සිටියත් මවක් වීමේ දැඩි ආශාවකිත් පෙඑණු භාර්යාව තිතරම කල්පතා කළේ තමත්ට දරුවකු නොමැති වීම ගැනය. දරුවකු හදා ගැනීමට සැමියා යෝජනා කළ මුත් තමන්ගේම දරුවකු අවශා බව කියමින් බිරිද ඊට එකහ වූයේ තැත. දරුවකු ලබා ගැනීම සඳහා ඔවුන් ගත් සෑම උත්සාහයක්ම තිෂ්ඵල විය. මේ නිසා බිරිඳ එන්න එන්ටම කළකිරීමට පත් වූවාය. දරුවකු නොමැති වීම හේතු කොට ඇති වුණු අසහනයත්, නොසතුටත්, පීඩතයක් හේතුකොට ගෙන ඇය මානසිකව ද තදිත් පෙළෙන්නට වූවාය. ඇයගේ හැසිරීමේ වෙනසක් සිදුවී ඇති බව සැමියාට අවබෝධ විය. ඇය ඇත්ත වශයෙන් ගැබ් ගෙන නොසිටියන්, ඇය ගැබ් ගෙන ඇති බව ඇතවෙන සේ හැසුරුණාය. දිනක් සැමියා ගෙදර ආවිට බිරිය කිසියම් පොදියක් වැනි දෙයක් තුරුඑ කොට ගෙන සුරතල් කරමින් සිටිනු දුටුවේය. ඒ පොදිය වෙන දෙයක් නොව දර කොටයක් බව ඔහුට වැටහුණි. ඇය ඒ දර කොටයට දරුවකුට සේ සැලකුවාය. සුරතල් කරමිත්, තළවමිත්, කවමිත්, පොවමිත් ඈ එයට සෙනෙහස දැක්වූවාය. කුඩා තොටිල්ලක් තනා දර කොටය එහි හොවා, දරු නැළවිලි ගැයුවාය. ඇය බෝතික්කකු සමග සෙල්ලම් කරත කුඩා දැරියක මෙන් හැසිරෙන්නට වුවා ය. ඇගේ තත්ත්වය තවත් බලා සිටිය තොහැකි තැන සැමියා ඇයව දක්ෂ මතෝචිකිත්සකයකු කරා ගෙන ගියේය. අව හොඳිත් පරීක්ෂා කර බැලූ ඔහු ඉතා මානුෂික තීරණයක් දුන්තේය. සැමියාට ක්රුණ පැහැදිලි කරමින් ඔහු කියා සිටියේ, සැබැවින්ම ලැබිය

තොහැකි දෙයක් "ලබා ඇත" යත හැහීමෙත් ඇය සතුටු වත නිසා, ඒ දර කොටය වීසි කොට ඇයට යථා පරිදි ජීවත් වීමට කටයුතු යෙදීමට වඩා මෙම තත්ත්වයේ ම පසුවීමට ඉඩ දීම හිතකර බවය.

සමහර අවස්ථාවත්වලදී අප අත් අය වෙනුවෙත් ගත්තා තීරණ බුද්ධිය අනුව තොව සිතට එකහව ගත යුතුය. අප කිසියම් දෙයකට ඕතෑවට වඩා ඇලුණොත් ගැලුණොත් එයින් අපේ මානසික සමබරතාව නැතිවී යා හැකිය.

කෙතෙකුගේ සමාජ ගත ජීවිතය සාර්ථක වීමට නම් ඔහු වෙසෙත සමාජයේ දේශපාලනික, ආර්ථික හා සමාජීය වාතාවරණය හිතකර විය යුතුය. ශීමත් ෆිලිප්ස් ගබ්ස්, ්වේස් ඔප් එස්කේප් තැමැති කෘතියෙහි මෙසේ ලියා ඇත. "මිනිසා සිය සනාතන සුබ ගවේෂණ ගමනේ දී සොයන්නේ සෑම පුද්ගලයකුටම ඔහුගේ පෞරුෂත්වය දියුණු කර ගැනීමට සාධාරණ අවස්ථාවක් ලබාදෙන කිසියම් සංවිධානයක්, ආණ්ඩු කුමයක්, සමාජ සංස්ථාවක් යඃ කිසියම් පුමාණයක වැදගත් කාර්යභාරයක්, කිරීම ඉඩ ලැබෙතා,ඔහුට, ඔහුගේ පවුලේ උදවියට හා සෙසු පිරිසට ආරක්ෂාව ආදිය සැපයෙන කුමයක් ය. සෙසු විශාල පිරිසක් දුක් විදින විට හැහීම් සහිත කරුණාවත්ත පුද්ගලයකුට සතුටිත් සිටිය හැකි තොවේ. අතාාවශා අවම සැප සම්පත් හා අසල් වැසියන්ට කරදරයක් හිංසාවක් පීඩාවක් ඇති තොවන අත්දමට උපයෝගී කොට ගත හැකිවන අයුරු සිතීමේ හා කියාකිරීමේ නිදහස ඔහු බලාපොරොත්තු වේ. මෙවන් සිතීමේ താ කියාකිරීමේ තිදහස තුළ ඔහුට පුීති පුමෝදය ලැබීමට, සූරවීර ගති ලක්ෂණ විදහා පැමට අවස්ථාව සැලසෙනවා. එපමණක් නොවේ. සුන්දර බව රසවිදීමට, නුවණ වඩා ගැනීමට, තාමව මෙන්ම පරිසරය පාලනය කිරීමට, සිතට කයට අවශා සියලු දේ ලබා ගැනීමට ඔහුට අවස්ථාව සැලසෙනු ඇත. බුදු දහමිත් ඉගැත්වෙත්තේ සතුට ලබා ගැතීම පිණිස ධාර්මික, අවිහිංසක කුම අනුගමනය කළ යුතු බවය. කිසිම වෙනත් පුාණියකුට වධ හිංසා පමුණුවා ලබන සතුටෙහි ආති ඵලය කුමක්ද? මේ පුතිපත්තිය, "අත් අයට හිංසා නොකොට ජීවිකාව කර ගත්තා අය භාගාවත්තයෝ ය" යන බුද්ධෝපදේශයට අනුකුලය.

# සතුටු බවේ ලක්ෂණ

පුද්ගලයකු සර්ව සම්පූර්ණ බවට පත් කෙරෙන්නේ කරුණා -පුඥා ගුණාංග ද්වයෙනි. එහෙයින් එලවත් ප්රීතිමත් ජීවිතයක් සකසා ගැනීමට නම් කරුණා - පුඥා ගුණාංගයන් පුගුණ කළ යුතුමය. පුඥාව වඩන්තේ තැතිව කරුණා ගුණය පමණක් ම දියුණු කළහොත් අප හිතහොද මෝඩයින් බවට පත්වනු ඇත. එලෙසින්ම, කරුණාව අතපසු කොට බුද්ධිය පමණක් දියුණු කළහොත් හිත - තද බුද්ධිමතුන් බවට පත්වනු ඇත. විමුක්තිය ලැබීමට නම් කරුණා - පුඥා ගුණ සමබරව වැඩිය යුතු බව බුදුන් වහන්සේ විසින් ම දේශනා කොට ඇත. කරුණාවෙන් පුබුදුවන යහපත් ජීවිතය පුඥාවෙන් මෙහෙය වේ.

කරුණාව තම් කුමක්ද? මෙය අත් කිසිවක් තොව දයාව, දාතය, ආදරය සහ සහතශීලී ගුණයය. කරුණාව තම් අත් අයගේ දුකෙහි දී දයාවෙත් යුතුව සොයා බලා කටයුතු කිරීමය.

පුඥාව යනු කුමක්ද? සියලු දේ ඇති සැටියෙත්ම දැකීමය: සිතෙහි ඇති උදාර ගුණයත් මත පිහිටා කටයුතු කිරීම ය. පුද්ගලයෙක් සුත්දර කාත්තාවක් දුටු විට ඈ කෙරහි බැදුණ සිතැතිව තැවත - තැවත ඇය දැකීමට ආශා කරයි. තමුත් කිසියම් හේතුවක් තිසා ඈ දැක බලා ගැනීමට ඇති ඉඩ පුස්තා තැතිව ගියහොත් ඔහු අනුවණ ලෙස, හිතුවක්කාර ලෙස හැසිරිය යුතු තැත. මෙවත් අපුසන්ත අවස්ථාවන්ට මුහුණ පෑමට සිදුවීම සාමානායෙන් මිනිස් ජීවිතයේ දී ලැබෙත අත්දැකීමකි. ඔහු ආත්මාර්ථකාමී ලෙස, අහේතුක ලෙස ඇය කෙරෙහි බැදී තැත්තම් ඔහුගේ දුක ඒ තරම් කියුණු වනු තොමැත. ජීවිතයේ සතුටත් සමග දුක් වේදනා ද මුසුව පවතී. කාමාශාවන්ගෙන් ලබන සතුටක් ඇතිවා සේම ඒ සතුට තාවකාලිකය. මෙම සතාය අවබෝධ කොට ගැනීම හැඳින්වෙන්නේ පුඥාව යන තමිනි.

සතුට සැදී ඇති අංග ඉතා සරලය. ඉතාම සරල අත්දමින් දක්වතොත් සතුට ලෙස අප හඳුත්වත්තේ එක්තරා මානසික තත්වයන් ය. එය ධනය, බලය, කීර්තිය ආදියෙහි ගැබ් වී පවතිත්නක් නොවේ. මුළු ජීවිත කාලයක් ම වැය කොට අවශා පුමාණයටත් වඩා ධනය රැස් කරන අයට අංශුමානු සතුටක්වත් මුදලට ලබා ගත නොහැකි බව වැටහී ගිය කල ඇතිවත්තේ මහත් කම්පනයකි. කලකිරීමකි. ආශා සංසිදවා ගැනීම සතුට ලෙස වරදවා තේරුම් ගත යුතු තැත. ආශාවන් ලබා ගැනීමෙත් නිරසාර සතුටක් නොලැබේ. ආශා සංසිදවා ගැනීම මුදල් වැය කොට ලබා ගත හැකි මුත් සතුට එසේ ලබා ගත හැකි නොවේ. සතුට වනාහි හුදු යහපත් බව, සිතෙහි වරදක් නොමැති බව පවිතු බව මත පදනම් ව ඇතුලතින්ම උපදින විත්දනයකි. තමත් ගැනම තෘප්තිමත් තැත්තම් කිසිවකුට සතුටු විය හැකි තොවේ. සිත දියුණු කිරීමෙන් භාවතාව පුහුණු කිරීමෙන් හැර සතුට ලැබිය හැකි වෙනත් මගක් නැත. අප ඉටු කර ඇති දේ අල්පය. තව කළ යුතු දේ බොහෝය. අප තුළ නිලීනව පවතින අපේමා්නුෂේය මෙන් ම දිවාමය ස්වභාවය ද පුකට කෙරෙන සිල්වත් බවේ බීජයන්ට දඑ ලා ලියැලිය හැකි වන්තේ අප විසින්ම අපව ආත්ම විගුහයකට පාතු කොට වේතනාව පවිතු කළහොත් පමණි. මෙය පහසු කාර්යයක් නොවේ. සමූර්ණ කැපවීම, අධිෂ්ඨානය, විරිය මීට අතාවශාය.

සතුට වනාහි සුවඳ විළවුමකි. එය අන් අය මත ඉසුණු ලැබෙන විට ඔබ මතත් බිංදු කිහිපයක් වැටෙනු ඇත.

ඔබ සතුටිත් සාමයෙත් විසීමට රිසි තම් අත් අයටත් සතුටිත් සාමයෙත් විසීමට ඉඩ හරිත්ත. මෙම උතුම් - උදාර පුතිපත්තියට අනුකූලව ජීවිතය සකසා ගත්තා තුරු මෙලොවදී සතුට සාමය අපේකෂා කළ හැකි නොවන අතර සෙස්සත්ගෙත් කෘතඥතාව ද බලාපොරොත්තු විය හැකි නොවේ. ඩේල් කාතගී මෙසේ පවසයි. "අපට සතුට ලබා ගැනීම අවශා තම් අකෘතඥතාව කෘතඥතාව ආදී කිසිවක් ගැත තොතකා හුදෙක් අභායත්තරයෙහි උපදිත සතුට උදෙසා ම පරිතාාගය පුගුණ කරත්ත. අකෘතඥාව වල් පැළෑටි මෙත් සුලභය. කෘතඥතාව රෝස මලක් මෙති. එය ආදරයෙත් සොයා බලා, ආරක්ෂා කර ගනිමින් පෝෂණය කර ගනිමිත් වඩා ගත යුතු දෙයකි".

පහසුවෙත් ලැබෙත දේ අගය තොකිරීම සාමාතා මිතිස් ගතියකි. එහෙත්, එවත් දේ තමුත්ගෙත් ඈත්වත විට ඒවා අගේ කරත්තට අප පෙළඹේ. අප ආශ්වාස - පුශ්වාස කරත වායුව එබදුය. අපේ සිරුරේ පුධාන කොටස් ආදිය එබදුය. ඒ දේ ගැන අප තුල විශේෂ උනත්දුවක් තැතුවා පමණක් නොව, ඒවා රැක බලා තොගත්තවා මදිවාට, ඒවා දූෂණය කිරීමට ද අප පෙළඹෙත බව පැහැදිලිය. සමහර විටෙක මෙම දේවල අගය අපට වැටහෙත විට කල්පමා වුණා වැඩි විය හැකිය. මාළුවාට ජලයෙහි අගය තේරෙත්තේ ගොඩට ගනු ලැබුණු විටය. අපද එලෙස හැසිරිය යුතු ද?

"සතුටු වීමට මනිසුන්ගේ සිත යම් තරමකට සූදානම් ද ඒ තරමට මිනිස්සු සතුට භුක්ති විදිති"යි ඒබුහම් ලින්කන් පවසා ඇත.

දෙවියත්ට යාඥා කිරීමෙත් පමණක් ඔබේ ආරක්ෂාව ලබා ගත

හැකි නොවේ. ඒ සඳහා ඔබ උත්සාහ කළ යුතුය, කිුයා කළ යුතුය. දෙවියන් පිළිබඳ විශ්වාසයක් දෙවියන්ගේ පිහිට පැතීමක් පුයෝජනවත් විය හැකි මුත්, ඔබ නිවෙසින් බැහැර යන විට දොර අගුල් ලා යෑම නම් අතාාාවශාය. ඒ ඔබ ආපසු එත තෙක් දෙවියත් වහත්සේ ඔබේ නිවස රැක බලා ගනීව් යයි ස්ථිරව කිව නොහැකි හෙයිනි. එනිසා ඔබ ඔබේ වගකීම් පැහැර හැරිය යුතු තැත. ඔබ පිළිගත් සදාචාර ධර්මයත් අනුව කිුයා කළහොත් ඔබට මේ දැන්, මෙලොවදීම ඔබේ ස්වර්ගය මවා ගත හැකි වේ. යම් හෙයකින් දුරාචාරකම් කළහොත් මෙලොවදීම තිරයේ ගිනිදැල්වල දැඩි උෂ්ණය ඔබට දැනෙනු ඇත. කර්මයට, ස්වභාවික ලෝක නීතියට අනුව ජීවත්වීමට නොතේරෙන විට මිනිසුන් අදෝතා කියමිත් විරුද්ධකම් පානවා. ඔවුන්ගේ පුශ්ත බොහෝමයක් ආතිකර ගනු ලැබෙන්නේ ඔවුන් විසින්මයි. එක් එක් පුද්ගලයා යහපත් ලෙස මහත්මා ගතිගුණවලින් යුක්තව ජීවත්වන්නේ නම් මේ මිහිපිටම දිවාාමය සැප විත්ද හැකි වනු ඇත. ඒ සඳහා මිය යන තෙක් බලා සිටීම අවශා වන්නේ නැත. වරදට දඩුවම් දීමටත් යහපත් කිුයාවනට තිළිණ දීමටත් වෙනත් තැනක නිරයක් දෙව්ලොවක් මැවීම අවශා නැත. හොඳට - නරකට දෙකටම මෙලොවදීම විපාක ලැබේ. ස්වර්ගයක්, අපායක් ඇත්ත වශයෙන්ම පවතී ද යන්න මිනිසුනට මහත් ගැටළුවක් වී තිබේ. මේ සංකල්ප ගැන ඔවුනට පැහැදිලි අවබෝධයක් නැත.

දිවාලෝකය හා අපාය ඇත්තේ කොතැන ද? තම ධර්ම දේශනා මාතෘකාව වශයෙන් "දිවා ලෝකය හා අපාය" යන්න නිතර තෝරා ගත්තාකිසියම් භික්ෂුන්වහන්සේ තමක් විය. තොයෙක් වර මේ එකම මාතෘකාව ගැන කියන බණ අසා වෙහෙසට පත් වූ කෙනෙක් දිනක් මෙසේ ඇසීය. "හාමුදුරුවනේ, කරුණා කරල කියනව ද ඔය දිවා ලෝකයයි තරකාදියයි තියෙන්නෙ කොහෙද කියල? ඒක කියන්න බැරි වුණොත් එහෙම, ඔබ වහන්සේ මහ බොරුකාරයෙක් කියල මම කියනවා". මේ හාමුදුරුවො හුභක් අහිංසක කෙනෙක්. ඒ නිසා මේ කථාව අහල හරියට බය වුණා. බය වුණ තරම කොපමණ ද කීවොත් ඒ පුශ්තෙට කිසිම උත්තරයක් තොදී නිහඬ වුණා. අර මිනිහාට මේ නිසා තවත් තරහ ගියා. "හාමුදුරුවනේ ඔහොම සද්ද නැතුව හිටියොත් මම තමුන්නාන්සේට දෙනව පාරක් කියා බෙරිහන් දුන්නා. අහිංසක හාමුදුරුවොත් එක පාරටම කල්පනා කරල මෙහෙම උත්තර දුන්න. "ඔය තරහෙන් පිපිරි පිපිරි ඉන්න උපාසක උන්නැහෙ වටේම අපායනේ.

ඒ මනුස්සයට ඇත්ත වැටහුණ. කේත්තිය නිවාගෙන සිනාසෙත්ත පටන් ගත්ත. "එහෙනම්, දිවා ලෝකෙ කොහෙද?" උපාසක උන්නැහේ ඇසුවා. "ඔය සිනාසෙන උන්තැහෙ වටේම තියෙන්නේ දිවා ලෝකෙනේ.

දිවා ලෝකයයි අපායයි කියල කියන්නේ අප අපේම ජීවිතවලින් හදා ගත්තා දෙයකටයි. විශ්වයේ ජීවීත් වසන ඕනෑම තැනක දිවා ලෝකයයි අපායයි පැවතිය හැකිය. ඒවා මේ විශ්වයෙන් පිට පවතින වෙතත් අමුතු ස්ථාන නොවේ.

සතුට පවතින්නේ කොතැන ද? අප සතුට කොතැනක සෙවිය යුතු ද? බුදුන් වහත්සේ නම් දේශනා කරන්නේ අප සතුට අප තුළම සෙවිය යුතු බව ය. සතුට වනාහී සත්වයකුට පැතිය හැකි ඉතාම අගනා තත්ත්වය බවට කිසිදු සැකයක් නැත. සතුට ඉබේම ඇති වන්නක් නොවේ. එසේම එය කාමාශාවත් හා ශාරීරික අවශාතාවන් සපුරාලීම මගින්ම ඇති කොට හැක්කක් ද නොවේ.

කම්සයක් නැති තෘප්තිමත් මිනිසා : ආසියාකරයේ එක් රජ කෙනෙක් තම දුක තුනී කර ගැනීමට දාර්ශනිකයකුගේ අවවාද පැතුවේ ය. "මේ රටේ ඉතාම සතුටිත් තෘප්තිමත්ව සිටින මිනිසා සොයා බලා ඔහු ඇඳ සිටින කම්සය ඉල්ලා ගෙන එය ඔබතුමා ඇඳගන්න. එවිට ඔබතුමාට සතුට ලැබේව්", දර්ශනිකයා පිළිතුරු දුන්නේය. රට පුරා සෙවීමෙත් පසු ඉතා සතුටිත්, තෘප්තියෙන් සිටිනා ඒ පුද්ගලයා සොයා ගැනීමට රජුට හැකි විය. එහෙත් ඔහුට කම්සයක් නොවීය.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*

"මෙලොව ඉතාම තෘප්තියෙන් හා සතුටින් සිටින පුද්ගලයා දැක ගැනීමට කැමති නම් යාවකයකුගේ ඇඳුමින් සිටින කුමාරයාගේ රූපය දෙස බලන්න"- සුපුකට ලේඛකයකු මෙසේ සඳහන් කොට ඇත්තේ බුදුන්වහන්සේ ගැන ය.

දුකට පුධාන හේතුවක් වන්නේ නොසන්සිදුනු ආශාවන් ය. එම ආශාවන් තුරන් කළ විට දුක ඉබේම තුරන් වී යනු ඇත. "මා උගන්-වන්නේ දුක හා දුක නැති කිරීම ගැනය. සාගර ජලය යම් සේ ලුණු රසයෙන් පමණක් ම යුක්ත වේ ද දුකත් දුක නැති කිරීමත් අරමුණු කොට ඇති මාගේ ධර්මය ද එකමරසයකින් යුක්ත වේ. අසනායෙන් සතායට, අඳුරෙන් එළියට, මරණයෙන් අමරණීයත්වයට යන මග මම පෙත්වම්", යයි බුදුත් වහත්සේ වදාරා ඇත.

ශාත්තිය හා සත්තෘප්තිය රඳා පවතිත්තේ එක් එක් තැතැත්තාගේ අවශාතාවත් මතය. බල්ලත් කැමති මස් කටුවලට මිස තණකොලවලට තොවේ. ඒ වගේම හරකුත් තණකොළ විතා මස්කටු බුදිත්තේ තැත. ඒ වගේම සමහරුත් කැමති ශාත්තියට වඩා කලබලගතියට, සත්තුාසයටය. ඒත් තවත් අයට අවශා ශාත්තියමය. කෙතකුට රස බොජුතක් වුත දේ තවත් කෙතකුට විෂ බොජුතක් විය හැකිය. කෙතකුගේ රෝගයක් සුව කරන කිසියම් බෙහෙතක් තවත් කෙතකුට මරණය කැඳවත්තට බැරී තැත එසේම කෙතකුගේ සතුට වෙතත් කෙතකුගේ දුකට හේතු විය හැකිය.

ධනය, බලය, කීර්ති - පුශංසා ආදිය තාවකාලික සතුට ලබාදෙන මාර්ගයන් මිස, නියම සතුට ලබා දෙන මාර්ග නොවේ. තියම සතුට ලබා ගත හැකි එකම මාර්ගය දියුණු කරන ලද සිතය. සතුට යනු කිසියම් මානසිකතත්ත්වයක් නිසා එය ලබා ගත යුත්තේ දියුණු කරන ලද මනසිත්මය, සිතෙත් මය. මානසික ශාන්තිය ලැබිය තොහැකියැයි සමහරුත් සිතතත්, එය සම්පූර්ණයෙන් ම වැරදි සිතුවිල්ලකි. සිත පිරිසිදු කිරීමෙන් අධාහත්මික ශාන්තිය ලබා ගත හැකිමය.

විතාශවත, අස්ථීර ලෝකීය වස්තූත් අත්හැර දැමීමෙත් ස්ථීර, තොමියන සතුට ලබා ගතු හැකිය.



# ගැටුම් මැද සාමය

"ශරීරයෙහි ඇතිවන ගෙඩියක් නිකම් කපා ඉවත් කොට සුව කළ නොහැකිය. එමෙන්ම බලය යෙදීමෙන් සාමය ඇති කළ හැකි නොවේ. සාමයේ සුවය විදීමට නම් ගැටුමට මුල් වූ හේතුව ඉවත් කළ යුතුමය. ගැටුමෙන්, ද්වේෂයෙන්, ආත්මාර්ථකාමීත්වයෙන්, වංචාවෙන් බේරී - මිදී සිටීමට මිනිසාට අවශා වූ මෙවත් වෙතත් සමයක් ලෝක ඉතිහාසයේ ම දක්තට නැත. ගෙදර - දොර, කාර්යාලයේ, පෞද්ගලික ජීවිතයේ හා සමාජයේ පමණක් නොව මුළු ලෝකය තුළම සාමය අතාවශා වී ඇති යුගයික මේ. විවිධාකාර ගැටුම් හේතුකොට අසහනය හා බිය ඇතිවනවා පමණක් නොව, අපට ශාරීරික හා මානසික වශයෙන් සම්පූර්ණයෙන් දුර්වල බවට පත්වෙනවා. ලොව ජීවත්වත කෲරතම සත්වයා බවට මිනිසා පත්ව ඇත්තේ මේ ගැටුම්වල පුතිඵලයක් වශයෙනුයි.

# අසහනය හා ලෝකයේ පවතින ගැටුම්

අද ලෝකයේ නාෂ්ටික යුද්දයක බිය ඉතා තදිත් දැතේ. කොයි මොහොතක වුවත් එවත් බියකරු යුද්ධත් ඇති විය හැකි තත්ත්වයක් පවතී. නාෂ්ටික යුද්ධයක් ඇති වුවහොත් මේ ලෝකය තුළ ඉරු - සදු යට මිනිසාට රැකවරණ පතා යා හැකි කිසිදු තැතක් නොමැති බව තම ඒකාත්තය. මිනිසා කෙතරම් අවුල් - වියවුල් තත්ත්වයකට පත්ව ඇද්ද! පරමාණු ශක්තිය පුයෝජනයට ගැනීමේ හැකියාව ලබා දුන් විදාහවේ දියුණුව ම මිනිස් වර්ගයා විනාශ කොට දැමීමටද තර්ජනයක්ව පවතී. යමතාක් කල් මිනිසා මෝහයෙන්, ආත්මාර්ථකාමීත්වයෙන්, අයුක්තියෙත්, පළිගැනීමේ වේතනාවෙත් හා එවත් විනාශකාරී පවිටු බලවේගයන්ගෙත් බැදී - වෙළී ඒවායේ අතකොලු බවට පත්ව සිටීද, ඒතාක් කල් මිනිසාගෙන් සෙසු අයට බේරුමක් තම තැත.

තිරෝෂීමාවට පතිත වුණු මුල් තාෂ්ටික බෝම්බයෙන් අහසට තැති, දෑස් නිලංකාර කරන ගිනි එළියත් සමග ලෝක ඉතිතාසයේ ගමන් මග වෙනතකට යොමු විය. ඒ ගිනි එළිය ලෝකවාසී කෝටි සංඛාාත ජනතාවගේ සිත් සතන් තුළ බය, සන්තුාසය, අසහනය, දුක, ද්වේෂය ජනිත කළා. මීට වසර දෙදහස් පන්සියයකට පෙරාතුව බෝරුක මුල බුද්ධත්වයට පත්වීමේ දී විහිදී පැතිරී ගිය ආලෝක ධාරාව, රාගයෙන්, ද්වේෂයෙන් මෝහයෙන් වැසුණු ලෝකයෙන් මිදී - බේරී, මෛති - කරුණා ගුණයෙන් පිරී සතුටින් ඉතිරී - ඉපිලී ගිය ලොවකට යෑමට මිනිස් වර්ගයාට මග පෙන්වීමට සමත් වුණා.

සදාචාර පරිහාතියත් බුද්ධිය තොමග යෑමත් අප අද මුහුණ පා සිටිත පුධාන බාධකයන්ය. විදහාව හා තාක්ෂණය කොතරම් දියුණු වුවද ලෝකය සුරක්ෂිත ස්ථානයක් බවට පත්ව නැත-එහි සාමයක් ද තැත. ඇත්ත වශයෙන් ම විදහාවේ හා තාක්ෂණයේ දියුණුව තිසා මිනිස් ජීවිත පෙරට වඩා අනතුරු දායක තත්වයකට පත්ව ඇත. විදහාවේ හා තාක්ෂණයේ දියුණුවට ගැළපෙත සේ අප සදාචාරාත්මක අංශයෙත් ද දියුණු වූයේ නැතහොත් මේ අනතුරුදායක තත්වය වඩාත් උගුවනු ඇත.

සාමය, සුහදතාවය, සතුට පිරුණු තව ලොවකට පිවිසෙත මග බුදුත් වහත්සේ විසිත් පෙන්වා දී ඇතත්, ඒ අකාලික සාමයේ පණිවුඩය මිතිස් වර්ගයා අමතක කොට දමා ඇත. බොත්තමක් තද කළ සැණෙකින් තාෂ්ටික යුද්ධයක් අවුලුවා ගත හැකි තරම් දියුණු තත්ත්වයකට අපි පත්ව සිටිමු. ස්වභාවධර්මය පාලතය කිරීමට ශක්තිය ලබා ඇතත් මිතිසා තමන් ව සංවර කර ගැනීමට සමත් වී තැත. තත්ත්වය මෙසේ පැවතුණොත් අපට විවෘතව ඇත්තේ එකම එක මගකි. එනම්, ආත්ම විනාශය කරා යෑමට, සහමුලින්ම මිනිස් වර්ගයාගේ විතාශය කරා යෑමට ය.

ජාතාන්තර පුශ්න හා ගැටුම් වළක්වා හැකිතාක් දුරට එම ගැටුම් සමතයකට පත් කිරීමට හා රටවල් අතර සාමය හා සුහදතාව පවත්වාගෙත යෑමට ලෝක තායකයින් විසින් ජාතාන්තර ගිවිසුම් සකස් කෙරෙනවා. දෙවන ලෝක සංගුාමයෙන් අතතුරුව ලෝක සාමය හා ස්ථාවරත්වය පවත්වාගෙන යෑමේ අරමුණ ඇතිව එක්සත් ජාතීන්ගේ සංවිධානය පිහිටුවනු ලැබුණා. මෙවත් ජාතාන්තර ගැටුම් හා පුශ්න නිරාකරණය කොට ගැනීමට ඉතා හොඳ කුමය මෙය තොවත්තට පුළුවන. එහෙත්, එක්සත් ජාතීන්ගේ සංවිධානය ලෝක බලවතුන්ට රැස්වී අනොහතා ගැටුම් හා පුශ්න පිළිබදව විවෘතව හා සුහදව සාකච්ඡා කිරීමට ඉතා හොඳ වේදිකාවක් සපයන බව තම් නිසැකය. විවිධ ජාතීන්, ජනවර්ග හා ලබ්ධිකයින් අතර අනොහතා වශයෙන් පවතින බීය හා සැකය, හේතුකොට ගෙන සුහදව හා සහයෝගයෙන් ජීවත්වීම දුෂ්කර කටයුත්තක් වී ඇත. එක්සත් ජාතීන්ගේ සංවිධානය හමුවේ කෙතරම දීර්ඝ ලෙස සාකච්ඡා කළත්, අදත්

තාතාජාතීත් අතර විවිධ ගැටුම් පවතී. සටත් විරාම සඳහා එහිදී ගනු ලැබෙත තීරණ කිසිදු පැකිළීමක් නොමැතිව උල්ලංඝතය කරනු ලැබේ. කරුණු මෙසේ පවතිද්දී ජතතාවට සතුට, සාමය ලැබිය හැක්කේ කොතැනිත් ද කෙසේද? බය පවතිතතාක් කල් සතුට උපදින්තේ නම් තැත.

## සාමය ඇති කිරීම

කලකෝලාහල හා ගැටුම් සඳහා කාලය මීඩංගු කොට සිටියහොත් අපට කිසිවිටෙක තෘප්තිමත් සතුටුදායක ජීවිතයක් ගත කළ හැකි තොවේ. සතුට ලැබීමට සියලු ආකාරයේ ගැටුම් අප විසිත් අත්හල යුතුය. එවැනි ගැටුම්වලිත් මිදුණු සිත සමාජ පුගතියට බාධාවක් තොව සමාජ සුගතියට හේතුවත පුබල ආධාරකයක් වනු ඇත. අදෘශාාමාත වූ මේ ඉතා ශක්ති සම්පත්ත සිත මිනිසාගේ අගතිය සඳහා නොව පුගතිය සඳහා ඵලදායී ලෙස මෙහෙයවීමට හැකිය.

ශරීරයේ හට ගන්නා ගෙඩියක් හුදෙක් බ්ලේඩ් තලයකින් කපා සුව කරන්න උත්සාහ ගතහොත් සිදු වන්තේ එයින් ගලන විෂ ලේ සිරුරේ වෙනත් තැන්වල තැවරීමෙත් ඒ තැන්වලත් විෂ ගෙඩි හට ගැනීමය. කළ යුත්තේ රෝග නිදානය සොයා එයට පිළියම් කිරීමය. එලෙසම සාමය ඇති කිරීමට නම් මිනිස් කියාකාරීත්වයේ පදනම වන හද හා මනස කැන්පත් බවට පත් කළ යුතුය. අධාාත්මික ගුණ වගාවෙත් මෙය සපුරා ගත හැකිය. මේ සඳහා හුදු භක්තිය පුමාණවත් තැත. ආගමික නායකයින් විසින් ඉගැන්වෙත සදාවාර ධර්මයන් අනුව මෛතිුය, අවංකබව, යුක්තිගරුක බව ආදී ගුණාංගයන් ගෙන් පොහොසත් ජීවිත ගත කිරීමට ජනතාව ඉටා ගත යුතුය.

# ලොකික ආශාවන්ගෙන් ඔබ්බට

සතුට කාමාශාවත් සපුරා ගැනීම හෝ භෞතික සැපසම්පත් ලබා ගැනීම මත පදනම් වී තැතැයි අාගමික තායකයිත් විසින් තිරත්තරයෙන් උගන්වනු ලැබේ. මිනිස් අත්දැකීම් මගිත් ද මේ සතාය පැහැදිලි වේ. ලෝකයේ ඇති සියලු සැම සම්පත් ලැබුණත් ලෝකයේ ඇති තතු නිසියාකාරයෙන් තොදැනීම නිසා සිතෙහි ඇතිවන බය, අසහනය ආදිය හේතුකොට ගෙන අපට සිතේ සාමය, සතුට ඇති කොට ගැනීමට ඉඩක් නො ලැබේ. ධන - ධානා, සැප - සම්පත්, හව - හෝග, අඹු - දරුවත් බලය, යස - ඉසුරු ආදී කිසිවකිත් තියම සතුට විස්තර කළ හැකි තොවේ. මේ සියලු දේ එක්තරා තාවකාලික සැපතක් සතුටක් අති කිරීමට උපකාරී වෙතත්, ඒ කිසිවකිත් පරම සැපත තම් ලැබිය තොහැකිමය. මේ තත්ත්වය වඩාත් එසේ වත්තේතමත් සතු වස්තුව ආදිය අයථා මාර්ගයන්ගෙන් ලබා ගෙන ඇති විටය. ධනය, බලය සැප - සම්පත් ආදිය එසේ අයථා ලෙස ලබා ගෙන ඇත්නම් ඇති වත්තේ සතුටක්,සැපතක් නොව සිත පාරන වේදනාවක්, දුකක්, තමන් කර ඇති වරද පිළිබඳ පශ්වත්තාපයකි.

තෙත්කලු දර්ශන, කත්පිනවන සංගීතය, ඉම්හිරි සුවද, රස හොජුන්, සිනිදු - සුමුදු සිරුර පහස ආදිය මගින් සිදුවන්නේ අප මුලා කොට ලෞකික ආශාවන්ට අප වහල් කොට නැබීම ය. කාමාශාවන් අපෙක්ෂාවෙන් සිටින විට, එම ආශාවත් තෘප්තිමක් කර ගතු ලබන විට එක්තරා සුවදායක හැඟීමක් ඇතිවන බව සනායක් මුත්, ඒ සුවය ඉතා තාවකාලික බව ද සම්පූර්ණ වශයෙන් සනායක් බව අමතක කළ යුතු තැත. තමන් අත්දුටු, විත්දනය කළ මෙවන් අත්දමේ සුවදායක අවස්ථාවක් ගැන ආපසු හැරී බලන විට එම විත්දන කෙතරම් තාවකාලික ද, එම විත්දනයන්ගේ නියම ස්වරූපය කුමක් ද යන්න ඉතා පැහැදිලිව අවබෝධ කොට ගැනීමට අවස්ථාව සැලසේ.

භෞතික වස්තූත් සතුට ලැබීමට අතාවශා පූර්ව කොත්දේසියක් වශයෙත් ගතහොත් ධනය හා සතුට පර්යාය පද සේ ගැනීමට සිදු වේ. මෙය එසේ විය නොහැකි බව කවියකු මෙලෙස පවසයි.

"බලනු මැන මැනවිත් වටපිට ගෙනදේ ද සතුටක් ධනය කියිවිට? තියුණු , දරුණු දුක් වේදනාමය ධනය ගෙන එන්නේ නිර්ලෝහීව, විදිනට ලැබූ සියලු දේ නසාලන සිත ඉල්ලා සිටී තව තවත් දේ බොහෝ කොට."

ගිනිගෙන දැවෙන නණ්හා පිපාසය සන්සිඳවීමට ධනය සමක්නොවේ.

අප තුළ ඇති අසංයත මෘග තෘෂ්ණාව, ආහාර පාන ලබා ගැනීම හා ලිංගික සබඳතා සන්තර්පනය කර ගැනීමට ඇතිඅශික්ෂිත ආශාවක් තෘප්තිමත් කර ගැනීමම අරමුණු කොට ගතහොත් අපට කිසිදාක සතුටක් විදීමට නොලැබෙනු ඇත. එවත් ආශාවත් තෘප්තිමත් කර ගැනීමෙත් සතුට ලැබිය හැකි නම්, අද ලෝකය විවිධ ක්ෂේතුයන්හී ලබා ඇති දියුණුව මගින් මේ අවශාතාවන් සන්තර්පනය කර ගැනීමෙන් පූර්ණ සතුට ලැබීමේ මාර්ගයට පිවිසීමට අපට අවස්ථාවක් ලැබෙනු ඇත. එහෙත් මෙවැන්නක් සිදු නොවන බව ඉතා පැහැදිලිව දක්තට තිබේ. අප ආශා කරන දෙයක් අපට ලැබුණු විට ඒ පිළිබඳව වූ අපේ ආශාව පහව ගොස් සිත වෙනත් දෙයක් සඳහා ආශා කරන්න පටන් ගනී. මේ ධර්මතාව නිසා අපේ ලෞකික ආශාවන් කිසිදාක සම්පූර්ණයෙන් සන්තර්පනය කර ගැනීමට ඉඩ නො ලැබෙන බව සක්සුදක් සේ පැහැදිලිය. අප ආශාවෙත් තුරුඑ කොට ගෙන සිටින දේ වෙනස් වන විට, ජරාවට පත්වන විට අප විදින්නේ සතුටක් නොව දුකකි. එනිසා අපේ ආශාවත් තෘප්තිමත් කර ගැනීමෙත් ලැබෙන සතුට තියම සතුට නොවන බව වටහා ගත යුතුය. නියම සතුට උපදින්නේ සිත සියලු බැඳීම්වලිත් කෙලෙස්වලිත් මිදුනු විටය. සතුට හට ගන්නේ කයෙහි නොව, සියලු කලබලකාරී ස්වභාධයන්ගෙන් මිදී සන්සූන් සිතකමය.

ලෞකික වස්තූත් අස්ථිර වන අතර විශ්වාසය, සදාවාරය, තාාගශීලිබව, අවංක බව, පුඥාව ආදී ලෝකෝත්තර ගුණ ස්ථීරය. සිතෙහි ඇතිවන බැදීම්, ද්වේෂ සහගත සිතුවිලි, ඊර්ෂාාව ආදිය පුද්ගලයකු දූෂා කරයි. එහෙත්, සුහදතාව, මුදිතා ගුණය, අගතිගාමී තොවත චර්යාව ඔහුට මේ ආත්මයේ දී ම උත්තමයකු, දෙවියකු බවට පත් කරයි.

පුද්ගලයකුට ආධාාත්මික ශාත්තිය ඇති කොට ගත හැක්කේ තම දෘෂ්ටිය තමත් වෙතට තමත් ඇතුළතට යොමු කොට ගැනීමෙති. ලෝහ, දෝස, මෝහ ආදී බොරුවලවල්වල නොවැටී, කරුණාව, මෛතිය ආදී ගුණ පුගුණ පුහුණු කළ යුතුය. යුදපිටිය තිබෙත්තේ වෙත කොහේවත් තොව අප තුළමයි. එහි කෙරෙන මහා සටත අප ජයගත යුතුමය. මේ අවියෙත් කෙරෙත සටතක් තම් තොවේ. ඒ සඳහා අවශා වන්තේ අපේ සිත් තුළ පවතිත යහපත් හා අයහපත් ලක්ෂණ හඳුනා ගැනීමට හැකි අවදි බවෙත් යුතුව සිටීමය. හොද - තරක, සටත

- සාමය ආදී සියලු දේ කලඑළියට බසින දොර විවර කළ හැක්කේ අවදි බව නම් වූ මේ යතුරෙන් ය.

සියලු දුක් වේදතාවත්ගේ මෙත්ම සතුටෙහි ද උල්පත සිත ය. පුද්ගලයකු තුළ සතුට උදාවීමට ඔහුගේ සිතේ සාමය පැවතිය යුතුය. පුද්ගල සතුට සමාජ සතුටට ඉවහල් වත අතර සමාජ සතුටෙත් ජාතියේ සතුට ජනිත වේ. ජගත් සතුට බිහිවත්තේ ජාතික සාමය පදනම් කොට ගෙන ය.

තියම ජයගුහණය නම් යුද - කලකෝලාහල, ආදිය ජය ගැනීමෙත් ලබත ජයගුහණය තොවේ. සටතිත් කිසිදාක සාර්ථකත්වයක්, ජයක් ලද තොහැකිය. ද්වේෂයෙත් කිසිදාක සතුට බිහි තොවේ. බලය, ධතය ලැබීමෙත් සාමය, සතුට හිමි තොවේ. සාමය සතුට ලැබෙත්තේ ආත්මාර්ථකාමී බව තුරත් කිරීමෙත්, ලෝකයාගේ යහපත උදෙසා මෙත් සිතිත් කටයුතු කිරීමෙත්. සිතෙහි පවතිත සාමයෙත් සියලු විරුද්ධවාදී බලවේගයත් ජය ගත හැකිය. එපමණක් තොව, සිතෙහි සාමය පවතිත විට සිත නීරෝගී වේ. එවිට, සතුටිත් පිරි තෘප්තිමත් ඵලදායී ජීවිතයක් ගත කිරීමට අවස්ථාව සැලසේ.



සදවාරය : ජීවිතයේ පවිතුතාව හා

# උදාර බව

"සදවාර ගුණ රැකීම ඔබේ මෙන්ම ඔබේ අසල් වැසියාගේ ද නිවස සොර සතුරු, බියෙන් සුරැකීමට වැටක් බඳිනවා බළය".

සිලය හා සදාචාර ගුණ ධර්ම සාමාජීය, ආර්ථික, දේශපාලතික මෙත්ම ආගමික පරමාදර්ශයන්ගේ හරය, පදනම වශයෙන් පවතී, මෛතිය ජීව රුධිරය නම්, සීලය කොළතාරටියය. සීලය නොමැති කළ ජීවිතය අන්තරායට පත්විය හැකි අතර මෛතිය නොමැති කළ ජීවිතය මියැදුනා හා සමානය. සීලය මගින් ජීවන තත්ත්වය නැංවෙත අතර, සීලය උපදිත විට මෛතිය පිරී උතුරා පිටාරා ගලන්තට පටත් ගතී. ස්වභාවයෙන් මිනිසා අසම්පූර්ණ හෙයින්, සීලය පුගුණ - පුහුණු කිරීමෙන් මිනිසා සම්පූර්ණත්වයට පත්විය යුතු ය.

සිලය වැඩීම ජීවිතයේ ඉතා වැදගත් අංගයකි. එහෙත් සීලය සම්බන්ධයෙන් බොහෝ දෙනා තුළ පවතින්තේ වැරදි අදහසකි. බොහෝ අය සිතන්නේ එය ඇඳුම් - පැළැඳුම්, සිරිත් - විරිත්, ආදී බාහිර හැසිරීම්, ජීවන රටා හා සම්බන්ධ දෙයක් ය කියලයි. නමුත් මෙවන් හැසිරීම් රටා, ඇඳුම් - පැළදුම් කුම ආදිය මිතිසා විසින් ම සමාජයට,කාලයට ඔබින සේ සකසා ගත් ඒවා බවත්, ඒ අංග කාලයත් සමග වෙනස් වන බවත් ඔවුන් අමතක කොට ඇත. එක් රටකට, කාලයකට, කිසියම් දේශයකට ගැලපෙන ඇඳුමක් වෙනත් දේශයකට ඔබින්නේ නැතුවා පමණක් නොව, එය අශෝබන ද විය හැකිය. ඇඳුම හුදු සාම්පුදායික චාරිතු - වාරිතු ආදිය හා සම්බන්ධ කරුණක් මිස, සීලය හා තදින් බැඳුණු කරුණක් නොවේ. මෙහිදී ගැටලුවක් පැත නගින්නේ ඒ ඒ සම්පුදායයන්ට අදාළ අදහස් - උදහස්, පිළිගැනීම්, සනාතන විශ්වසාධාරණීය සිද්ධාන්ත සමග පටලවා ගත් විටය.

අපේ සිතුම් - පැතුම්වලට, කි්යාවත්ට භාෂාව බලපාත තමුත්, අපේ සංජාතනය, ඒ ඒ දේ අප දකින අත්දමත් ඒ දැකීමෙත් අප තුළ විත්දනයක් ඇතිවත අත්දමත් කෙරෙහි බලපාත එකම සාධකය භාෂාව තොවේ. කෑම්බීම්, ආගමික සාරධර්ම ආදී තාතා සාධක අපේ සංජාතනය තෝරා - බේරා පෙරා අවශාතාවත් සකස් කිරීමට ආධාර

වේ. එමෙත් ම ඒ ඒ අවස්ථාවත්හි දී අප ඇතිකර ගත්තා ඇගැයුම් පවා අපේ සතා දැක්මට එක්තරා බාධාවක් වෙතවා.

මේ ආකාරයේ සාම්පුදායික විශ්වාස, විවිධ ගැටඑ භා අපේක්ෂාවන් දරණ එක් ජන කොට්ඨාශයක් දැඩිව විශ්වාස කරන්නේ තමත් දරණ අදහස් - උදහස්, තමන් පිළිගත් ඇදහිලි - විශ්වාස පමණක් ම නිවැරදි බවත්, එනිසා අත් සියලු දෙනාම එම අදහස් හා විශ්වාස පිළිගත යුතු බවත්ය. මමත්වය මුල් කොට ගෙන ඇති වන මෙවත් අදහස් කිසිසේත් හිතකර නැත. අපේ සංජානතය පාලතය කරන පුධාන බලවේග වශයෙන් පවතින්නේ අතීත අත්දැකීම්, වර්තමාන අවශාතා හා අනාගත බලාපොරොත්තු ය.

සීලය යනු කුමක් ද? සීලය වශයෙන් හදුන්වන්නේ ධර්මානුකූල වරණයකට, හැසිරීම් රටාවකට පදනම් වන සිද්ධාන්ත හා මිනුම් දඩුය. පාලියෙහි මෙය විස්තර කෙරෙන්නේ ආධාාත්මික දියුණුව සඳහා වන ආත්ම සංයමය වශයෙනි. එනිසා එයින් අදහස් කෙරෙන්නේ බාහිරීන් පැමිණෙන දඩුවම් ආදියට බියෙන් ඇතිවන පුද්ගල චරිත වර්ධනයක් නොව, තමන්ගේ ඇතුළතින් ම උපදින සංයමයකි. එයින් පුකට කෙරෙන්නේ ආත්මයේ, මමත්වයේ ඇති නිසරු, බොල්, මායාකාරී ස්වරූපය පිළිබඳ අවබෝධයෙන් ශක්තිමක් වුණු දයාවේ, මෛත්ුයේ, විරාගයේ, පුඥාවේ කියකාරීත්වය ය.

සොකු ටීස්ට ගුරුවරයා මුණ ගැසීම : සොකුටීස් තරුණ වියේ සිටිය දී දිනක් ගණිකා නිවාසයකට ගොස් පිටත එනවිට ඔහුගේ ගුරුවරයා ඒ අසලින් යනවා දුටුවේ ය. සොකුටීස්ට තද ලජ්ජාවක් ඇති විය. ගුරුවරයාට නොපෙනෙන සේ එතැනින් ඉවත් වීමට උත්සාහ ගත්තත් ඉත් පළක් නොවූයේ ගුරුවරයා ඔහු දුටු නිසාය. "ඇයි ඔබ මාව මගහරීන්ත හදන්නේ?" ගුරුවරයා විමසුවේය. "මා කළ දේ ගැන මට ලජ්ජා හිතුණා", සොකුටීස් පහත් ස්වරයෙන් පිළිතුරු දුන්නේය. "ඔබට ලජ්ජා හිතුණා", සොකුටීස් පහත් ස්වරයෙන් පිළිතුරු දුන්නේය. "ඔබට ලජ්ජා හිතන්න තිබුණෙ මේ ගණිකා නිවාසයට ඇතුළු වන්ත පෙරයි. එහෙම වුණානම් දැන් ඔබ ලජ්ජාවට පත් වී සිටින කාරීය නොකර සිටීමට ඔබට පුළුවන් කම තිබුණා", ගුරුවරයා කීවේ ය.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

දුසිල් බව වැඩුමට ඇවැසි තැන ගුරුවරුන් කිසිවිට සිල් පුගුණ කරණට ඇවැසි වේ මය ගුරුන් හැමවිට. වැඩුම දුෂ්කර මුත් වෙසුම සුසිරිත් සමග පහසුය. වැඩුම බෙහෙවිත් සුකර වූවත් දිවිය දුෂ්කර කරයි දුසිරින්

පරම සුඛය වෙත යන ගමනේ මුල් පියවර සීලය ය. මේ පදනම තොමැති මිතිස් වර්ගයාගේ පුගතියක් හෝ ආධානත්මික දියුණුවක් ඇති තොවේ. සීලයෙන් තොර වූ තැනැත්තා ඔහුට පමණක් නොව ඔහු වටා සිටින, ඔහු ඇසුරු කරන සැමටම අනතුරුදායකය. සමාධිය හා පුඥාව වැඩීම කළ යුත්තේ සීලයෙහි පිහිටීමෙන් අනතුරුවය. මේ විධිමත්, කුමවත් ගමත් මගෙහි යෑමෙත් පහත් මානසික තත්ත්වයෙන් මිදී, සිත දියුණු කොට අවසානයේ පුබුද්ධත්වයට තැතහොත් 'බෝධියට' පත් වීමට හැකි වේ.

වරණයෙන් තොර වූ පත - පොත ඉගෙනීම පමණක් නොසැහේ. "ධර්මය අනුව පිළිපදින්නේ නැති උගත් බහුශුැත තැනැත්තා සුවදින් තොර වර්ණවත් මලක් බඳු ය"යි බුදුන් වහත්සේ දක්වා ඇත. මහාකාරුණික වූ බුදුරජාණත් වහත්සේ විසින් ම පෙන්වා දී ඇති පරිදි, උපදේශයෙන් හා ආදර්ශයෙන් සීලය පිළිබඳව කරුණ කියාදීම අතාවශාය. බුදුන් වහත්සේ විසින් දේශිත දාර්ශනික ඉගැන්වීම් මෙන්ම ආචාර ධර්ම අධායනයට මෙන්ම කියාවට නැගීම සඳහා ද වේ. මේ සැමටම වඩා අවශා එම කරුණු එක් එක් පුද්ගලයා විසින් පෞද්ගලිකව සාක්ෂාත් කිරීමය. එනිසා අපට මුහුණ පාන්තට සිදුවන පුශ්ත ජය ගැනීමට නම් මේ ධර්මය පිළිබඳව පත - පොත ඇසුරින් කරුණු හැදෑරීම පමණක් නොසෑහේ.අපේ සාමාතා වාවහාර ඥානයත් අවබෝධයත් උපයෝගී කොට ගත යුතුය.

#### \*\*\*\*\*\*

කිසිදු ආගමික ගුන්ථයකට වහලෙක් නොවන්න: එක් කලෙක කිසියම් ආගමික ඇදහිල්ලක් බිහිකළ අයෙක් විය. ඔහු බහුශුැතයෙකැයි මිනිස්සු කීහ. ඔහුගේ ගෝලයෝ කිහිප දෙනෙක් ඔහුගේ දේශනා පොතක සටහන් කර ගත්හ. කලක් ගත වන විට මෙය විශාල ගුන්ථයක් බවට පත් විය. මේ පොත නොබලා කිසිදු කටයුත්තක් නොකරන ලෙස ගෝලයින්ට උපදෙස් දී තිබුණ හෙයින් ඔවුහු සෑම අවස්ථාවකදීම මෙම ගුත්ථයේ අඩංගු උපදෙස් අනුව තම දිනපතා කටයුතු පවා කළහ. දිනක් නායකයා ඒ දණ්ඩකින් එගොඩ වෙද්දී පය ලිස්සා ගහට වැටුණේය. ගෝලයෝ දැන් කුමක් කළ යුතු දැයි අර පොත පෙරළා බලන්තට වූහ.

"මාව ගිලෙන්න යනවෝ, බේරා ගනියව්" ගුරුවරයා ලතෝනි දුන්නේ ය.

"අතේ ගිලෙන්න නම් එපා. පොඩ්ඩක් ඉන්න. අපි පොත බලනවා. මේ වගේ වෙලාවට මොනව කරන්නද කියල මේ පොතේ ලියල තියෙනවාද කියලයි අපි මේ බලන්නේ. පොඩ්ඩක් ඔහොම ඉන්න ගිලෙන්නෙ නැතුව" ගෝලයේ කන්නලව් කළෝය.

ගෝලයින් පොත පෙරළමින් කරුණු සොයන අතරවාරයේ ගුරුවරයා දියේ ගිලී නොපෙනී ගියේය.

#### ..........

මෙය ඉතා වැදගත් ආදර්ශයක් දෙත කථාවක්. අප යල් පැත්ත අදහස්වලට වහල් තොවී, වැදගත් යයි සැලකෙත පොත - පතට ම වහල් තොවී, අපේ සාමාතා වාවහාරික දැනුම උපයෝගී කොට ගෙන සියලුම කටයුතුවල දී පුබුද්ධ ආකල්පයත් අති කර ගත යුතු යයි මෙයින් පැහැදිලි වේ.

# යහපත් හැසිරිම හා තරුණයෝ

අද තරුණ - තරුණියන් අතර විතය පිරිහී ඇතැයි නිතර කියනු අසන්තට ලැබේ. මෙය සෑම තරුණ - තරුණියක් සම්බන්ධයෙන් ම සතායක් නොවූවත්, විප්ලවකාරී ස්වභාවයක් දක්වත, මුළා වූ ගතියකින් කටයුතු කරන බොහෝ තරුණ පිරිස් සිටින බව නම් සතායකි. ඔවුන්ගේ කිුයාකලාපය නිසා පොදු සාමයට බෙහෙවින් බාධා පැමිණෙත අතර අහිංසක සාමකාමී ජනතාවට ඉමහත්

දුක්කරදරවලට මූහුණ පැමට සිදුවේ.

ළමයින්ගේ මේ තොමතා, දයා විරහිත හැසිරීම සම්බත්ධයෙන් දෙමාපියන් ද දොස් ලැබිය යුතු බව කිව යුතුය. දරුවන් සම්බත්ධයෙන් දෙමාපියන් දැන් බොහෝ විට දක්වන්නේ ඉතා ලිහිල් ආකල්පයකි. වත්මත් මනෝවිදාහඥයින්ගේ බලපෑම නිසා ළමයින්ට හිතූ - හිතූ දේ කරන්නට දෙමාපියන් විසින් ඉඩදීම වඩාත් වැඩි වී තිබේ. දෙමාපියන් භෞතික අවශාතාවත් පසු පස්සේ ලුහු බදින්නට වීම මෙයට තවත් හේතුවකි. සමාජයේ සිදුවන විනය පිරිහීම වළක්වා ලීම දෙමාපියන් වෙත පැවරෙන භාරදූර වගකීමකි. තම ආගමික ඉගැන්වීම අනුව දරුවන් හදාවඩා ඔවුන් යහමගට යොමුකොට යහපත් පූරවැසියන් බවට පත් කිරීම දෙමාපියන් සතු පරම යුතුකමකි.

ආවාර ධර්ම උගත්විට ආගම් භේදයක් ගැන තැකිය යුතු නැත. ශිෂ්ට මිතිසුන් වශයෙන් සමාජයේ ජීවත්වීමට හැකිවන පරිදි මිතිසුන්ගේ හැසිරීම, චර්යාව මෙහෙයවන ඉගැන්වීම් සියලුම ආගම් මගින්ඉදි්රිපත් කෙරේ. අනොහනා ගෞරවය හා ආදරය, ආරක්ෂාව, සමගිය පුගුණ කරවීම පොදු අරමුණු වශයෙන් ඇති මේ ආවාර ධර්ම සියල්ලම සමාජහිවෘද්ධිය සඳහා බලවත් ලෙස උපයෝගී කොට ගත හැකිය. ආගම් මගින් ඒ ඒ ආගම් අතර ගැටුම්, ඊර්ෂාාව, සැකය ආදිය ඇති කරන්නේ තම් එය මහත් ඛේදයකි.

# යහපත් සේ විසීම ද? යහපත් දේ කිරීම ද?

පූජා ආචාර්ය හම්මලව සද්ධාතිස්ස හිමියෝ 'බුධිස්ට් එතික්ස්' තම් සිය කෘතියෙහි මෙසේ දක්වති. 'සාමානායෙන් ගත්කල, සදාචාරයට අංශ දෙකක් වේ. එනම් (1) යහපත් සේ විසීම සහ (2) යහපත් දේ කිරීම යනුයි. මෙයින් තියම සදාචාරය වශයෙන් ගත හැක්කේ පළමු වැත්තය. දෙවැත්ත කිසියම් අරමුණක් කරා යෑමේ මාර්ගයක් පමණි. යහපත් දෙයක් කිරීම සඳහා ම කෙනෙකුට යහපත් සේ විසිය හැකිය. එහෙත් මෙය දුලහ සිදුවීමකි. හුදු පරාර්ථකාමී වේතතාවෙන් මෙහෙයවීමෙන්ම මිනිසුන් යහපත්කටයුතු කරන බවක් දක්නට ඇතත්, ඒ ගැන සොයා බැලීමේ දී පෙනී යන්නේ එම යහපත් කියාවන් හී තියම අරමුණු වෙනස් බවය. යම් යම් දේ ලබා ගැනීමේ අරමුණින්, හුදු මමත්වයෙන්, පින් බලාපොරොත්තුවෙන්, ස්වර්ග සැප සම්පත් ලැබීමේ ආශාවෙත්, තැත්තම් අපා දුක් විදීමට ඇති බියෙත් මෙහෙයවනු ලැබීම තිසා බොහෝ අය යහපත් කටයුතු කරන බව දක්තට ඇත. මේ "හොඳ කිුයා" සියල්ල ම මෙහෙය වෙත්තේ ආත්මාර්ථකාමීත්වය මගිනි. එනිසා බෞද්ධයකුට සදාවාරාත්මක වශයෙන් වැදගත් වන්තේ යහපත් සේ විසීම ම ය.

තමත් කළ වැරදි සහවා, නොපිළිගෙත එසේත් තැත්තම් එම වැරදි යුක්ති යුක්ත කිරීමටත් තමත් අහිංසක බව, නිර්දෝෂී බව පෙත්වීමටත් උත්සාහ දරණ අයට වඩා තම වැරදි පිළිගත්තා අය හොදය. මහාකවි ෂේක්ස්පියර් මැක්බත් තම් කෘතියෙහි මේ අදහස ඉතා සිත්කාවදින සේ ඉදිරිපත් කොට ඇත. රජු මැරීමට මැක්බත් සැරසෙද්දී මැක්බත් ආර්යාව ඔහුට මෙසේ කියයි. "අහිංසක මලක් මෙත් පෙතී සිටිත්ත. එහෙත් ඒ යට සැභව් ඉත්තා විෂඝොර සර්පයා සේ කිුයා කරන්ත" විවෘත ව දුෂ්ඨ ලෙස කටයුතු කරන්තාගෙත්වැළකී සිටියහැකි මුත් කුහකයාගේ සැභවුණු දුෂ්ඨ වේතතා දැන ගත්තා විට පමා වුණා වැඩි විය හැකිය.

තමන්ගේ පූර්ව කර්ම විපාකවල පුතිඵල වශයෙන් සියලු යසඉසුරු සැපසම්පත් විදිමිත් ඉතා විශාල ධනවතකුව කෙනකු සිටියත් මේ ආත්මයේ දී ඔහු සිල්වත් නොවේ නම්, සදාචාරසම්පත්ත නොවේ නම්, තාාගශීලී තොවේ නම්, දයා සම්පත්ත තොවේ නම් ඔහුට ඇති වත සෙත කුමක්ද? ඔහු හරියට බැංකුවේ ඇති තැත්පත් මුදලෙත් ම යැපෙත්තෙක් බ<mark>ළු</mark>ය. ඔහු අළුතෙත් තැත්පත් මුදලට යමක් එකතු නොකරන හෙයින් කුමයෙන් තැන්පත් මුදල ම වැය වේ. අවසානයේ ඔහුට ඉතිරිවත දෙයක් නම් නැත. ඔහුගේ පූර්ව කර්ම විපාකවල යහපත් පුතිඵල අවසත් වූ පසු ඔහු අතිත් ජන්මයට යන්තේ හිස් අතිනි. ආධාාාත්මික වශයෙන් හිහන්නක සේ ය. ඔහුගේ මේ අවාසනාවන්න දුෂ්කර තත්ත්වයට වගකිව යුත්තේ දෙවියන් ද? ඉරණම ද? ඊට වග කිවයුත්තේ වෙනත් කිසිවකු නොව ඔහුම ය. අපේ ජීවිතයේ දී හොද - ත්රක තෝරා බේරා ගැනීමේ දුෂ්කර කාර්යයට අපට තිරත්තරයෙන් ම මුහුණ දීමට සිදු වේ. මෙවත් අවස්ථාවල දී අපේ තීරණයට බලපාත හේතු - සාධක අප මතාව හඳුතා ගත යුතුය. සියලුම කිුයාවන්ගේ ඵල විපාක ඇති බැව් අමතක නො කළ යුතුය. පහත් තැනටම දිය ගලා බසින්නා සේ කර්මය ද නියම අවස්ථාවේ දී ඵල දේ. නියම අවස්ථාව පැමිණි විට ඵල දෙන කර්ම විපාක සැලකිය යුත්තේ

වරපුසාද හා දඩුවම් නොව කියාවේම පුකිඵලයක් ලෙසය. කර්ම විපාක ඵල දෙන ආකාරය පිළිබඳ දැනුම දුර්වල සිත් ඇති අය තුළ පව් කිරීමට බයක් උපදවා ඔවුන්ව එයින් වළක්වාලීමට සමත් වේ. එසේම ඵම දැනුම ආධානත්මික අතින් දියුණු වූ අය තව තවත් යහපත් දේ කිරීමට පොළොඹවයි.

සුපුකට දාර්ශනිකයකු වන සන්තායනා මෙසේ කියා ඇත. "අතිශයින්ම දුෂ්කර වන්නේ හොඳ සහ තරක තෝරා බේරා ගැනීම තොවේ. හොඳ සහ හොඳ අතරිත් එක් හොඳක් තෝරා ගැනීමය." එක් ආශාවක් අපේ වෙනත් ආශාවක් සමග ගැටෙන බව තේරුම් ගැනීම තරුණ වයසේ දී එතරම් පහසු නැත. තරුණයෙක් තම අනාගතය පිළිබඳ සැලුසම දුසිමක් පමණ පිළියෙළ කොට, ඉන් කුමක් තෝරා ගනිම්දෝයි අවිනිශ්චිත තත්ත්වයකට පත්වීමට ඉඩ ඇත. එහෙත් වැඩිහිටියකුට මෙලෙස අවිනිශ්චිත තත්ත්වයෙන් සිටිය නොහැකිය. එක් යුතුකමක් ඉෂ්ට කිරීම වෙනුවෙන් ඔහුට වෙනත් බොහෝ දේ ඉවත ලෑමට සිදුවීමට ඉඩ ඇත.

අපේ විත්තාවේග, පැතුම් පිළිබඳ තත්ත්වයක් මෙසේ ම ය. තරුණයකු ඔහුගේ අලුම් - බැලුම් - බැඳීම ආදිය වරිත් වර වෙනස් කිරීම තේරුම් ගැනීම අපහසු තැත. එහෙත්, වැඩිහිටියෙක් තරුණයකු සේ හැසිරෙන්තට වුවහොත් එය විහිලුවක් වනු ඇත. සැහැල්ලු තරුණ බවේ වස්තුයෙන් සැරසුණු වැඩිහිටියාත් බෝතික්කකුගේ ඇදුමෙත් තම සිකැති සරසා ගත් වැඩිහිටි ස්තියත් දෙදෙනාම බේදජනක දර්ශනය. මිතිස් චරිතය පූර්ණ වශයෙන් සංවර්ධනය වී විකසිත වීමට තම්, මුහුකුරුබවට පත් වූ දයාවේ හා කුසලයන්ගේ මහා ද්වාරය විවර වීමට පෙරාතුව, සෙසු වෙනත් ද්වාරයන් රැසක් වසා දැමිය යුතු බැව් මෙබළු අය විසින් දැන ගත යුතුව ඇත.

"පරමාදර්ශී පුරුෂයා සෙස්සනට ඇප - උපකාර කිරීමෙත් පුමෝදයට පත් වේ. වෙතත් අයගෙත් උදව් උපකාර ලැබීමට සිදුවීම ගැන ඔහුට ලජ්ජා සිතේ" යයි ඇරිස්ටෝටල් පවසා ඇත. කරුණාව පිරිතමන්නට ලැබීම මහත්මා ලක්ෂණයක් ලෙසත් කරුණාව ලැබීමට සිදුවීම අල්පාත්ම ලක්ෂණයක් ලෙසත් සාමානායෙන් සැලකේ. එහෙත් බුදු දහමේ මේ පිළිබඳ ආකල්පය මීට වෙතස් ය. කරුණාව පිරිතැමීමත් කරුණාව ලැබීමත් යන දෙක ම උපේක්ෂාවෙත් සැලකිය යුතු බව බුදු දහම සලකයි;වෙතත් ආත්මාර්ථකාමී අරමුණු වලින් තොර වූ භෞතික හෝ ආධාාත්මික වාසි තොතකා කළ යුතු උදාර කාර්යයක් සේ සලකයි. එතිසා එම කි්යාවත් මෙහෙයවත්තේ අල්පමාතු වූ ද ආත්මාර්ථකාමී බවකින් තොර පවිතු සිතකිනි.

# ආගම මගින් පුද්ගල චරිතය වෙනස් කිරීම

ගසක් එහි ඵලයන්ගේ නමිත් හැදින් වේ. සතා ආගමක් මගින් යහපත් පුතිඵල, ස්ථිරසාර පුතිඵල ඇති විය යුතුය. එනිසා ආගමක් ද එයින් ඇතිවන පුතිඵල මගින් ම හඳුනා ගැනීම හේතු යුක්තය.

කිසිවෙක් කිසියම් ආගමක් පිළිගෙන අදහන විට එමගින් එම පුද්ගලයාගේ චරිතයේ වර්ධනයත් ඇති විය යුතුය. එහෙත් ඔහු පෙරසේම තණහාධික, ද්වේෂ සහගත, ඊර්ෂාාවන්ත අයකු නම්, ඔහුට සේවය කරන අයව වංචා කරන්නේ නම්, අසල් වැසියන්ගේ දේ සොරකම් කරයි නම්, දුකින් පෙළෙන්තන්ට දයාවක් අනුකම්පාවක් නොදක්වයි නම්, සුළු කෝපයකින් වුවත් තවෙකෙකුගේ පපුව පසා කොට යෑමට පිහියකින් ඇනීමට තරම් සිත තද අයෙක් නම්, ඔහු අදහන ආගම ඔහු සම්බන්ධයෙන් කිසිදු වැදගත් කමක් නොපෙන්වයි.

පුග්ගලයකු හොඳ හැදීමක් ඇතිව කටයුතු නොකරයි නම්, ආගම පිළිබඳව ඔහු තුළ ඇති හුදු හක්තිය, ඔහු තුළ ඇති හැහීම් බර ගතිය, ඒ ආගම ගැන අතිශයෝක්තියෙන් කරන වර්ණනා සියල්ල සම්පූර්ණයෙන් නිෂ්ඵලය. ජීවිතයේ ස්වභාවය ගැන මනා අවබෝධයක් ලබා දෙන ආගමක් ජීවිතයේ විවිධ අවස්ථාවල ඇති වන තානාවිධ පුමෝදජනකසිදුවීම්ඒ අයුරින් පිළිගැනීමට හැකියාව ලබා දෙයි. එබදු අවස්ථා පැමිණෙන විටපිළිගැනීමටත් නැතිවන විට දුක් නොවීමටත් අප පුරුදු විය යුතුය. මේ අදහස ඉංගීසි කවියකු වන විලියම් බ්ලෙක් මෙසේ දක්වයි.

`ඉගිලෙත්තා වූ සතුට වැළඳගෙත ඔහු වෙසෙයි අරුණෝදයේ සතාතත<sup>\*</sup>

ආගමානුකූල ජීවිතයක් ගත කිරීමෙන් අභාත්තරයේ ආධාාත්මික පරිවර්තනයක් ඇති කර ගත හැකිය. කෙනකු උතුම්, ආර්ය පුද්ගලයකු කරන්නේ ඔහුගේ බාහිර පෙනුම නොව, ඔහුගේ අභාත්තරීක පවිතුතාව හා ආදර්ශමත් ජීවිතයය. සමාජ තත්ත්වය, කුලය, ධනය, බලය, පැහැය කෙනකු මහත්මයකු නොකරයි. කෙනකු මහත්මයකු කෙරෙන්නේ, පිදිය යුත්තකු බවට පත් කෙරෙන්නේ ඔහුගේ චරිතය මගිනි.

| ධනයට හැකිය සරසන්නට නිවස         | ඔබේ |
|---------------------------------|-----|
| ඔබ සරසා ලන්නෙ සීලය පමණි         | ඔබේ |
| ඇඳුමින් - පැළඳුමින් සැරසේ සිරුර | ඔබේ |
| ඔබ සැරසිය හැක්කෙ වරිනයටම පමණි   | ඔබේ |

සදාචාරය පුගුණ පුහුණු කළ යුත්තේ පෞද්ගලික මට්ටමේ ම පමණක් නොවේ. සමාජයේ සියලුම සාමාජිකයින් විසින් සදාචාර ගුණ වැඩිය යුතුය. පවිටු, නොදැහැම් කි්යා කිරීමෙන් පසු බේරී සිටිය හැකි යයි සිනීම මුළාවකි. රූපවාහිනිය ආදී ජන සත්නිවේදන මාධා මගින් පුම්බා ඉදිරිපත් කෙරෙන දූසිත වැඩ සටහත් අනුගමනය කිරීමට සමහරුත් පෙළඹීමට ඉඩ ඇත. කවුරු කුමක් කළත් වැරදි කළ අයට බේරීමක් තම් නැත. පාප කි්යා කරන්නත් සිටින තාක් කල් කිසිදු සමාජයක සාමයක් තම් ආති වන්නේ ම නැත.

සෑම සමාජයක ම පාලකයින්ගේ කියා කලාපය මගින් රට වැසියන්ට විශේෂයෙන් බලපෑම් කරනු ලැබේ. එනිසා සමාජයක සාමය හා සතුට ඇතිවීමට නම් පාලකයින් දැහැම් ලෙස කටයුතු කිරීම අතාවශාය. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාරා ඇත.

්රටක පාලකයා දැහැම් වන විට මැති - ඇමතිවරු ද දැහැම් වෙති. මැති - ඇමතිවරත් දැහැම් වන කල උසස් නිලධාරීහු දැහැම් වෙති. උසස් නිලධරයත් දැහැම් වන කල සෙසු සුළු නිලධරයෝ ද දැහැම් වෙති. මෙසේ වූ කල ජනතාව ද දැහැම් වේ.



# ඔබේ වාසනාව හා ඉරණමට වගකිව යුත්තා ඔබය

"අද එයි මගෙ වාසතාව හෙට එයි මගෙ වාසතාව" බලමින් සිටියත් හැමදින තොලැබේ කිසි තැත කිසිදින මෝඩයාට වාසතාව. වාසතාව වෙතෙකක් තොව, වාසතාවමයි ඒ දෙය. අහසේ සිටිතා ගුහතරු, කුමක් කරන්නද ඒ ගැන

- ජාතක කථාවක් ඇසුරෙන් -

වාසනාව, අවාසනාව ඉරණම ආදිය ගැන පොදු ජනයා අතර දැඩි විශ්වාසයක් පවතී. හදිසි ධන ලාභ ආදිය වාසනාවටත්, බලාපොරොත්තු රහිත අලාභ හානි අවාසනාවටත් පවරන්නේ කර්ම නියාමය, ලෝක ස්වභාවය, ස්වභාව ධර්මය ආදිය ගැන ඇති දුරවබෝධය නිසා ය. කර්ම නියාමය අනුව යහපත් කිුයාවලින් යහපත් පුතිඵලත්,අයහපත් කිුයාවලිත් අයහපත් පුතිඵලත් ඇතිවන බව බුදුන් වහන්සේ විසින් වදාරා පැහැදිලි කොට දී ඇත. පුද්ගලයකුට තමත් පෙර ආත්ම භාවයකදී හෝ මෙම ආත්මයේ දී හෝ කරන ලද අකුසල කිුයාවල දුර්විපාක විඳින්නට සිදු වූ විට එය තමන්ගේ නරක කාලය නිසා සිදුවන්නක් යයි සිතිය යුතු නැත. ඒ තමන්ගේ කර්ම විපාකයන්ගේ පුතිඵල සේ සැලකීම වඩා හොඳය. කර්මවිපාක පිළිබඳ බෞද්ධ ඉගැත්වීම මතාව අවබෝධ කොට ගත් කියිවකු ඒ සිදුවීම <sup>"</sup>අපල<sup>\*</sup> නිසා ඇතිවන සිදුවීම් වශයෙන් හිතනු තොමැත. තමන් ගත කළ ජීවිතය අනුව යහපත් හෝ අයහපත් පුතිඵල ලැබී ඇති බවත් මේ සියල දේට තමන් ම වගකිව යුතු බවත් ඔහුට අවබෝධ කොට ගැනීමට හැකි වනු ඇත. වාසනාව කියා දෙයක් නැත. දුක් සැප සිදුවන්තේ අපේ කර්මය අනුව ය. එනිසා හොඳ – නරක තෝරා බේරා ගැනීම අප සතු කාර්යයකි.

# ගුහයන්ට දොස් පැවරිය යුතු නැත

සමහර ගුහ - තාරකාවන්ගෙන් මිනිසුන්ට බලපෑමක් ඇති වෙන බව බුදුන් වහන්සේ විසින් පුතික්ෂේප කර තැතත්, දුර්වල සින් ඇති අය සිතන්නේ සියලු හොඳ - තරක සිදුවන්නේ ගුහ තාරකාවන්ගේ බලපෑම නිසා බව ය. මේ මවා ගත් බිය නිසා සිදුවන්නේ පවතින අසහනය, තවත් උගුකොට කලකිරීම හා දුක ඇති කිරීම ය. මෛැති බලපෑම්වලට වහල් නොවී, සියලු කරදර ජයගෙන තම කාර්යභාරයන් සාර්ථක කර ගැනීමට ආත්ම ශක්තිය ඇති, ධෛර්යමත් නුවණැත්තෝ සමත් වෙති. වාසනාව හා හැකියාව එකිනෙකට ඉතා සම්බන්ධය. මේ සියල්ලටම මුල් වන්නේ චිත්ත බලයය: අප සියලු දෙනාටම දියුණු කළ හැකි අප තුළ පවතින නිජ හැකියාව වන චිත්ත ශක්තියයි.

වාසතාව තැත කියා සිතමිත්, අවාසතාවට එරෙහිව කරත සටත අත්හැර තමත් යටත්විය යුතු තැත. එමෙත්ම තමත්ගේ භෞතික මෙත් ම ආධාහත්මික ගුණාංගයන්ගේ පුගතියට බාධා පමුණුවත කිසිම දෙයක ගොදුරක් බවට පත්විය යුතු ද නැත. තමන්ගේ අකුසල කර්මය තිසා තම රාජකාරිය අසාර්ථක වුණත්, නිරෝගී සිතක් ඇතුව සිටීමෙත් හා වඩ වඩා කුසල කියා කිරීමෙත් එම අකුසල කර්මයන්ගේ දුර්විපාක ජය ගැනීමට හෝතුනී කිරීමට හැකිය යහපත් කියා කිරීමට මුදල් වැය කිරීම අතාවශය තැත. සහතශිලී බව වැඩීම,ඉවසීම, කරුණාව, අනොතා අවබෝධය පුගුණ කිරීම ආදිය යහපත් කියාය. මෙවත් ගුණාංග වැඩීම ම යහපත්, කුසල කියාවන්හි නිරත වීමකි.

.කෙතකුගේ අකුසල කර්ම එලදීම එක්තරා දුරකට පාලනය කොට සැකසීමට නම් 'විරිය' අතාවශා බව බුදු දහමිත් පෙන්වා දෙනු ලැබේ. අද විරිය වැඩීමෙන් කෙතකුට නව කර්ම උපදවා පවතින වාතාවරණය හා වටාපිටාව වෙනස් කළ හැකිය. කෙතකුට තමන්ගේ කර්මය වෙනස් කළ හැකිය. කෙතකුගේ අසාර්ථකත්වයට හේතුව ඔහුගේ අදක්ෂකම, අත්දැකීම් අඩු බව, අලස බව ආදී කරුණක් නම් ඔහු කළ යුත්තේ ගුහයන්ට දොස් පවරමින්, ඔහුට වින කරන යක්ෂ, ප්‍රේත, කුම්භාණ්ඩයින්ට ශාප කරමින් සිටීම නොව, ඔහුගේ අඩුපාඩුකම් මග හරවා ගෙන කටයුතු සාර්ථක කොට ගැනීමට උත්සාහ ගැනීමය. තමන්ම පුතිසංස්කරණය කර ගැනීමේ මුල් පියවර වශයෙන් කළ යුත්තේ තමන්ගේ ස්වභාවය මනාව තේරුම් ගැනීම හා දුර්වලකම් පිළිගැනීමය.

# ඉරණම ඔබ අතේය

බුදු දහම අනුව නම්, නොවැලැක්විය හැකි හෝ වෙනස් කළ නොහැකි ඉරණමක් නැත. අපගේ මෙන්ම අන් අයගේ ද අත්දැකීම් පිරික්සීමෙන් අපට පැහැදිලි වන්නේ ද අප අද විදින දුක් වේදනා අත් දෙයක් නොව පෙර දිනක අප විසින් කරන ලද වැරදිවල පුතිඵල බවය. මබ මට අපලයක් ගෙන ආවේ ය. කාලිදාස කි. ව. තුන්වන සිය වසේ ඉන්දියාවේ විසූ මහා කවියෙකි. කුඩා අවධියේ දී ඉතා දුප්පත් දරුවකු වූ ඔහු මවත් සමග කුඩා පැලක ජීවත් විය. මේ පැල පිහිටියේ රජ මැදුරුට මුහුණ ලාය. රජ වාසල භූමියෙහි අඹ වත්තක් විය. ඵල හට ගත්තා කාලයේ දී මුඵ අඹ වත්තම අඹවලින් පිරී යයි. අවට කිසිවකු තැකි වීට කාලිදාස තාප්පයෙන් පැත අඹ කඩා ගෙන කෑමට පුරුදු වී සිටියේය.

දිතක් කාලිදාස අඹ සොරකම් කරනවා රජු මාලිගයේ ජනේලයෙන් බලා සිටියේ ය. එදා උදෑසන අඹ ගෙඩියක් ලෙලි ගසද්දී රජුගේ අන තුවාල විය. මෙම තුවාලයෙන් අධික ලෙස ලේ ගැලූ නිසා රජු කලේ අනාවකි කියන්නන් කැඳවා මේ අනතුර පිළිබඳව අනාවැකියක් විමසීය.

මදක් කල්පතා කළ ඒ තැණවත් අය එදිත උදෑසත පළමුවෙත්ම රජු දැකපු පුද්ගලයා කව්දැයි ඇසූහ. "ඔව්. මම කුඩා දරුවෙක් අඹ සොරකම් කරනවා දැක්කෙම්" යයි රජු පිළිතුරු දුන්නේය. "හරිම තරක දර්ශනයක්. මේ දර්ශනයෙන් ඔබතුමාට මහා අපලයි. ඉක්මනින් මේ ළමයා ලෝකයෙන් තුරන් කළොත් ඉතා හොඳයි" ඔවුහු කීහ.

රජ වහාම කාලිදාස තමත් වෙත කැඳෙව්වේය. කාලිදාසගේ අඹ සොරකමත්, රජු එය දුටු සැටිත්, ඉත් ඇති වූ අපලයත් රජු ඔහුට කීවේ ය. මේ ගැන නිදහසට යමක් කීමට අවශා දැයි රජු කාලිදාසගෙත් විමසුවේය.

්රජතුමති, ඔබ වහත්ස්ට අපලයක් ගෙත ඒම ගැත මම බෙහෙවිත් කණගාටු වෙමි. එහෙත් ස්වාමිති, අද උදේ මුළිත්ම මට මුණ ගැසුණු තැතැත්තාට ද සුදුසු දඩුවම් පැමිණ විය යුතුය. මට මේ හයාතක ඉරණම අත් වත්තට යන්නේ මම උදේම ඔහුගේ මුහුණ දුටු තිසයි. මෙම පිළිතුරෙත් රජු පුදුමයට පත්විය. රජුට කාරණය වැටහිණි. කාලිදාස දැක ඇත්තේ තමන්ගේ මුහුණ බව රජුට තේරුණි. අතාවැකි

කියන්නන්ගේ මෝඩබස් ඇදහීම ගැන රජුට ලජ්ජා හිතිණි. කාලිදාස ගැන පැහැදුණු රජු ඔහු දරුකමට හදා ගත්තේ ය. කාලිදා පසු කලෙක මහා කවියකු බවට පත් වූයේ ද මෙම මාලිගයෙහිම ය.

මිතිස්සු වනාහී තමත්ට පාලනය කළ නොහැකි බලවේගයන්ගෙන් සමන්විත විශ්වය නමැති දාන් ලැල්ලේ ඉත්තත් නොවෙති. හොඳට හෝ නරකට පවතින තම ඉරණම ඔවුන් විසින්ම සොයා ගත්, තනා ගත් එකකි. මිනිසාගේ ඉරණම ඔහු විසින් ම සිත, කය සහ වචනය යන තුන් දොරේ කියාකාරීත්වයම පදනම් කොට සකසා ගත්නා අතර ඔහුට ලෝකයෙන් ලැබෙන්නේ කුමක් ද යන්න තීරණය වන්නේ ඔහු විසින් ලෝකයට දෙනු ලබන්නේ කුමක් ද යන්න තීරණය වන්නේ ඔහු විසින් ලෝකයට දෙනු ලබන්නේ කුමක් ද යන්න මතය. ඔහුගේ කර්ම විපාකයන්ගෙත් බේරීමක් නම් ඔහුට නැත. එනිසා තම ජීවිතය තනා ගත්තෝත් ඉරණම සකසා ගත්තෝත්, එමෙන්ම වර්තමානය මෙන්ම අනාගතය පිළියෙළ කොට ගන්නේත් මිනිසාමය.

ස්වභාව ධර්මය අපක්ෂපාතී ලෙස කිුයා කරන්නකි. කර්මයන් එසේමය. එහි "පඩිසන්දීම" බදු කිුයා කාරීත්වයක් නැත. දඩුවම් පැමිණවීමක් වැනි එකට එක කරන ගතියක් ද නැත. එය වාටුවෙන් රැවටිය හැකි බලවේගයක් නොවේ. කන්නලව් කිරීමෙන් වැඩි ලාභ පුයෝජන එමගින් ලබා ගත හැකි ද නොවේ. සුදුසු වාතාවරණයක් ඇති විට, අවශා සෙසු සුදුසුකම් සම්පූර්ණ වූ විට අප විසින් වපුරණ ලද කර්ම බීජ පල දැරීමට පටන් ගනී. එනිසා ආපදා පැමිණ විට අහස කඩා හැලෙන්න තරම් විලාප නැගීම නිෂ්ඵලය. ස්වභාව ධර්ථිය කියාකාරීත්වය අප තේරුම් ගත යුතු ය. බලාපොරොත්තු නැති අත්දමට, සමහර විටෙක ඉතා අකාරුණික යයි අපට හැතී යන පරිදි කියාත්මක වන මේ ධර්මතාව සන්සුන් සිතින්, මැදිහත් සිතින් විද දරා ගත ශූතුමය.

එහෙත් අප එක් දෙයක් මතක තබා ගත යුතුය. එතම් අපේ ජීවිත කෙරෙහි කර්මය මගින් කෙරෙත බලපෑම වෙනස් කළ හැකි බව ය. සදාකාලිකව අපායගත වීම හෝ සදාකාලිකව ස්වර්ග රාජායකට යෑම එතිසා බුදු දහමින් පිළිනොගැතේ. මේ සංසාරික පැවැත්මේ ඇතුළත් සියලු ගති, සියලු අවස්ථා අස්ථීරය, වෙනස්වන සුඑය. අප්රාමර පරම සැපතට පත් විය හැක්කේ මේ සංසාරික පැවැත්මෙන් මිදී නිර්වාණය සාක්ෂාත් කළ විට ය.

ආධාාත්මික ගුණ වර්ධනය පුගුණ කළ හැක්කේ මෛතිය, කරුණාව, දයාව, පරාර්ථකාමීත්වය, සුහදතාව, මානසික පවිතුතාව, ශීලය, ආත්ම දමනය, සංවරය ආදී ගුණාංගයන් වැඩීමෙන් ය. දුකෙන් මිදිය හැක්කේ කෙසේ ද යන්න විවිධ ආගම් මගින් නත් අයුරින් විස්තර කෙරේ. බුදු දහමින් ඉගැන්වෙත්නේ පොදු සෙදවාර<sup>,</sup> ධර්මයන් අනුගමනය කිරීමෙන් හා සිත පිරිසිදු කිරීමෙන් පුද්ගලයකුට විමුක්තිය ලැබිය හැකි බව ය. මෙලෙස කිරීමෙන් බාහිර බලවේගයන්ට අවතන නොවී තමන්ගේ ඉරණම සකස් කොට ගැනීමට පුද්ගලයකුට හැකිවනු ඇත.

මිතිස් ජීවිතය බෙහෙවිත් වටිතා එකක්. එනිසා අතීතය ගැන හඩා පැළපෙමිත් නිකරුණේ කාලය අපතේ හැරිය යුතු තැත. මෙසේ කාලය අපතේ හැරීමෙත් සිදුවත්තේ අපේ ජීවිතයේ නියම අරමුණ සාක්ෂාත් කොට ගැනීමට අපට ලැබී ඇති අවස්ථාව නාස්ති කොට, දුකින් මිදීමට අප ගත්තා උත්සාහයත් වාවර්ථ කරවීම පමණි. එනිසා මේ බව හොඳින් තේරුම් ගෙන ජීවත්ව සිටින තාක් කල් යහපත් කියාවන්ම කළ යුතුය.කාලය නාස්ති කිරීමෙත් සිදුවත්තේ අප විසින් අත් අය නොමග යැවීම පමණක් නොව, මේ වටිතා ජීවිත කාලය තුළ දී අපට ලැබී ඇති ස්වර්ණමය අවස්ථාව ද අපට තැතිවී යාමය.

"ඉරණම කියා දෙයක් තැත. ඇත්තේ පූර්ව උත්සාහයන්ගේ ඵලවිපාක පමණි. අප ඉරණම වශයෙන් හඳුන්වත්තේ මේ විපාකයන්ම ය.. අපේ සාර්ථකත්වය තීන්දු කෙරෙන්නේ අපේ උත්සාහයන් මගින් ම ය. මෙසේ බලන කල අපේ ඉරණම යනු අපේ උත්සාහයම ය. අපේ අතීත උත්සාහයන් හා වර්තමාන උත්සාහයන් එකිනෙකට විරුද්ධ වූ කල කියා කරන්නේ එකිනෙකාට එරෙහිව ඇත කොටා ගත්තා බැටඑවත් දෙදෙතකු සේය. උත්සාහය පෙර ආත්මයට අයත් වූවත් මේ ආත්මයට අයත් වූවත් අපේ ඉරණම තීරණය කිරීමට බලපාන්නේ මෙයින් වඩා බලවත් වන උත්සාහය ය. මෙයින් කොයි එක බලපෑවත් එය අපේම උත්සාහය ය. මිතිසා තම සිතුවිලි මගින් ඔහුගේ ඉරණම තීන්දු කර ගනී. සිදුවීමට තීන්දු වී තොමැති දේ වූවත් ඔහුට සිදු කොට ගැනීමට හැකියාව ඇත. ලොව සිදුවන්නේ මිනිසා හිතාමතාම තම සිතැහි අනුව සිදු කරන දේ පමණි. සම්මා වායාමය මගින් මිනිසාට ලැබිය නොහැකි කිසිවක් මේ මිනිපිට නම් නැත

්සියලු දෙයකම සුන්දරත්වයක් ඇත. එහෙත් ඒ සුන්දරත්වය සියලු දෙනාටම පේන්නේ නැත<sup>\*</sup> ර්

- කොත් පිහුෂියස් -

# අත් අයගේ යහපත උදෙසා කැපවීම

"තමත්ගේ ලේ-ඇස්-මස්-ඇට-තහර සෙසු ලෝක සත්වයාගේ සුබ සෙත පිණිස ම වේ යයි ශේෂ්ඨ පුද්ගලයෝ නිරන්තරයෙන් ම සිතති."

වඩා වැදගත් ජීවිතය ද නැත්නම් මුදල් ද යන පුශ්නයට විවිධ අය දෙන පිළිතුරු නානාපුකාරය. මසුරෙකුට වඩා වටින්නේ මුදල්ය. ධනවතුනට වඩා අගය තම ජීවිතය ය. එහෙත්, ශුේෂ්ඨ පුද්ගලයෙකුට මේ දෙකටම වඩා වැදගත් වන්නේ තම පුකිපත්තිය. නමුත් මෙබළ පුද්ගලයින් විරලයි. පුකිපත්ති ගරුක සමහර ශුේෂ්ඨ පුද්ගලයින් තම පුකිපත්ති වෙනුවෙත් ජීවිත පවා කැප කරනවා. තර්ජන, ගර්ජන, හිරිහැර බාධකවලට මුහුණ පාන්තට ඔවුන්ට සිදු වී තිබෙනවා. සොකුටීස්ට වස බීමට බල කෙරුණා. ජේසුතුමා කුරුසියේ තබා ඇණ ගසනු ලැබුවා. මහත්මා ගාන්ධිතුමා ඝාතනය කරනු ලැබුවා.

මේ සියලුම ශුේෂ්ඨ පුද්ගලයිත්ට පොදු එක් ලක්ෂණයක් තිබෙනවා. එනම්, තමන්ගේ දැනුම, ශක්තිය, කරුණාව, දයාව සමස්ත මානව වර්ගයාගේ යහපත, සුබසෙත සඳහා ම කැප කිරීමය. අන් අයගේ පරම සැපය, සුබසෙත සඳහා කටයුතු තොකොට තම සුබසෙත, සුගතිය ඇතිකොට ගත තොහැකි බව මේ අය දන්නවා. පළමුව තමන් යහපතෙහි පිහිටා ඉත් අතතුරුව සෙස්සතට අවවාද දෙත ලෙස බුදුත් වහත්සේ වදාරා ඇත. එවන් ශුේෂ්ඨ පුද්ගලයින් කිසිදු කලකිරීමට පත්වන්තේ තැත.

කෙනෙක් කෙතරම් බුද්ධිමත් වුවත් එම බුද්ධිය ආත්මාර්ථකාමී අත්දමට, ඔහුගේ ආශාවත් මුදුත් පමුණුවා ගැනීම උදෙසාම ඔහු විසින් යොදා ගැනෙත්තේ තම්, බෞද්ධ මතය අනුව ඔහුව සැලකෙත්තේ තමත්ගේම හානිය ඇතිකර ගත්නා පුද්ගලයෙකු ලෙසය. මෙවත් ආත්මාර්ථකාමී ආකල්ප කිසිවිටෙක යහපතක් ගෙන එත්තේ තැත. තොබෙල් තාහාගලාභී ඇල්බට් ෂ්වයිට්සර් මෙසේ කියා ඇත: ඔබ අතර තියම වශයෙන් සතුට භුක්ති විදිත්තේ අනුත්ට සේවය කරත්තේ කෙසේදැයි සොයා දැනගත් අය පමණි.

රූත් ස්මෙල්ට්සර් මෙසේ ලියයි:

ගෙවී යන දින වසර ගණත් ගෙන එයට ජීවිතය යයි කියනවා ආශාව, හද ගැස්ම කළුළු කැට සමහරුත් ජීවිතය සේ දකිතවා. තියම ලෙස ජීවිතය මතිත්තට ඇති එකම මිම්ම තම් ඒ මෙයයි. "අත් අයට යහපතක් කරත්තට ඔබ කුමක් කර ඇද්ද සෙවීමයි".

"පරිතාාග කිරීම යනු, තමන්ට දීමට හැකි පුමාණයට වඩා දීමය" යයි සමහරුත් සිතනවා. එහෙත් තියම සතාය මෙය නොවේ. පරිතාාගය කුමක්ද යන්ත තීරණය කෙරෙත්තේ කෙතෙකු පිළිගන්නා සාරධර්ම හා කෙතෙකු තුළ ඇති පරාර්ථකාමීත්වය මතය. අත් අයගේ අවශාතා තමන්ගේ අවශාතාවනට වඩා ඉතා වැදගත් කොට සලකත අය සිටිනවා. මෙය විදහා දැක්වෙන සතා කතාවක් මෙසේය.

අන් අයට උපකාර කිරීමෙන් දුක තුනී කොට ගන්න: එක් වෛදාවරයෙක් දුප්පත් අයට පුනීකාර කිරීම සඳහා පින් බෙහෙත් ශාලාවක් විවෘත කළා. එය සතියකට දිනක් මේ සඳහා විවෘත කළා. මෙවන් දිනක බෙහෙත් ශාලාවට කලබලෙන් පැමිණි අයෙක් වෛදාවරයාට මේ හදිසි පණිවුඩය දැන්වූවා. "ඔබේ දයාබර බාල පුතා මේ දැන් මිය ගියා". එක්වරම වෛදාවරයා කම්පනයට පත්වුණා. එහෙත් මොහොතකින් සන්සුන් වූ ඔහු ලෙඩුන් පරීකෂා කිරීම දිගටම කරගෙන ගියා.

වෛදාවරයාගේ මේ කියා කලාපය දැතගත් සමහරුත් මෙය තොහොබිතා කියාවක් බව සිතා ඔහුගෙත් පුශ්ත කළා. "මගේ පුතා මිය ගිහිත්. ඔහු වෙනුවෙත් මට කළ හැකි කිසිවක් නෑ. මිල මුදල් ගෙවා බෙහෙත් ලබා ගත්ත බැරි මේ අයට මගේ සේවය අවශායි. ඔවුන්ට යම් සේවයක් මට කළ හැකි බව මා දත්තවා. ඉතින් මගේ දුක තුනී කොට දරා ගෙත අතික් අයට උපකාර වීම තරකද?" වෛදාවරයා පිළිතුරු දුත්තා.

\* \* \* \* \*

"අත් අයට යහපතක් කිරීම යුතුකමක් තොවේ. එය අපට ලැබෙත විශේෂ වරපුසාදයක්. එයිත් පුමෝදයක් ඇති වෙතවා. ඒ පුමෝදය නිසා සෞඛාය, සතුට වැඩිවෙනවා."

සරතුස්තු -

### සියලූ සත වෙත මෙත

සමහරුත් තොදැනුවත්වම, සමහර විටෙක සිතාමතාම අත් අයගේ අසහතයට, දුකට හේතුවත දේ කරතවා. අත් අයට දුක් වේදතා දී සතුටක් විතෝදයක් ලැබීමට මිනිසා පොළඹවත්තේ ඔහු තුළ පවතින අශික්ෂිත මානසික ස්වභාවයය. දුක් වේදතා ඔවුතට රිසි තොවේ තම, අත් අයට දුක් වේදතා දීමට ඔවුත්ට ඇති හේතුව කුමක්ද? "තමත්ට ආදරය කරන කිසිවකු විසින් අත් අයට වධ හිංසා තොකළ යුතු" යයි බුදුන් වහත්සේ කියා තිබෙතවා.

"ඔබ යම් සේ සැලකිලි ලැබීමට කැමැති ද සෙස්සන්නටත් එසේ සැලකිලි දක්වන්ත". මේ ස්වර්ණමය රීතිය සියලුම ආගම්වල ශාස්තෲවරයන් විසින් පිළිගෙන ඇත. නමුත් "සෑම ජීවියකුටම තම ජීවිතය අගනේය යන සතාය මිතිසාට අමතක වී ඇත. මේ අමතක වීම සතාථ කෙරෙන නානාවිධ දුෂ්ට, අමානුෂික සිදුවීම්, ලේ වැගිරීම්, මිතිස් ඝාතන මානව ඉතිහාසයේ බහුලව අපට දක්තට ඇත. මෙවන් කියා නිසා මිනිසාගේ අතීතය ලෙයින් තෙත් වී ඇත. සමහරුත් මානව වර්ගයාගේ ඉතිහාසය උමතු බවේ හා අමානුෂිකත්වයේ ඉතිහාසය වශයෙන් නම් කරන්නේ මේ හේතුවෙනි.

"අපට යමෙක් වරදක් කරනවාට අප අකැමැති තම්, ඒ දේ අප අනුත්ටත් තොකළ යුතුය." පැරැණි කියමනක් වන මෙය අදටත් බෙහෙවිත් අදාළය. අප විසින් මෙයට තවත් අදහසක් එක් කළ යුතුය. "අපට අත් අය විසින් කෙරෙනු ලැබෙන යම් හොද වැඩක් අපට පිුය වේද ඒ දේ අප විසින් අත් අයටත් කළ යුතුය". තමත් ගැනම සිතත, අනුත් වෙනුවෙත් මොහොතක් කාලය මිඩංගු නොකරන අය තමන්ගේ ආත්මාර්ථකාමී බව තව තවත් වැඩි කර ගනිති.

ඔබේ යුතුකම් ගැන වඩා සිතන්න: නිතරම අනුත්ට සේවය කරන්නට ගොස් අනවශා ලෙස කරදරවලට පැටලෙන හොඳහිත ඇති අය ද ඉත්තවා. බල්ලාගේ රාජකාරිය කරත්න ගිය බූරුවාගේ කතාව අහල ඇති නේද?

එක් කාලෙක මිනිහෙකුට බල්ලකුයි බූරුවකුයි හිටිය. එක් රාතියකදී බල්ලා නොනවත්වා බූරන්නට වූ නිසා ඒ මනුස්සයාට නින්ද ගියේ නෑ. හොඳටම තරහ ගිය මේ මිතිහා බල්ලාට අල්ලාගෙන තඩිබෑවා. ගුටිකාපු තරම් කොච්චරද කීවොත් පසුදා ඇහේ පතේ රුදාව නිසා බල්ලාට බිදක්වත් නින්ද ගියේ නෑ. ඌ ගෙයි මුල්ලෙ ලැගල සද්ද නැතිව මුළු රැම අවදියෙන් හිටිය. පුදුමයක හැටි එදා රාතියේම සොරුන් කට්ටියක් ඒ ගෙට රිංගුවා. පෙර දින බිරු නිසා කාපු ගුටිබැට මතක් වෙලා බල්ල සද්ද නැතිව හිටිය. පිටත සිටිය බූරුව මේ සියල්ල බලාගෙන හිටිය. බූරුවා මෙහෙම හිතුව: "අනේ හැබෑටම, ස්වාමියා ගොරදිදී තිදි. සොරුත් ගෙට රිංගතවා. බල්ලා උගේ රාජකාරිය නොකර නිකම් බලාගෙන ඉන්නවා. මමවත් මේ බල්ලාගේ කාරිය කරත්ත ඕනෙ. පුළුවත් තරම් හයියෙත් බෙරිහත් දීලා කෑගහත්ත ඕතේ. මෙහෙම් හිතල බූරුව මහා හයියෙන් කෑගැහුව. ගෙහිමියාට ඒ සද්දේට ඇහැරුණා. "මොත කරදරයක්ද? හරියට තිදගත්තවත් තැ. ඊයෙ රෑ බල්ල මරහඩ දුත්ත. අද මේ බූරුවා කැගහනවා." ගෙහිමියා කෝපයෙන් පිපිරෙමින් කසය අතට ගෙන එළියට ඇවිත් බූරුවාගේ පිට පතුරු යන්න ගැහුවා. තමන්ගේ මෝඩකම වටහාගත් බූරුවා දුක් වුණා. 'කිසිම ආරාධනයක් නැතුව අනුත්ගේ වැඩ කරට අරගෙන කරන අයට අවසානයේ ලැබෙන්නේ කස පහර තමයි" බුරුවා තනියම කියා ගත්තා.

# දයා ගුණයේ මහිමය

ජීවිතය සැමට අගතේය. අප සැවොම මරණයට බයේ තැති ගෙත හැකිලෙතවා. අප මරණයට කැමති තැතුවාසේ ම සෙසු අයත් මරණයට කැමැති තැත. අප වගේම සෙසු අයත් මරණයට බයය. එතිසා කිසිවකු, ඉතාම කුඩා ජීවියකු වුවත් මැරිය යුතු තැත. අප තරම් වාසතාවත්ත තොවූ අයගේ දුක් වේදතා අපට දැනෙත්තට ඔවුන්ට උදවු කරත්තට අපට සිත් දෙන්තට අප තුළ පවතින කරුණා, දයා, ශීල ගුණ ගලා යෑමට ඉඩ හළ යුතුය.

සිතා මතා කිසිවකුට හාතියක් තොකළ යුතු බව උගත්වත බුදු දහම, සියලුම සත්වයිතට දයාව, රැකවරණ දීමට අප පොළඹවයි. අප එකිතෙකා විසිත් එකිතෙකාට දයාව, කරුණාව, දැක්වීමට පුරුදු වුවහොත්, හැකි පමණිත් කළගුණ දැක්වීමට සමත් වුවහොත් මේ සමාජය අීවත්වීමට කෙතරම් ශාත්ත සුත්දර පරිසරයක් ඇති කරයිද?

මිතිස් සබඳතා දෙඅතට ම ඇරුණු මාවතකි, කියා හා පුතිකියාවලින් සැදුණු කියාවලියකි. පෞද්ගලික හා සමාජ ජීවිතයේ දී අනොහතා සුහදතාව හා ගෞරවය දැක්වීමට පුරුදු වුවහොත් එකිතෙකා අතර ඇතිවත පුශ්ත, ගැටුම් වරදවා තේරුම් ගැනීම් සම්පූර්ණයෙන්ම වාගේ තැනි කොට ගැනීමට හැකි වනු ඇත.

අප නිතරම උත්සාහ ගත යුත්තේ අත් අයට උදවු උපකාර කිරීමටයි. මේ අතරම අප අමතක තොකළ යුතු තවත් දෙයක් ඇත. එනම්, අප ඇති දේ ඇති සැටියෙන් දැකීමට ලබා ඇති පුහුණුව අතපසු තොකිරීමයි. අපේ සාමානා දැනුම උපයෝගී කොට ගැනීම මගින්ම මේ දැනුම පවත්වා ගෙන යා හැකිය. අප අත් අයට උදවු උපකාර කිරීමට සූදානම් වන විට ඒ අය කවුද කියා දැන සිටීම වැදගත්. එවිට අපට ඒ අය වෙනුවෙත් එම උදවු උපකාර හරි හැටි කිරීමට හැකි වෙනවා.

ඔබ උදවු උපකාර කරන්නේ කාටද යන්න ගැන ඉතා පරිස්සම් විය යුතුය. ඉතාම අහිංසක අය ඉතා දරුණු අයට උදවු කරනවා විය හැකිය. එසේ කරන විට ඒ අහිංසක අය ඉතා පරිස්සම් විය යුතුය. එසේ නොවුවහොත් අනවශා කරදරවලට පත්වීමට ඉඩ ඇත. සෑම ආගමක් මගින්ම මෙවැනි සේවා ඇගැයෙනමුත් එබඳු පරාර්ථකාමී කටයුතු අවබෝධයකින් යුතුව කළ යුතුය.

නපුරන්ගෙන් පරිස්සම් වන්න: දිනක් මිනිහෙක් උගුලකට හසුවුණු කොටියෙක් දුටුවේය. "අනේ මාව බේරා ගත්ත" යයි කොටියා බැගෑපත් විය. "අපොයි බැහැ. මම උඹව බේරූ හැටියෙම උඹ මාව මරාගෙන කනව." එසේ නොකරන බවට කොටියා බැගෑපත් ලෙස පොරොන්දු විය. මේ මෝඩ මිනිහා නපුරු කොටියාගේ කතාව විශ්වාස කරල ඌව උගුලෙන් බේරුවා. උගුල ලිහා දැම්ම විතරයි කොටියා මිනිහව මරාගෙන කත්න පැත්ත. ළහ හිටිය නරියෙක් මේ කලබලය ඇහිල එතැනට ඇවිත් විස්තර විමසුවා. මිනිහා සිදු වූ සියල්ල ඇති සැටියෙන්ම විස්තර කළා. නමුත් කොටියා කිව්වා මේ මිනිහා උගුලෙත් බේරෙත්ත උදවු වුණේ නෑ කියල. නරියට කාරණා වැටහුණා. "පොඩඩක් ඔහොම ඉත්තවා. මේක මහ පැටලැවිල්ලක්. මේක හරි හැටි දැන ගත්න ඕනෙ. කොටියා කොහොමද හිටියෙ, මිනිහමොකක්ද කළේ කියල, කටිත් විස්තර කරල වැඩක් නෑ. මුලින් හිටිය හැටියට ඉත්තව බලන්න". කොටියා ආපසු උගුලට රිංගුවා. කොටියා බේරෙන්න බැරි විදියට උගුලට අසුවී ඇති බව නිසැකවම දැනගත් තරියා, මිනිහාට කතා කර මෙහෙම කිව්වා: "මනුස්සයො. දැත් යන දිහාවක යනවා. මීට පස්සෙවත් මතක තියා ගන්නවා නපුරත්ගෙන් පරිස්සම් විය යුතු බව. පොරොන්දු ඉටු කරන්නේ නැති නපුරු අයගෙන් පරිස්සම් වෙනවා".

## තියම ජයගුාහකයා

වර්තමානයේ මිනිසුත්ගේ බලාපොරොත්තුව එකිනෙකා අභිබවා යත්තටයි. අනුත් පාලනය කිරීමේ, අනුත් යටත් කොට තබා ගැනීමේ අරමුණිත් බොහෝ අය, ධනය, බලය, තත්ත්වය ලබා ගැනීමට විශාල සටනක යෙදෙනවා. නමුත් මුලිත්ම තමත්ව ජයගත හැකි නම් එය අනුත් ජය ගැනීමට උත්සාහ ගත්නවාට වඩා බෙහෙවිත් ඵලදායී බව කිව යුතුය. ලොව දිනතවාට වඩා තමත්ව ජය ගැනීම ශුෂ්ඨ බව බුදුත් වහත්සේ වදාරා තිබෙනවා. ඊර්ෂාාව, කෝධය, වෛරය, මානය ආදී විවිධ දුර්වලතා ජය ගැනීමට අප සැවොම උත්සාහ ගත යුතුයි. මේ අහිතකර බලවේග ජය ගැනීමට තම ධෛයාශීය, අධිෂ්ඨානය, උත්සාහය ආදිය අවශාය.

සාහසිකයෙකුගේ වෙඩි පහරින් මිය යාමට කිහිප දිනකට පෙර මහත්මා ගාන්ධිතුමා හමුවීමට පැමිණි අමුත්තෙක් මෙසේ විමසීය. "ඔබතුමා ඔය තරම් කෙසහ ශරීරයක් තියාගෙන ඔය තරම ධෛයා්‍රීවත්ත ලෙස කටයුතු කරන්නෙ කොහොමද? "ධෛයා් කියන්නේ මේ සිරුරේ අවයවයක් නොවේ, සිතේ උපදින ශක්තියක්" යැයි ගාන්ධිතුමා පිළිතුරු දුන්නේය.

ජයගත හැකිය කෙනෙකුට දහසක් දෙනා, දහස් වාරයක් යුද්ධයේ දී; එනමුදු දිනත්තත් අතර පුමුඛයා නම් තමත්ව ජය ගන්තා පුද්ගලයා ම වේ.

- බුදුන් වහන්සේ -

අපට අපට ජයගත හැකි තම් සෙසු අය අප කෙරෙහි පැහැදී අපව ගෞරව කරනු ඇත. බුදුත් වහත්සේ ද කළේ පළමුව තමත් වහත්සේව ජය ගැනීමය. ඉත් අනතුරුව මෛතිුය, කරුණාව, පුඥාව මගිත් සකල ලෝකයම ජය ගත් සේක. බෞද්ධ - අබෞද්ධ සෑම දෙතාම උත්වහන්සේට ගරු කරන්නේ මේ හේතුවෙනි.

තමත් විදිත්තේ තමන්ගේ කර්මවල ඵල විපාක බවත්, විතාශකාරී චිත්තාවේගයන්ට ගොදුරු වුවහොත් තිරන්තර අත්තරායකට මුහුණ පාන්තට සිදුවත බවත් මිනිසා අවබෝධ කොට ගත යුතුය. පාප සිතුවිලි සිතෙහි උපදින විට සිත සංවර කර ගත යුතුය. සිත දියුණු කිරීමෙත් සතුට පමණක් නොව තුන් දොරින්ම කුසල් කිරීමේ වැදගත්කම ද වැටහෙනු ඇත. "බුධිස්ට් මෙඩ්ටේෂන්" නම් කෘතියෙහි ආචායා් වජිරඤාණ හිමි මෙසේ දක්වා ඇත. "හාවනාවක නැතහොත් මානසික වර්ධනය සාර්ථක වුවහොත් අපේ සියලු කිුයා පසුපස කියාත්මක වන බලවේගය මෛතිය සිතුවිල්ල වනු ඇත. මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ දයාවේ සුහදතාවයේ ආකල්ප සිත තුළ වහාප්ත වන විට එම ආකල්ප නියම මෛති සහගත කිුයා මගින් පුකාශයට පත්විය යුතු බවය.

මිනිසා ජීවත් වන්නේ විවිධ බලවේගයන්ගේ ආහාසයට ලක් වූ ලොවකය. ලෝක ස්වභාවයන්ට මුහුණ දී හෝ ඒවා ජයගෙන ඒ අනුව ජීවිතය සකසා ගැනීමට නම් මිනිසා එම ලෝක ස්වභාවයන් ගැන මතා අවබෝධයක් ලබා සිටිය යුතුමය. එවිට තමන්ට මේ මිනිස් සමාජයේ හිමි ස්ථානය කුමක්ද, මේ ලෝක ධර්මයන් හා සෙසු ජීවීන් සමග සහයෝගයෙන්, සුහදතාවයෙන් ජීවත් විය යුත්තේ කෙසේද යනු ඔහුට වටහා ගත හැකිවනු ඇත. මේ ලෝකය අවුල් ජාලාවක් නම් එය එසේ වී ඇත්තේ තමන් නිසාම බව ඔහු දැනගත යුතුය. එලෙසම දයාව, පෙරදැරිව කෙරෙන සිතුවිලි හා කියා මගින් මේ මුලු සමාජ වාතාවරණයම යහපත් කිරීමට ඔහුට හැකියාව පවතින බව ද ඔහු දත යුතුමය. මෙසේ කිරීමෙන් මිනිසා ඔහුගේ ආධාාත්මික වර්ධනය ඇතිකර ගන්තවා පමණක් නොව, සකල ලෝක සත්වයාගේ යහපත පිණිස ලෝකයේ ඉරණම සකස් කිරීමට ද සහාය වනු ඇත.

## මිනිස් සාරධර්ම

මිතිස් සාරධර්ම දියුණු කර ගැනීම සම්බන්ධයෙන් බුදු දහමේ දැක්වෙන ඉගැන්වීම් ඉතා සරලය. කෙනෙක් හෘදය සාක්ෂියට එකභව වියාීයෙන් යුතුව කටයුතු කළ යුතුය. නිකරුණේ කාලයගෙවියයුතු නැත. නිදා ගැනීම වුවත් අවශා පුමාණයට වඩා කළ යුතු නැත. සීතල වැඩිය, උෂ්ණ වැඩිය කියා තම කටයුතු අතපසු කළ යුතු නැත. කරන

සියලු කටයුතු සිතට එකභව එලදායී ලෙස කරන්න. ලොව ජීවත් වුණු එකම උදෙහාගිමත්, කුියාශීලී ආගමික නායකයා බුදුරාජණත් වහත්සේ බව කවුරුත් දතිති. පුරා පත්සාලිස් වසරක් මුඑල්ලේ ලෝකයාගේ හිත සුව පිණිස උන්වහත්සේ ගත කළ කාලය තුළ දිනකට උන්වහන්සේ සැතපීම සඳහා යොදා ගත්තේ දෙපැයක් පමණක් බව කියැවේ. යහපත් ලෙස ජීවත්විය යුතු ආකාරය පිළිබඳව ජනතාවට කියා දෙමින් උන්වහත්සේ ගම්නියම්ගම්, ජනපද, රාජධානි පුරා සැරිසැරූහ.

්දීර්ඝ ජීවිතයක් පුමාණවත් නොවත්නට පුළුවන. එහෙත් යහපත් ජීවිතයක් පුමාණවත්ය."

- බෙන්ජමින් ෆුැන්ක්ලීන් -





| ්දොඩමළු බව මගින් සිදුවේ විනාශයේ | මුල |
|---------------------------------|-----|
| අනතුරු වැළකේය නිහඬව සිටින       | කල  |
| "දොඩවන" ගිරවා සිරවේය කුඩුව      | තුළ |
| නිදැල්ලේ ඉගිලේය 'නොදොඩන' සියොත් | කැළ |

නිබ්බතිය යෝගීවරයෙක් –

එක් කලෙක ඉතා කුළුපග මිතුරත් සතර දෙනෙක් සත් දිනක් තිහඬව භාවතානුයෝගීව සිටීමට ඔවුතොවුත්ට පොරොත්දු වූහ. පළමු දිනයේ දී දවල් කාලයේ දී සියලු දෙනාම නිහඬව භාවතා කළහ. රාතියේ දී පහතට තෙල් මදිවීම නිසා එය නිවී යන්තට ආසන්න විය. ඒ අසළ සේවකයකු නිදා සිටිනු දුටු එයින් එක් භාවතානුයෝගියකු සේවකයා අමතා පහතට තෙල් දමන ලෙස කීවේය. මේ යෝගීවරයා කතා කරනු ඇසුණු අනික් භාවතායෝගියා, "ඡ්… මතක තියා ගන්න. අපි වචනයක්වත් කතා නොකර ඉන්න පොරොත්දු වුණා තේදැයි" කීවේය. තුන්වැන්තාට නිකම් බලා සිටීමට බැරිවිය. "නුඹලා දෙන්නාම මෝඩයෝ. ඇයි කතා කළේ?" සතරවැන්තා ඉතා පහත් එහෙත් ජයගුාහී ස්වරයෙන් මෙසේ කීය: "මම විතරයි වචනයක්වත් කතා නොකර සිටියේ".

ශ්ෂේඨ සභාත්වයක් ගොඩ තගා සංකීර්ණ සමාජ රටාවක් සකසා ගෙත සෙසු සත්වයින් අභිබවා මිනිසාට ඉදිරියට යා හැකි වූයේ කතාබහ කිරීමෙත් හා ලිවීමෙත් අදහස් පුකාශ කිරීමට ශක්තිය තිබුණු බැවිති. මෙලෙස මිනිසාට අදහස් හුවමාරු කොටගත හැක්කේ ඔහු හා සමකාලීතයත් සමග පමණක් නොවේ. ඔහු මියගිය පසු ද අතාගතයේ දැත ගැනීම සඳහා අදහස් ඉදිරිපත් කොට තැබීමට ලේඛන කලාව ඔහුට උපයෝගී කොට ගත හැකිය.

වත්මත් සමාජයේ මිතිස් සබඳතා පවත්වාගෙන යෑම පිණිස සත්තිවේදන මාධාය බෙහෙවිත් බලපායි. මුණගැසෙත අය සමග කතාබහ කොට අදහස් දැක්වීමේ ආශාව අප තුළ උපතින්ම ඇතිවත දෙයක්. යහපත් වචන භාවිත කිරීමෙන් අපට යහපත් පුතිඵල ලබාගත හැකිය. නමුත් අප බොහෝවිට කතා කරන්නේ නොසිතා නොබලාය.

අප හරියටම ඉහත දැක්වූත කතාවේ මිතුරන් වගේ යමක් කිව්වාට පස්සෙ තමයි හිතෙන්නේ, නොකිව්වා තම් කොපමණ හොඳද කියල. මෙහෙම හිතෙන කොට පමා වුණා වැඩියි. වරක් කටින් පිට වූ දෙයක් නැවත ආපසු ඇද ගැනීමට නම් බෑ. මට සමාවන්න, "මාකී සියලු දෙඉල්ලා අස්කර ගන්නවා" ආදී වශයෙන් අපට පුකාශ කරන්න පුළුවන්. එහෙත්, මෙයින් ඇති පුයෝජනය සීමිතය. ඒ වන විට පුකාශ කළ වවනවලින් සිදුවිය යුතු හානිය සිදු වී අවසන්.

තවත් ලේඛකයෙක් මෙසේ පවසා ඇත. "වචන හරියටම සිතුවිලි අලංකාර කිරීමට අන්දන වස්නු වගේ. පුද්ගලයෙක් තමන්ව වැරහැලි ආදියෙන් සරසා ඉදිරිපත් නොකළ යුතුවා සේම අදහස් ද නුසුදුසු වචන මගින් ඉදිරිපත් නොකළ යුතුයි."

# නුසුදුසු වචන භාවිතය

ලොව වෙසෙන ජීවීන් අතර ලොකුම බොරුකාරයින් මිනිසුන් බවට නම් කිසිදු සැකයක් නැත. බොරු, පරුෂ වචන, කේලාම්, පුලාප ආදිය මගින් සිදුවන විනාශය ඔබ සැම දෙනාම දැක ඇති.

අත් අය රැවැටීමෙත් පසු කපටි වාටු බස් දොඩා එයින් ගැලවීමට දඤ සමහරුත් සිටිත බව ඇත්තය. එබඳු කපටි චාටුකාරයින් සමග ඇසුරුකම් පැවැත්වීමේ දී බොහෝ පරිස්සම් වීමට වගබලාගත යුතුය. මොළයට මොකද වුණෙ : මී හරක් මස් කෑමට රිසි සිංහයකු පිළිබඳ පැරැණි කතාවක් මෙසේය. මී හරක් මස් කෑමට කැදර සිංහයෙක් කැලයක විසීය. එම කැලයේ ම හොඳට හැදුණු වැඩුණු මී හරකෙක් ද විසුවේය. සිංහයා කොපමණ උත්සාහ ගත්ත ද මී හරකා මරා මස් කෑමට නුපුඑවත් විය. කපටිකමෙත් වුවත් මී හරකා මැරීමට සිංහයා ඉටා ගත්තේය. සිය සගයකු වූ හිවලකුට කතා කෙට සිංහයා මෙසේ කීවේය. "මේ මී හරකයි මායි මොත හේතුවකට එකිනෙකාට බයෙන් ඉත්තවද මම තම් දත්නෙ තැ. මෙහෙම ඉත්ත එකේ තේරුමක් තියෙනවද? ගිහිත් කියනව අර මී හරකට මම දැත් මස් කැම සම්පූර්ණයෙන්ම අත්හැරල කියලං කන්නෙ එළවළු ිර්ග විතරයි කියල. ඒ නිසා ඔන්න ඔහෙ ඇවිත් මාත් එක්ක මේ ගුහාවෙම ඉන්න කියල කියනව." හිවලා ද මේ පණිවුඩය මී හරකාට දැන්වීය. මුලදී මී හරකා තුළ මේ ගැන එක්තරා සැකයක් ඇති විය. නමුත් හිවලා සිංහයාගේ හොඳ ගතිගුණ ගැන වර්ණනා කරන්නට වූ කල මීහරකා පැහැදුනේය. ඌ ගුහාවට පැමිණි කල සිංහයා ඌව ආදරයෙන් පිළිගත්තේය. රැබොවූ කල මේතුන් දෙනාම නිදා ගැනීමට සැරසුණෝය. මී හරක් මස් කෑමට ඉවසුම් තැතිව සිටි සිංහයා විදුලි සැරෙන් මී හරකාගේ ඇහට පැන එක පහරින් ඌව මරා දැම්මේය. සිංහයාට නිම්හිම් තැනි සතුටක් ඇති විය. සිංහයා වඩාත් පිුය කළේ මී හරක් මොළය කෑමටය. දිගු කලක් මේ ආශාව සිතේ තබාගෙන සිටීම නිසා සිංහයාට එක්තරා වෙහෙසක් ද දැනෙත්තට විය. ටිකක් විවේක අරගෙන කෑම හොඳට රස විදීමට සිතු සිංහයා, මී හරක් කුණ ආරක්ෂා කරන ලෙස හිවලාට නියම කොට, මදක් නිදාගත්තේය. සිංහයා පමණක් නොව හිවලා ද මී හරක් මොළය කෑමට කෑදරයකු විය. සිංහයා තිදා සිටිද්දී හිවලා හෙමිහිට හිස් කට්ට පළා මොළය කා දැම්මේය. ඉන්පසු තිබුණු අත්දමට ම හිස් කබල වසා තබා අහිංසක ලීලාවෙන් සිංහයා අවදි වනතුරු බලා සිටියේය.

සිංහයා අවදි වී තම රස බොජුන භුක්ති විදීමට සිතා හිස් කට්ට ඇර බැලීය. නමුත් එහි මොළයක් නම් නොවීය. සිංහයා පුදුමයටත් කෝපයටත් පත්විය. ඌ තරහෙත් පුපුරමින් හිවලාගෙන් පුශ්න කළේය. "අනේ ස්වාමීන් වහන්ස, මේ මී හරකට මොළයක් තිබිල ම නෑතෙ. මොළයක් තිබුණ නම් ඌ ඔබවහන්සේගේ ගැටයට අසුවේද?" යයි හිවලා පිළිතුරු දුනේනේය.

#### \*\*\*\*

සතරාකාරයක වැරැදි වචන භාවිතයක් ගැන බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇත. මෙයින් පළමුවැන්න මුසාවාදය ය, නැතහොත් බොරුකීමය. අධිකරණයක් ඉදිරියේ දී නැතහොත් නෑ මිතුරන් හමුවේ දී තමන් දන්නා දේ "නොදන්නා" බවත් නොදන්නා දේ "දන්නා" බවත් කීම සමහරුන්ගේ පුරුද්දය. පුළු වාසියක් තකාගෙන, පුළු කරදරයකින් ගැලවීමට හිතාමතාම බොරුකීම සමහරුන්ගේ පුරුද්දය.

දෙවැන්ත කේලාම් කීමය. එහෙ මෙහෙ යනඑන විට මිනිසුන් භේදහිත්ත කිරීමට බොරු කටකතා පුචාරය කිරීම සමහරුන්ගේ සිරිතය. මෙබඳු අය සතුටක් ලබන්නේ සෙස්සන් අතර අසමගිය, අසහතය ඇති කිරීමෙත්. ඔවුන් තිතරම උත්සාහ ගන්නේ සෙසු අය අතර කලකෝලාහල ඇති කිරීමටය. එයින් ඒ අය විශාල සතුටක් ලබනවා.

තුන්වැන්න පරුෂ වචන කතා කිරීමය. මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ ගරුසරු නැති, නපුරු, තිත්ත, අමිහිරි වචන කතා කිරීමය. අනුන්ගේ අතින් සුළු වරදක් වූ විටත් කෝපයෙන් මහා හයියෙන්, පරුෂ ලෙස ඒ අයට බැණ වදින සමහර අය, ඒ අය විසින් කරන හොඳ සම්බන්ධයෙන් සම්පූර්ණයෙන්ම නිහඬව සිටීම සිරිතක් කර ගන්නවා. "මා හොඳ වූ කල සියලු දෙනාටම මා අමතකය. මා නරක වූ කල සියලු දෙනාම මාව හොඳින් මතකයෙහි තබා ගනී" යයි එක් ලේඛකයෙක් සටහන් කර ඇත.

හතරවැන්ත සම්පුප්පුලාපයය. අතවශා, අභුත දේ ගැන, අනුචිත වේලාවට දොඩවන්තට වීම මෙයින් අදහස් කෙරේ. මෙවැනි අය දොඩන බස් හිස්ය, අසංවරය, අනුචිතය. එයින් කිසිවකුට කිසිවිටෙක කිසිලෙසක ඵලපුයෝජනයක් නම් සිදුවන්නේ නැත.

එනිසා මිත්පසු කතා කිරීම පිණිස කට ඇරීමට පෙර සිතා බැලිය යුතුය. "කියත්තට පෙර සිතා බලත්ත" යන ඔවදත පිළිපැදීමෙත් අතවශා ගැටුම්, වාද විවාද ආදියෙත් වැළකීමටත්, අත් අයට සිත් වේදතා ගෙනදීමෙත් වැළකීමටත් පුළුවත. යමක් පුකාශ කිරීමට පෙර ඒ ගැන සිතාමතා විගුහ කොට බැලිය යුතුය. කිව යුත්තේ කුමක්ද? යත්ත පමණක් තොව, එය කිව යුත්තේ ඇයි? කිව යුත්තේ කිතම් අවස්ථාවේදී, කොතැනකදීද? කෙසේද? ආදිය ගැන ද විමසිලිමත් විය යුතුය.

යමක් කිව යුත්තේ කෙසේද? යන්න මනාව දන්නා නුවණැති අය පුශ්තවලින් මිදී සිටිය යුත්තේ කෙසේදැයි දනිති. නියම වේලාවට තමන්ගේ කට පියාගෙන සිටීමට දන්නවා නම් මාළුවකුටත් බිලීකටුවට හසු නොවී සිටිය හැකි යයි කතාවක් තියෙනවා. මෙය පැහැදිලි කරන පැරැණි කතාවක් මෙන්න.

හෙම්බිරිස්සාව සැදුණු හිවලා: එක් කලෙක මහළු බව තිසාම ඉතා දුර්වල වූ සිංහයෙක් සිටියා. ඌට හුහක් බඩගිති දැනුණක් දඩයම් කිරීමට තරම් ශක්තියක් තිබුණේ නෑ. මේ සිංහයාට කලක් තිස්සේ ආවතේවකම් කළ හිවලෙක් සිටියා. හාමතේ ඉත්තට බැරිතැන සිංහයා හිතුව කරන්න තියෙන එකම දේ මේ හිවලාව මරාගෙන කන එකයි කියලා. සිංහයා කැලේ රජ්ජුරුවො නිසා හිටිහැටියේම හේතුවක් නැතිව මේ හිවලාව මරාගෙන කත්න බැරි හෙයින් ඊට කිසියම් හේතුවක් සෙව්වා. සිංහයා හිවලාට කතා කරල මෙහෙම කිව්වා. "මම දැන් උඹෙන් පුශ්නයක් අහනව. ඒකට හරියටම උත්තර දෙන්න ඕනෙ. නියම උත්තරය දුන්නෙ නැත්නම් මම උඹව මරණව. හොඳයි. කියපන් බලන්න, මගේ ඇහ ගඳද? සුවඳද?"

සිංහයාගේ ඇටවූ උගුල හිවලා තේරුම් ගත්ත. 'ගඳයි' කිව්වොත් තිගුහ කළාය කියා මරණ බවත් 'සුවඳය' කිව්වොත් 'බොරු' කිව්වාය කියල මරණ බවත් හිවලාට වැටහුණා. ඒ තිසා ටිකක් කල්පතා කරල මෙත්ත මෙහෙම උත්තර දුන්තා. 'හරි වැඩේතෙ දේවයත් වහත්ස, ඔබවහත්සෙ මේ පුශ්තෙ ඇහැව්වේ වැරදි වෙලාවටමතෙ. අද මට හොඳටම හෙම්බිරිස්සාව. තහය හිරවෙලා. ගඳ සුවද කිසිවක් දැතෙත්තේ තෑ. ඔබ වහත්සේටත් මගෙත් හෙම්බිරිස්සාව බෝවෙයිද කියල බයයි. ඔබ වහත්තේගේ සෞඛාය ගැන හිතල මම මෙහෙත් ඈතකට යන්ත තීරණය කළා".

මෙයිත් පෙතෙතවා, තියම දේ තියම වේලාවට කියල දුෂ්කර අවස්ථාවකිත් ගොඩ ඒමට ඥාණවත්තයාට හැකි බව.

පරුෂ වචන හේතුකොට ගුටිබැට හුවමාරු ඇති වන්තට ඉඩ ඇත. කෙනෙක් තමන් මුහුණ පාන අවස්ථාව පාලනය කිරීමට දඤ තම් ලෙහෙසියෙන් කිපෙන්නෙ, සණ්ඩු සරුවල් වලට පැටලෙන්නෙ නැතිව නුවණින් කල්පනා කරල කටයුතු කිරීමට සමත් වෙනවා. ඔබේ සිත කලබල වුණොත්, සිතේ සමබරබව බිදී ගියොත් ඔබ සටනින් පරාද බව මතක තබා ගත්ත. ඔබ කිපෙන්නෙ නැතිව සිටීමෙන් අනුත් කෙරෙහි ඇති කළ හැකි බලපෑම කෙබළුද කියල බැලීම හොද එලවත් අත්දැකීමක්. ඔබව කුපිත කරවත්ත බැරිවුණු විට ඒ අය තව තවත් කිපෙනවා ඇති. එවිට ඔවුන්ට තේරෙයි සටනෙ ජය ඔබටය කියල. මනුෂා ස්වභාවය ගැන දැන ගැනීමට ඇති මෙවැනි අවස්ථා පුයෝජනයට ගත්ත. එතකොට ඔබට තේරෙයි නිකම් කිපුණොත් ඔබේ තත්ත්වය කෙබළුද කියා.

# උගු අවස්ථාවන්හි සිහි නුවණින් කිුයා කිරීම

දරුණු මතභේද, වාද-විවාද මග හැරවීමට තම් ඥානාත්විතව කිුයා කළ යුතුය. සමහර විටෙක යම් යම් අවස්ථා උගු වී පාලනය කර ගත නොහැකි තත්ත්වයකට පත්වන්නේ කියන – කරන දේ මගින් මිනිසුන්ගේ සිත් කැළඹීමට පත්වීමෙනුයි. සමහරුන් උස් හඩින් කතා කරමින් වාද විවාද කරමින් අන් අයගේත් සිත් කළඹා ඔවුන්ව අවුස්සනවා. මෙවත් අවස්ථාවල කිසියම් උපකුමයක් යොදලා පවතින උණුසුම නිවලා කෝපය තුනී කරන්න කටයුතු කළ යුතුය.

# මට පිස්සු නැත්නම් ඔබට පිස්සු යයි මා කෙසේ කියන්නද?

තිතර වෙනස්වන ගති ඇති එක්තරා මහළු මිනිසෙක් විය. මේ මනුස්සයාගේ හැසිරීම කෙතරම් ඉක්මණට වෙනස් වේ ද කියතොත් එක මොහොතක අඩනවා, ඒ එක්කම සිනාසෙනවා, සිනාව ඉවර වෙනකොටම කෝපයෙන් පිපිරෙන්න හදනවා. මේ පුද්ගලයා තම යහළුවාගේ ගෙදරට ගිය හැම වතාවකදී ම හැසුරුණේ මේ ආකාරයෙනුයි. මේ තිසා අනික් අයට මෙය මහත් හිසරදයක් වුණා. දිනක් ඔහුගේ යහළුවා කිව්වා 'අර මනුස්සයාගේ මොළේ මොකක් හරි දෝෂයක් ඇති' කියල.

මෙය කණ වැටුණු හැටියේම ඒ මනුස්සය කෝපයෙන් පිපිරෙන්නට පටත් ගත්තා. යහළුවා ළහට ගිහිත් ඇහුවා, "ඇයි තමුසෙ කීවේ මට පිස්සුය කියල?" මෙහෙම කියල මිනිහ දබරයකටත් ලැහැස්ති වුණා.

යහළුවාටත් තේරුණා තමා එහෙම කියපු එක වැරැදියි කියලා. ඒ යහළුවා හරිම තිවිච්ච. හැදිව්ච, ආගම් හක්තිය ඇති කෙතෙක්. ඒ තිසා දබර කිරීමට කැමැති වුණේ නෑ. ඔහු යහළුවට මෙහෙම කිව්වා. "ඇයි තමුසෙ දත්තෙ නැද්ද මටත් පිස්සුය කියල?" හැහීම් වෙනස්වත මනුස්සයට මේ කතාව අහල පුදුම හිතුණ. "මොතව, වෙත්ත බෑ. තමුසෙ කොහොමද කියත්තෙ තමුසෙට පිස්සුය කියල?". "අතේ අයිසෙ, මට පිස්සු තැත්තම්, මම කොහොමද කියත්තෙ තමුසෙට පිස්සුය කියල", ඔහු හීත්සැරේ පිළිතුරු දුත්තේය. මේක අහපු අර මහළු මනුස්සයට හිතාව නවත්තගත්ත බැරිවුණා. මේ සූර ඥානවත්ත හැසිරීම නිසා විශාල ආරවුලක් නිවී ගියා.

#### \*\*\*\*\*\*

වාද විවාද කර පුශ්ත තේරුම් බේරුම් කරගත හැකි තොවේ. මුඛරි කටක් ඇති දකෂ කථිකයිත්ට තමත්ගේ වචන උඩ-යට පෙරළා, ඒ මේ-අත හරවා අතික් අයගේ මත බිඳලා තමන්ගේ වාසියට ඕනෑම පුශ්තයක් හරවා ගත්තට හැකි වේවි. එහෙත් මෙසේ කිරීමෙන්, කිසිම දිනෙක සතායට ළං වන්නට නම් හැකි තොවේ. පරුෂ වචන කීමෙත් අත් අයගේ සිත් පැරීමෙන් සතා3ය එළිදරවු කළ නොහැකිය. මෙබඳු තියුණු වාද විවාදවලට පැටලෙන අය තමන් එල්බ ගත් මතයම තහවුරු කොට ආරකෂා කරන්නට උත්සාහ ගන්නා නිසා, පුශ්නයේ අගමුලත් අමතක වෙනවා.

සමහර කපටි අය තමත්ගේ තර්ක විතර්ක දුර්වල බව වැටහුණු කල, තමත්ගේ වැරැදි වසා සහවා ගැනීමට බැරි බව තේරුණු කල යොදා ගත්තා උපායක් ඇත. එතම්, තම පුතිවාදියාගේ පෞද්ගලික තොරතුරක්, අඩුපාඩුවක් ඉස්මතු කොට දක්වා පුශ්තය තොමග යැවීමය.

ඇත්ත අවබෝධ කොට ගැනීමට නම්, කලබල විය යුතු තැත. අප නිවීසැනසිල්ලේ අපේ අදහස් වෙනත් අය සමග සුහදව සාකච්ඡා කළ යුතුය. අප හෙමින් නිවී සැනසිල්ලේ කතාබස් කරන විට අපේ හැහීම් පාලනය කර ගැනීම පහසුය. කෝපයට පත් වුවහොත්, අපේ සිත කැළඹුණහොත් අප පරිස්සම් විය යුතුයි. ඒ හැහීම්වලට යටත් නොවී, ඒ හැහීම්වල මෙහෙයවීම අනුව, අන්ධ ලෙස, මෝඩ ලෙස, කටයුතු නොකිරීමට වගබලාගත යුතුයි. ඒ ඇවිස්සීම නිසා කෝපයෙන්, අසහනයෙන් අකටයුතු දේ කිරීමට පෙළඹීමෙන් වැළකී සිටිය යුතු. එබදු "අවස්ථාවල" පාලනය අප අතට ගත්නවා වෙනුවට ඒ "අවස්ථාවන්ට" අප ගොදුරු විය යුතු නැත. සංවරයෙන් යුතු, හික්මීමෙන් යුතු පුද්ගලයකුගේ සුවිශේෂ ලක්ෂණය මෙයයි. තිහඩ බුද්ධිමත් බව ඝෝෂාකාරී අනුවණ බවට වඩා බෙහෙවින් අගනේය.

සමහර අශිෂ්ට, පටු අදහස් ඇති අය සුළු මතභේද ඇතිවුණු විට, වාද විවාද හටගත් විට අනික් පාර්ශ්වයේ අයගේ පෞද්ගලික තොරතුරු, අඩුපාඩු හුවා දක්වමින් ජාති, කුල, ආගම්, වර්ග ආදී විවිධ කරුණු ඇදගනිමින් ඒ අයට නිගුහ කරන්නට පෙළඹෙනවා. මේ නිසා හටගන්නා අපුසන්නතා ජීවිත කාලයක් පවතින්න ඉඩ තිබෙනවා. මේ තත්ත්වයන් බොහෝ විට අවසන් වන්නේ ලේ වැගිරීම්, මිනීමැරුම්වලින්ය.

# සිතූවිලි සම්බන්ධයෙන් විමසිලිමත්වන්න

මානසික කියාකාරීත්වය දත්තා අය පවසන අත්දමට නම්, සිතෙහි හොඳ හෝ තරක සිතුවිල්ලක් ඇති වූ කල එය සිත්හි ස්ථිරවම තැත්පත් වේ. එනිසා සිතේ පැන නගින සිතුවිලි ගැන විමසිලිමත් වීම ඉතා අවශාය. ඒ සිතුවිලි අපට බලපාන්නේ කෙලෙස ද යනු විමසීම ද අවශාය. "සිතුවිල්ල වචනය ලෙස පුකාශයට පත්වේ. වචනය කි්යාව ලෙස පුකට වේ. කුම කුමයෙන් පුරුදු බවට පෙරළේ. මේ පුරුදු දිගින් දිගටම පැවැසීමෙන් චරිතය බවට පත්වේ. එනිසා සිතුවිලි ගැන ඉතා කල්පනාකාරී විය යුතුය. සියලු සිතුවිලි සෙසු අයගේ සුබසෙත අරමුණු කොට ගෙන කරුණාවෙන්ම උපදින ඒවා වන බවට සහතික වීම වැදගත්ය.

බුදුත් වහත්සේ මීට වසර දෙදහස් පත්සියයකටත් වඩා ඉහත පුකාශ කළ අදහසක දෝංකාරයමය ඉහත කියමතේ ගැබ්ව ඇත්තේ. බුදුත් වහත්සේ මෙසේ වදාරා ඇත. "අප අපේ සිතුවිලිවල පුතිමූර්තියය. අපේ සියලු ගති පැවැතුම් සිතුවලිවලිත් උපත ලබයි. අපේ සිතුවිලි මගිත් අප ලෝකය නිර්මාණය කරයි." මෙහි ගැබ්ව ඇත්තේ අතීත, වර්තමාත, අනාගත යන කාලනුයෙහිම නොවෙතස්ව පවතිත සතාතන සතායකි.

අප දොඩත බස් ගැන තිරත්තර අවදියෙන් සිටීමේ පුරුද්ද ඇතිකර ගත යුතුය. එවිට අත් සියඑ සිත් තොපාරා ඒ අයගේ සිත් පුබෝධයට හේතුවන වවන මොනවාදැයි හඳුනාගත හැකිය. මේ අවදිබව නිසා සිත-කය-වචනය යන තුන්දොරින්ම සිදු කෙරෙන අපේ කියාවන්ගේ හොඳ තරක හඳුනා ගැනීමට අපට හැකිවේ. සිත සංවර කල වචන සංවර වේ. වචන සංවර වූ කල කිුයා සංවර වේ. සියලු ඉඳුරත් සංවර වූ කල පුද්ගලයකු අහිංසාවාදී උත්තමයකු වශයෙන් හැඳින්වේ.

### සුභාෂණය වැඩීම

අපේ දිව ස්වාමියකු නොව සේවකයකු කොට ගත යුතුය. ස්වාමියා විය යුත්තේ දිව නොව අපය. දිව අපේ අණ පිළිපැදිය යුතුය. දිවට රිසි දේ නොව අපට රිසි දේ කතා කිරීමට දිව පුරුදු කළ යුතුය. නමුත් අවාසනාවකට වාගේ ස්වාමියා බවට පත්ව සිටිත්තේ දිවය. අප වෙනුවෙත් කතා කරන්නේ දිවයි. අප කරන්තේ තිකම් අසා ගෙන සිටිත එක පමණයි. මෙහි පුතිඵල ඉතා භයානකයි.

කට වරද්දා ගත් පසු "මීට පස්සෙ නම් වචනයක්වත් කතා කරන්නේ නෑ" කියා නිහඩතාව රකින අය ඉන්නවා. නමුත් සම්පූර්ණයෙන් නිහඩ බව රැකීමෙන් ඵලක් වේද? එහෙත් සමාජයේ ජීවත්වන විට සැමදාම නිහඬව සිටිය හැකිද? කතා කිරීමෙත් හෝ නිහඩව සිටීමෙත් හෝ පුශ්ත වළකාගත හැකි තොවේ. හිකුන් වහත්සේ තමකට ආවතේවකම් කළ ඉතා කම්මැලි ළමයෙක් සිටියේය. මේ ළමයා බොහෝ දහවල් වනතුරු නිදා ගැනීම පුරුද්දක් කොටගෙන සිටියේය. දිනක් මේ ළමයාව අවදි කළ භිකුන වහත්සේ "උඹ තවම නිදි. ඉබ්බොත් පොකුණෙන් එළියට ඇවිල්ලා අච්ච තපිනවා" කියා මහ හඩිත් කිව්වා.

ඒ අතර තම මවට බේතක් වශයෙන් ඉබි මාළුවක් සැදීමට ඉබ්බෙක් සොයමින් සිටි මිනිහෙක් ඒ කතාව ඇහිල පොකුණ ළහට ගියා. පොකුණ ඉවුරේ අව්ව තපින ඉබ්බත් රැසක් මේ මිනිහා දැක්කා. මේ මිනිහා එයින් ඉබ්බත් කිහිප දෙනෙක් අල්ලාගෙන ගොස් ඉබි මාළුව පිළියෙල කළා. මිනිහ කළගුණ දන්නා කෙනෙක්. ඉබ්බත් සොයා ගත්ත පුළුවත් වුණේ හාමුදුරුවන්ගේ කතාව නිසා කියල මිනිහ හාමුදුරුවත්ටත් ඉබි මාළුවෙත් කොටසක් පූජා කළා. ඉබ්බත් මරණයට පත්වුණේ තමන්ගේ කතාව නිසා බව දැනගත් හාමුදුරුවො ඊට පස්සේ කතා නොකර සිටීමට තීරණය කළා.

මීට කලකට පස්සෙ දිනක් මේ හාමුදුරුවො පන්සලේ ඉස්නෝප්පුවෙ ඉඳගෙන සිටිනා විට අන්ධ මනුස්සයෙක් පොකුණ දෙසට යනවා දුටුවා. අන්ධ මනුස්සය පොකුණට වැටෙයි කියල ඒ බව කියන්න හිතුණත් තමන් කතා නොකර සිටීමට ගත් තීන්දුව සිහියට ආ නිසා නිහඬව සිටියා. අන්ධ මනුස්සය පොකුණට වැටිල තෙතබරී වුණා. මේ දුටු හාමුදුරුවන්ට අවබෝධ වුණා තමන් ගත් තීන්දුව කියාත්මක කළ හැකි දෙයක් තොවත බව නිකම් කතා කරමින් හෝ සම්පූර්ණයෙන් නිහඬ බව රකිමින් හෝ මේ ලෝකයේ ජීවත්විය තොහැකි බව උන්වහන්සේ වටහා ගත්ත. ලෝකයේ ජීවත්වන්නට නම් අප විසින් අපේ සාමානා දැනුම පාවිච්චි කළ යුතුයි.

කතා කිරීමත් කලාවක්. මෘදු ලෙස, සුහදව, මිහිරි වචන යොදමිත් කතා කළ යුතුයි. අප කිනම් දෙයක් සම්බන්ධයෙන් කතා කළත්, තියම වේලාවට නියම තැනදී කතා කළ යුතුයි. එමගින් අපට ගැටුම් සහ විවේචන මගහරවා ගත හැකි වේ.

සතාාය ම කතා කරන්න. අසතාය කිසිවිටෙකත් නොකියන්න. ඔබ කියන සතාය අනාායන්ට අමිහිරි වේ යයි ඔබ සිතන්නේ නම් එවිට ඳොනාන්විතව කටයුතු කරන්න.

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

# මෙත්තා ගුණයේ අගය

"අප අපේ සතුරත්ට පුේම කිරීමට තරම් ශාත්තුවරයත් තොවත්තට පුළුවත. එහෙත්, අපේ සෞඛාය, සතුට සඳහාවත් අප ඒ සතුරත්ගේ වැරැදිවලට සමාව දිය යුතුය, ඒවා අමතක කර දැමිය යුතුය."

- ඩේල් කානගී -

දිනක් යකින්නියක් කුල කාන්තාවක් හා ඇගේ බිළිදු දරුවා ගොදුරු කොට ගන්න ඔවුන් පසු පස ලුහුබදින්නට වුණා. මේ යකින්තියගෙන් බේරීමට පැන යන කුල කාන්තාවට ඒ අසල තැනක බුදුන් වහන්සේ ධර්ම දේශනා කරන බව දැන ගන්නට ලැබුණා. ඇය වහාම එතැනට දුවගොස් බිළිදු දරුවා බුදුරදුන්ගේ දෙපාමුල තැබුවා. බුදුගුණ බලය නිසා යකින්තියට විහාරයට පිවිසෙන්නට ඉඩ ලැබුණේ තෑ. මේ තිසා ළදරුවාගේ පණ බේරුණා. පසුව යකින්තිය විහාරයට කැඳවා ඇයටත් කුල කාන්තාවටත් බුදුන් වහන්සේ අවවාද කළා. එපමණක් නොවේ, උන්වහන්සේ මේ දෙදෙනාගේ අතීත කතාව ද ගෙනහැර දැක්වූවා.

මේ දෙදෙනාගෙත් එකියක් පෙර ආත්මයක දී වද ගැහැණියක්ව සිටියා. ඇගේ ස්වාමියාට දරුවකු අවශා වූ තිසා තවත් එකියක් ගෙදරට කැත්දාගෙත ආවා. මේ දෙවත ගැහැණියට දරු ගැබක් ඇතිවුණා. මේ බව දැනගත් වද ගැහැණිය ඇයට ගබ්සාවක් කිරීමට ඉටා ගත්තා. දෙවතාවක්ම මෙලෙස ගබ්සා කොට දරුවකු ලැබීම වළක්වා ලත්තට වද ගැහැණිය සමත් වුණා. තුත්වත වරටත් දරුවකු කුසට ආ බව දැනගත් විට ඇය තැවතත් රහසේම ගබ්සා බෙහෙත ඇයට පෙව්වා. මේවර ගබ්සා බෙහෙත් පෙවීමෙත් ඈ අසාධා ලෙස රෝගී වුණා. ඈ මිය යත්තට ආසන්ත වුණා. ඇගේ සිතේ වද ගැහැණිය ගැන තද වෛරයක් ඇති වුණා. ඒ වද ගැහැණියගෙන් හා ඈට දාව උපදින දරුවන්ගෙන් පළිගන්තා බව කියමින් මිය යන්නට පෙර ඈ ශාප කළා.

සපත්තීත් වශයෙන් මේ ගැහැණුත් දෙදෙනා අතර වූ ගැටුමත් ඔවුනොවුත් කෙරෙහි බැත්ද වෛරයත් හවයක් හවයක් පාසා ඔවුත් අතර මේ පවතිත වෛරයට, කෝධයට පළිගැනීමට හේතු වුණා. මේ බිළිත්දා මැරීමට යකින්තිය පෙළඹුණෙ මේ මුල්බැසගත් වෛරය නිසයි.

වෛරයෙන් වෛරය සන්සිදීමට පත්වන්නේ නෑ. එයින් සිදුවන්නේ තව තවත් වෛරය වැඩිවීම පමණයි. වෛරය තුනී කරන්නට හැකි වන්නේ, සන්සිදුවන්නට ඉඩ ලැබෙන්නේ, ආදරය, කරුණාව, දයාව, මෛත්රය, අවබෝධය, සුහදතාවය ආදිය වැඩීමෙනුයි.

බුදුත් වහත්සේ ගේ අවවාදය ඇසූ යකිත්තියත් කුල කාත්තාවත් තම ගැටුමට හේතුව අවබෝධ කොට ගත්තා. බුදුත් වහත්සේගේ අවවාදය පරිදි ඔවුත් එකිනෙකා අතර පැවැති වෛරය ඉවත ලා, සුහදතාවයක් ඇති කර ගත්තා.

මිනිසුත් තමන්ගේ සිත් තුළ පැළපදියම් වන වෛරය භවයෙන් භවයට ගෙන යන ආකාරය මේ කතාවෙන් කදිමට පැහැදිලි වෙනවා.

# ආදරය හා දයාව

නියම මානසික තත්ත්වයක් ගොඩනගා ගතහොත් සතුට ලැබීම අපහසු කායෳීයක් තොවේ. සතුට ළහා කරන්නේ ආදරයයි. ආදරය කිරීමට, ආදරය ලැබීමට අප හැමට පුළුවනි. ඇත්ත වශයෙන් අප සියලු දෙනා ආදර ආකර වාගේ.

ආදරය කියන්තේ තවත් කෙනකු වෙන පිරිනැමිය හැකි ඉතාම වටිතා තෑග්ගක්. මේ තෑග්ග මගින් ආදරය ලැබීමට අපේක්ෂා කරන තැතැත්තාගේ දැවෙන අවශාතාවක් සපුරා ලන්තට, ඔහුට ආදර - උණුසුම ලබා දෙන්තට අවස්ථාවක් සැලසෙනවා. ආදර උණුසුමක් නොලබන අයකුට වඩා ආදර උණුසුමක් ලබන අයකු සතුටට පුමෝදයට පත්වීම ස්වභාවිකයි. වැඩි වැඩියෙන් ආදරය පුදන විට වැඩි වැඩියෙන් ආදරය ලැබෙනවා. සනාතන හේතු-ඵල ධර්මයේ පුතිඵලය මෙයයි.

බුද්ධ දේශතාව අනුව දැක්වෙත්තේ යහපක් කි්යාවත්ට වඩා ආදරවත්තබව වැදගත් වගයි. කෙතරම් විශාල වූ යහපත් කි්යාවක් වුණත් සිත සතුටු කරවත, තිදහස් සුවය ලබා දෙන ආදරයේ අංශු මානුයක් පමණවත් අගේ නැහැ. යහපත් කි්යා යනු ඇත්ත වශයෙන්ම සිතට සැනසීමක් දෙන ආදරයමයි. මෙය පුභාමත්ය, ආලෝකය ගෙන දෙන සුළුය, දීප්තිමත්ය.

ආදරය නම් ස්වභාව ධර්මයා සතු පුබල උපකරණයක්. ආදරයේ පුබල බැම්ම සමාජය ස්ථාවර කරාන එකමුතු කරන බලවේගයයි. එය විශ්වයේ පුාණනාලියයි, ජීව වායුවයි. ආදරය තරම් අගනා, වටිනා වෙතත් දෙයක් මුළු ලෝකයේම තැත. ඔබ අතීතයේ දුක් තැවුල් විත්දත්, වර්තමාතයේ කෙතරම් සිත් පැරීම් දුක් වේදතාවත්ට පත් වුනත්, අතාගතයේ සතුටට පත්වීමට ඉඩ ඇති බව සිතට ගත යුතුයි. සතුටු මත්දිරයේ දොරගුළු විවර කරන යතුර ආදරයයි. එම යතුර තිරත්තරයෙන්ම ඔබ අතෙහි වේ. එකක් මතක තබා ගන්න. ආදරය ඇරඹෙන්නේ ඔබෙන්මයි. සියලු සත්වයන් වෙත ආදර, කරුණා, දයා, මෙත් සිත පතුරුවා ලීම අරඹත්ත. එවිට නිසැකයෙන්ම සිසිල් ආදර ගභුලක් ඔබ වෙත පෙරළා ගලා එතවා ඇති. "මම ඔබට ආදරේ" යයි කීම සමහර විටෙක කරදර ගෙන එත්නටත් ඉඩ ඇත. එහෙත්, පෙරළා ලැබෙන පුනිවාරය, පුතිලාභය ඉතා විශාල විය හැකිය.

## මෙත්තා ගුණය පුගුණ කිරීම

මෛතිය එක එක පුද්ගලයාගේ හැටියට වෙනස් වීමට ඉඩ ඇත. එක් එක් පුද්ගලයා එය තේරුම් ගන්තා ආකාරය වෙනස් වන්නට ඉඩ ඇත. බුද්ධ දේශනාව අනුව නම් මෛතිය යනු එක් එක් තැනැත්තාගේ ආත්මාර්ථකාමී, තෘෂ්ණා සහගත හැහීම් මුදුන් පමුණුවා ගැනීමට ඇති කර ගන්තා බැඳීමක් ඇලීමක් නොවේ. මෛතිය යනු ආත්මාර්ථකාමී බව නැතිකර දමන, කරුණා ගුණයෙන් සමන්විත සියලුම සත්වයින් වෙත තිරායාසයෙන්, තිරන්තරයෙන් ගලා යන පුබල හැහීමක් විය යුතුය. මෙත්ත සූතුයේ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ දක්වා ඇත.

කෙනකු තවත් අයකු රැවැටිය යුතු නැත. කිසි විටෙක කිසි තැනෙක තවත් අයකු හෙළා දැකිය යුතු නැත. ද්වේෂයෙන්, වෛරයෙන්, කෙනෙක් තවෙකෙකුගේ භාතිය අපේකෂා කළ යුතු නැත. මවක් දිවි පුදා තම එකම පුතු රකින්නාක් මෙන් සියලු සත්වයින් වෙත අපරිමිත වූ මෙත් සිත පැතිරවිය යුතුය.

මෙත් හැභුම ලබත්තත් හැදී වැඩෙත සරුකෙත තම් මෙත් ගුණයයි. අත් අය කෙරෙහි සීමා බත්ධත තොපමුණුවා, ඔවුත්ගේ දියුණුවට වැටකඩොලු තොබැඳ, ඔවුත්ට පෝෂණය කරත, ඔවුන්ව සරුසාර කරන ගුණය මෛතියයි. මෛති ගුණය මනුෂාත්වයට උදාර බවක් ගෙත දෙයි. ඒ සඳහා කිසිදු වැය කිරීමක් අවශා තැත. මෛතිය තෝරා බේරා කරතු ලබත්තක් තොවේ. මෛතිය තම් කෙතකු "ලබත" කිසියම් දෙයක් සේ සමහරුත් සිතත්තට ඉඩ ඇතත්, ඇත්ත වශයෙන්ම එය "ලබත" දෙයක් නොව "පුදන" දෙයක්මය. මෙත් - දයා ගුණ වැඩීම අප විසින් ගෙදරින්ම ඇරඹිය යුතුය. ගෙදරක මවුපිය දෙදෙනා අතර පවතින ආදර මෙත් සිත, සුහදතාව, එම පවුලේ සෙසු සාමාජිකයින් අතර ද එබඳු ආදර මෙත්-සිත් පුබුදුවාලීමට හේතුවන යහපත් පරීසරයක් වාතාවරණයක් ඇති කරයි. සැමියා හා බිරිඳ ඔවුනොවුන්ට ගෞරවයෙන්, ආදරයෙන්, භක්තියෙන් සැලකිය යුත්තේ එනිසයි.

දෙගුරුත් දරුවත් උදෙසා කළ යුතු සියලු යුතුකම් වගකීම් නොපිරිහෙළා ඉටු කළ යුතුයි. සියලු වැරැදි කටයුතුවලින් ඈත්ව දරුවන්ට ආදර්ශයක් සැපයෙන පරිදි ජීවන් විය යුතුයි. දරුවන්ට නිසි අධාාපනයක් ලබා දිය යුතුයි. දරුවන්ගේ පුෙම සම්බන්ධයන් මනාව අවබෝධ කොට ගෙන බුද්ධිමත් ලෙස කිුයා කළ යුතුයි. නිසි කලට විවාහ කටයුතු කර දී, දේපළ පවරා දීම වැදගත්. දරුවත් ද තම තමන්ගේ යුතුකම් - වගකීම් නොපිරිහෙළා ඉටු කිරීමට වගබලා ගත යුතුයි. දෙමාපියන්ට ගරු සරුවෙන් යුතුව සැලකීම, දරුවන්ගේ විශේෂ යතුකමක්. දෙමාපියන්ගේ සියලු කටයුතුවලදී පූර්ණ වශයෙන් සහයෝගය දැක්වීමෙත්, කුල පරම්පරාව සුරැකෙත පරිදි කටයුතු කිරීමෙත්, පවුලේ දේපල ආරක්ෂා වන අත්දමට කියා කිරීමෙත්, දෙමාපියත් වෙනුවෙත් වෙනත් අය උදෙසා කළ යුතු යුතුකම් ආදිය ඉටු කිරීමෙත් තම වගකීම් මතාව ඉෂ්ට කිරීම ඔවුත් මත පැවැරෙත \_\_\_\_\_ විශේෂ කටයුත්තක්. එපමණක් නොවෙයි. දෙමාපියත් මියගිය පසු ඒ අය වෙනුවෙන් සිදු කළ යුතු ආගමික වනාවත් කිරීම ආදිය ද දරුවන් විසිත් අතපසු තොකළ යුතුයි. දූ-දරු දෙමාපියත් සියලු දෙනා බුදුන් වහත්සේ දක්වා ඇති මේ අවවාද තොපිරිහෙළා පිළිපදින්නේ නම්, ගෙදර සතුට-සාමය පිරී ඉතිරී යනු ඒකාන්තයි. සිත් දිනා ගනු ලැබෙත්තේ සිත් බැඳ ගැනෙත්තේ මෙවත් ඉතා සුළු යුතුකම් වගකීම් ආදිය මගිනුයි. අපේ ජීවිත සැදී තිබෙන්නේ මුවගට සතුටු සිනා රැළි තංවත, මෙත් - දයා ගුණයෙන් පිරි මෙවන් ඉතා සුළු කිුයා ආදියෙනුයි.

ආදර - මෙත් සිත් ඇති අයගේ විශේෂ ලකෂණය නම්, ඔවුත්ගේ සිත් තුළ කරුණාව පැවැතීමයි. කරදරයට පත්, අප පමණවත් වාසතාවත්ත නොවූ අයට උපකාරී වීමට අප නිතරම සිතට ගත යුතුයි. සිතින් පමණක් කම්පාවීම ඵලක් නැත. කරුණාබර සිතැභි ඵලදායී කියාවතට නැගිය යුතුයි. කරුණා - දයා - මෙත් සිත් පැතිරවීම යනු තෑගි-බෝග ආදිය පිරිනැමීම නොව, මෘදු මොලොක් බව, සුහදබව

පතුරුවා ලීමයි. මේ දයා ගුණය අත්ධයිත්ට පවා පෙතෙත, බිහිරත්ට පවා ඇසෙත අපූරු ගුණයක්. ඔබේ මුදු-මොළොක් පිය වදතිත් සතසාලීමට හැකි, ඔබ දැකීමෙත් පුබෝධයට සතුටට පත් කළ හැකි, කෙතරම් වූ සුළු හෝ කියාවකිත් ඔබගෙත් පිහිටක් ලැබිය හැකි වෙතත් අයකු සිටී තම් එයිත් පැහැදිලි වත්තේ ඔබ මිතිස් සංහතිය සතු සුවිශේෂ දායාදයක් බවයි. ඔබ එබත්දකු තම් කිසි විටෙකත් ඔබ කළකිරීමට, තැවුලට පත්විය යුතු තැත. ඔබ කරත කියත දේ ඉතා සුළු දෙයක් සේ පෙනෙත්තට ඇත. එහෙත් ඒ දේ කිරීම ඉතා වැදගත් යයි මහත්මා ගාන්ධිතුමා පවසා ඇත.

ඔබට වඩා දුක් කරදරවලින් පීඩනයට පත්, ඔබ තරම් භාගා සම්පත්ත නොවූ තීරෝගී තොවූ කෙතකු සිටිත්තේදැයි භොඳට සොයන්ත. එවැත්තකු සිටී තම් ඔබ ශක්ති පමණිත් එවත් අයකුට පිහිට වත්ත. අනුකම්පාව, හිතවාදීබව, කරුණා-මෙත් සිත ඔබේ දියුණුවීමේ හැකියාව සමග අත්වැල් බැඳගෙත ඉදිරියට යෑමට සලස්වත්ත. සමහර විටෙක ඔබ රැවටෙත්තට, මුලා වත්තට ඉඩ ඇත. සටකපටීත්ගේ උපායයන්ට හසු තොවුණු අයෙක් තම් ලොව තැත. ඔබ යමෙකුට රැවටුණහොත් එය ලජ්ජාවට කරුණක් තොවේ. ලජ්ජා විය යුත්තේ යමකු ඔබ විසින් රටවනු ලැබුණොත් පමණි. ඔබට යමෙක් වරදක් කළහොත් කිසිවිටෙකත් ඔහුගෙන් පළිගැනීමට නම් නොසිතිය යුතුමය.

ඔබ ඉතා ආදරයෙන් කරුණවෙත් සලකන අය සමහර විටෙක ඔබ ගැන තොතකා සිටින්නට ඉඩ ඇත. එවත් අවස්ථාවක ඔබේ සිත පැරෙනු නිසැකය. එහෙත්, එය කළකිරීමට තරම් හේතුවක් නොවේ. ඔබ අත් අය වෙත පතළ මෙත් සිතින්, කරුණා සිතින් යුතු නම් ඒ අය ඔබට අකෘතඥ වුවත් ඔබ ගැන නොසැලකිලිමත් වුවත් ගණන් ගත යුතු නැත.

"තිවසෙහි ආදරය ඇති කල දසතම පුහාමත් වෙයි. තිවසෙහි ආදරය නැති කල සතුට ගැබ් වේ සෑම හඬකම නිවසෙහි ආදරය ඇති කල නිසංසලේ, සොදුරු ලෙස ගෙවී යයි කාලය." වර්තමාන සමාජයේ කෘතඥතාව දක්නට ලැබෙන්නේ අහම්බෙන් අප කරන කියන දේ පිළිබඳව අත් අයගේ පැසසුම් බලාපොරොත්තුවෙත් සිටියොත් අපට සතුටක් නම් ලබා ගත හැකි වන්නේ නැත. එවත් පැසසුම් බලාපොරොත්තු වුණොත් අනිවායාීයෙන්ම අපට සිදුවන්නේ බලාපොරොත්තු කඩවීම්, කළකිරීම් ආදියට මුහුණ පාත්නටය. කීර්ති - පුශංසා පැමිණියොත් පැමිණියාවේ. නාවොත්, ඒත් කමක් නැත.



# සහනශීලී ගුණය, ඉවසීම හා සන්තුෂ්ටිය

්ලොවෙහි ජීවත්වෙමිත් තවත් අයකුගේ ජාතිය, ආගම, චාරීනු-වාරීතු, වර්ණය ආදිය තොරිස්සීම හරියටම එස්කිමෝවරයකු වශයෙන් ඉපිද හිම නුරුස්සනා ගතියෙන් යුක්ත වීම වාගේය."

බෞද්ධ සදාචාර ඉගැන්වීම් අතර සහනශීලයට නැතහොත් අන් අයගේ මත, විශ්වාස, ඒ අයගේ ජාතිය ආදිය ගැන සිතේ කහටක්, කුකුසක් නොමැතිව ජීවත්වීමේ ගුණයට ලැබෙන්නේ ඉතාම වැදගත් තැනකි. මේ සහනශීලී ගුණය වැඩීමෙන් අපමණ පුශ්න තේරුම්-බේරුම් කර ගැනීමට ඉඩ ලැබෙනවා. මේ ගුණය නිසා තමන්තේ පුශ්න පමණක් නොවෙයි, අන් අයගේ පුශ්නත් තේරුම් ගැනීමට හැකි වෙනවා. එපමණක් ද නොවෙයි, කඩාකප්පල්කාරී විවේචන ඉදිරිපත් කිරීමෙත් වැළකී සිටීමටත්, ඉතාම යහපත් මිනිසකු වුවත් සම්පූර්ණ වශයෙන්ම වරදවලින් තොර අයකු නොවන බව වටහා ගැනීමටත් මෙම ගුණය උපකාර වෙනවා.

අපේ අසල්වැසියන් තුළ දක්නට තිබෙන සමහර නුගුණ අප තුළත් දක්නට ඇති බවත් අපට මෙයින් වටහා ගැනීමට හැකි වෙනවා.

අාධානත්මික ගුණයෙන් පිරුණු තැනැත්තෙක් සාමානා පුද්ගලයෙකුට වඩා පැහැදිලියි. සිතීමේ නිදහස සෑම පුද්ගලයකුටම උපතින්ම ලැබෙන අයිතිවාසිකමක්. සහනශීලී ගුණයෙන් යුතු අයෙක් මේ පුද්ගල අයිතිවාසිකමට කිසි විටෙකත් බාධා කරන්නේ නෑ. තමන්ගේ අදහස් නොපිළිගත්තත් සහනශීලී ගුණයෙන් යුතු අය ලෙහෙසියෙන් අමනාප වෙන්නේ නෑ. අනික් අයගේ අදහසුත් නිවැරදි විය හැකි යයි සිතීමට මේ අය නිතරම සූදානම්. සහනශීලී අය තමන්ගේ මතවල දැඩි ලෙස එල්බ සිටින්නේ නෑ. වෙනත් අයකු දරන මතය වැරැදි යයි හැහී ගිය විට මේ තැනැත්තා කරන්නේ ඒ වැරැදි මතය ඉවත දැමීමට බලකර සිටීම නොව, කරුණු පැහැදිලි කොට වරද පෙන්වා තේරුම්-බේරුම් කොට දී අර තැනැත්තාව නිවැරැදි මතයට යොමු කිරීමට උත්සාහ ගැනීමයි.

අප අතර පවතින සම්බන්ධතාවල ඇති ලොකුම අඩුපාඩුව නම් විරුද්ධ මත තේරුම් ගැනීමට, ඒවා ඉවසා දරා සිටීමට ඇති තොකැමැත්තයි. විවිධ ආගම්වලට අයත් පුද්ගලයින්ට හැදියාවක් ඇති පිරිසක් ලෙස එකම වේදිකාව සුහදව රැස්වීමට නොහැකි නම්, එවන්

තත්තවයක් උදාකරලීම සඳහා කාරුණික අාගම් කතුවරයත්, ආගමික තායකයත් ගත් සියලු උත්සාහයත් නිසැකයෙන්ම නිෂ්ඵල වී ඇතැයි කියන්තට සිදු වෙනවා. එලෙස රැස් වූ කල අප කළ යුත්තේ අපට පොදුවේ පිළිගත හැකි ඇදහිලි, මත, විශ්වාස ආදිය ගැත සාකච්ඡා කොට අදහස් හුවමාරු කර ගැනීමත්, අපට පිළිගත තොහැකි යම් මත ආදිය වේ තම් ඒවා ඉවසා දරා සිටීමත්ය. යම් යම් පුශ්ත, මතභේද, ගැටුම් ආදිය උද්ගත වුණු විට, උරණ තොවී, ආකුමණශීලී තොවී ඒ පුශ්ත බේරුම් කරගත යුත්තේ කෙසේ දැයි අප දැන සිටිය යුතුයි.

\* \* \* \*

අවුල්වලින් වැළකී සිටින්නේ කෙසේද?: එක් කලෙක එක් ගමක ගම්මුලාදෑනියෙක් හිටියා. ඔහුගේ පියා ඉක්මණින් කිපෙන අයෙක්. තරහ ගිය හැම වේලාවේම මේ මනුස්සය කළේ ගෙදරින් එළියට බැහැල මහ හයියෙන් පුතාට බැණ වැදීමයි. මේ මිනිහගෙ හැටි ගමේ කවුරුත් දැන සිටියත් මේ බෙරිහන් දීම නිසා එක්තරා කරදරයක් අනිත් අයට සිදුවුණා. මේ නිසා බොහෝවිට අනිත් අය අසීරු තත්ත් වවලට පත්වුණා.

දවසක් ගම්මුලාදෑනියා මෙහෙම දෙයක් කළා. ගේ දොරකඩ යකඩ රෝදයක් එල්ලුවා. තමත්ගේ පියා තමාට බැණ වදින හැම වාරයකදී ම මේ යකඩ රෝදයට මහ හයියෙන් තඩිබාන ලෙස ගමේ ළමයින්ට කිව්වා. මේ ටකපෝරුවෙ සෝෂාව ගමේ හැම තැනම පැතිරුණා. මේ විදියට මහා හයියෙන් බෙරිහන් දිදී පුතාට බැණ වැදීමෙන් නිස්කාරණේ තමන් විහිළුවකට පත්වෙන බව පියාට වැටහුණේ එවිටයි. එදා සිට ඔහු මේ බැණ වැදීම නැවැත්වූවා.

\* \* \* \* \*

ඉවසීම: දිනපතා ජීවිතයේ දී අපට විදදරා ඉවසා සිටීමට සිදුවන දේ බොහෝමයි. ඇතේ වේදනා, සිතේ වේදනා, තැවුල්, බලාපොරොත්තු බිඳ වැටීමි, කළකිරීම් පමණක් තොවේ, සිතින් මවාගත් නොයෙක් ආකාරයේ හය ආදියත් අපට විදදරා සිටීමට සිදු වෙනවා. මේ තත්ත්වයට මුහුණ දෙන්නට පුරුදු විය යුතුයි. අපේ කායික පුශ්නවලට බොහෝ සේ හේතු වන්නේ අපේ වැරැදි සිතුවිලි කුම, අයහපත් මානසික ආකල්ප, නිශ්ඵල බලාපොරොත්තු ආදියයි. මේ නිසා ඉවසීම පුගුණ-

පුහුණු කිරීම ඉතාම පුයෝජතවත්. මෘදුබව, අතතිමානය, වහා වටහා ගැනීමේ හැකියාව ආදී ගුණයන් මෙත්ම ඉවසීමේ ගුණයත් ආගමික තැඹුරුවක් ඇති පුද්ගලයකු කෙරෙහි දක්තට තිබෙන උසස් ගුණාංගයක්. මේ ගුණයන්ගෙන් සමන්විත අය පූජා ලැබීමට, ගෞරවය ලැබීමට සුදුසුයි.

\* \* \* \* \*

බුදුන්වහන්සේව ආදර්ශයට ගන්න: එක් වරෙක බාහ්මණයෙක් බුදුන් වහන්සේට දානයකට තම නිවෙසට ආරාධනා කළා. බුදුන් වහන්සේ දනට වැඩිය විට බමුණා කළේ දන් පිදීම නොවෙයි, ඉතා පරුෂ ලෙස උන්වහන්සේට බැණ වැදීමයි. බුදුන් වහන්සේ ඉතා සන්සුන්ව, ඉතා යහපත් ලෙසින් කරුණු විමසුවා.

්බාහ්මණය, ඔබේ නිවෙසට අමුත්තො එනවාද?" "ඔව්", බමුණ පිළිතුරු දුන්තා.

්එහෙම ආ විට ඔබ කරන්නේ මොනවාද?"

්රසට කැව්ලි පෙව්ලි පිළියෙල කරනවා"

"බැරිවෙලාවත් ඒ අය නාවොත්?"

්වෙන මොනවා කරන්නද? හරි සතුටින් ඒ ඔක්කොම අපි කනවා"

"ඇත්තද? ඔබ මට දනට වඩින ලෙද ආරාධතා කළා. ආරාධතය පිළිගෙන වැඩිය විට මට ඇණුම්-බැණුම්වලින් හොඳට සංගුහ කළා. මම ඒ කිසිවක් බාර ගත්තේ නෑ. ඒ නිසා ඔබ ම ආපසු බාර ගන්න" බුදුන් වහන්සේ ඉතා කරුණාවන්ත ලෙස කීවා.

බුදුන් වහන්සේ කිසිවිටෙකත් එකට එක කරන උත්තමයකු තොවෙයි. මෙහිදී උන්වහන්සේ කළේ තමන් වහන්සේ වෙත දුන් දේ ඒ තැනැත්තාටම බාරදීමයි. එකට එක තොකරන ලෙස බුදුන් වහත්සේ අවවාද කොට තිබෙනවා. වෛරය වෛරයෙන් නොසන්සිදෙන බවත්, එය සන්සිදෙන්නේ අවෛරයෙන් බවත් උන්වහන්සේ පෙන්වා දී තිබෙනවා.

බුදුන් වහන්සේ තරම් පුශංසාවටත් ගැරහිමටත් දෙකටම පත්වුණු වෙනත් ආගමික නායකයකු නැති තරම්ය. ශේෂ්ඨ පුද්ගලයින්ගේ ඉරණම එබදුයි.

විංචා නම් ගැහැණියක් බුදුන් වහන්සේ නිසා තමන් ගැබ්ගත් බව කියමින් පුසිද්ධියේ උන්වහන්සේට චෝදනා කළා. බුදුන් වහන්සේ නිහඬව, මුදු සිනහමුසු මුහුණින් එම චෝදනාව ඉවසා වදාරා සිටියා. එයින්ම උන්වහන්සේගේ නිදොස් බව ඔප්පු වුණා.

තවත් වරෙක භිකුෂූත් සමග එකතු වී ගැහැණියක් මරා දැමීය"යි උත්වහත්සේට චෝදනා ඉදිරිපත් වුණා. මේ සම්බත්ධව අබෞද්ධ පිරිස් තැගූ උද්ඝෝෂණය කොපමණ දරුණු වුණාද කියතොත් ඒ ගම අත්හැර වඩිත ලෙස අතද මහ තෙරුන් බුදුන් වහත්සේට යෝජනා කළා.

"හොඳයි ආතන්ද, ඒ ගමේ මිනිස්සුත් අපට පරිභව කළොත්?"

්එහෙම කරන්න ගියොත් වෙනත් ගමකට යමු."

"එහෙම කරන්න ගියොත් ආනන්ද, මේ රටේ තියෙන ගම් මදි වෙයි. අපට ඉන්න තැනක් තියෙන එකක් නෑ. ඉවසන්න. මේ අභූත චෝදනා ඉක්මණින් තුරන් වී යාවි" බුදුන් වහන්සේ ඉතා සන්සුන්ව වදාළා.

මාගන්ධියා සුරූපී බාත්මණ ගැහැණියක්. ඇගේ පියා ඇයව බුදුන් වහන්සේට විවාහ කර දීමට යෝජනා කළා. බුදුන් වහන්සේ කළේ, මේ කයේ ඇති විරූපී, අසුහ ගතිය පෙන්වාදීමයි. ඇගේ කය ගැන බුදුන් වහන්සේ දැඩි පිළිකුලක් ඇතිවන අන්දමට කතා කර ඇති බව දැනගත් මාගන්ධියා බැමිණිය උන්වහන්සේ කෙරෙහි වෛරයක් බැඳගත්තා. බුදුන් වහන්සේට පරිභව කොට හිරිහැර කිරීමට ඇය මැරවරයන් යෙදෙව්වා. බුදුන් වහන්සේ ඉතා උපේක්ෂා සහගතව මේ සියල්ල විද දරා සිටියා. අවසානයේ ඇගේ නොහොබිතා කිුයාවල දරුණු විපාකවලට මුහුණ පෑමට මාගන්ධියාටම සිදු වුණා.

තිත්දා-පරිභව ආදිය මිතිසුත් වන අපට සාමාතායෙන් විද දරා සිටීමට සිදුවන දෙයක්. වැඩි වැඩියෙන් වැඩ කොට, වඩා උසස් තත්ත්වවලට පත්වන විට මේ වගේ පරිභවවලට මුහුණ පාන්නට සිදුවීම වැඩිවීම ස්වභාවිකයි.

\* \* \* \* \*

ඉ**වයිමේ බලය:** විමුක්තිය ලැබූ පිණ්ඩෝල රහතන් වහන්සේ පෙරළා උන්වහන්සේගේ උපන් ගම වූ කොසඹෑ නුවරට වැඩියේ එනුවර වාසීන් තමන් වහන්සේට කළ උපකාරවලට, දැක්වූ කරුණාවට කෘතගුණ පෙන්වීමටයි. එදා හරිම ගුීෂ්ම දවසක්. කොසඹෑ නුවරට

නුදුරුව ගංගා නම් ගහේ ඉවුරු අසබඩ පිහිටි උයතක ගහක් යට සෙවණේ වැඩ සිටි උන්වහන්සේ භාවනාවෙහි යෙදුණා. ඒ අතර පිරිවරත් සමග උයන් කෙළිය පිණිස උදේනි රජු පැමිණියා. විනෝදවීමෙත් පසු රජු තවත් ගහක් යට සෙවණේ සැතපී විවේක ගත්තා. මේ අතරවාරයේ රජ මෙහෙසියන් හා ආවතේවයට සිටි කාන්තාවත් උයනේ සැරිසරණ අතර පිණිඩෝල රහතත් වහත්සේ සිටි තැනට පැමුණුතා. උන්වහත්සේ උතුම් පැවිද්දකු බව තේරුම් ගත් මේ පිරිස ධර්මය කියා දෙන ලෙස ඉල්ලා සිටියා.

රජු අවදි වී තම පිරිවර නැති බව දුටුවා. ඔවුන් සොයා ගිය රජුට බණ අසත මේ පිරිස දකින්නට ලැබුණා. නම බිසෝවරුන් පිණිඩෝල රහතත් වහන්සේ වටා හිඳගෙන සිටින අන්දම දුටු විට රජු තුළ ඊර්ෂාාාවක් හටගත්තා. කොපවුණු රජු උන්වහන්සේට පරිභව කරන්නට වුණා. "ඔබ වැනි පැවිද්දකු මේ ලෙස ගැහැණුන් පිරිවරාගෙන නිෂ්ඵල ලෙස කතා කරමින් සිටීම කෙතරම් නොහොඹිතා කියාවක්ද?" පිණිඩෝල රහතත් වහත්සේ උත්තර තොදී දෑස් පියාගෙත නිහඬව සිටියා. වඩාත් කිපුණු රජු කඩුව කොපුවෙත් පිටතට ඇද තර්ජතය කළා. ඒත් උන්වහන්සේ නොසැලී ඉන්දුඛීලයක් වගේ සිටියා. රජුට ඉවසුම් නැතිව ගියා. වටපිට බලා ළහ තිබුණු වේ හුඔසක් කඩා වේයන්ගෙන් පිරුණු පස්-රොඩු ගොඩකින් උන්වහන්සේ වෙත දමා ගැසුවා. නමුත්, පිණිඩෝල රහතන් වහන්සේ නොවෙයි මදක්වත් සෙලවුණේ. උත්වහන්සේ නිහඬව භාවනානුයෝගීව වැඩ සිටිමින් ඒ සියලු අපහාස-පරිභව හිරිහැර ඉවසුවා. රජුට ලජ්ජා සිකුණා. කමන්ගේ නොහොඹිතා හැසිරීම ගැන බොහෝ සේ ලජ්ජා සිතී උත්වහන්සේගෙන් සමාව ඉල්ලා සිටියා. මේ සිද්ධියෙන් පසු උදේනි රජවාසලත් බුදු දහමට තැඹුරු වුණා. රජුගේ අනුගුහය ඇතිව බුදුදහම තවත් පැතුරුණා.

එනිසා නිතරම ඉවසීමට පුරුදු වත්ත. තරනවීම නිසා සිදු වත්තේ වල්මත්වීමයි. කෝපය නිසා වෙතත් අයට හිරිහැර පැමිණෙනවා වගේම, තමන්ටත් හිරිහැර පැමිණෙනවා. ශාරීරික වශයෙන් දුර්වල වෙනවා. මානසික වශයෙන් පිරිහෙනවා. පරුෂ වචනය හරියටම දුත්තෙත් මිදුණු ඊතලයක් වාගේ. දහස් වාරයක් සමාව ඉල්ලුවත් කටෙත් පිටවුණු තපුරු, පරුෂ වචනයක් ආපසු ගත්තට තම බෑ. එනිසා දැඩි වාද - විවාදවලදී බහිත් බස්වීම්වලදී තපුරු පරුෂ වචන පාවිච්චි කිරීමෙන් වැළකී සිටිය යුතුයි. නිතරම පුශ්ත පටන් ගත්තෙ එකට එක කරත්තට යෑම තිසා බව මතක තබා ගත්ත.

ඉවසීම පුගුණ - පුහුණු කළ විට අප තුළ ඇති විනාශකාරී ආවේගවලට ඉස්මත්තට පැමිණ අපව පාලනය කිරීමට ඇති ඉඩ කඩ මගහැරී යනවා.

මබ කියූ දේ මට ඇසුනේ නෑ: දිනක් එක්තරා බමුණෙක් බුදුන් වහන්සේගේ අගුශුාවක සැරියුත් මහරහතන් වහන්සේ ඉදිරියට පැමිණ ඉතා පරුෂ වචනයෙත් බැණ වදිත්තට පටත් ගත්තා. සාරිපුත්ත තෙරුන් වහන්සේ මේ බැණුම් ගණන් තොගන්නා බව දුටු බමුණා වඩාත් කෝපයට පත්වුණා.

"මම මෙච්චර වෙලා කියපු දේ ඇහුතෙ නැද්ද? මම කියූ දේවලට උත්තර වශයෙන් කියන්නට කිසිම දෙයක් නැද්ද?" බමුණා බෙරිහන් දුන්නා.

මඳ සිතහවක් මුවගට නගාගත් සාරිපුත්ත රහතත් වහත්සේ, "බමුණු මිතුය, ඔබ කියන දේ මට හොඳින් මහා හඬිත් ඇසෙනවා. ඒ වුණත් මම දන්නවා මට කියන්නට තරම් වැදගත් දෙයක් නැති බව. එනිසා මට ඇහෙත්තේ ශබ්ද කරංග පමණයි" යනුවෙත් පිළිතුරු දුන්නා.

\* \* \* \* \*

අයහපත් පරිභව සියල්ල අමතක කොට දමත්ත. යහපත්, කරුණාවත්ත කියා පමණක්ම සිත්හී දරා ගත්ත. අප දැක, විද ඇති ද්වේෂය ඕනෑ තරම් පුමාණවත්. එනිසා තවදුරටත් ද්වේෂය අවශා නෑ. අනාගතය මෙත්තා - කරුණා - පුඥා ගුණාංගයන් මත ගොඩනගමු. පුශ්ත නිරාකරණය කිරීමට බුදුදහම යොදා ගත්තේ විධානය නොවේ, රෝග සමතය කරන උපකුමයි. වෙතත් විතාශකාරී සිතුවිලි මෙත්ම ද්වේෂය, වෛරය ආදියත් තුරත් කළ යුත්තේ යටපත් කිරීමෙත්, තුමානුකූලව මුලිනුපුටා දැමීමෙනුයි.

දරුණු කියාවකට පුතිවාර දැක්වීම පිණිස තවත් දරුණු කියාවක් කිරීමෙත් සිදුවත්තේ දරුණු කියා දික්ගැස්සීමයි. වෛරයෙත් වෛරය උපදිනවා. පළිගැනීමේ වේතතාව තිසා තව තවත් පළිගැනීමේ අදහස් වැඩි වෙතවා. තොරිස්සීම තොරිස්සීමෙත් ජය ගත්තට ඉඩක් තැහැ. තපුරු දුෂ්ට කියාවලට ඉතාම යෝගා පුතිකර්ම නම් අනුකම්පාව, ක්ෂමාව, සහතශීලය, ඉවසීම ආදී ගුණාංගයත්ය. "ඇසක් වෙනුවට ඇසක් ඉල්ලා සිටීමේ පුතිපත්තිය අනුගමතය කළහොත් මුළු ලොවම අත්ධ වේ" යයි ගාන්ධිතුමා කීවේ මේ අදහසිනුයි.

# ආදරයෙන් පරාජිතවීම

"තමන්ගේ ආත්ම ගෞරවය කෙළෙසා තොගත්තටත් අත් අයට හිසරදයක් තොවීමටත් වගබලා ගත යුතුය."

මේ ලෝකයේ අපේ සියලුම බලාපොරොත්තු ඉෂ්ට වන්නේ නැ. කෙනෙක් කෙතරම් බලගතු වුණත් යම් යම් අවස්ථාවල බලාපොරොත්තු කඩවීම්වලට මුහුණ පාන්තට සිදු වෙනවා. කෙනකු නිතරම බලාපොරොත්තු ඇතිකර ගත්තේ තමත්ට නැති දේ ලබා ගැනීමටයි. ඒ දේ ලැබුණු විට වෙනත් දේ ලබා ගත්තට ආශා කරනවා. කව තවත් දේ වලට, තිබෙන තත්ත්වයේ වෙනස්කම් ඇතිකර ගැනීමට ඔහු තුළ ආශාවත් ඇති වෙනවා. අප හැමෝටම මුදුත් පමුණුවා ගත්තට බැරිවුණු බලාපොරොත්තු රාශියක් තිබෙනවා. මේක අමුතු දෙයක් නොවෙයි.

අප කළකිරීමට පත් කරන එක් පුධාන කාරණයක් නම් තවත් කෙනකුගෙන් අප බලාපොරොත්තු වන ආදරය ලබා ගැනීමට නොහැකිවීමයි. කෙනෙක් ආදරයෙන් බැදුණු විට ඒ ආදරයට සමාන පුතිචාරයක් අනික් පාර්ශ්වයෙන් නොලැබුණොත් ඇති වන්නේ විශාල බලාපොරොත්තු කඩවීමක්. මෙය වැඩි වශයෙන් සිදුවන්නේ තරුණ ගැටවර වයසේ අය අතරයි. සමහර විටෙක ඉතාම හිතකරව පැවැති වාතාවරණ වුණත් බලාපොරොත්තු රහිත ලෙස වෙනස්වීමට ඉඩ තිබෙනවා.

ඒ කෙල්ල හා විවාහ වූයේ කවුද?: එක් කලෙක තරුණයෙක් අල්ලපු ගමේ තරුණියක හා පෙමිත් බැදුණා. ඔහු ඇයට දිනපතාම ආදර හසුත් ලිව්වා. මෙලෙස ඔහු ලියුම් පත්සියයකටත් වඩා තැපැල් කොට හැරියා. අවසානයේ ඔහු භීතියට පත් කරවත ආරංචියක් ලැබුණා. එනම් ඒ තරුණිය ලියුම් බෙදත්තා හා විවාහ වූ බවයි.

සමහරු දුටු විගසින්ම පෙමින් බැඳී වෙලී ජීවිතාන්තය දක්වා සතුටිත් කාලය ගත කරනවා. එහෙත්, තවත් සමහරු දුටු සැණෙකින්ම පේමයෙත් බැඳෙනවා. නමුත් පසුව තේරුම් ගන්නවා එය නියම පේමයක් නොව, පේමයෙන් මත්වීමක්ය කියා. එතැන් සිට ඒ අය පසුතැවෙනවා. ආදරයට, පේමයට නියම ලෙස දඑ ලා ලියලා වැඩෙන්නට තරමක් කල් ගත වෙනවා. එනිසා ආදරය එක්වරම මෝරා නොගියොත් කෙනකු කළකිරීමට පත්විය යුතු නෑ. දුර්වල සිතැත්තෙකුට

කවදාවත් සුන්දරියකගේ සිත දිනා ගන්න බැරි යයි කියමනක් තියෙනවා. මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ ඉක්මණින් පසුබට වන තැනැත්තෙකුට තම සිත් ගත් තරුණියගේ අත ගැනීමට නොහැකි වන බවයි.

ඉතා මුහුකුරු අන්දමට කටයුතු කරන්නට දකෂ අයත් ඉත්නවා. ඒ අයට පුළුවන් අත් අයව තමන්ගේ දයාව, කරුණාව, ආදරය ආදිය වෙත කුමයෙන් තැඹුරු කර ගැනීමට. තම හැභීම් පළ කරන විට මදක් පරිස්සම් විය යුතුයි. අසාධාරණ ලෙස, ආත්මාර්ථකාමී ලෙස තම සිතැහි පළ කර සිටිය යුතු නැත. මිනිස් සිතැහිත් අනික් සියලු දේ වගේම වෙනස් වන සුළුයි. අයකු යහපත් ලෙස හැසිරෙත විට අතික් අයගේ සිත් ඒ පුද්ගලයා කෙරෙහි පැහැදී බැඳෙනවා. මේ කුියාවලිය සඳහා එක්තරා කාලයක් ගතවත බව සිතෙහි තබාගත යුතුයි.

තම ආදරය පුකාශ කිරීමට අත්තවාදී ලෙස කියා කිරීම වැර. දියි. තමත්ව පුතික්ෂේප කරනු ලැබෙන බව සිකුරු තම්, ඉත් ඔබ්බට යා යුතු නැත. ආදරය පුකාශ කිරීමේ දී යා යුතු දුර කොපමණ ද කියා තීරණය ගැනීමේ නිදහස හැමට තිබිය යුතුයි. එමෙත්ම එක් අයකු අතිකාගේ තීරණයට ගරු කළ යුතුයි. කෙතෙක් තවෙකෙකුට ආදරය පුදත විට අනෙකාත් පෙරළා ආදරය කළ යුතුම යයි තීතියක් තැ. ආදරය අනොහතා වශයෙත් කියාත්මක නොවේ තම්, කළ යුත්තේ ඔවුනොවුන්ගේ අනාගතයට සුබපතා සුහද මිතුරත් සේ වෙත්වීමයි. එසේ නැතුව තම ආදරය පුතික්ෂේප කළේ යයි කියා අතික් තැනැත්තාට කරදර, හිරිහැර, පීඩා කිරීම කිසිවිටෙකත් නොකළ යුතුයි.

හිත් ගැනීමට ඉතා පුබල මන්තුයක්: එක් කලෙක තරුණයෙක් සිටියා. ඔහු සුත්දර තරුණියකට පෙම් කළා. ඇගේ සිත දිතා ගැනීමට ඔහු තොයෙකුත් දේ කළා. මල් යැව්වා, තෑගි බෝග යැව්වා. එහෙත් ඒ තරුණිය කිසිම අයුරකින් ඔහුට ආදරය කරන බව ඇහෙව්වේ නෑ. මෙලෙස නොයෙකුත් උපකුම යොදා ඇගේ සිත දිනා ගැනීමට බැරිවුණු තැන ඔහුට සිතුණා වශීගුරුකමක් කරවන්නට. ඔහු ගමේ පන්සලේ හාමුදුරුවන් වෙත ගොස් වශීගුරුකමක් කරදෙන මෙන් ඉල්ලා සිටියා.

"අපි වශීගුරුකම් කරන්නේ නෑ. ඒ ගැහැණු ළමයා ඔබට කැමැති තැත්තම් වෙතත් ඇත්තියක් සොයා ගත්ත එකතෙ හොද" හාමුදුරුවො කිව්වා. නමුත් තරුණයා අදහස අත්හැරියේ නෑ. හාමුදුරුවන්ට

කත්තලව් කරන්ත පටන් ගත්තා. බැරීම තැන ඒ හාමුදුරුවො වෙනත් උපායක් යෙදුවා.

"හොඳයි, මේ තෙල් කුප්පිය ගන්න. උදේ පාන්දර ඒ ළමයා මිදුල අතුගාන විට මේ තෙල් බින්දුවක් ඇගේ තළලේ ගාන්න" කියා කුඩා තෙල් බෝතලයක් තරුණයාට දුන්නා.

පසුදා පාත්දර අවදි වුණු තරුණයා තරුණිය ගෙදරීන් එළියට එනතුරු නොඉවසිල්ලෙත් බලාගෙන සිටියා. ඈ ඉදලත් අරගෙන මිදුල අතුගාන්තට ආවා විතරයි, තරුණයා දුවගොස් තෙල් බිත්දුවක් ඇගේ නළලේ ගැවා.

තරුණිය හොඳටම බයවුණා විතරක් තොවෙයි, ඇයට තරහත් ගියා. හොඳ ඉදල් පාරක් දීලා තරුණයාව පත්තා ගත්තා. වශී මත්තරේ ගැත තිබුණ අදහසත්, ඒ ගැහැණු ළමයා ගැත පැවැති කෑදර ආලයත් අත්හැරීය තරුණයා තමත්ට කැමැති වෙතත් තරුණියක් සොයා ගත්තා. මෙයිත් ඔහුට හොඳක් වුණා. තියම වශයෙන් ආදරය කරත තරුණියක් හා විවාහ වීමට ඔහුට අවස්ථාව ලැබුණා.

# වෙන්වීම

ඕතෑම ආදර සම්බන්ධයක් වෙන්වීමකින් අවසන්වීමට ඉඩ තිබෙනවා. කලක් සුන්දර සිහිනයක් බඳු වූ ආදරය කල්යාමේ දී ඉරීතලත්තට ඉඩ තිබෙනවා. වෙත්වීමේ ලකුණු පහළ වත්තට ඉඩ තිබෙනවා. මෙවත් අවස්ථාවකදී සිතෙහි දරුණු කම්පනයක් වේදනාවක් ඇති වෙතවා. විශේෂයෙන් දැඩි පේම සම්බන්ධයකින් බැදී සිටියේ නම් කම්පතය ඉතා පුබල වෙන්ත ඉඩ තිබෙනවා. හැභීම් නමැති පෙකනිවැල කපා දමන්තට සිදුවීම ඉතා දුක්බර වේදනාකාරී දෙයක්. මෙයින් දෙපාර්ශ්වයේම සිත් පැරීම් ඇති වෙනවා. මෙවන් අවස්ථාවල සිතැහි හිටි හැටියේ වෙනස් වෙනවා. සුන්දර අතීන සිදුවීම් මතකයට නැගී සිත කම්පනයට පත් කරනවා. මෙබදු වේදනාකාරී අවස්ථාවලදී මිනිසුන් පහර කා තුවාල ලැබූවත් මෙත් හිස හැරුණු අත අරමුණක් තොමැතිව යතවා. තමුත්, මෙහිදී කළ යුතු හොදම දේ ඒ වෙත්වීම තොවැළැක්විය හැක්කක් බව තේරුම් ගැනීමයි. එසේ තොකළොත් සිදුවන්නේ නැවත සැදිය නොහැකි යමක් සැදීමට ගන්තා නිෂ්ඵල උත්සාහයක නිරතවීමයි. වෙන්වීමක දී වේදනාකාරී සිත් පාරවන හැහීම්වලට මුහුණ පැමට සිදුවන බව කල්තියාම දැනගෙන ඊට ලැහැස්ති විය යුතුයි.

වෙන්වීමක දී මූලින්ම කිසියම් තර්ජනයකට මූහුණ පැමට සිදුවනවා. ඇත්ත වශයෙන්ම වෙන්වීමක් සිදුවීද යන්න අදහා ගන්නත් අපහසු තත්ත්වයක් ඇති වෙන්න පුළුවනි. දෙවනුව තමන්ගේ ආත්ම ගෞරවයට, අභිමානයට වුණු හානිය ගැන සිතෙන්නට පටන් ගත්තවා. තමන්ට ලෝකයාට මුහුණ දෙන්නට බැරි තත්ත්වයක් ඇතිවී ඇතැයි සිතෙන්නට පටන් ගන්නවා. විශේෂයෙන් තමුන්ටම තමන් ගැන ලජ්ජාවක් ඇති වෙනවා. කම්පනය මඳක් අඩු වී, නැතිවුණු අභිමානය නැවත කුමයෙන් ගොඩනැගෙන විට තනිකම පාඑව දැනෙන්නට පටන් ගන්නවා. නමුත් කල් යාමේ දී මේ පාළු ගතියත් පහවී යනවා. දවසකින් තැත්තම් සතියකින් නොවේ, ටිකක් කල් යැමේ දී මේ පාඑගතිය තුනී වෙනවා. ඒ අවස්ථාවේ දී කෙනකු උත්සාහ ගත යුක්තේ දවසින් දවස ජීවත් වෙත්තයි. අතීතය ගැන පසු තැවෙත්තට හෝ අතාගතය ගැන බියවන්නට පටන්ගත යුතු නෑ. දවසින් දවස එන එන හැටියට මූහුණ පාන විට මේ වේදනාකාරී තත්ත්වය සමග දවස ගතකර ගන්නට පුළුවන් වෙනවා. කුමයෙන් තමන් නොදැනුවක්වම සියල්ල තුරත් වී යනවා. මෙහෙම කල් යනකොට නැවතත් තිදහස් ජීවිතයකට එළඹෙනුවා.

මේ කාලය තුළ දී සිතැහිවලට වහල් වී මෝඩ ලෙස කි්යා කළ යුතු තෑ. පුේම සම්බන්ධයන් බිඳ වැටීම හේතුකොට ගෙන සිදුවන දරුණු කි්යා, සියදිවි නසා ගැනීම්, මිනීමැරුම් ආදිය ගැන නිතර අසන්නට කියවන්නට ලැබෙනවා. තම පෙම්පත් සියල්ල මනා ලෙස ප්ලාස්ටික් ඇහුරුමක ඔතා සාක්කුවේදමාගෙන ගහට පැන සියදිවි හානිකර ගත් පරාජිත පෙම්වනෙකු ගැන අසන්නට ලැබුණා. ඔහු ආදරය කළ තරුණිය වෙනත් අයකු හා විවාහවීමට තීරණය කිරීම මේ සියදිවි නසා ගැනීමට හේතුව වුණා. මේ තරුණයා කර තිබෙනතේ ජීවිතය නැතිකර ගැනීමයි. තවත් අය මානසික සමබරතාව නැතිකර ගෙත පිස්සත් බවට පත්වෙනවා. එක් වරක් පුේම සම්බන්ධයක් කැඩීගිය විට තැවත ආදරය නොකරන්නට, විවාහ නොවන්තට තීරණය කරගන්නා අයත් සිටිනවා.

මිතිසුන් මේ තරම් දුකට, සොවට පත්වන්නේ ඇයි? මේ අය ජීවිතයේ අස්ථිර බව මනා ලෙස අවබෝධ කොටගෙන තැති නිසා සිතෙහි ඇතිවන කම්පනයන්ට ගොදුරු වෙනවා. ඔවුන් අනවශා ලෙස බැඳී, පමණට වඩා වැඩි බලාපොරොත්තු ඇතිකර ගන්නවා. ලෝක

ස්වභාවය ගැන හොඳට අවබෝධ කොටගත් අය දන්නවා කාටත් අෂ්ටලෝක ධර්මයන්ට මුහුණ පාත්තට සිදුවන බව. අෂ්ටලෝක ධර්මයන් හරියටම මුහුදේ රැළි වගේ, තිතරම වෙනස්වන සුඑයි. වරෙක හිතකරයි. තවත් වරෙක බෙහෙවිත් අහිතකරයි. හරියටම ඔරලෝසු බට්ටා වාගේ. ඒ අතට මේ අතට පැද්දෙනවා. අප කාටත් මේ අෂ්ටලෝක ධර්මයන්ට මුහුණ දෙන්තට සිදු වෙනවා.

කෙතෙකුට කිසියම් ලාභයක් ලැබෙත්තට පුළුවති. එය සතුටට කරුණක්. තමුත් ලාභය අලාභයකට පෙරළෙත්ත ඉඩ තිබෙනවා. යස-අයස, නිත්දා-පුශංසා, සැප-දුක ආදී සියල්ලම මේ ආකාරයෙන්මය. අභිතකර තත්ත්වයන් උදාවුණු විට "එයත් කිසියම් දවසක පහවී යාවි"ය යන බලාපොරොත්තුව ඇති වෙනවා. අලාභය අතාගත ලාභයක අඩිතාලම වත්තට පුළුවති. එලෙස තිත්දුව පුශංසාවේත්, අයස කීර්තියේත් දුක - සැපයේත් උපත විය හැකිය. අෂ්ටලෝක ධර්මයාගේ අස්ථිරභාවය මේ ආකාරයය. එමෙත්, මේ ධර්මයන්ට යටත් වන සිත හා සම්බන්ධ සිදුවීම් ඊට වෙනස් තැත. දෙදෙනෙකු අතර හටගත්තා ආදරය, අනොහානා අවබෝධය, සුහදතාව, පරිතාහගය ආදිය මගිත් ඔප් තැංවී මුහුකුරු බවට පත්වීමට ඉඩ ඇත. එලෙසම එකිනෙකා කෙරෙහි නිසි අයුරු සැලකිලිමත් නොවීම, එසේත් තැත්තම් තමන්ට පිටස්තර වූ යම් යම් වෙනස්වීම හේතුකොට ගෙන ඒ පුම සම්බන්ධය අමිහිරි තත්ත්වයකට පත්වීමටත් ඉඩ ඇත.

අයකු විදින මානසික පීඩනය විද දරා ගැනීමට අවශා චිත්ත ධෛයාීය ලබා ගැනීමට ඇති එක් හොද මාර්ගයක් නම් අන් අය විදින පීඩාවන් හා තමන් විදින පීඩාකාරී තත්ත්වයන් සසදා බැලීමය. ඔබ වටා ඇති සියලු දේ බිදී, පෙරළී, විනාශ වී යනවා යයි ඔබට සමහර විටෙක සිතෙන්නට ඉඩ ඇත. නමුත් ඇත්ත ඇති සැටි බැලුවොත් ඔබ සතුව ඇති සතුට ගෙනෙත දේ ගැන සිතා බැලුවොත්, ඔබට පෙනී යයි වෙනත් සමහරුන්ට වඩා ඔබ කෙතරම් වාසනාවන්තද කියා. හොදට හිතා බැලුවොත් ඔබට පෙනේවි ඔබ ඔබේ පුශ්න ඕනෑවට වඩා ලොකු කොට සලකා ඇති බව. තවත් බොහෝ අය ඔබට වඩා අන්ත දුක් කරදරවල එරිල.නමුත් ඒ අය අතවශා ලෙස සිතින් දුක් විදින්නේ නෑ. වෙනස ඒකයි.

ඔබේ මෙවත් මානසික අසහන තුනී කර ගැනීමට තවත් හොඳ මහක් තිබෙනවා. ඔබ ඊට පෙරාතුව වින්ද පීඩා දුක් කරදර ගැන සිතා ඒ අවස්ථාවන්හි දී ඉවසීමෙන්, උත්සාහයෙන් එම දුක්පීඩා විදදරා සිටි අත්දම සිහියට නගාගත යුතුයි. එවිට වර්තමානයේ පවතින දුක්පීඩා ඔබට යටපත් කොට තැගී සිටීමට සමත් තොවනු ඇත. එපමණක් නොව, ඒ පුශ්තවලට සාර්ථකව මුහුණ දීමට අවශා ශක්තිය, ධෛයාීය වඩා ගැනීමට ඔබට හැකි වේවි. මීටත් වඩා උගු පීඩාවන්ට මුහුණ පා ඇති බවත්, කුමක් වුවත් මේ කරදරවලට නොබියව මුහුණ පාතා බවත් ඔබ වටහාගත යුතුයි. මෙබදු ආකල්පයක් ඇතිවුණු විට ආත්ම ශක්තිය ඇතිකර ගැනීමට පුළුවනි. එවිට ඕතෑම පුශ්නයනට මුහුණ දී තිරාකරණය කර ගැනීමට හැකියාව ලැබේවි.



# පුතිමත් විවාහ ජීවිතය

විවාහයක දී අඹු-සැම් දෙදෙනො ම වැඩිපුර සිතිය යුත්තේ හවුල් ජීවිතය ගැන මිස එකිනෙකා ගැන නොවේ. මේ හවුල සෑදී තිබෙත්තේ එකිනෙකාගේ අවශාතාවත් එකට ගෙතීමෙත්. දෙපාර්ශ්වය උදෙසාම දෙප්ර්ශ්වයෙන්ම නොයෙකුත් මාදිලියේ පරීතාාගයක් කිරීමට සිදුවේවී. විවාහයක සතුට, සුරක්ෂිතතාව, සත්තුෂ්ටිය පවත්වා ගත හැක්කේ අනොහතා අවබෝධය හා සුහදතාවය මගිනුයි.

විවාහ ජීවිතයේ සතුට වෙත යොමු වුණ කෙටි මාර්ග නැත. වරීන් වර සුළු නොහොද - නොක්කාඩුකම් ඇති කර නොගත ජීවත්වන්න දෙදෙනකුට පුළුවන් කමක් නැත. දිගුකලක් එකට වෙසෙමින් මානසිකව සමීප සබඳතාවක් පවත්වා ගෙන යන විට සුළු හැල හැප්පිලි ඇතිවීම ස්වාභාවිකයි. ඔවුනොවුන් අතර ඇතිවන ඊර්ෂාාව, තරහ, සැකය, ආදිය ජය ගැනීමට අනොහනා අවබෝධයත් ඉවසිමත් ඉතා අවශා ය. විවාහයේ දී ගැනීම පමණක් නොව දීමත් පුතිපත්තියක් ලෙස අනුගමනය කිරීම අතාවශා ය. එසේ නොකරන අයෙක් වෙත් නම් ඔවුන් සිතන්නේ ආදරය යනු කිසිදු පරිතාාගක් නොකොට නිකම්ම ලබා ගත හැකි දෙයක් කියා ය. මෙය සම්පූර්ණයෙන් වැරදි සිතුවිල්ලකි.

## සාර්ථක විවාහයක් ගොඩ නැගීම

විවාහයක සාර්ථකත්වය රැදී පවතින්නේ නියම හවුල්කරු හෝ කාරිය සොයා ගැනීම මතම පමණක් නොවේ. ඔවුනොවුන් සිතා මතා එකිනෙකාට ගැලපෙන සේ හැසිරීමත් කටයුතු කිරීමත් ඉතා වැදගත් වෙනවා. එකිනෙකාට ඇති ගෞරවය, ආදරය සැලකිල්ල අදිය නිසා අඹු-සැම් දෙදෙනොම ඔවුනොවුනුට ඉතා ගැළපෙන හවුල්කරු -හවුල්කාරීය සේ කටයුතු කිරීම උත්සාහ ගත යුතු ය. විවාහය සාර්ථක කර ගැනීමට සිතත්තේ නම් බිරිද හෝ සැමීයා තමන්ගේම සිතැහි පමණක් මුදුන් පමුණුවා ගැනීමට සිතිය යුතු නැත. මෙවන් තත්ත්වයක දී අප හිතට එන්නේ පිරිමියාට හිතේ තද ගතියක් ඇත. එහෙත් ගැහැණියට තමන්ගේ හිතේ හැටියට කටයුතු කිරීමට ඉඩ ඇත" යන උපහාසාත්මක කියමනයි. අඹු-සැම් දෙදෙනාටම ඇත්තේ එක් ගමන් මගකි. එය වලගොඩලි සහිත ගල් බොරලු පිරි රළු පාරක් විය හැකිය. එහෙත් එය අනිවාර්යයෙන් ම "අනොහනා ගමන් මග" විය යුතු ය. සාර්ථක විවාහ ජීවිතයක් යනු දෑස් පියාගෙන ගත කරන ජීවිතයක් නොවේ. අප හොඳ - තරක, හරි වැරදි දෙකම බැලිය යුතු ය. එමෙත් කිසිවකු සර්වසම්පූර්ණ නොවන බව ද වටහා ගත යුතු මයි. එදිනෙද ජීවිතයේ දී ඇතිවත දුක්කරදර සියල්ල බෙද- හදගෙත සිටීමට අඹු-සැමි දෙදෙතා පුරුදු විය යුතු ය. විවාහ ජීවිතයක් සාර්ථක කර ගැනීමට ඇති රහස් සුතුය තම අනොහතහාවබෝධයයි. ඇත්ත වශයෙත්ම විවාහය මංගලායක්. එහෙත් තියම ආකාරයේ අවබෝධයක්, සම්බන්ධතාවක් අදහස් හුවමාරුවක් ආදිය නොවීම නිසා බොහෝ අය විවාහය මහා විපතක් කර ගත්තවා.

විවාහ ජීවිතයේ දී පැත තගිත පුශ්ත බොහෝමයකට හේතුව එක් හවුල්කරුවෙක් අතික් හවුල් කරුවා හා ගැලපී සිටීමට,ඉවසීමෙත් යුතුව ඔවුතොවනු හා එකහත්වයකට ඒමට දක්වත අකමැත්තයි. යුඑ - සුළු අඩදබර විශාල සණ්ඩු - සරුවල් බවට පත් විම වළක්වා ලීමට ඇති හොඳම පිලියම තම්, ඉවසීමට, සහතශීලීව සිටීමට, අවබෝධයෙන් යුතුව කටයුතු කිරීමට පුරුදුවීමයි. මිනිසුත් සාමාතායෙන්ම හැහීම් බහුල අයයි. සිකැහි මගිත් ඔවුන් මෙහෙය වෙතවා. ඒ නිසා කෝපාවේශ වත වේලාවල් තියෙනවා. දෙදෙනාම එක්වර කෝපයට පත් තොවීමට අඹු-සැමියන් වග බලා ගත යුතු ය. සාර්ථක විවාහ ජීවිතයකට ඇති ස්වර්ණ රීතිය මෙයයි. දෙදෙනාම එක්වර කෝපයට පත් තොවුවහොත්, ඉවසීම, සහනශීලී ගුණය, අවබෝධය ආදී ගුණාංග මගින් ඔවුනොවුන්ගේ පුශ්න පහසුවෙත් නිරාකරණය කර ගැනීමට හැකි වේ.

සැමියා බිරිදට ගෞරවයෙන්, අවබෝධයෙන් හා සැලකිලිමත් බවෙන් කටයුතු කළ යුතු යි. කිසිවිටෙකත් ඇය සේවිකාවක් සේ සැලකිය යුතු නොවේ; තමන්ගේ විනෝදයට සිටින බෝනික්කකු ලෙස සැලකිය යුතු නැත. පවුලේ මුදල් උපයන්නා සැමියා විය හැකි වුවත්, ඉඩ ඇති සෑම විටකම ඔහු ගේදොර වැඩ කටයුතු වලට හවුල් විය යුතුය. ඒ ලෙසම බිරිදත් හැම සුළු කරුණක් සම්බන්ධයෙන්ම සැමියාට කරදර කළ යුතු නැත. ඔහු තුළ කිසියම් වරදක් වෙතොත් ඔහු හා කථාබහ කොට වරද පෙන්වා දී ඔහු යහමගට යැවීමට උත්සාහ ගත යුතු ය. එක් හවුල්කරුවකු අතික් හවුල් කරුට බරක්, කරදරයක් නොවන පරිදි හැකිතාක් විශාල වැඩ කොටසකට උරදිය යුතු ය. විශේෂයෙන් රැකියා පුශ්න අදිය පැන නැග ඇති අවස්ථාවල මෙසේ කියා කිරීම ඉතා වැදගත්.. එක් අයකු අනිකා ගැන කිසියම් ඊර්ෂාාවක් ඇතිකර ගෙන සිටී නම්, ඒ හවුල්කරුවාගේ වැඩකටයුතු ගැන සැක උපදවා ගැනීම හැකිතාක් දුරට සීමා කර ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතුයි. සමහර විටෙක මේ සැක බොහෝමයක් පදනම් විරහිත ඒවා විය හැකියි. බුදු සමයේ ඉගැන්වෙන පරිදි අනොහනා ගෞරවය හා විශ්වාසය ජුනිමත් එක්වීමකට අනාවශා ගුණාංග දෙකකි.

# විවාහ ජීවිතයේ ලිංගික සබඳතා

ප්රීමත් විවාහ ජීවිතයක ලිංගික සබඳතාවත්ට නිසි තැන ලැබිය යුතුය. එහෙත් ලිංගික සබඳතාව ගින්නක් බළු බව අමතක කළ යුතු තැත. එය හොද සේවකයකු වුවත් යහපත් ස්වාමීයකු නම් නොවේ. ලිංගික සබඳතා අනිසි ලෙස යටපත් නොකළ යුතු අතර අනවශා ලෙස විශාල කොට වැදගත් සේ සැලකිය යුතු නැත. වෙනත් සියලුම සිතැහි මෙත් ලිංගික සබඳතාවට ඇති ආශාව ද සාධාරණ අයුරින් කුමවත් කළ යුතු ය. මෙය බොහෝ යුවතිපතීන්ගේ සතුටට බලපාන අංශයක් වුවත් එයට එතරම් වැදගත් තැනක් නොදී වුවත් තෘප්තිමත් විවාහ ජීවිතයක් ගතකළ හැකි බව අවබෝධ කොට ගත යුතු යි. අනික් අතට ඉතා හොද ලිංගික සබඳතාවක් පවත්වමින් සිටින මුත් දුක්බර විවාහ ජීවිතයක් ගතකිරීමටත් ඉඩ ඇත. නියම ආදරය කායික අංශයටම සීමාවූවක් නොවේ. එය එක්තරා ආධාාත්මක සංවාසයකි; සිත්වල සංයෝගකයකි.

ලිංගික සබඳතාව යනු හුදෙක් කායික ආශාවන්ගේ තෘප්තියම තොවේ. එය දීර්ඝ කාලීන සම්ප මිතු සබඳතාවක පදනමකි. අතීතයේ පටන් ම ස්තී පුරුෂ සමීප සම්බන්ධතාවේ පදනම වී ඇත්තේ ආදාරය හා අනොහතා ගෞරවයයි. සමීප සම්බන්ධතාවක් නොමැතිව තියම ආදරයක් පැවතිය නොහැකි යයි කොර්නෙල් වෛදා මධාස්ථානයේ දොස්තර හෙලන් කප්ලාන් පවසයි. ඇය සමීප සම්බන්ධතාව වශයෙන් හදුන්වන්නේ ආරංචි බෙදහදා ගැනීම නොව, වින්දන බෙදහද ගැනීමයි. සමීප සම්බන්ධතාවක් නොමැති අඹු සැමියන් කථා කරන්නේ කලගුණය, අළුත්ම රූපවාහිණී වැඩසටහත, රෑ කෑමට පිලියෙල කරන්නේ මොනවා ද ආදී වැඩි වැදගම්මකට නැති කාරණා ගැනය. ඔවුන් කිසිවිටෙක ඔවුනොවුනගේ තියම හැහීම් පුකට කිරීමට අවස්ථාවක් සලසා නොගනී. ඔවුනොවුන් සමගියෙන් සතුටින් සිටිනවා ද බියෙන්, තැවුලෙන්, දුකින් පෙළෙනවා ද ආදී ඉතා පෞද්ගලික කාරණා පිළිබඳව ඔවුන් කථාකර සොයා බලා දැන ගැනීමට

උත්සාහයක් ගන්නේ නැත. සහකරුගේ හා සහකාරියගේ නියම හැභීම් දැන ගැනීමට ඔවුන් තුළ උනන්දුවක් නැත.

විශ්වාසය, විතීතබව, පතිවත රැකීම ආදී සතාතත ගුණධර්ම විවාහක යුවලක් විසින් අතිවාර්යනේම ආරක්ෂා කළ යුතු ය. නියම දියුණුව ඇතිවන්නේ එවිට ය. මිනිස් වර්ගයාගේ ම සමගිය ඇති කරත පොදු සදවාර තීතිය වන හේතුඵල නාාය කිසිවකුට බිඳ හෙළිය හැකි තොවේ. පෞද්ගලික දියුණවත් සමාජීය සහයෝගීතාවත් රැදි පවතින්නේ මේ මූලික පොදු තීති පිළිගැනීම මතය - තුච්ඡ තිරිසත් අශාවන්ට අවනතවීමෙත් සිදුවන්නේ තමත් ආදරය කරන අයට පවා දුක් කරදර ගෙන දීමකි. වර්තමාන සමාජයේ දක්නට ඇත්තේ මිනිස් ගෞරවය හා මිනිස් ගුණාංග සෝද පාලුවට යන බවය.

\*\*\*\*\*

# වඩා ශිෂ්ට කවුරුද?

කඳුකරයේ වෙසෙන ගෝතිකයන්ගේ සාම්පුදයික ඇදුම් කුමය වුයේ උඩුකය තොවසා සිටීම ය. පිරිමිත් තිතර ගැවසුනත් ඔවුන්ගේ තිරුවත් උඩුකය දෙස පිරිමිත්ගේ අවධානය යොමු වුණේ තැත. ඈත අතීතයේ සිටම එසේ සිටීමට ඔවුන් පුරුදු වී ඇත. එහෙත් කිසියම් පර්යේෂණ කටයුත්තක් සඳහා නිලධරයන් පැමිණෙත බව දැනගත්විට ගෝතු පුධාතියා තරුණ කෙල්ලන්ට සැහවී සිටින ලෙස නියම කළේ ය. ඒ තරුණියන්ට ගෝතික පිරිමිත් අතර කිසිදු අතවරයකට පත් තොවී සිටීමට හැකිවිය .එහෙත් නූතන උගත් ශිෂ්ට සම්පත්ත මිනිසුන් ඔවුන්ට කුමක් කරාවිද යන්ත ස්ථිරව කිව නොහැකිය.

\*\*\*\*\*\*

වර්තමානයේ මිනිසුත් ලිංගික සබඳතාවත් කෙරෙහි දක්වන ගිජු බව, අසීමිත තැඹුරුව එක්තරා බියක් ඇති කරතවා. මේ මාතෘකාව රහසක් ලෙස තබා ගැනීමට අපේ මුතුත් මිත්තත් ගත් උත්සාහය මදිත් මද දැත් බිඳ වැටෙමිත් පවතිතවා. එහෙත් වර්තමානයේ මෙත් ලිංගික සබඳතා අවශා පුමාණයට වඩා උලූප්පා, පුම්බා අතිශය නුාජසනක ලෙස ඉදිරිපත් කෙරෙන විට එය සමාජයේ සාරධර්මවල දියුණුවට බාධකයක් සේ කියා කරනවා. මෙය වඩාත් සිදුවන්නේ ජනසන්නිවේදන මාධායන් මගිනුයි. ජසනසන්තිවේදන මාධායන් හැම අංශයකින් ලිංගික හැතීම අවුස්සන සුළු සන්නිවේදන උපකුම මගින් මිනිසුන්ට ඉතා පුබල ලෙස බලපෑම් කරනවා. මේ මගින් කෙරෙන්නේ ජීවිතයේ ඇති ඉතාම වැදගත් අංගය ලිංගික සබඳතාව වශයෙන් හුවා දැක්වීමයි. සෙසු වගකීම් හා යුතුකම් අතපසු කිරීමේ වරදක් නැතැයි ද ඒ මගින් ඇභවෙනවා

#### සාර්ථක විවාහයක් ඇතිකර ගැනීම

තරක සැමියත් හා තරක බිරියත් අතර පවතිත විවාහ සම්බත්ධය බුදුන් වහන්සේ විස්තර කොට ඇත්තේ මළ සිරුරු දෙකක සහවාසය වශයෙනි. එමෙන්ම තරක සැමියකු හා හොඳ බිරියක් අතර පවතින විවාහ සම්බත්ධය විස්තර කෙරෙත්තේ මළමිනියක් හා දේවතාවියක් අතර පවතින සහවාසය ලෙස ය. හොඳ සැමියකු හා තරක බිරිඳක අතර විවාහය සඳහත් කෙරෙත්තේ දේවතාවෙක් මළමිනියක් සමග කෙරෙන සහවාසය වශයෙනි. හොඳ සැමියකු හා හොඳ බිරිඳක් අතර විවාහය උන්වහන්සේ දකින්නේ දේවතාවෙක් හා දෙවුදුවක් අතර පවතින සහවාසය ලෙසිනි. ඉතාම හොඳ විවාහයක් පවතිත්තේ අත්ධ බිරිඳක් හා බිහිරි සැමියකු අතර බවට මොන්ටෙක් සරදමක් කර තිබෙනවා. මෙසේ වූ කල සැමියාගේ අඩු ලූහුඩුකම් බිරිදට තොපෙතේ. එලෙසම බිරිඳගේ තොරතෝ-වියක් නැති අදෝතා සැම්යාට තො ඇසේ.

සමහර අාගම් අනුව පුරුෂයකුට එක් බිරිදකට වඩා ආවාහ කර ගත හැකිය. මේ අතර තවත් සමහර ආගම් එක පුරුෂයකුට සිටිය හැකිවන්නේ එක් බිරිදක් පමණක් යයි පවසයි. බුදු දහම අනුව විවාහය අතිශයින්ම පෞද්ගලික වූ කටයුත්තකි. ඒ අතර මිනිසුන් තමන් වෙසෙත රටේ බලපාන නීතිවලට යටත් විය යුතු බව සිත් හි තබා ගත යුතු ය. බහුභාර්යා සේවනය පිලිගත් රටවලින් ලැබෙන සාක්ෂා අනුව ද පෙනී යන්නේ බහුභාර්යා සේවයනය වඩා කරදර දුක්කම්කටොළු කැන්දන බව ය.

එක ඔලූවයි බිරියන් දෙදෙනයි: එක කලෙක එක්තරා විවාහක වයසක මිතිසෙක් හිටිය. ඔහුට එක් බිරිදක් පමණක් මදි වුණා. ඒ තිසා ඔහු මුල් බිරිදට වඩා රූමත් කතක් දෙවන වරට කැත්දගෙන ආවා. මේ දෙවන බිරිදට සැමියාගේ පෙනුම මහළු වැඩි වුණා ඔහු සමග එහෙ මෙහෙ යෑුමට ඈ තුළ කිසියම් ලජ්ජාවක් ඇති වුණා. ඔහුට තරුණ පෙතුමක් ලබා දිමට සිතා ඈ ඔහුගේ හිසෙහි වූ සුදු කෙස් ගලවත්තට පටත් ගත්තා. මෙය දුටු පළමු බිරිය සැමියාගේ මහළු පෙතුම පවත්වා ගැනීමට ඔහුගේ හිසෙහි වූ කළු කෙස් ගලවත්තට පටත් ගත්තාය. කෙස් ගැලවීමේ තරහය දිගිත් දිගටම පැවතුනි. මෙය අවසත් වූයේ සැමියා මුළු මතිත්ම හිරිගල් තට්ටයකු බවට පත්වීමෙති.

\*\*\*\*\*

උපත් දිත උත්සව, සංවත්සර සැමරීම් ආදියට ස්තී පකෂය විශේෂ උතත්දුවක් දක්වතවා. ඒ තිසා සැමියත් මේ දිත විශේෂයෙත් සිහියෙත් තබා ගෙත සිට තිසි තෑගි බෝග දී එම විශේෂ දිතයත් ගැත සැලකිල්ලෙත් සිටිත බව පෙත්විය යුතු ය. මෙබළු සුළු කියා නිසා බිරිඳ ගැත සැලකිල්ලෙත්, ඇගේ සතුට ගැත සැලකිල්ලෙත් සිටිත බවත් ඇගේ යහපත සුබසෙත ගැත තමුත් තිතරම සැලකිලිමත් වත බවත් අගේ යහපත සුබසෙත ගැත තමුත් තිතරම සැලකිලිමත් වත බවත් පෙත්විමට සැමියාට අවකාශය ලැබේ. භාර්යාවත් ද ස්වාමිපුරුෂයත්ගේ මෙවත් සෙතෙහබර හැසිරීම් ඉතා අගේ කොට සලකත බව කිවයුතුය. ගෙදර සාමය සතුට පවතින්තේ මෙවත් යාවජීව හොද හිත නිසාය. විවාහ ජීවිතයේ සතුටට පදනම් වන්තේ මෙවත් සුළු කිුයාය.

පවුල් සංවිධාන කුම උපයෝගී කොට ගෙන අඹු-සැම්යන්ට පවුල්වල පුමාණය තීරණය කොට සකසා ගැනීමට ඉඩ සැලසේ. තැණවත් අඹු -සැම්යන් කළ යුත්තේ තම තමන්ගේ හැකියාවන් හා ආදයම් අනුව පවුලේ පුමාණය තීරණය කිරීමය. පිළිසිද ගැනීමක් වළක්වන උපත් පාලන කුම උපයෝගී කිරීමට විරුද්ධ වීමට බෞද්ධයින්ට කිසිදු හේතුවක් නැත. එහෙත් පිළිසිද ගැනීමක් ඇති වුවහොත් එය වැඩීමට ඉඩ හැරිය යුතුම ය. ගබ්සා කිරීම ජීවිත හානියක් සිදු කෙරෙන කිුයාවක් නිසා බුදු දහම මගින් එයට අනුබල දීමක් හෝ එය අනුමත කිරීමක් හෝ සිදු නොවේ.

්විවාහය වෙත් කළ නොහැකි පරිදි කොටස් දෙකක් එකට පුරුද්දා ඇති කතුරක් වගේ. බොහෝ විට මේ දෙකොටස අතරට යමෙක්, පැමිණියහොත් ඔහුට කුමක් වේදැයි දෙවියො තමයි දන්නේ

විවාහ බැම්ම කෙතරම් බරදැයි කිවහොත් එය උස්සා දරා ගෙත සීටිමට දෙදෙනකු අවශා ය.





ීසුන්දර බව මානසීක හැහීමක් පමණි. ඔබ සුන්දර යයි සිතනදේ තවෙකෙකුට අපුසන්න විය හැකිය.

සුත්දරත්වය පිළිබඳ අප තුළ ඇති අදහස්වලට පුචාරක දැත්වීම අදීය මගින විශේෂ බලපෑම් ඇති කෙරේ. සුත්දරත්වය පවතින්නේ දකිත්තාගේ ඇසෙහි යයි කියමතක් වේ. මිනිසුන්ගේ බලාපොරොත්තු සැකසීමටත් පිළිගත් විලාසිතාවත්,ජීවන රටාවත් මුළු මනින්ම වෙනස් කිරීමටත් ආකුමණකාරී පුචාරක විධි කුම උපයෝගී කොට ගනු ලැබෙනවා. මේ බලපෑම් කෙතරම් ද යත් මුළු ලොව පුරාම ගැහැණු පිරිමි රූප සුත්දරත්වය මූලික මිනිස් අයිතිවාසිකමක් සේ සැලකීමට පෙළඹී සිටී. මිනිසුන් සොයන මේ සුත්දර බව අභාත්තර සුත්දර බවකට වඩා බාහිර පෙනුම ලෙස හැදින්විය හැකිය. මිතුරත් තේරීමේ දී පමණක් නොව සහකාර/ සහකාරියන් තේරීමේදී පවා සැලකිල්ලට ගනු ලැබෙන්නේ මේ බාහිර සුත්දරතාවයි.

කඩවසම් පෙනුමට වැඩි ලන්සුවක් තැබෙන නිසා එබදු. පෙනුමක් ඇති කර ගැනීමට බොහෝ අය නොයෙක් උපතුම යොදනවා, ශාරීරික වාායාම, කෙට්ටුවීම සඳහා විවිධ කියා මාර්ග අනුගමනය කිරීම, මූහුණෙහි සුන්දර බව වැඩි කිරීමට යෝගා වේශ නිරූපණය කිරීම, කොන්ඩා මොස්තර දැමීම, විවිධ විලාසිතාවන් අනුව පිළියෙල කෙරුණු ඇඳුම් - පැළඳුම්වලින් සැරසීම ආදිය මේ සඳහා යොද ගනු ලැබෙනවා. ගැහැණු - පිරීම් දෙකොටසම, විශේෂයෙන් ම ගැහැණු උදවිය, තමන්ගේ බර ගැන විමසිලිමත් වෙනවා. රාත්තල් කිහිපයක් බර වැඩි වුණොත් ඒ සම්බන්ධයෙන් ඔවුන් සොයා බලා පිළියම් යොදනවා.

සුත්දර පෙනුම ගැන වඩා විමසිලිමත් බවක් දක්වත්තෙ ගැහැණුත් ය. මිල අධික ඇඳුම් - පැළඳුම් හා සුවද විළවුත් සඳහා වර්තමාත සමාජයේ ගැහැණු උදවිය බොහෝ මුදල් වැයකරතවා. විලාසිතා ආයතන හා සුවද විළවුත් තිෂ්පාදකයින් විසින් තම සේවා හා භාණ්ඩ අළෙවි කර ගැනීම සඳහා යොද ගත්තා තොයෙකුත් පුචාරක දැන්වීම් ආදිය මේ ගැහැණු උදවියගේ ඇඳුම් පැළඳුම් තේරීම හා අලංකාරණය සම්බන්ධයෙන් විශේෂයෙන් බලපෑම් කරනවා. ගැහැණු උදවිය ඇඳුම් - පැළඳුම් ගැන දක්වන උනන්දුව පුදුම එළවන සුඑයි. මගතොට දී යුවලකට තවත් යුවලක් මුණ ගැසුතොත් ඒ ජෝඩු දෙකේම ගැහැණු පිරිමිත් දෙදෙනා දෙස බලත්තේ නෑ. එක යුවලක ගැහැනිය බලන්නේ අනික් යුවලෙ ගැහැණිය ඇඳ සිටින්නේ කොහොමද කියාය. අනික් යුවලට අයත් ගැහැනියත් එසේම යි.

කෙතරම් උනත්දුවකින් වුවමනාවකින් රූප ලාවතාංය ගැන සොයා බැලීමෙහි යෙදුණක් මේ සඳහා ස්වභාව ධර්මය විසින් ම දී ඇති එක් සම්පතක් අප සියලු දෙනාම අමතක කොට දමා තිබෙනවා. මේ ස්වාභාවික සම්පත පාවිච්චි නොකොට අමතක කර දැමීමට හේතුව නූතන ලෝකයේ විවිධ වේශ තිරූපනය සුවඳ විළවුන් වර්ග මගින් සැණෙකින් සුන්දර පෙනුමක් මවා ගැනීමට පහසුකම් සලසා තිබීම විය යුතු ය.

"කෂණික කෑම" කෂණික අරදේ "කෂණික මේ දේ ආදී ලෙස හැම දෙයක්ම කෂණිකව පිළියෙළ කර ගැනීම විලාසිතාවක් වී ඇති මේ යුගයේ ගැහැණු කෂණිකව රූපලාවනාය ඇති කර ගැනීම සඳහා සාප්පුවලින් පහසුවෙන් ලබා ගත හැකි නොයෙකුත් විළවුන් හා විලාසිතා උපකරණ පුයෝජනයට ගන්නවා. එහෙත් අප විසින් අමතක කොට දමා ඇති ස්වාහාවික රූප ලාවනා සම්පත කුමක් ද? මේ අතිකක් නොවේ. කරුණාවය, ආදරයය, සරල වාම් බවය, හදවනෙහි සුත්දර බව ය. ලබාගත ගත හැකි සියලුම සුවද විලවුන් අතරීන් වඩාත් ම හොද එක නම් මෛතී ගුණය ය. එය ස්වාහාවිකය, ලාභය, ඉතා පුබලය. මුහුණට කුංකුම අංගරාග තවරා තිබුණත් නැතත්, කේශකලාපය සරසා අලංකාර කොට තිබුණත් නැතත් මෛතී ගුණයෙන් යුත් තැනැත්තා ස්වහාවයෙන්ම සුන්දර පෙනුමකින් යුක්ත ය.

උපතින් එතරම් කැපී පෙනෙන ලස්සන පෙනුමක්: නොතිබුණත් මෙත් ගුණය හා ඉවසීම පුගුණ පුහුණු කළහොත් තැනැත්තකුට ඉතා පැහැපත්, කඩවසම්, සුන්දර පෙනුමක් ඇති කර ගැනීමට හැකිවනු ඇත. මේ ගුණාංග හේතු කොට පුද්ගල අභානත්තරයේ ඇතිවන පුභාමත් සුන්දරබව, බාහිරව පැතිර ගොස් එම පුද්ගලයා සියලු දෙනාගේම සිත් ඇදගන්නකු බවට පත් කරනු නොඅනුමානය. ඒ තැනැත්තාගේ, තැනැත්තියගේ සිරුරෙත් නික්මෙන ඒ සුවිශේෂ සිත් ඇදගන්නා සුඑ ස්වභාවය හේතු කොට බොහෝ අයගේ සිත් ඔවුන් වෙත බැඳෙනු ඇත

බාහිර ඔපය, පෙනුම වැඩි කලක් යන්නට මත්තෙන් මලක් පරවී යනවා මෙත් පරවී ගියන් ශරීර අභාන්තරයෙන් මතු වී විහිදෙන මේ සුත්දර බව ඒ පුද්ගලයා වයසින් වැඩී මුහුකුරු බවට පත්වන කල වඩාත් පුභාමත් මනු ඇත.

යම් පුද්ගලයෙක් ඊර්ෂාා සහගත නම් ආත්මාර්ථකාමී තම්, සටකපට නම්, අහංකාර නම් ඒ පුද්ගලයා පෙතුමෙන් කොතරම් සුන්දර කඩවසම් අයකු වුවත් මිනිසුන් විසින් ඔහු පිුය තොකෙරෙනු ඇත. හමේ පැහැපත් බවට මිනිසුන්ගේ සිත් ඇදෙන්තට ඉඩ ඇත. එහෙත් ඒ කොපමණ කලට ද? සිත කිළිටි කිසිදු පුද්ගලයෙකුගේ පැහැය පවිතු වීමට ඉඩක් නැත. සියලු දේ මෙන්ම බාහිර පෙනුම විගස පහවී යයි. ලස්සණ තිබෙන්නේ හමේ ගැඹුරට පමණයි යන කියමන ඒකාන්තයෙන් ම ඇත්තය. එහෙත් මෙත් සිත් වැඩීම නිසා ඇතිවන සුන්දර බව දිගට පවතින්තකි. එය සියලු දෙනා විසින් ම අගය කෙරෙන්තකි.

ලෝකය කැඩපතක් බළය. සිනහ මුසු මුහුණින් කැඩපත දෙස බැලූවහොත් කැඩපතේ පතිත වන පුතිබිම්බය ද පෙරලා සිනා සෙනු දකින්නට පුළුවන. කෝධයෙන් පිසිරෙන මුහුණකින් ඒ දෙස බැලූවහොත් අප දෙස පෙරළා බැල්ම හෙළෙන්නේ ද නපුරු පෙනුමකි. එලෙස අප මෙත් ගුණයෙන් යුතුව අනුකම්පා සහගතව කියා කළහොත් අපට ද එම ගුණාංගයන්ගෙන් පෙරළා සංගුහ ලැබෙනු ඇත. අපේ සිත්වල පැන නගින උදර හැහීම් අනුව කටයුතු කළහොත් ඒ හැහීම් පුිය වචන යහපත් කියා ආදියට පරිවර්තනය වී දක්නට ලැබෙනු ඇත.

කෙතකු දැකුම් කළු පෙනුමකින් යුක්තව ඉපදුනොත් එය ඔහුගේ වාසනාව ලෙස සැලකිය හැකි ය. බුදුන් වහන්සේ ද වදරා ඇත්තේ පැහැපත්, කඩවසම් පෙනුමක් ඇතිව උපත ලැබීම මංගල කරුණක් බවය. එහෙත් එවත් ලස්සන පෙනුම නිසා කෙතකු අහංකාරයෙන් හිස උදුම්මා ගත යුතු තැත. එයින් සිදුවත්තේ ඔහු අත් අයට අපුසත්ත වීමය. එම අහංකාර උඩභු බව ඔහුගේ පෙනුමට බාධාවක් වනවා පමණක් නොව, එය ඔහුගේ අධාාත්මික දියුණුවට හා සතුටට ද බාධකයක් වනු ඒකාන්ත ය.



## ධනය රැස් කිරීම

්ධනය උපයනු ලබත්තේ ධාර්මික මාර්ගයන්ගෙන් නම් පොහොසත් වීමේ වරදක් නැත".

පිහිනුම් කරුවත් සිටිත බවට ඉතා පුසිද්ධ ගමක් තිබුණ. දින ගණනක් මුළුල්ලේ කඩා හැලුණු ධාරාතිපාත වරුසාව තිසා ගංගා ඇල-දොල උතුරා පිටාර ගලා ඒ ගම යට වුණා. වැස්ස තුරල් වුණු පසු මිතුයත් පස් හය දෙතෙක් ඔරුවකට ගොඩ වී ගහේ අතික් ඉවුර දෙසට ඔරුව පැද්දූවා. හරියටම ගහ මැදට ගියා විතරයි ඔරුව කැඩුණා. සියලු දෙනාම දක්ෂපිහිනුම් කාරයො නිසා ගහට පැතලා එගොඩ ඉවුර දෙසට පිහිතත්ට පටන් ගත්තා. මොවුන් අතුරෙත් එක් අයෙක් කෙතරම් වෙර ද ම පිහිනුවත් වේගයෙන් පිහිතත්තට අසමත් වුණා.

"ඇයි පහුවෙන්නේ, ඉස්සර උඹ අපි ඔක්කොටම වඩා හොඳට පීනතවනෙ" ඔහුගේ යාළුවෝ කිව්වා.

"හයියෙන් පිහිතත්තෙ කොහොමද කාසී දාහක් මගේ ඉතේ බැඳලා කියෙතව. හරි බරයි. හයියෙන් පීතත්ත බෑ" ඔහු පිළිතුරු දුන්තා.

්වතුර පාර සැරයි කාසි ටික අල්ලල ව්සි කරල දපන්"

කාසි විසි කිරීමට ඔහුට සිත දුත්තෙ නැ. ඔහුට කතා කරත්ත බැරීතරමට මහත්සියි. කොතරම් වෙහෙස දැතුනත් හිස වනා කාසි විසි කොට දැමීමට බැරි බව අභවා ඔහු පිහිනත්නට වුණා.

එගොඩට පීනු ඔහුගේ සමහර යාඑවෝ ඔහු දියේ ගිලෙන්නට යන බව දුටුවා.

ීඔය කාසි පොදිය විසි කරපත්, උඹ ගිලෙත්ඩයි යන්නෙ. මෝඩයෙක් වෙන්න එපා. විසී කරපත්, මිනුයෝ බෙරිහත් දුන්න.

කාසි පොදිය විසි කළේ ඔහු නොවේ. ටික වේලාවකින් ඔහු රුදුරු දිය පහරට අසූවී ගිලි නොපෙනී ගියා.

#### සන්තුෂ්ටිය

තණ්හවෙන් පිරිණු සිත සංවර කරගන්නා තුරු කිසිවකුට සම්පූර්ණ වශයෙන් සතුටට පත්වීමට නම් ලැබෙන්නේ නැත.. තම

ආශාවත් තෘප්තිමත් කර ගැනීමෙත් සතුටට පත්වීමට සිතනතාක්, අයකුට සතුට අත්පත් කරගත හැකි තොවේ. එසේ සතුට ලබන්නට කරත උත්සාහය සිහිතයක් පමණක් වෙයි. සියල්ල අනිතාය. තණ්හාවත් එසේම ය. තන්හාව වරින් වර වෙනස් වන විට කෙසේ නම් අයකු ඔහු බලාපොරොත්තු වන සියලු දේ ලබා ගන්නද?

#### ධනයට ගිජූවීම

භෞතික අංශයට බර වර්තමාන ලෝකය මුදල් දේවත්වයට නංවා ඇත. සැම දෙනාම උත්සාහ ගන්නේ ඉක්මනින් පොහොසත් වීමටය. ධනය උපයන මාර්ගය ගැන ඔවුන් තුළ කිසිදු තැකීමක් නැත ඔවුන්ට වූවමනා කරන්නේ හොඳින් හෝ තරකින් ධනවත් විමයි.

මේ නිසාම සදවාරය, අවංකබව, විශ්වාසය ආදී යහ ගුණාංග අද නිෂ්ඵල අවලංගු ගුණාංග බවට පත්ව ඇත. භෞතික බලවේගයන්ගේ බලපෑමට ගොදුරු වී ඇති මිනිස් සංහතිය අධානත්මික ගුණධර්මයන්ට අන්ධවී ඇත. ධනය උපයනු ලබන්නේ ධාර්මික මර්ගයන්ගෙන් නම් එසේ ලබන ධනයෙන් ධනවත්වීම වරදක් නොවේ. අධාර්මිකව ලබන ධනය හේතුකොට නොයෙකුත් පුශ්න, කරදර ඇතිවනවා පමණක් නොව, තමන් වරදක් කොට ඇතැයි නිතරම සිතේ කුකුසක් ද පවතිනවා.

ධනය ඉපයීම කෙතරම් වැදගත්වී ඇද්දැයි කිවහොත්, මුදල් යනු තමන්ගේ අවශාතාව සපුරා ගැනීමට ඇති එක් මාර්ගයක් පමණක් බව මිනිසාට අමතක වී ඇත. ඇත්ත වශයෙන් ධනය යනු කුමක් ද? එයින් ඇති පල පුයෝජනය මොනවාද? ආදිය පිළිබඳ නිසි අවබෝධයක් ලැබීමට ඔහු අසමත්ව ඇත. මිනිසාගේ එකම අරමුණ වශයෙත් පවතින්තේ කෙසේ හෝ ධනය රැස් කිරීමයි. මේ නිසා ඔහුට නියම සතුටක් ලැබෙන්නෙ නෑ. දුප්පත්ව සිටිය දී ලැබූ සතුටට වඩා වැඩි සතුටක් ඔහුට පොහොසත්ව සිටිය දී වුවත් ලබන්නට බැහැ. ඔහු එතරම් අවුල් වියවුල් තත්ත්වයකට පත්වෙලා. බලාපොරොත්තු බිඳ වැටිලා. මහා ආගාධයකට පුපාතයකට ඇදවැටිලා වගේ. බොහෝ පොහොසත් අය දුකින් තැවෙත්තෙ මේ නිසයි. මුදල් වලින් සියලුම ඛාමාශාවත් තෘප්තිමත් කරගත හැකි නමුත් කිසි විටෙකත් සතුට නම් ලබා ගත නොහැකිය.

රුපියල් කොටි ගණන්වල සොරකම්, මුදල් වංචා කිරීම් ආදිය ගැන පතු වර්තා මගින් දැන ගන්නට ලැබේ. මෙතරම් විශාල මුදල් පුමාණයක් තැතිවීමේ පාඩුව කායිකව හෝ මානසිකව විද දරා ගැනීම අතිශයින්ම දුෂ්කර ය මේ නිසාම ඉමහත් කරදරවලට පමණක් නොව මරණයට පවා පත් වූ අය ගැන දැන ගන්නට ඇත. මෙවත් කියා බොහෝමයක් කරනු ලබන්නේ ඉතා උසස් වගකීම් දරණ අයයි. ඒ අය ඔවුන් කෙරෙහි තැබූ විශ්වාසය කඩ කරමින් අනුන්ගේ මාර්ගයෙන් මහා ධනතුවේරයන් බවට පත්වන බව පැහැදිලිය.

මෙවත් දූෂණයන්ට හේතුව ඉක්මතින් ධනය රැස් කිරීමට ඇති අසීමිත ගිජුබව ය. ඔවුන්ගේ ජීවිතයේ පුධාන අරමුණ මුදල් ගොඩ ගැසීමය. මුදලට වාල්වන ඒ අය ආගමික උපදෙස් පවා ගණන් ගත්තේ තැත. අවංක බව, විශ්වාසවන්ත බව ඔවුන් තුට්ටුවකටවත් ගණත් ගත්තේ තැත. ඔවුන්ට වැදගත් වන්නේ එකම දෙයයි. කාමාශාවත් පිනවීමට, පොදි ගසා රැක ගැනීමට මුදල් සෙවීමයි.

#### සදොස් සමීකරණය

මුදල් රැස් කිරීම මගින් කිසියම් සතුටක් සුරක්ෂිත බවක් ලැබෙන බව ඇත්තය. එහෙත් දැන් සිදුවනවා මෙන් මුදල් සෙවීම ජීවිතයේ එකම අරමුණ කොට ගත යුතු තැත. මුදල් රැස්කිරීමට යොමු වී ජිවිතය අර්ථවත්, එලවත් කර ගැනීම පිණිස කළ යුතු වෙනත් නොයෙකුත් කටයුතු කිරීමට අමතක නොකළ යුතු ය. ජීවිතයේ සාමය හා සුහදතාව පවත්වා ගැනීමට නම් ධනය පිළිබඳව වඩා නිවැරදි හේතු යුක්ත ආකල්පයන් ඇති කර ගත යුතු මය.

්මේ ඇති කියා සිතන තැතැත්තාට හැමදම ඇති බව දැනේ" - ලාඕත්සේ

සෑම අයෙක්ම සැප සොයා යෑම ස්වාභාවිකය. නමුත් අවාසනාවකට මෙත් බොහෝ දෙනා සතුට හා ධතය සමකොට සලකයි. තැණවතුතට තම මෙය සදොස් සමීකරණයකි. අල්පේච්ඡතාව ශේෂ්ඨ පුද්ගලයින්ගේ ලකෂණයක්. සෑම ශේෂ්ඨ පුද්ගලයකුම ඉතා චාම් ජීවිත ගත කළ අයයි. ශක්තිය හිත කරත, කාමාශාවත් පිනවීමට බෙහෙවිත් තැඹුරු වීම මේ අයගේ ජීවිතයේ අංග තොවේ. ඒ අය උදර ලෙස සංවරයෙන් යුතුව ජීවිතය ගත කරන අයයි. වෙතත් විදිහකිත්

කියතොත් මෙයින් පැහැදිලි වන්නේ අවශාතා අඩුවන තරමට සතුට වැඩිවන බවය. ගුීක දාර්ශනික එපිකාුරස් මෙසේ පවසා ඇත. "කිසියම් පුද්ගලයකු සතටු කිරීමට රීසි නම් ඔහු සතු වස්තුවට තවත් ධනය එකතු කරනවා වෙනුවට ඔහුගේ ආශාවන් නැති කර දැමීමට උත්සුක වන්න."

තිරත්තරයෙන්ම අසහනකාරී ස්වභාවයකින් යුක්ත සිතක් හුදෙක් භෞතික සැප සම්පත් ලබාදීමෙන් තෘප්තිමත් කළ හැකි නොවේ. ඒ තිසා ධනය හා සෞභාගාය සතුට භුක්ති විදීමට ඇති එකම මග වශයෙන් සැළකිය යුතු නැත. අපේ දිනපතා අවශාතාවන් ඉතා පහසුවෙන් සපුරා ගත හැකි ඒවා ය. එහෙත් අපේ ආශාවත් ඒ ආශාවත් තම් කිසිදාක මුළුමනින් තෘප්තිමත් කරගත හැකි ඒවා තොවේ. තම ආශාවත් හැකිතාක් දුරට සීමා කොට, සරල කර ගතහොත් ජීවිතය වඩා එලවත් අර්ථවත් කර ගත හැකිවනවාට සැකයක් නැත. සිරුරක් පවත්වා ගෙන යෑමට කෙනකුට අවශා වන්නේ ඉතා සුළු දේවල් කිහිපයක් පමණයි. තමන්ට පුළුවන්කම තිබෙනවා නම් අවශා පමණටත් වඩා කෑම කන අය එමට ය. ඒ වගේ අය ජීවත් වෙන්නේ කන්න මීස, කන්නෙ ජීවත් වීම සඳහා නොවෙයි. පුමාණවක් ලෙස ඇඳීම සඳහා එතරම් මුදල් වැය කරත්ත අවශා නෑ.්රසවත් කෑම, අගතා ඇඳුම් - පැළඳුම් වෙතත් තොයෙකුත් සුඛෝපභෝගී අංගෝපාංග ඔබ සතුට ලෙස සලකනවා. එහෙත් මා නම් සිතන්නෙ කිසිම දේකට ආශා නොකරන මානසික නත්ත්වයකින් සිටීම සතුට කියාය. මේ උතුම් සුඛදයක තත්ත්වයට ළභා වීමට නම් ලද දෙයින් සතුට වීමට පුරුදු විය යුතු ය' යයි සොකුටීස් පවසා ඇත.

### ධනය නිසි ලෙස පරිහරණය කිරීම

ධනය මනාව සිහිනුවණිත් පරිහරණය කළ යුතුයි. එය ඔබේ මෙත්ම අත් අයගේ ද යහපත සඳහා ද වැය කළ යුතුයි. කිසිවෙක් තම රට, ජාතිය ආගම වෙනුවෙත් ඉටුවිය යුතු කිසිදු යුතුකමක් ඉටු තොකොට කෑදර කමිත් ධනය පොදි ගසමිත් සිටියොත් ඔහුගේ ජීවිතය හිස් බොල් එකක් බවට පත්වෙතවා. ඔහුගේ ජීවිතය කරදර වලිත් ගහණ එකක් වෙතවා. තම වස්තුව තිසි ලෙස පුයෝජනයට ගෙන නොමැති බව ඔහුට වැටහෙත්තේ ඔහු මරණාසත්ත මොහොකෙයි. එහෙත් ඒ වන විට කල්පමා වුණා වැඩිය. මහත් වෙහෙස විද රැස් කරන ලද වස්තුවෙත් ඔහුට හෝ වෙතත් අයට පුයෝජනයක් වී නැති

බව ඉතා පැහැදිලි වෙනවා.

වස්තුව නිසි ලෙස පුයෝජනයට නොගෙන තමන්ගේ මෙන්ම අත් අයගේ ජීවන තත්ත්වය නංවාලීමට සියලු දෙනාට සතුට ගෙන දීමට කටයුතු නොකොට තණ්හාවෙන් එය පොදි ගසාගෙන සිටීමේ දුර්විපාක බුදුන් වහන්සේ පැහැදිලිව විස්තර කර තිබෙනවා. ඔබ මිය ගිය පසු ඔබේ වස්තුව ඉතිරී වේවි. ඔබේ නෑ හිත මිතුරන් ඔබේ මළ මිනිය සමග සොහොත් බිමට පැමිණේ වි. එහෙත්, ඉත් එහාට ඔබ සමග යන්තේ කවුද? ඒ ඔබ ජීවත්ව සිටින කල කරන ලද හොද තරක කිුයාවල ඵල විපාක පමණයි.

කුසල හෝ අකුසල කිුයා කිරීමේ නිජ ශක්තියක් මිනිසා සතුව පවතී. තමත් කරන ඕනෑම අධම, අකුසල කි්යාවක් සාධාරණ බව පෙත්වා තමත්ගේ වාසියට හරවා ගැනීමට සටකපට පුද්ගලයින්ට පුළුවන්කම ඇත. තමත් විසින් වරදක්, අකුසලයක් කරන ලද කල එය එසේ පිළිගැනීම වඩා හොඳ කුමයයි. එසේ නැත්නම් සිදුවන්නේ අසන්තෘප්තියේ යදම් වලට දිගින් දිගටම බැදී සිටීමයි. සෙසූ අයට ඉමහත් දුක්පීඩා සිදුකළ හිට්ලර්,මුසොලිනි වැනි අය පවා කියා සිටියේ ඔවුන් එසේ කළේ උදුර වේතනාවන්ගෙන් යුතුව බවයි. තම පැටවූන්ගේ ආහාරය පිණිස බිළින්දකු ඩැහැගෙන යන කොටි දෙනක් වුණත් එහෙම කියාවි. එහෙත් තියම වශයෙන් හිතට එකහව සතුට බුක්ති විදීමට නම් ඔබ කළ යුතු වන්නේ ඔබේ සෑම කිුයාවක්ම පරීක්ෂා කොට බලා, ඒවා සිදුකොට ඇත්තේ ආත්මාර්ථකාමී අරමුණ ඇතුව ද නැද්ද, සියලු සත්වයින්ගේ යහපත, සුබසෙත උදෙසා ද නැද්ද යන්න දැන ගැනීමයි. ඒ නිසා අපේ තත්ත්වය ගැන අඑත් තක්සේරුවක් කොට අප දරණ මත ගැන නැවත සලකා බැලීමට දැන් කාලය පැමිණ ඇති බව සිතට ගත යුතු යි.

සමහර විටෙක නිර්තාමික කවියකු විසින් ලියා ඇති මෙම කව් පෙළෙන් මුදල් වල අගය සම්බන්ධයෙන් වඩා පැහැදිලි අවබෝධයක් අපට ලබා ගත හැකිවෙයි.

සයනයක් ඇත එහෙත් තිදි තැත බොහෝ පොත් ඇත දැනුම තම් නැත ආහාර ඇත, කුසගිති බිදක් නැත සියුම් වන මුත් සොදුරුබව නැත

ගෙයක් ඇති මුත් තිවහතක් තැත ඔසු ද ඇත එතමුත් සුවෙක් තැත ඇතත් මේ සැප - සතුට තම් තැත ආගමක් ඇත විමුක්තිය තැත.

එය ඔබේය. මෙය මගේ යයි නොකියා ඔබට සහ මට ඒ දෙය ලැබුණු බව පමණක්ම පවසන්න. ලෝකයේ ඇති පුහාමත් සියලු දෙයක්ම මැකී යද්දී නොසැලී, සෝ තැවුල් තොමැති තුටින් සිටිය හැකිය.



### සෙසු අය සමග සුහදව විසීම

\*\*\*\*\*\*

්සෙසු අය සමග සුහදව විසීම යනු ස්වහාව ධර්මයට එකහව විසිම ය. ස්වාහාවික ධර්මයෙන්ම ඔබව ආරඤා වෙනවා ඇත.

පීතිමත් ජීවිතයකට අතාවශා අංගයක් වශයෙන් පවතින්නේ සෙසු අය සමග සුහදව ජීවත්වීමයි. මෙසේ ජීවිතය ගෙන යෑම සඳහා අප එක් කරුණක් පිළිගත යුතු ය. එනම්, මිනිසුන්ට එකම අරමුණ කරා ළභාවීමට විවිධ මාර්ග ඇති බවය. ඒ නිසා වෙනත් අය ඔවුන්ට ආවේණික වූ සිරිත් -විරිත් ඔවුන් පිළිගත් ආගමික විශ්වාසය හා මත දරණ විට අප කළබලයට පත්විය යුතු නැත.

#### සිරිත් ව්රිත්

හොඳ සිරිත් විරිත් පිළිබඳ අදහස සමාජයෙන් සමාජයට වෙනස් වේ. හැකිතරම් සෝෂා කරමින් වපු-වපු හඩ නගමින් කෑම අනුහව කිරීම හොඳ සිරිතක් හැටියට පිළිගන්නා සමාජ ඇත. කෑමෙන් පසු රාමතෙල් පිට කිරීම අමුත්තන් කටබඩ පුරා කා සන්තෝස වූ බව අභවන ලකුණක් සේ සලකන සමාජ ද ඇත. බත් මාඑ පිණි ඇතිලිවලින් අනා කෑම අසෝහන සිරිතක් වශයෙන් සමහර සමාජ මගින් සැලකෙන අතර. එම කෑම හැදි ගෑරුප්පු වලින් කෑම පේම සම්බන්ධයක්. හාෂා පරිවතීකයෙකුගේ මාර්ගයෙන් පවත්වා ගෙන යැම බදු තීරස කියාවක් ලෙස තවත් සමාජ මගින් සැළකේ. ඇහිල්ල කටේ හෝ නාසයේ දැම්ම ඉතා පිළිකුල් සහගත කියාවක් සේ සමහර සමාජවල සැළකේ. මෙය සාමානා ගණන් නොගත යුතු කාර්යයක් ලෙස සලකන සමාජ ද ඇත. සෙරප්පුවකින් පහර කෑම නිත්දතීය සිදුවීමක් සේ සමහරුන් ගණන් ගන්නා අතර දරුවන්ට තැලීම සඳහා සෙරෙප්පුව පාවිච්චි කරන සමාජ ද නැත්තේ නොවේ.

විවිධ සමාජවල පවතින සිරිත් -විරිත් වල වෙනස්කම් වඩාත් ඉස්මතු වී දක්නට ලැබෙත්තේ අප සංචාරයෙහි යෙදෙන විට ය. සිරිත් විරිත් වල හොඳ - තරක සම්බත්ධයෙන් ඉක්මත් තීරණ ගැනීමෙත් වැළකී සිටීම අතාවශාය. සිරිත් විරිත් ඒ සැටියෙන් ම ගත් කළ අසවල් සිරිත හොදය, අසවල් සිරිත තරකය යයි එක එල්ලේම වර්ග කොට දැක්වීම අපහසු ය. කිසියම් සිරිතක හොඳ තරක තීරණය වත්තේ එය සෙසු අයටත් බලපාත අත්දම මත ය. යම් යම් සිරිත් විරිත් තිසා අත් අය තුළ අමතාපයක් ඇති වේ තම් එබඳු සිරිත් - විරිත් තරක යයි කිව හැකිය. අප ජීවත් වන්නේ වෙනස්වන ලෝකයකය. අප සම්පුදායේ , පාරම්පරික විශ්වාසවල, ඇදහිලි, සිරිත් විරිත්වල අත්ධ ලෙස එල්බ ගත යුතු තැත. අපේ මුතුත් මිත්තත් ඒ චාරිතු - වාරිතු ඇදහිලි සම්පුදයත් ආදිය අනුගමනය කලේ ඔවුත් සතු වූ අවබෝධ ශක්තිය අනුව ය. මේ සියලු සාම්පුදයික විශ්වාස, සිරිත් විරිත්, මතිමතාත්තර එක හා සමානව වැදගත් වත්තේ තැත. සමහරක් අදහස් යෝගාය. තවත් සමහරක් එතරම් ඵලක් තැත. ඒ නිසා අප මේ සාම්පුදයික සිරිත් -විරිත් ආදිය වර්තමාන ලෝකයට, සමාජයට ගැලපේදැයි විමසා බැලිය යුතු ය.

සාම්පුදයික මතිමතාන්තර, ඇදහිලි, විශ්වාස ආදිය සම්බන්ධයෙන් අනුගමනය කළ යුතු ආකල්පය ගැන කලාම සූනුයෙහි බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදරා ඇත. "යම් යම් දේ අකුශල ලෙස, ඔබටත් අන් අයටත් හානිකර ලෙස පෙනී ගිය විට ඒ දෙයින් වළකින්න. යම් යම් දේ කුශලය, ඔබටත් අන් අයටත් හිතකර ය යන අවබෝධය ඇති වූ විට ඒ දේ පිළිගන්න"

වත්මත් තරුණ පරපුර දරණ අදහස් ඒ අයගේ ජීවන රටා නුරුස්සන වැඩිමහල් අය සිටිනවා. මේ අය සිතන්නේ දරුවන් ද හණ මිටි මත දරමින් පාරම්පරික සිරිත් විරිත් සියල්ල අනුගමනය කරමින් සම්පුදුයයට කොටු වී සිටිය යුතු බව ය. මෙය සුදුසු ආකල්පයක් තොවේ. ඇත්ත වශයෙන් ම කළ යුත්තේ හානිකර නොවන දේ අනුගමනය කරමින් දරුවන්ට කාලය සමග වෙනස් වෙමින් ඉදිරියට යෑමට ඉඩ හැරිමය. මේ වැඩිහිටි පිරිස තමත්ගේ තරුණ සමය ගැන සිතිය යුතු ය. තමත් අළුත් දේ අනුගමනය කරන කළ දෙමාපියන් විරුද්ධ වූ අත්දම සිහියට තගා ගත යුතු යි. සාම්පුදායික දෙමාපියන් හා තරුණ පරපුර අතර ඇති වන මේ මත ගැටුම්බොහෝ පවුල්වල ගැටුම් ඇතිකරන පොදු හේතුවක් බවට පත්ව ඇත. දරුවත් වැරදි මගක යන බව දැක දැකත් ඔවුන් වළක්වා ලීමට දෙමාපියන් ඉදිරිපත් තොවිය යුතු යයි මෙයින් අදහස් තොකෙරේ. මෙසේ ඔවුන් වලක්වාලන විට දී ද දෙගුරුන් විසින් සිතට ගත යුතු වැදගත් කරුණක් ඇත. එනම් දඩුවමට වඩා වලක්වාලීම වැදගත් වන බවයි. සමහර දේ තමන් අනුමත කරන්නේත් තවත් සමහර දේ පුතික්ෂේප කරන්නේත් මන්ද යත්ත දෙමාපියන් විසින් දරුවත්ට පැහැදිලි කරදිය යුතු මය

#### වෙනස් මත දැරීමට අන් අයට ඉඩ හැරීම

කෙනෙක් හුදලකාව සිටින්නේ නම් විරුද්ධ මත පිළිබද පුශ්නයක් පැන නගින්නේ නැත. එහෙත් අප ජීවත්වන්නේ සමාජයකය. සමාජීය ජීවිතයක් ගත කරන විට විරුද්ධ මතධාරීන් සමග නොගැටී ඒ අයගේ මතවලට එකහ වී ඒ අය සමග සුහදව කටයුතු කිරීමට අප පුරුදු පුහුණු විය යුතු ය.

තම පෞද්ගලික අදහස් හා සාම්පුදයික සිරිත් විරිත් තමන් සමග කටයුතු කළ අන් අය මත පැටවීමෙන් වැළකීමට තමන් ඉතා පරිස්සම් වුණු බව එක්සත් ජාතීන්ගේ හිටපු මහා ලේකම්වරයකු වන ඌ තාන්ට් වරෙක පැවසිය. ඔහු තම නිවසේ දි තම ජාතික සිරිත් විරිත් එනම්, බුරුම සිරිත් - විරිත්, අනුගමනය කළේ ය. බුරුම භාෂාව කථා කළේ ය. බුරුම ඇඳුම් ඇන්දේය. තම ආගමික පුද - පූජා පැවැත්විය. යටත් පිරිසෙයන් එක් මහාපුරුෂයකුවත් තම පෞද්ගලික විශ්වාස ආදිය අන් අය මත පැටවීමෙන් වැලකී සිටීමට උත්සාහ ගෙන ඇති බව ඌ තාන්ට් ගේ කිුයාකලාපයෙන් පැහැදිලි වේ.

අප ජීවත් වන්නේ යුක්තියට වඩා ශක්තිය බලවත් වන ලෝකයක ය. ශක්තිවන්තයින් දුබලයන් පාගගෙන සිටින අතර ධනවතුන් දුප්පත් අය සූරා කෑමෙහි යෙදී ඇත. මෙය යහපත් හැසිරීමක් නොවේ. සමහර විටෙක අපට වෙනත් අය සමග එකහ විය නොහැකි වන්නට පුළුවනි. එහි දෝෂයක් නැහැ. එහෙත් එසේ එකහ නොවීමටවත් අපි එකහ විය යුතු ය. අන් අයමත අපේ අදහස් බලෙන් නොපටවා, ඉතා සුහදව, මෘදු ලෙස එම අදහස් දැක්විය යුතු ය. අන් අය ජය ගැනීමට ශරීර ශක්තිය යොදවන්නේ තමන් නිවැරදි බව අන් අයට ඒක්තු ගැන්වීමට තරම පුබල ලෙස කරුණු කියා දීමට අපොහොසත් අයයි.

්අප සමග එකහ වන අය වෙතියි අපි කිසියම් සතුටක් ලබමු. එහෙත් අපේ කිසියම් වර්ධනයක් වෙතොත් එය ඇතිවත්තේ විරුද්ධ මත පැත තගින අවස්ථාවත්හිදීය. අපේ ආකල්ප හා කිුයා කලාපය ගැන වෙතත් අය දරණ මත අප සිත් රිදවීමට ඉඩ තිබෙනවා. නමුත් ඒ අයට අපි හොදිත් ඇහුම්කත්දුන්තොත් අපට වැටහේවී ඒ අයට කියන දේවල යම් ඇත්තක් තිබෙන බව. අපේ ආකල්ප හා චරියාව වෙනස් කිරීමට අප සූදානම් නම්, අත් අයගේ මත හේතුකොට ගෙන අපට කිසියම් චරිත වර්ධනයක් දියුණුවක් ලබා ගන්නට පුළුවනි. ලෝකය හරියට නොයෙක් චරිගයේ මල්වලින් සැදුණු මල් උයනක්

වගේ. අපිත් හොඳ තරක තෝරා ගත යුත්තේ, තෝරා - බේරා මල් පැති උරා බොත මී මැස්සකු වගේ; හිතකර දේ උකහා ගෙන අභිතකර නිෂ්ඵළ දේ ඉවත ලෑ යුතු ය. යමක් කරනවිට අපට සියලුම දෙනා සතුටුකිරීම කිසිදක කළ නොහැකිය. ඒ අත් කිසි හේතුවක් නිසා නොව ලෝකයේ මිනිස්සු විවිධ මත දරණ නිසා ය.

අපට සියලු දෙනා සතුටු කළ නොහැකිය : වරෙක පියෙක් සහ පූතෙක් බුරුවකු වෙළඳ පොළට ගෙන යමින් සිටියා. මේ අය දුටු සමහර මිනිස්ස "මොන බුරු මිනිස්සු ද, ඇයි මුන් දෙන්නට මේ බුරුවගෙ පිටේ තැගල යන්න බැරි?" කියා ඇසුවා. පියාට මේ කථාව ඇහුණා ඒ මනුස්සය පුතාට කථා කරලා කිව්වා "පුතේ උඹ මූගේ පිවේනැගලා යමං මම පයින් එන්නම්. මෙහෙම කියලා පුතා බුරුවගෙ පිටින් යද්දී තාත්තා පයින් ගියා. මේක දැක්ක මහළු ගැහැණියක් මෙහෙම කිව්වා "අනේ මම දන්නේ නෑ ලෝකෙට මෙනවා වේගන එනව ද කියල? තරුණ ගැටයා බූරුවගෙ පිට උඩ. තාකි තාත්තා පයින් බඩගානවා. මේක ඇසුණු පුතා ඉක්මනට බුරුවා පිටින් බැහැලා තාන්තාට කිව්වා බුරුවපිට උඩ යන්න කියල. මෙහෙම ටිකක් දුර යන විට තරුණ ගැහැණියක් මෙහෙම කිව්වා 'ඇයි මේ තාත්තටයි පූතාටයි දෙන්නට්ම බුරුව පිට උඩ යන්න බැරි?" ඒ සැරේ තාත්තයි පුතයි දෙන්නම බුරුවගෙ පිටේ නැගලා යන්න පටන් ගත්තා. මෙහෙම ටිකක් දුර යන්කොට තව කට්ටියක් කියන්න පටන් ගත්තා "අනේ පව් මේ අහිංසක සතාට පුළුවන් ද මේ තඩි මිනිස්සු දෙන්නව පිට උඩ කියාගෙන යන්න. මහ අසප්පුරුස මිනිස්සු. මේ වන විට තාත්තටයි පුතාටයි හොඳටම ඇතිවෙලා. ඒ දෙන්නා බුරුවගෙ පිටින් බැහැලා ඌව කර තියා ගත්තා. \*දැන්වත් මේ මිනිස්සු කට පියා ගෙන ඉන්නෙ නැතැ" කියලා හිතුවා. මෙහෙම බුරුව කර තියාගෙන යන කොට මිනිස්සු ඉළ කැඩෙනකම් හිතා වෙත්ත පටත් ගත්තා. 'මේ බලහල්ලා, බුරු මිනිස්සු දෙන්නෙක් බුරු තාම්බෙක් උස්සාගෙත යනවා.

මේ විදිහට යන එක බූරුවටත් ඒ තරම් හිතට ඇල්ලූවේ නෑ. තුත්දෙනාම ගහක් ළහට ආවා. බූරුව බිමට පනිත්ත දහලත්නට පටන් ගත්තා. එහෙම දහලන කොට බූරුවයි තාත්තයි, පුතයි තුන් දෙනාම ගහට ඇදගෙන වැටුනා.

හැමෝම සන්නෝස කරන්න ගියාම එක්කෙනෙක්වත් සන්නෝස

කරන්න බැරිව යනවා. අන්තිමේ තමනුත් අමාරුවේ වැටෙන එකයි වෙන්නෙ.

#### ඉවසීම සහ සහනශීලය

කරදර අවස්ථාවල දී සතුටිත් ඉත්ත පුළුවත් අය හරිම අගෙයි. ඒ අය අනික් අයටත් ධෛයෳීයක්. හැම දේකම සැහැල්ලු පැත්ත ගැන හිතල ඒ අයට පුළුවනි ගැටුම් වලින් වැලකී ඉත්ත. තමත්ට එල්ලවන උසුළු විසුවලට ඒ අකාරයෙන් ම උත්තර දී අඩදබර ඇති කර නොගෙන ඉත්ත නුවණැත්තත්ට පුළුවනි.

අපට උසුළු - විසුළු කරනු ලැබූ විට අප උරණ විය යුතු නෑ. ඉතා මෘදු ලෙස විහිළුවම ඔවුන් වෙත පෙරළා එල්ල කොට, එවන් අවස්ථාවන්ට සුහද විලාසයකින් මුහුණ පෑ යුතු යි.

විහිඑකාරයාට විහිඑවක්: එක් ඉංගීයි ජාතිකයෙක් දිනක් තේ පැන් සංගුහයකට සහභාගී වුණා. ඔහු කාමරයෙන් පිට වී සිටින අවස්ථාවේ දී ඔහුට විහිඑවක් කිරීමට යාඑවන්ට හිතුනා. එහෙම හිතල ඒ මන්සුසයගේ කබායෙ පිට පැන්නේ බුරුවෙකුගේ හිසක් පින්නාරු කළා. සංගුහය ඉවර වෙලා කබාය ගන්න විට ඒ විනුය ඔහු දැක්කා. මිනිහා තරහ වුණේ නෑ. ඇහට නොදැනී මෙහෙම ඇහැව්වා. අද හවස කවුරු හරි මගේ කබයෙන් මුහුණ පිහ දැම්මා ද? මේ පුශ්නය අහුවම යාළුවන්ට පුදුම හිතුනා. "නෑ මම එහෙම ඇහුවේ මේ මුහුණ පිහදැම්ම එක්කෙනාගේ මූනෙ පාර මගේ කබායෙ තවම තියෙන නිසයි." ඔහු කිව්වා.

\*\*\*\*\*

කීඩාවකින් පැරැදුනොත් කළ යුත්තේ කුමක් ද? ඔබ එබදු අවස්ථාවක කිසිසේත් කෝප විය යුතු තැහැ. කෝප වුණොත් කීඩාවේ විනෝදය නැති වී යනවා. පමණක් නොවෙයි. යාඑවොත් ඔබට දක්වන සැළකිල්ලත් තැතිව යනවා සෑම කෙනෙක්ම තම සිත් පත්ලෙහි ඉවසීම ආදාරය, අවංක බව ආදී ගුණාංගයන්ගේ බීජ රෝපණය කොට ලෝකය ජීවත්වීමට ඉතා සුදුසු තැතක් කරලීමේ වගකීමට උරදීම වැදගත්. මෙහෙම කියා කළොත් තම ජීවිත කාලය තුළදිම තම වත්මත් පරපුරටත් එමෙත්ම අනාගත පරපුරටත් ඉමහත් හිතකර වත තව යුගයක් පුබුදිනවා ඇති. විපත්තිකර අවස්ථාවන්ට අවබෝධයෙන් හා ඉවසීමෙත් මුහුණ පෑමට සමත් තැනැත්තා නිසැකයෙන් ශිෂ්ට අයෙකි. එදිනෙද ජීවිතයේ දී පැන නගින පුශ්නවලට උපේඤාවෙන් යුතුව මුහුණ දීම ශේෂ්ඨ පුද්ගලයින්ගේ ලඤාණයක්.

ඔහු මගේ සේවකයා නොව ගුරුවරයා යං දීපංකර නම් ඉතා පුකට ශ්ෂේඨ බෞද්ධ ආචාර්ය වරයෙක් ඉන්දියාවේ සිටියා. උන්වහන්සේට ටිබිට් දේශයේ ධර්ම පුචාරය කිරීමට ආරාධතා කරනු ලැබුවා. මේ ගුරුතුමා කෑමපිසිම සඳහා මහ කලහකාරී අයෙක් ද කැටුවයි ගියේ. මේ මනුස්සයා අඩදබර කරගත්තා පමණක් නොවෙයි හරියට කෑම පිසින්නටවත් දැන සිටියේ නෑ. මේ මනුස්සයා ගැන හොද විමසිල්ලෙන් සිටිය ටිබට් ජාතිකයෝ දිනක් දීපංකර තුමා වෙත පැමිණ මෙහෙම කියා සිටියා: 'ගුරුතුමති, මොකට මේ මිතිහ තියාගෙන ඉන්නව ද? මිතිහට හරියකට උයන්නවත් බැ. මිනිහ හිසරදයක් විතරයි නෙ. ඇයි මේ මිනිහ පිටත් කරල අරිනේනෙ නැත්නෙ. ඔබ තුමාගේ සියලු කටයුතු අප කර දෙන්නම්. දීපංකර තුමා මදක් සිනාසී මෙහෙම උත්තර දුන්නා "ඔබලාට තේරුම් ගත්ත බැ. මේ මිනිහා මම තියාගෙන ඉන්නේ වැඩකාරකමට තොවෙයි. ගුරුකමට ් මොනව? ටිබට් ජාතික ගෝලයෝ පුදුමයට පත්වුණා. මේ මනුස්සයට කිසිම වැඩක් බෑ. නිතරම කලබල ඇති කරනවා. එම කාරණා දෙකෙන් මම ඉවසීමයි සහනශීලී ගුණයයි දෙකම පුරුදු කර ගන්නවා. ඒ නිසා මිනිහ මට හරි පුයෝජනයි."

\*\*\*\*\*

ඉවසීමත් සහතශීලී ගුණයත් කියාත්මක කළ තොහැකි ඉතා උත්තරීතර ගුණංග පමණක් බව සමහරුත්ගේ මතයයි. මේ කෲර ලෝකයේ ඒවත සටතේ යෙදී සිටිත අයකු කෙසේ තම් ආදර කරුණා ගුණ වඩත්ත දැයි සමහරු පුශ්ත කරනවා. ඇත්ත. මේ ගුණාංග දියුණු කරන එක ලේසි තෑ. නමුත් අධිෂ්ඨානයෙත් උත්සාහයෙන් එය කරත්ත පුළුවත්. බුදුන් වහත්සේ හා උන්වහත්සේගේ ශුාවකයිනුත් මේ බව ආදර්ශයෙන් ඔප්පු කොට තිබෙනවා.

ලෝකයේ සිටින සෑම කෙනෙක්ම හැඩ ගස්සා සාමය උදකරගත්තට බලාපොරොත්තු වීම නිෂ්ඵලයි. ඒ වගේ ම අප යන ගමතේදී හමුවන සියලු ගල් බොරළු කටු පඳුරු ඉවත් කොට ගමත් මග පහසු කරගත්තත් බෑ .ඒ නිසා අප ඒ ඒ අවස්ථාවන්ට හැඩ ගැසෙන්න ඕනෙ. ගල් බොරළු සහිත රළු බිමක ඇවිදින විට පය රිදෙනවා. ඒ නිසා ඊට ගැලපෙන පාවහත් යුගලක් පාවිච්චි කරන්න

ඕතෙ. අපියි හැඩ ගැහෙත්ත ඕතෙ. මුළු ලෝකයම වෙතස් කරත්ත බෑ. සිතේ සාමය ඇති කරගත්ත උත්සාහ කරන විට ඊට බාධා වශයෙන් ලෝකයේ පවතින තොයෙකුත් දේ ඉවත් කරත්ත උත්සාහ ගතහොත් එය කවදවත් සාර්ථක වෙන්නේ නෑ. අපි කළයුත්තේ අපේ ඇස් කත් නාස ආදී ඉළුරන් සංවර කර ගැනීමයි.

යම් පුද්ගලයකු වැරදි නම් ඔහු නිවැරදි කිරීමේ කුම රාශියක් තිබෙනවා. ඔහුට බැණවැදී, ඔහුට පුසිද්ධියේ දෝෂාරෝපණය කර ඔහුව විවේචනය කර ඒ කටයුත්ත කරන්න බෑ. එයින් සිද්ධ වෙන්නේ ඔහු තව තවත් දඩබ්බර වෙන එක පමණයි.

ඉතා කරුණාවන්ත ලෙස ඔහුට කථා කොට, ඔහුගේ වැරදි හොඳින් පහද දෙන්න. එවිට ඔහු ඇහුම්කන් දේවි. කිසියම් දවසක ඔහුව යහමගට යොමු කිරීම ගැන ඔබට ස්තූති කරාවි.

තවත් අයකුගේ අදහසක් විවේචනය කරන විට අත් අයගේ හිත් පාරවන තද, පරුෂ වදන පාවිච්චි කරන්න එපා. නිතර ම ඉතා කරුණාවන්ත ලෙස මෘදු ලෙස ඔබේ අදහස් දක්වන්ත. ඔබේ වැරදි පෙත් වූ කළ කෝපයට පත් විය යුතු නෑ. මූණ ඇඹුල් කරගත යුතු තෑ. කෝපයට පත් වී. මුහුණ පුළුටු කරගෙන නොසතුට පෙන්වා අනුත්ට බැණ බැදී බිය ගන්වා ඔබේ වැරදි සෙවීමෙන් ඔවුන් වැළැක්වීමට හැකි වේ යැයි ඔබට සිතෙන්නට ඉඩ ඇත. මෙය වැරදි ආකල්පයක්, කෝපයට පත්වීම, බැණවැදීම දුර්වල චරියා ඇති අයගේ ලක්ෂණයක්.

අති උත්තම දලයි ලාමා තුමා මෙසේ පවසා තිබෙනවා. "මට තවත් මනුස්සයකු මුණ ගැසුණු විට මම ඔහුගේ ජාතිය, වර්ණය, ආගම, සමාජ තත්ත්වය ආදිය ගැන සිතත්තේ නෑ. මට දැනෙත්තෙ මිනිස් පවුලේ තවත් සාමාජිකයෙක් මුණ ගැසුණ කියලයි."



## මිතිසාට ඔහු වෙසෙන පරිසරය වෙනස් කළ හැකිය

්අපේ ඉරණම නිර්මාණය කෙරෙත්තේ සිත මගිනි, අපව ලෙඩ කිරීමට හෝ සුව කිරීමට සිතට පුළුවන

ස්වභාව ධර්මයේ සමබරතාවක් දක්තට ඇත. මෙයට බාධා පැමිණවීම අපහසු ය. තියත ලෙස කිුයා කෙරෙත මේ ස්වභාවික තීකිරීකි වර්ණතා, යාඥා, පුද පූජා ආදී මගිත් වෙතස් කළ හැකි තොවේ. තීකි සම්පාදනය කෙරෙත දිවාමය බලවේගයකිත් තොරව මේ ස්වාභාවික තීති භෞතික හා මතසික මට්ටම්වල කියාත්මක වෙයි. මිනිස් ජීවිතයට විශේෂ බලපෑමක් කරන මෙවත් එක් පොදු තිතියක් තම කර්මයයි. කර්මය කියාත්මක වන්නේ සදවාර ක්ෂේතුයේ ය. සිත, කය, සහ වචනය යන තුන්දොරීන් කෙරෙන කුශල හෝ අකුශල කිුයා තියම කාලයේ දී කුශල හෝ අකුශල විපාක ගෙන දේ.

කිසියම් පුද්ගලයකු නොදැහැම් කෘෘර අයෙක් නම් කෘෘර කියාවන්හිම නිරත වෙයි නම් පොදු ස්වාභාවික නීති අනුව ජීවත් නොවෙයි නම් ඔහු තම අකුශල කියා මගින් ඔහු වෙසෙන මුළු පරිසරයම දූෂණය කරනු ඇත. ඔහුගේ අකුශල කියා හේතු කොට අකුශල විපාක ඇතිවෙයි. එම නිසා දුකට පත් වෙයි. ඔහු ඔහුගේ දූෂිත සිත මගින් ඔහුටත් එමෙන්ම අන් අයටත් දුක ගෙන එයි. අනිත් අතට අයෙක් පොදු ස්වාභාවික නිතීන්ට අනුකූලව වෙසෙමින් දැහැම් දිවිපෙතක් ගෙන යන්නේ ද, ඔහු මුළු පරිසරයම පවිතු කරයි. ඔහුගෙන් නික්මෙන බලවත් මානසික සිතුවිලි තරංග ඔහු වටා වෙසෙන සියලු දෙනාටම බලපන අතර එමගින් පරිසරයට ද සතුටින් පිරි සාමයෙන් හෙබි වාතාවරණයක් ගෙන දෙයි.

#### ශීලය පුගුණ කිරීම

ශීලය හා හිතකර මානසික රටාව යන ගුණාංග නිතැතින් ම වැඩෙන ලකෂණ නොවේ. බොහෝ දෙනා ඉක්මනින් කෝප වන, ඊර්ෂාා සහගත අදහස් ඇති කරගන්නා, ආත්මාර්ථකාමී, පළිගන්නා සුඑ අයය. විශේෂයෙන්ම තරහකාරී අවස්ථාවන්හිදී පීඩනයන්ට හසු වූ අවස්ථාවලදී මේ දුර්ගුණ වහා ඉස්මත්තට පැමිණේ. මෙවන් අය ශීලය පුගුණ කිරීම කෙරෙහි විශේෂ අවධානයක් යොමු කළ යුතු අතර, ද්වේෂය, මමත්වය, ආත්මාර්ථකාමීත්වය ජය ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතුම ය.

#### තියම වස්තුව කුමක් ද?

තම වාසිය පිණිස චාටු බස් දොඩා අත් අය වර්ණතා කරත පුද්ගලයෙක් සිටියා. දිතක් ඔහුට පව්ව මැණිකක් ලැබුණා. ඔහු එය ඇමතිවරයකුට තෑගි කිරීමට උත්සාහ ගත් තමුත් ඇමතිවරයා එය පිළිගැනීමට කැමති වුණේ තෑ.

"මේක හොඳ පච්ච ගලක්, සාමාතා මිනිසකුට මේක හොඳ වැඩියි. මේක ගැලපෙන්නෙ ඔබ වගේ උසස් කෙනකුටම යි. ඒ නිසා මෙය අයිති විය යුත්තේ ඔබටම ය. මෙය පැළදිය යුත්තේ ඔබමයි" මේ පුද්ගලයා කියා සිටියා.

්මේ පච්ච ගල් කැටය ලොකු වස්තුවක් කියා ඔබ සිතනයයි.<sub>දී</sub>ත. ඒත් මාව ලෙහෙසියෙන් චාටු කථා වලින් රවටන්න බෑ. මගේ වස්තුව එයයි. ඇමතිවරයා පිළිතුරු දුන්නා.

\*\*\*\*\*\*

ශීලය වැඩිය හැකිවත්තේ ඇප-කැපව් පුරුදු කිරීමෙත්. ශීලය වැඩීමට කැමැති අයෙක් දිනපතාම යහපත් ගුණ ධර්ම වැඩීම වැදගත් අහිතකර අංශයට තැඹුරු වූ අයකු විසින් තම් විශේෂයෙන් මේ සඳහා ඇප-කැප වීම අවශායයි. සතිය වැඩීම මෙයට උපකාරී වෙනවා. සිහියෙන් හා වීරියෙන් මේ අහිතකර ලක්ෂණ පහකොට යහපත් මානසික, වාචික හා කායික ගතිගුණ දියුණු කර ගත හැකියි. මේ ගතිගුණ දියුණු වූ පසු ඒවාට පටහැති අකුශල කියා කිරීමට කිසිදු තැඹුරුවක් ඇති වන්නේ තෑ. එකල ඔහු විසින් කෙරෙන සියලු කියා කුශල කියා වෙනවා. යහපත් වේතනා මගින් සතුට ළභා කෙරෙනවා.

#### මනස නිර්මාණාත්මක ලෙස යෙදිම

මතස ඉතා බලගතුයි. කුශල - අකුශල සියල්ල නිර්මාණය කෙරෙත්තේ මතසින්, සියලු අකුශල මතෝමයයි. එපමණක් නොවෙයි සතුට සෞභාගාය, පීතිය ආස්වාදය මේ සියල්ල මතෝමයයි. මතස පවතින්තේ අප තුළ වුවත්, එහි ස්වභාවය පිළිබඳව කිසිවක් අප දන්නේ තැ. අප .තුළ පවතින දෙයක නියම ස්වභාවය නොදැනිම පුදුමයට කරුණක්. අනුත්ගේ සිත් කියන්නට පුළුවත් අය ඉත්තවා. එහෙත් අනාගතය, විශේෂයෙන් තමන්ගේම අනාගතය දැක ගන්න සමත් කිසිවෙක් නම් තැහැ. අනුන්ගේ සිත් දන්නා මිනිහෙක් : අනුන්ගේ සිතේ පහල වන අදහස් කිමට හැකිය කියමින් විශාල මුදල් සම්භාරයක් රැස්කල ශාස්නුකාරයෙක් සිටියා. දිනක් තරුණයෙක් ඔහු වෙත පැමිණියා. ලොකු පොල්ලක් අතේ ඇතිව පැමිණ ඔහු මෙසේ කීව්වා. "පුළුවන් නම් කියනවා මම තමුසෙට මේ පොල්ලෙන් කඩ් බායිද නැද්ද කියලා." ශාස්නුකාරයාට තරු පෙනුතා "ඔව්" කිව්වොත් තොගහත බවත්, "නෑ" කිව්වොත් ගහත බවත් ඔහුට තේරුම් ගියා. ශාස්තුකාරයා කිසිවක් නොදොඩා සිටීම හොදයයි තේරුම් ගත්තා.

බුදුත් වහත්සේ අකුශලය හඳුත්වත්තේ ගැලවුම්කරුවකුගේ මාර්ගයෙන් කමමා කර ගත යුතු පාපයක් ලෙස තොව, අඥාතය හේතු කොට ගෙන හටගෙන ඇති, ඒ නිසා පුඥාව දියුණු කර ගැනීමෙන් පහකළ යුතු ක්ලේශයක් ලෙසය. මිනිසා දෙවියන් ගේ ශාපයට හසු වූ, පාපයෙහි උපත ලැබූ, අධර්මයෙන් හැඩ ගැසුණු, සදකාලික දුකට නියම වුණු අයකු යන දේවධර්මවාදී විශ්වාසය බුදුන්වහන්සේ විසින් මුළුමනිත්ම පුතික්ෂේප කරනු ලැබුණි. උත්වහන්සේගේ අදහස වත්තේ යහපතෙහි යෙදීම සඳහා සෑම පුද්ගලයකුට ම කුශලතාව ඇති බවය. ඉතාම අධම අයකුට වුව ද වීරියෙන් කටයුතු කිරීමෙන් උත්තමයකු විය හැකි බව උත්වහන්සේ දක්වා ඇත. ඉතාම දරුණු පාපකර්මයකට වුව ද සදකාලික අපාගත වීමක් ඇතැයි උත්වහන්සේ පිළිගන්නේ නැත.

සිත උපකරණයක් සේ සලකත්ත. තිසි ලෙස පාවිච්චි කළහොත් එය යහපතටත් අතිසි ලෙස පාවිච්චි කළහොත් අයහපතටත් හේතු වේ. මේ දෙකිත් එක් කුමයක් තෝරා ගැනීම අපට බාර ය. දුක හෝ සැපත මුල් වුණු පුතිකියා මාලාවක් බිහි කිරීමට එක් සිතුවිලි මානුයක් පුමාණවත් ය. සිත දියුණු කිරීම සම්බත්ධයෙත් බුදු දහම විශේෂයෙත් අවධාරණය කරත්තේ මෙ තිසා ය.

සිත විදුලිය වගේ. විදුලියේ බලයෙන් නිවසක් ආලෝකමත් කළ හැකියි. එමෙත් ම විදුලි රැහැතක් අතිත් ඇල්ලූවහොත් කෙනෙක් කෂණයකින් මරණයට පත්වෙතවා. මේ දෙයාකාර පුතිඵල ලැබෙන්නේ විදුලිය පරිහරණය කරත ආකාරය අනුවයි. ඒ වගේම සිත හා සම්බන්ධ තියාමයට පිටුපා අකුශල කියාවෙහි යෙදෙන අයෙක් දුකට අත වනත්තෙක් වෙතවා. සිත දමතය කළහොත් සතුට උදුවෙනවා.

සිත පුහාස්වර බවත්, එහි හරය ශුද්ධ ශක්තිය බවත් එමෙත් ම සිත දූෂණය වත්තේ පසුව ඇතිවත ක්ලේශයන් මගිත් බවත් බුදුන් වහන්සේ වදරා තිබෙනවා. අකුශල සිතුවිලි, රාග, ද්වේෂ, මෝහ ආදී අකුශල මූලයන්ගෙන් ඇතිවන සිතිවිලි - පාලනය කිරීම ඉතා දූෂ්කරයි. මෙවන් සිතුවිලි මූලිනුපුටා දැමිය හැක්කේ සිත දියුණු කිරීම මගින් මය.

අපේ සෑම කියාවක්ම මෙහෙයවන්නේ සිතෙන්. අපේ චරිතය තීන්දු වන්නේ දිගින් දිගටම අප විසින් කරනු ලබන මේ කියා අනුවය. අප තුළ කාරුණික සිකිවිලි ඇත්නම් අප කරුණාවන්තයි. අප තුළ ඇත්තේ කෲර සිකිවිලි නම් අප දරුණුයි. අප සිතෙහි පවතින්නේ වංක සිතුවිලි නම් අප වංකයි. එම සිකිවිලි අවංක නම් අපව හැදින්වෙන්නේ අවංක අය ලෙසයි. අපේ සිතුවිලි අපේ චරියාවට, ස්වභාවයට බලපාන්නේ මේ අකාරයටමයි.

අපේ මෙහෙවර ශිෂ්ට යහපත් ගුණ වර්ධනය කර ගැනීමට නම් අපි කරුණා හා පුඥ සහ ගුණාංග වැඩීම කළ යුතුම යි. මිනිස් ආත්මයක් ලැබීම ගැන අප සතුටු විය යුතු යි. එය පූර්ව කුශල කර්මයන්ගේ විපාකයෙන් සිදු වුවත්. මිනිසත් බව ලැබීම නිසා කුසල් රැස් කොට අපේ යහපත සද ගැනීමට අපට අවස්ථාව උද වී තිබෙනවා. අපි අර්ථවත් ජීවිත ගත කරමින් මිනිසත් බවට උසස් බවක් ලබා දිය යුතුය. ඒ නිසා නියත වශයෙන් දුක ගෙන දෙන අකුශල කර්මයන් හි යෙදෙමින් අපට කුශල් රැස්කොට ගැනීමට ලැබී ඇති මේ අවස්ථාව අපතේ හැරිය යුතු නෑ. සළකුණක්වත් ඉතිරි නොකොට පාවී යන වළාකූලක් මෙන් අපේ ජීවිතත් නිකරුණේ ගත වී යාමට ඉඩ හැරිය යුතු නෑ.

ඒ නිසා පැරණි අවධියේ උතුම්කොට සැලකුණු පුඥව කරා අප ආපසු යායුතු ය. එය අනාගතයේ පුඥව ද වේ. එහෙත් එය අතීතයට හෝ අනාගතයට ම සීමා වුණු පුඥවක් නොවේ. ඒ පුඥව වනාහි සෑම කාලයකටම පොදු සකල මිනිස් වර්ගයාටම හිමි. බුදුන් වහන්සේ විසින් සොයා ගන්නා ලද සනාකන පුඥවයි. ඒ ධර්මයේ අන්තර්ගත පුඥවයි. සදකාලික දිය උල්පත්වලින් පෝෂණය වන ළිඳක් බදු වූ මේ පුඥවෙන් අපත් උකහා ගත යුතුයි. එම පුඥව නොමැතිව පෞද්ගලික හෝ ජාතික දියුණුව, අභිවෘද්ධිය ඇති කර ගත නොහැකිය.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*



"අපේ ජීවිතයේ අරමුණ ආත්මාර්ථකාමී අභිමතාර්ථ ඉටුකර ගැනීම නොව සෙස්සනට සේවාවක් කිරීමේ උදර කර්යය බව පැරණි දර්ශනයන්හි ඉතා පැහැදිලිව දක්වා ඇත<sup>\*.</sup>

මනුෂාාත්වයේ උදරබව යන සංකල්පය සරල වුව ද සමහර විටෙක වාාකුල ය. මෙයට සම්බන්ධ කරුණු පිළිබඳව බෞද්ධ දෘෂ්ටි කෝණයෙන් අපට කෙතරම් දුරට කරුණු සාකච්ඡා කළ හැකිදැයි සොයා බලමු.

උදර බව, ශ්රේෂ්ඨ බව ඇති කරන ශිෂ්ට ගුණ ධර්ම මොනවාද? එදිනෙද ජීවිතයේ දී අනොහතා සම්බන්ධතාවන් පවත්වාගෙන යන විට අප ඉතා අගේ කොට සලකන සදවාරික ආධාහත්මික හා බුද්ධිමය ගුණධර්ම මේවා අතර වෙනවා. මිනිසුත් වශයෙන් හොද තරක තේරුම් - බේරුම් කර ගැනිම පිණිස දියුණු කොට ගත හැකි මනසක් අපට තිබෙනවා. අප ලජ්ජා විය යුත්තේ මොත දේ පිළිබඳව ද අප ආඩම්බර විය යුත්තේ මොත දේ පිළිබඳව ද කියා අපට වෙත් වශයෙන් හදුනා ගත හැකියි. මෙය අප විසින් ඉතා උසස් කොට සැලකෙන ශිෂ්ට ගුණ ධර්මයකි. අප කිරිසනුන්ගෙන් වෙත් කොට සැලකෙන්නේ මෙවන් උතුම් ගුණ ධර්ම හේතු කොට ගෙනය.

සිත දියුණු කිරීමට නම් චිත්තත ශක්තිය දියුණු කිරීමට අප සමත්විය යුතු ය. අපේ චිත්තත ශක්තිය වශයෙන් හැදින්වෙන්නේ හොද - නරක, යහපත - අයහපත, හරි වැරදි, සහා - අසභා ආදී දේ වෙන් වෙත් වශයෙන් නිවැරදිව හඳුනා ගැනීමේ ශක්තිය ය. මිනිසුන්ට මෙවත් ශක්තියක් ඇතත්, තිරිසනුන් කටයුතු කරන්නතේ ඉවෙනි. මේ චිත්තත ශක්තිය නිසා මිනිසා තිරිසනාගෙන් අනිවාර්යයෙන් ම වෙතස් වෙතවා. බුද්ධත්වය දක්වා සිත දියුණු කිරීමට සමත් වන්නේ මිනිසා පමණයි.

#### හිරි ඔතප්

ලෝක ආගම් ඇතිවීමට පෙර ඉතා ඈත අතීතයේ දී මිනිසාගේ ශිෂ්ට බව රැකුණේ හිරි - ඔතප් යන ගුණ ධර්ම දෙක හේතු කොට ගෙනයි. වැරදි කිරීමට ඇති ලජ්ජාව හැදින්වෙන්නේ "හිරි" වශයෙනි. වැරදි කිරීමෙන් වැළකී සිටීමට හේතුවන බය හැදින්වෙන්න් "ඔතප්" ලෙසය. සියලුම මිනිස් චර්යාවන් පාලනය කෙරෙන්නේ මේ ගුණාංග දෙක මගිනි. තිරිසනුන් කිුයා කරන්නේ නොනැසී පැවතීමට ඉවහල් වන සහජ ඉවෙන් මිස සදවාරාත්මක ගුණධර්ම මගින් නොවේ. කෙසේ වුව ද මත්දුවා,කාමා ආශා, කෝධය,තණ්හාව, ඊර්ෂාාව, ආත්මාර්ථකාමී බව ද්වේෂය ආදියෙනි. දුර්විපාක වලට ගොදුරු වූ මිනිස් සිතේ සමබරතාව නැතිවී යනවා. එයින් සිදුවන්නේ මිනිසාට උරුම වූ ශිෂ්ට බව ඔහුට අහිමි වී ඔහු තිරිසනකුගේ තත්ත්වයට ඇද වැටීමයි.

ශිෂ්ට මිනිසුත් වශයෙත් අප තුළ ආඩම්බරයක් ඇති වුණක් සමහර අයගේ කිරිසත් හැසිරීම තම් ඉතා කණගාටුදයකයි. මෙවත් හැසිරීම රටා ඇති කර ගැනීම මිනිසුත්ට නොසෑහෙත අතර එයට කිසිදු අනුබලයක් තොදිය යුතු ය. ගෞරවයට සුදුසු වන්නේ හිරි -ඔතප් ඇති කරුණාවන්ත,අත් අයට දයාවෙත් යුතු, අත් අයට හිරිහැර කිරීමට තොරිසි, නිතරම අත් අයට උපකාර වීමටම රිසි අයම පමණි. මේ අප නිරත්තරයෙත්ම පුගුණ කොට රකෂා කළ යුතු පොදු ගුණාංගයත් ය. අප නිතරම මේ ගුණ දම් තොබිද ආරක්ෂා කළ යුතුමයි. අත් අයට පිහිට වීමෙත් අත් අයට සේවය කිරීමෙත් අප තුළ සහජ වශයෙත් පවතිතගුණ ධර්ම දියුණු කොට ගත හැකි ය. අත් අයට සේවය කිරීම මගිත් අනෝගානායාවබෝධය,දයාව, කරුණාව, අවංක බව, වාම බව, මෘදු බව, නිහතමානී බව, සත්තුෂ්ටිය ආදී ගුණ පුකට වේ. මෙවත් ගුණාංගයන්ගෙන් යුක්ත වීම ආඩම්බරයට කරුණකි.

#### මිනිසුන්ගේ විවිධ වරිත ලක්ෂණ

මිතිස් චරිත ලකුණෙ දළ වශයෙන් කොටස් තුනකට බෙද දැක්විය හැකිය. මේ කොටස් තුන නම් තිරිසන් ස්වභාවය, මිතිස් ස්වභාවය හා දේව ස්වභාවයයි. මේ චරිත ස්වභාවයන් මිතිස් චරියාවට විවිධ මට්ටමින් බලපායි. මිනිසා විසින් ඵලවත් ගුණාංග වශයෙන් වර්ධනය කළ යුතු සමහර ලකුණ ඇත.මේයින් තිරිසන් ලකුණ පාලනය නොකොට වැඩීමට ඉඩ හැරීමෙන් සිදු වන්නේ මිනිසා සමාජයට විශාල බරක් වීමය. තිරිසන් ස්වභාවය පාලනය කිරීමට ආගම බොහෝ සෙයින් උපකාරී වෙනවා. ශේෂ්ඨ, උදර ආගමික නායකයින්ගේ ඉගැන්වීම අපේ මිනිස් ස්වභාවය වර්ධනය කොට පෝෂණය කිරීමට ඉවහල් වන බව කිව යුතු ය. මේ මිනිස් ස්වභාවය කුම කුමයෙන් වර්ධනය කිරීමෙන් අප තුළ ඇති දේව ස්වභාවය ලබා ගත හැකිය. මේ දේව ස්වභාවය ලැබූ විට තණහාව, කෝධය, ඊර්ෂාාව, ද්වේෂය

ආදී අයහපත් සිතුවිලි මුළුමනින්ම පහව යනු ඇත. මේ නිසා මිනිසා උදරත්වයට, ගෞරව ලැබිය යුතු තත්ත්වයකට පත් වෙනවා. මෙයිත් පැහැදිලි වන්තේ ආගම මගින් අපේ තිරිසන් ස්වභාවය පාලනය කොට, මිනිස් ස්වභාවය පෝෂණය කොට දේව ස්වභාවය ලබාගත හැකි බවය.

මේ දේව ස්වභාවය රැදී පවතින්නේ සුහදතාව, මිනුත්වය, අත් අයගේ යහපත උදෙසා කැපවීම, කරුණාව, මුදිතාව, අටලෝදහමින් කම්පා නොවීම ආදී ගුණාංග මතයි. මෙය බුහ්ම විහාරය වශයෙන් ද හැදින්වෙනු ලැබෙනවා.

පුදුමය නම් පුද- පූජා, යාඥ, යාග-හෝම ආදිය මගින් මේ උදර දේව ස්වභාවයට පත්විය හැකි යයි සමහරුන් තවමත් වරදවා සිතා සිටීමයි. මෙය වෙනස් කළ යුතු ආකල්පයක්. නියම උදර මිනිසුන් වශයෙන් ජීවත්වීමට නම් අප විසින් ඉටු කළ යුතු යුතුකම් හා වගකීම් රාශියක් තිබෙනවා. අප සකල ලෝක වාසීන්ගේම යහපත සදහා කටයුතු කළ යුතුයි. සියලුම අකුශල දවා හැරීම පිණිස කුශලයම පුගුණ කළ යුතුයි. සාමයෙන් සතුටින් ජීවත්වීම පිණිස අාගම් මගින් අපට මං පෙත්වනු ලැබේ. අනොහතා සහයෝගයෙන්, අවබෝධයෙන් හා අනොහතා ගෞරවයෙන් ජීවත්වීමට අවශා මහ පෙත්වීම සියලු ආගම් මගින් ඉටුවිය යුතු යි. සම - ආගමිකයින් වශයෙන් එකිනෙකා කෙරෙහි වෛර, කෝධ, ඊර්ෂාා නොකොට ජීවත්වීමට අපට හැකි විය යුතු යි. බුදු දහමින් මේ සඳහා අවශා උපදෙස්, මං පෙන්වීම් ලැබෙනවා.

මේ සඳහා ඉවහල් වන එක් ස්වර්ණමය රීතියක් නම් අන්තයන්ට තොගොස් සමජීවිකතාවක් ගත කිරීමය. ආගම උදෙසා සිරුරට හෝ සිතට වධ හංසා පැමිණවීම බුදු දහමින් අනුමත නොකෙරේ. සිතීමේ ශක්තිය ඇති අය වශයෙන් අපට අපේ ආගම අනුගමනය කළ හැකිය. වුවමනාවට වඩා කිසි දෙයකට තැඹුරු වියයුතු තැත. ජීවිතයේ ඉතාමත් වැදගත් අංගය වන ආධාාත්මික ගුණ වර්ධනය අතපසු කළ යුතු තැත. බුදුත් වහත්සේගේ ඉගැත්වීම තුන් ආකාරයකට බෙදිය හැකිය. එනම මෙලොව සුභසිද්ධිය සඳහා, පරලොව සුභ සිද්ධිය සඳහා, තිර්වාණාවබෝධය සඳහා යනුවෙති. මේ අංශ තුත අනුව ආගම පිළිපැදීමෙත් මිනිසාට ශිෂ්ට බවට, උදුර බවට පත්විය හැකිය.



## "Wherever the Buddha's teachings have flourished,

either in cities or countrysides. people would gain inconceivable benefits. The land and people would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share." ~THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL~

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings of Samantabhadra's deeds, I now universally transfer. May every living being, drowning and adrift, Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

#### \* The Vows of Samantabhadra \*

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in His Western Pure Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

#### \* The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra \*

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below. May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss. Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文:HOW TO LIVE WITHOUT FEAR AND WORRY】

財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.** 

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි. Printed in Taiwan 2,000 copies; December 2014 SR036-12827

