පාරමී

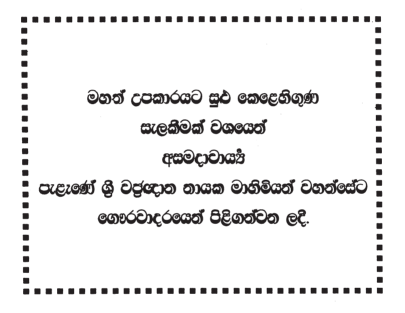
හෙවත්

දස පැරුම් දම්

සම්පාදක. නාරද සාාමින් වහන්සේ.

# ශු ලංකා ධර්ම වකු ළමා පදනම විදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec I, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not for sale. canedia cache Sources**.



#### සංඥාපතය.

මේ දහම් පොත වූකලී දස පැරුම් දම් පිළිබඳ සංකෂප වණිනාවෙකි.

අසමදාවාය්ෂයත් වහත්සේගේ ලිපි හා ධම්දේශතා මෙහි ලා විශේෂයෙත් ඉවහල් වූ බව කෘතඥතා පූව්ක ව සඳහත් කරනු කැමැත්තෙමි.

ධම්දාතමය පිත් තකා මේ ධම් පුස්තකය පුථම වරට මුදුණය කරත ලද්දේ වෂී 1936 වැත්තෙහි දී ය. ඒ වරැද මේ දෙවත වරැ ද මෙය මුදුණය කැරැවිමට ඉදිරිපත් වූයේ මාතර සී. ඒ. ආරියතිලක මහතාය.

මෙහි අයිතිය කිසිවකුට උරුම කර දි තැත. එහෙත් කැමැති හවතකුට තැවැත මුදුණය කැරෑ විමට අවසර ලබා ගත හැකිය.

මිට, නාරද

2493

#### 1949.10. 1

බම්බලපිටියේ වජිරාරාමයේ දී ය.

#### කියවත්තාට වචතයක්

මේ පාරමී බණ පොත ලියූ පූජා නාරද මාහිමිපාණෝ කොළඹ, බම්බලපිටියේ , වජිරාරාමයේ ආරම්භක අධිපතිව වැඩ වුසූ පරම පූජා පැළැණේ සිරි වජිරඤාණ මහතාහිමිපාණන්ගේ ජොෂ්ඨ ශිෂා රත්නයෙකි.

බණ දහම් මෙත්ම හාෂා ශාස්තු ඥාතයත් ලබාගෙත එය පුහුණු කොට හෙළ බසිත් මෙත් ම ඉංගුීසි බසිත් ද සිය දහස් ගණත් දේශතා පවත්වා, පත්පොත් ලියා ශාසනයටත්, සමාජයටත් උසස්, උතුම් සේවාවක් කළ පැවිදි උතුමාණ කෙනෙකි තාරද මාහිම්පාණෝ.

උත්වහත්සේ අවුරුදු හැටක් පමණ කාලයක් විදේශයන්හි සැරිසරා යමින් ධර්ම දූත මෙහෙයෙහි යෙදුණා පමණක් තොව එයටත් වැඩි කලක් මේ ශී ලංකාවාසීනට ද අර්ථයෙන් ධර්මයෙන් අනුශාසතා කළහ. අවුරුදු අසූහයක් ආයූ වළද 1983 ඔක්තෝබර් 02 වැනි ඉරිද හිමිදිරි පාන්දර මෙලොව ජීවිතය හළහ.

තාරද මාහිමිපාණත් විසිත් සිංහල, ඉංගුීසි බසිත් ලියැවුණු වටිනා පොත් කීපයෙකි.. පාරමී හෙවත් දස පැරුම් දම් ඉත් එකෙකි.. සියළුම බෞද්ධයන් විසිත් පාරමී(පාරමිතා) පිළිබඳ හොඳ අවබෝධයක් ඇතිකැර ගත යුතුය. දසපාරමිතා නුපුරා රහත් බෝධියවත්, පසේ බෝධියවත්, සම්මා සම්බෝධියවත් ලබාගත නො හැකිය.

සම්මා සම්බෝධිය සඳහා මහත් අධිෂ්ඨානයෙන්, තිරදිරින් යුතුව අපගේ බෝසතාණන්වහන්සේ පිරු පාරමිතා දසය, දසමහායෝධයෝ වැන්නාහ. එදා ඇසතු ගස යට(දැන් බෝධිය) සම්මා සම්බෝධිය ලබාගත් අවස්ථාවේ මේ දසබල පාරමිතාවෝ මුර්තිමත් වූහ. සියඑ කෙලෙසුත් නසා වනසා අනුත්තර සම්මා සම්බෝධිය ලබා ගැනීමට ඉවහල්වුවාහු මේ දසපාරමිතාවෝ බව මෙනෙහි කරනු මැනවි.

ලෝකෝත්තර පැත්ත, ආගමික පැත්ත, පසෙක තබා ලෝකය පිළිබඳව වූ දියුණුව කරා යත කෙතකුට වුවද මේ පාරමිතා දසය ඉතා අවශා බව දැන ගනු මැතවි. මුදිත පාරමි පොත් සියල්ලම සැදැහැවතුත් අතට ගිය හෙයින් පොතක් සොයා ගැනීම කථනික සොයන්තාක් මෙන් අසීරු වැඩෙක් විය.

ඒ පාඩුව ගැන සලකා බැලු දෙහිවල තැදිමාලේ, ජාතාන්තර බෞද්ධ මධාස්ථානයේ අධිපති පූජා කිරම විමලජෝති මාහිමියෝ මේ බණ පොත බැතිමතුන් අත තැබීම සඳහා තැවැත මුදුණය කිරීමේ කැමැත්තෙන් අපගේ අවසරය ද ලබා ගත්හ. හොද නිමාවකින් ඉතා මැතැවිත් මුදුණද්වාරයෙන් පොත බිහි කිරිම ගැන අපගේ තොමද සතුට මෙයින් පවසමු. සහාය දුන් හැමටම පින් පිරිනමුම.

> "කයිනුත් සුවැත්තෝ - කිසිත් උවදුරු නැත්තෝ වෙත්වා සියළු සත්හුම -සුවපත් වූ සිතැත්තෝ"

> > වජිරාරාම විහාරාධිකාරි පියදස්සී නායක ස්ථවිර.

| පටුන |
|------|
|------|

| 1.  | පුාරම්භ කථා       | 119   |
|-----|-------------------|-------|
| 2.  | දාත පාරමිතාව      | 2134  |
| 3.  | ශීල පාරමිතාව      | 3546  |
| 4.  | තෛෂ්කුමා පාරමිතාව | 4764  |
| 5.  | පුඥා පාරමිතාව     | 6576  |
| 6.  | වීයෳී පාරමිතාව    | 7788  |
| 7.  | කෂාතති පාරමිතාව   | 89100 |
| 8.  | සනා පාරමිතාවl     | 01112 |
| 9.  | අධිෂඨාන පාරමිතාව! | 13124 |
| 10. | මෛතී පාරමිතාව     | 25140 |
| 11. | උපෙඤා පාරමිතාවl   | 41151 |
|     | අවසාතය1           | 52154 |

# පාරමී හෙවත් දස පැරුම් දම්

නමො තසස හගවතො අරහතො සමමා සම්බුද්ධස්ස..

1 වන පරිචෛරුය

## පුාරමහ කථා

පාරමීනු වතාහි සියලු බෞඬයන් විසින් අවශායෙන් පුරුදු කටයුතු වූ ගුණ ධම්යෝ වෙත්.

ලොවුතුරා බුදුවිම, පසේ බුදුවීම, රහත්වීම යත බෝධිතුයෙන් තමහට අහිමත බෝධියකට පැමිණීමට ද පාරමීහු බොහෝ කාලයක් සකසා පුරුදු කට යුත්තාහ. රහත් බව පතා පුරත කල්හි **"සාවක පාරමී"** යයි ද, පසේ බුදු බව පතා පුරත කල්හි **"පවෙවක බෝධි පාරමී"** යයි ද, ලොවුතුරා බුදු බව පතා පුරත කල්හි **" සමමා සමෛෝධි පාරමී"** යයි ද පාරමීහු වෙත වෙත තම් ලබති.

නිවිධ බෝධිය යී කියනු ලබන්නේ මෙකී සාවක බෝධි, පවෙවක බෝධි, සමමා, සමෙබාධි යන තුනට බව සැලැකිය යුතු. බෝධි යනු ඥානයට තමෙකි. "සාවක" (සංසාෘත-ශුාවක-සිංහල- සවු) යනු අසන්නා යන අත්ථියි. කෙතරම් සහජ නුවණ ඇතත් යටත් පිරිසෙයින් සෝවාන් වීමට පවා අනුන්ගෙන් බණ ඇසීම නම් වූ "පරතෝඝෝෂ පුතාය" අවශාය. එසේ අනුන්ගෙන් දහම් අසා ම නිවත් අවබෝධ කරගත යුතු බැවින් සෝවාත්, සෙදගැම්, අනැගැම්, රහත් යන ආයා්යන් වහන්සේ "ශුාවක" නම් වෙත්. එබළු සවුවන්ගේ නුවණ "සාවක බොධි" නම්

අනුත්ගෙත් දහම් තො අසා යම් කිසි කරුණක් නිමිති කොට ගෙත පටිවව සමුපපාදය මෙතෙහි කොට තනියම නිවත් අවබෝධ කරන උතුමෝ **"පවෙවක බුද්**ධ" තම් වෙත්. එබළු පසේ බුදුවරයන්ගේ නුවණ **"පවෙවක බොධි**" තම්. අනුත්ගෙත් දහම් අසා නිවත් අවබෝධ කරගත් ශුාවකයනට තම් පරහට දහම් දෙසා නිවත් අවබෝධ කැරැවිය හැකිය. පසේ බුදුවරයනට එසේ කළ තොහේ. සාමාතා ධම්ාවවාදයක් දිය හැකි නමුත් පරහට නිවත් අවබෝධ කැරැවීමට උත්වහත්සේ සමත් තො වෙති.

ශුාවකයන් පහළ වන්නේ බුද්ධෝත්පාද කාලයෙක්හි මය. පසේ බුදුවරයන් පහළ වන්නේ අබුද්ධෝත්පාද කාලයන් හි ය. සවයම්භූඥානයෙන් නිවන් අවබෝධකොට, පරහට නිවන් අවබෝධ කැරැවිමට සමත් උතුමෝ **"සම්මා සමබුද්**ධ" \* නම් වෙති. උත්වහන්සේගේ නුවණ **"සම්මා සමෙබාධි**" නම්.

්සමො' යනු මනා කොට, ්සං' යනු තමන් වහන්සේ යන අත්රීයි. සමො යී වෙසෙසන ලද්දේ පරහට ද නිවත් අවබෝධ කැරැවිය හැකි බැවිනි.

\*. මහායාන වාදීත් විසින් "සම්මා සමෛා්ධිය" මහායානය යී කියනු ලැබේ. විශාල යාතය යන තේරුම යි. ඔවුන්ගේ මතය නම් හැම දෙන ම බුදු බව පැතිය යුතු බවයි. ථේරවාද මතානුකූලව තමහට කැමැති බොධියක් පැතිය හැකිය. එහිලා නියමයෙක් නැත. සවකීය චරිතානුකූලව අභිමත බෝධිය තෝරා ගැනීමට තමහට නිදහස ඇත.

එක වරකට එක් ලොවුතුරා බුදුවරයෙක් පමණක් පහළ වෙයි. දෙනමක් පහළ තො වෙති. එහෙත් පසේ බුදුවරයන්ගේ ගණනෙහි සිමාවක් තැත.

පාරමී පුකීර්ණක කථා වර්ණතා කරන චයෳීාපිටකාත් කථාවායෳීයෝ පුශ්න සොළසක් උපදවති.

තේ මෙසේ යි:-

1. පාරමීනු කවරනුද?

2. කවර අත්වියෙකින් පාරමී නම් වේ ද?

3. පාරමීහු කීවැදැරුම් වෙත් ද?

4. පාරමී ධම්යන්ගේ කුමය කවරේ ද?

5. පාරමී ධම්යන්ගේ ලකෂණාදීහු කවරහු ද

6. පාරමී ධම්යනට පුතාාය වන්නේ කුමක් ද?

7. පාරමී ධම්යනට කිලුට නම් කවරේ ද?

8. පාරමී ධම්යන්ගේ පිරිසිදු බව කුමක් ද?

9. පාරමී ධම්යනට විරුඩ පකෂය කවරේ ද?

10. පාරමී ධම්යන්ගේ පිළිවෙත කුමක් ද?

11. පාරමී ධම්යන්ගේ විභාගය කෙසේ ද?

12. පාරමී ධම්යන්ගේ සංගුභය කවරේ ද?

13. පාරමී ධම්යන් සමපාදනය කිරීමෙහි උපාය කවරේ ද?

14. කෙතෙක් කලෙකින් සමපාදනය වේ ද?

15. පාරමී ධම්යන්ගේ අනුසස් කවරනු ද?

16. පාරමී ධම්යන්ගේ ඵලය කුමක් ද? යනු යි.

මේ හැම මෙහි සැකෙවිත් වණීණා කරනු ලැබේ.

1. පාරමීහු කවරහු ද?

යන පුශ්නය විසඳන වයාීාපිටකාත් කථාවායාීයෝ "තණභාමාන දිට්ඨීහි අනුපහතා කරුණුපාය කොසලෙලන පරිගාහිතා දානාදයෝ ගුණා පාරමියෝ" යී කීහු

තෘෂණා ය, මාන ය, මිථාාදෘෂටි ය යන මේ තෙවැදැරුම් කෙලෙසුන් හා නො හැපුණු, කිලිටි නොවූ, කරුණායෙන් හා උපාය කෞශලායෙන් (-දෙලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දඤ වූ නුවණින්) මොනවට රැකගත් දානාදී ගුණ ධම්යෝ පාරමීහු තම් වෙති යනු එහි භාවය යි. පැරුම් පුරන කල යට කී කෙලෙස් තුනෙන් වෙත් විය යුතුය. කරුණායෙන් හා නුවණින් ආරඤා විය යුතුය.

හවහොග සම්පත් හෝ කීර්ති පුශංසා ලබන අටියෙන් ගුණ දම් නො පිරිය යුතුය. ගුණ දහම උතුම් කොට සලකා, කිුයාව උසස් කොට තකා, පැරුම් පිරිය යුතුය. උතුම් කිුයා වෙකිත් උතුම් ඵලයක් ලැබේ. එහෙත් ඵලයට ගිජු නො විය යුතුය. කීර්තියට හෝ පුශංසාවට තමා සුදුසු නම් එය තමා කරා ඵළඹේ. රොත් ඇති මල කරා බඹරුත් පැමිණෙත්තාක් මෙනි. පිරිසිදු අදහසිත් පරහට වැඩ කරන විට නිත්දා පැසසුම් දෙක්හි ම උපෙකෂක විය යුතුය. නිඥාවට තමා ලක් වුවත්, තමාගේ උසස් මෙහෙය අනුත්ගේ පුශංසාවට භාජන නුවූවත්, අනුත් තමහට අකෘතඥ වුවත් මනෛත්සාහී නො විය යුතු. අධෛයාී නො විය යුතු. පසුබට තො විය යුතු කවර හෙයින් ද යත් -පුශංසා ලබන අටියෙන් ගුණ දම් නො පිරු හෙයිනි.

එසේ ම තමා උසස් කොට තකා අනුත් පහත් කොට සිතා උඩභු බැවිත් හෝ මමත්වයෙන් පැරුම් තො පිරිය යුතුය. මමායතාපහරණයෙත් කියා කිරීම මාහාතමායෙකි. නමට වඩා කියාවම උතුම් කොට සැලැකිය යුතුය. "මම" යන්න "සමූහයෙහි" බහාලීම මැනැවි. මාතය පහ කොට ගුණ දම පුකට කළ යුතුය.

කම්පල නැත යන මිසදිටු සිතින් ද වෙත් විය යුතුය. හැම උතුම් කිුයාවටම අනුසස් ඇත. එය කම්යේ එලයෙකි. යම් හේතුවක් ඇනොත් එහි එලයක් ද ඇති විය යුතු.

හැම සතුන් කෙරෙහි පතළා වූ කරුණායෙන් ම පැරුම් පිරිය යුතුය. කරුණා පෙරදැරිව පැරම් දම් පුරත්තේ, ඊෂ්හා කොධ පරවශ ව අනුන් කුමක් කීවත් සිතුවත්, කියන කරන නිසි දෑ නොනැවතීම කෙරෙයි.

කරුණායෙන් ඇතැම් විට මූඪ කිුයා ද කළ හැකි බැවින් නුවණින් ද ආරකෂා විය යුතුය. නුවණ ඇති විට අඣහක්තියෙන් හෝ මෝඩ කමින් පැරුම් දම් යී සිතා අනුවණකම් තො ම සිදු වේ.

පුඥානුකූල වූ කරුණාන්විත කිුයාවෝ සච්පුකාරයෙන් ම ශේෂ්ඨය හ යි සිතිය යුතු.

### 2. කවර අත්රීයෙකින් පාරමී නම් වේ ද?

පාරම යනු "පාරං" ශබ්දය උපපද කොට ඇති "ඉ" ධාතුවෙන් සිද්ධයි. පාරං යනු පරතෙරට හෙවත් තමන් රුස්තා "සමෙබාධි" නම් වූ පරම කොටියට (-ඉහළම කොනට) නමෙකි. "ඉ" යනු ගමනාත් වාචි ධාතුවෙකි. එයින් පරව යෙදුණු පුතාය කරණකාරකයෙහි වේ. එහෙයින් පාරමී යන්නෙහි අත්රීය නම් "සමෛබාධි සංඛාාත වූ පරතෙරට යෑමට අතිශයින් උපකාර වන ගුණධම්යෝ" යනු යි.

තව ද සත්වෝත්තම හෙයිත් බෝසත්හු "පරම" යි කියනු ලැබෙති. පරම තම් වූ මහබෝසතුත්ගේ ගුණයෝ ය, කි්යාවෝ ය, භාවයෝ ය, යන අත්පීයත්හි ද පාරමී ශබ්දය යෙදේ. එම අරුත්හි ම "තා" පුතාය වීමෙත් පාරමිතා යී සිද්ධයි, 3. පාරමිනු කීවැදැරුම් වෙත් ද?

6

පාරමීහු දස වැදැරුම් වෙති.

වදාරන ලද මැයි :-

දානං සීලඤ්ච නෙක්බමමං-

පක්කා විරියෙන පක්වමං

බන්ති සච්ච මධ්ට්ඨානං-

මෙත්තු පෙක්බා' ති මෙ දසං

1. දානය, 2. ශීලය, 3. තෛෂ්කුමා(=නික්මීම) ය,

4. පුඥා(=නුවණ) ය, 5. වියහි ය, 6. කෂාතති(=ඉවැසීම) ය, 7. සතාය, 8. අධිෂඨාන ය, 9. මෛතී ය, 10. උපෙකෂා(=මැදහත් බව) ය යන මේ දශය බුඩකාරක ධම්යෝ හෙවත් පාරමීහු වෙති.

දත් සිල් නිකැම් පැණ-විරිය කැත් සත් සමහින

ඉටත් මෙත් උපෙ යී මේ- දස දම් පැරුම් දත්තේ.

මේ එක එක පාරමීය, පාරමී, උප පාරමී, පරමාත්රී පාරමී වශයෙන් ගත් කල තිස් වැදෑරුම් වේ.

4. පාරමී ධම්යන්ගේ කුමය හෙවත් පළමු ව දානය දෙවනු ව ශීලය යන ආදීන් පැවැති පිළිවෙළ කවරේ ද යත් :-

සුමෙධ තාපස කලැ දාත ශීලාදී පිළිවෙළින් සවයම්භුඥානයෙන් තමන් වහන්සේ විසින් ම සොයා දැන, එසේ ම පුරුදු කොට බුදු වී එපරිද්දෙන් ම වදාළ බව කුමය නම් වේ. තව ද දානය සියලූ සත්තවයන්හට සාධාරණ බැවිත් ද සවල්ප ඵල අති බැවිත් ද පුරුදු කිරීමට පහසු බැවිත් ද **පළමු** ව වදාරන ලදී.

දායක පුතිගුාහකයන්ගේ හෙවත් දෙත-ලබත- අයගේ පිරිසිදු බව හේතු කොට ගෙන දානය මහත් ඵලදායී බැවිත් ද, දානය හෝග සම්පත්තියට හේතු වන බැවිත් ද, ශීලය සුගති ආදී භවසම්පත්තිතට හේතු වන බැවිත් ද, දානයට අනතුරු කොට දෙවනු ව ශීලය වදාරන ලදී.

තෛෂ්කුමායෙන් ශීලය සුරැකි ව පිරිය හැකි හෙයින් ද ශීල සම්පත්තිය සිඬවන හෙයින් ද, ශිලයෙන් කය වචන දෙක්හි පිරිසිදු බව හා තෛෂ්කුමායෙන් සිත්හි පිරිසිදු බව ඇති වන හෙයින් ද, පිරිසිදු සිල් ඇත්තාහට ම ධාාන සැපයෙන හෙයින් ද, ශීලයට අනතුරු කොට **තෙවනු ව තෛෂ්කුමාය** වදාරන ලදී.

නුවණිත් මෙහෙයනු ලැබූ නෛෂ්කුමාය විපුල එල ඇති වන හෙයින් ද, එහි ඇල්මක් ඇති කොට පිරිසිදු ව මහණ දම් රැකිය හැකි හෙයින් ද, නෛෂ්කුමායෙන් ගැනෙන සමාධිය හා පුඥාව ඔවුතොවුත් හා සම්බන්ධයක් ඇති ධම් යුගළයක් හෙයින් ද, පුඥාවට සමාධිය ළං ව ම තිබිය යුතු හේතුව(පදටයාන) හෙයින් ද, එමෙන් ම සමාධිය පුඥාවට වැටැහෙත ආකාරය(පච්චුපට්ඨාත) කොට ඇති හෙයින් ද, සමාධිසංඛාාත නෛෂ්කුමායට අනතුරු කොට **සිව්වනු ව පුඥාව** වදාරන ලදී.

වියාෳයෙන් නොරව පුඥායෙන් කට හැකි දේ සිදු නො කට හැකි හෙයින් ද, පුඥාව අනු ව ගියාවු වියෳී සියලූම අත් සිද්ධිය ලබා ගැනීමට අගු හස්තයක් වන බැවින් ද, පුඥාවට අනතුරු කොට පස්වනු ව වියෳීය වදාරන ලදී.

වීයාෳිය ඇත්තහුට ම ඉවැසීම මොනවට පිහිටන හෙයින් ද, සතුව සංස්කාරයන් ගෙන් ඇති වන අපරාධ ඉවැසිය හැකි

හෙයින් ද, ඉවැසීම හේතු කොට ගෙන නොකඩ වැ උත්හාස කරන හෙයිත් ද, ඉවසීම කරණ කොට ගෙන අධික වීය<sup>§</sup>ය මැඩ පවත්වන හෙයින් ද, වීය§ීයට අනතුරු කොට සවනු ව ඤාතතිය වදාරන ලදී.

අවිසංචාදය හෙවත් තොරැවටිම හේතු කොට ගෙන ඉවැසීම බොහෝ කලක් පුරුදු කට හැකි බැවිත් ද සෂාන්තියට අනතුරු කොට සත්වනු ව සනාය වදාරන ලදි.

අධිෂ්ඨාතය පොරොත්දු කඩ තො කොට අනුත් තො රවටා වුවක් ම කියා සතාය පුරුදු කිරීමට ඉවහල් වන බැවිත් සතායට අනතුරු කොට අටවනු ව අධිෂ්ඨානය වදාරන ලදි.

මෛතීය කරණ කොට ගෙන පරෝපකාරය පිණිස පවත්තා අවල සමාදානය සිද්ධ වන හෙයින් අධිෂඨානයට අනතුරු කොට **නවවනු ව මෛතීය** වදාරන ලදී.

උපෙඤාව කරණ කොට ගෙත මෛතීයගේ පිරිසිදු බව ඇතිවන හෙයින් මෛතීයට අනතුරු කෙට **දසවනුව උපෙඤාව** වදාරන ලදී.

මේ ආදී තයින් පාරමිතා කුමය දත යුතුයි.

#### 5. පාරමී ධම්යන්ගේ ලකෂණාදීහු කවරහු ද?

හැම පාරමීහු අනුනට අනුගුහ කිරීම ලක්ෂණ (=සාමානා සවභාවය) කොට ඇත්තාහ.අනුනට උපකාර කිරීම රස(=කෘතාය) කොට ඇත්තාහ. හිතෛෂීභාවය හෙවත් හැම සතුන් කෙරෙහි වැඩ කැමැති බව පුතුහුපස්ථාන (=පවඩුපට්ඨාන= වැටැහෙත ආකාරය) කොට ඇත්තාහ- නොහොත් බුදු බව පුතුහුපස්ථාන (=ඵල) කොට ඇත්තාහ. හැම සතුන් කෙරෙහි නිරවශේෂයෙත් පතළා වූ මහා කරුණාව හෙවත් මහා කරුණෝපාය කෞශලාය පදස්ථාන (=පදට්ඨාන= ආසන්න කාරණය) කොට ඇත්තාහ.

අනුතට අනුකම්පාකිරීම පාරමී පුරත අයගේ ස්වභාවය වේ. අනුත් දුකිත් වෙසෙන කල තමත් ගේ සිත නිකැතිත් ම හුණු වේ. එහෙයින් ම ඔවුන් දුකිත් මුදාලත්තට කැමැති වෙති. ඔවුත් දුකිත් මුදතා තුරු තමන්හට පීතියකුදු තැත. තමන් ගෙත් උපකාරයක් තො ඉල්වා ම ඔවුතට උපකාර කිරීමට ඉදිරිපත් වෙති. තමන් ගේ අනුකම්පා සහගත චිත්තය එ පමණ උදාර බැවිනි.

නිරවශේෂයෙන් හැම දෙන කෙරෙහි ම ඔවුන් ගේ හිතවත් බව පවතී. තමත් හා අනුන් හා වෙනසක් නො කොට තමත් ගේ යහපතට මෙන් අනුන් ගේ යහපතට ද ඔවුහු කැමැති වෙති.

සියලු සත්වයත් කෙරෙහි පතළා වු හුදු කරුණාව ම ඔවුත්ගේ පරෝපකාරයට පුධාන කරුණ වේ. කරුණාව බෝසතූත්ගේ විශේෂ අංගයෙකි. ඔවුත් ගේ සිත කුළුණිත් බර වු කරුණා පිණ්ඩයෙකි. මුවිත් පිටවන වචනය ද කරුණා සහගතය. කිුයාව ද කරුණාත්විතය. අභාත්තර කරුණාව ඔවුත්ගේ කුළුණුබර නෙතිත් පුකට වෙයි.

6. පාරමී ධම්යනට පුතාංය හෙවත් උපකාර වන්නේ කුමක් ද යත්.-

"මනුස්සන්නං ලිංග සම්පන්නි" යන ආදිත් වදාළ 1. මිනිසත් බවය, 2. පිරිමි බවය, 3. උපනිඃශුය සමපත්තිය හෙවත් එම අත්බව්හි ම රහත් බව් ලැබීමට වුවත් හේතු සම්පත් ඇති බවය. 4. බුදු කෙනෙකුත් දැකීමය, 5. පැව්දි විමය, 6. අෂ්ට සමාපත්ති හා පඤ්චාහිඥා ගුණ සම්පත්තිය, 7. අධිකාරය හෙවත් බුදුකෙනකුත්හට දිව්පිදිම තරම් මහත් කුශලයක් කිරීමය, 8. බුදුකුරු දහම් ලැබීම පිණිස පවත්තා මහත් ඡඥය හෙවත් ඕනෑකමය- යන අෂ්ට ධම් සමවධානයෙත් (=අට කරුණු එක්තැන් කිරීමෙන් ) සැපයීය යුතු වූ අභිනීහාරය යි හෙවත් මුල් පැතිමයි. එනම් බුදුකෙනකුන් හමුවෙහි පුථම නියත විවරණය ලබන අවස්ථාවෙහි මම ද බුදුවී පරහට ද චතුස්සතාාවබෝධ කරවන්නෙමැයි යන ආදීන් කරන මුල් පුාත්රීනාවයි.

මෙසේ සියලු ම පාරමී ධම්යනට මහාභිනීහාරය පුතාය හෙවත් උපකාර වන්නේය.

> එයින් කීහ.- "බුඩෝ'හං බෝධයිස්සාමි මූතෙතා'හං මෝවයේ පරේ තිණෙණා'හං තාරයිසසාමි සංසාරෝඝා මහබ්හයා" "පිළිවිදැ මම් පළමු -සෙස්සනුදු පිළිවිදුවම් මිදුණෙම් මුදම් අනුනුදු- දැඩිතර සසර බැඳුමෙන් තැර. ගොරතර සසර -මහ වතුර මම් පළමු වැ,

පැසළු අනුනුදු තරවම් -එ බිහිසුණු මහ වතුරිත්

මම පළමුව සිව්සස් අවබෝධ කොට පසුව අනුත් අවබෝධ කරවන්නෙමි. මම පළමුව මිදුණෙම් පසුව අනුත් මුදන්නෙමි.

මම පළමු මහ බියැති සසර වතුරෙත් එතෙර වූයෙමි, පසුව අනුත් එතෙර කරත්තෙමි.

### 7. පාරමී ධම්යනට කිලිට හෙවත් -පැරුම් දම් කෙලෙසෙන්නේ කෙසේ ද යත්.-

සාමාතායෙත් කියතහොත් තෘෂ්ණාමාතදෘෂ්ටීත් විසිත් කෙලෙසුණු බව පාරමීත්ගේ කිලිට වේ. විශේෂයෙත් කියතහොත්

දෙන වස්තූන් පිළිබඳ ව ද දත් ලබන්නවුත් පිළිබඳ ව ද පවත්තා විකල්පයෝ දාත පාරමියට කිලිට වෙත්. සත්තව කාල විකල්පයෝ හෙවත් මම සතුන් නොමරමි, මෙතෙක් කල් සිල් රකිමි යන ආදී වශයෙන් පවත්නා සත්ති කාල පිළිබඳ විකල්පයෝ ශීල පාරමියට කිලිට වෙත්. කාම භවයෙත් ඇලීම කාමවාාපශමයෙහි තො ඇල්ම යන ආදී වශයෙන් පවත්තා විකල්පයෝ නෛෂ්කුමා පාරමීයට කිලිට වෙත්. මමය මාගේය යන ආදි වශයෙන් පවත්නා විකල්පයෝ පුඥා පාරම්යට කිලිට වෙත්. ලීනද්ධච්ච හෙවත් කුසීත බව හා නො සන්සුත් බව යන ආදී වශයෙන් පවත්නා විකල්පයෝ වියා පාරමියට කිලිට වෙත්. තෙමේ ය මෙරමා ය යන ආදී වශයෙන් පවත්තා විකල්පයෝ කෂාතති පාරමියට කිලිට වෙත්. අදෘෂ්ට අශු<sub>7</sub>ත (නුදුටු) තො ඇසූ) ආදී විෂයයෙහි දෘෂ්ට ශැත ආදි වශයෙන් පවත්තා විකල්පයෝ සතා පාරමියට කිලිට වෙත්. බුදුකුරු දහම් පිළිබඳ දොස් හා ඊට විපඤ ධම් යන් පිළිබඳ ගුණ යන ආදී වශයෙන් පවත්තා විකල්පයෝ අධිෂ්ඨාත පාරමියට කිලිට වෙත්. මොවුහු හිතයහ, මොවුහු අහිතයහ යන ආදී වශයෙන් පවත්නා විකල්පයෝ මෛතී පාරමියට කිලිට වෙත්. මේ ආලම්බනයෝ ඉෂ්ටයහ. මේ ආලම්බනයෝ අනිෂ්ටයහ. යන ආදි වශයෙන් පවත්නා විකල්පයෝ උපෙඤා පාරමියට කිලිට වෙත්.

### 8. පාරමි ධම්යන්ගේ පිරිසිදු බව කුමක් ද යන්.-

තෘෂණාදීත් විසින් තොකෙලෙසුණු බව හා ඒ ඒ විකල්පයන් නැතිබව පාරමී ධම්යන්ගේ පිරිසිදු බව නම් වේ.

### 9. පාරමී ධම්යනට විරුද්ධපඤය කවරේ ද යන්.-

සාමානායෙන් සියලූ සංකේලේශ ධම්යෝත් අකුශලයෝත්

12

විරුද්ධනම් වෙත්. විශේෂයෙත් ලෝභ, දෝෂ, මෝහාදීහුත් ඒ ඒ පාරමිතට සෘජුව ම (=කෙලින්ම) විරුඬ ධම්යෝත් පුතිප*ක*ෂ නම් වෙත්.

10. පාරමී ධම්යන්ගේ පිළිවෙත කුමක් ද යනු ඒ ඒ පාරමී ධම්යන්ගේ විස්තර බලා දන යුතුයි.

11. පාරමී ධම්යන්ගේ විභාගය හෙවත් බෙදා දැක්විම කෙසේ ද යත්.-

දශ පාරමී ය, දශ උප පාරමී ය, දශ පරමාත්රී පාරමී ය යි පාරමීහු නිස් වැදෑරුම් වෙත්.

පාරමී, උප පාරමී, පරමාත් ී පාරමී වශයෙන් නෙවැදෑරුම් වු මේ පාරමීන් පිළිබඳ මත කිපයක් චරියාපිටකටඨකථා යෙහි දක්වා තිබේ. එයින් සවලපයක් මෙහි දක්වනු ලැබේ.

1. i අකුසලයන් හා මිශු වු දානාදී ගුණධම්යෝ පාරමීහු නම් වෙනි. ii එසේ අකුශලයන් හා මිශු නො වු හුදු දානාදී කුශල ධම්යෝ උප පාරමීහු නම් වෙනි. iii අකුසලුන් තුවු කුසලුත් තුවු බුදු වු පසු පැවැති දානාදී දම්යෝ පරමාර්ත පාරමීහු නම් වෙති.

2. i අභිනිහාරයට හෙවත් මුල් ප්‍රාත්‍රීතාවට පෙර ඉතා මුල්කල්හි ප්‍රරනු ලබන දානාදි ධම්යෝ පාරමීහු නම් වෙති. ii අභිනීහාරයට පසු බොධිසත්තව භුමියෙහි ප්‍රරනලද දනාදී ධම්යෝ උප පාරමී නම් වෙති. iiiබුද්ධ භූමියෙහි සිට පිරූ දාතාදී ධම්යෝ පරමාත්‍රී පාරමීහු නම් වෙති. නොහොත්

i බෝසත් බිම්හි පැවැති දාතාදීහු පරවැඩ සලසත හෙයිත් පාරමීහුය. ii අත්වැඩ සලසත හෙයිත් උප පාරමී හුය. iii බුඩ භූමියෙහි අත්වැඩ පරවැඩ දෙකම සලසත මෙයිත් පරමාත්පී පාරමීහුය.  3. i ශ්‍රාවකයන්ගේ පැරුම් පාරමීනුය.ii පසේ බුදුවරයන්ගේ පැරුම් උප පාරමීනුය. iii සම්මා සම්බුදු වරයන්ගේ පැරුම් පරමාර්ථ පාරමීනුය.

4. i මතඃ පුණීධියෙහි පටත් වාක්පුණීධිය දක්වා පැවැති දාතාදීහු පාරමීහුය,ii වාක්පුණීධියෙහි පටත කායපුණීධිය දක්වා පැවැති දාතාදීහු උප පාරමීහුය. iii තමත් විසින් ම කිරීම් වශයෙන් පැවැත්තාහු පරමාත් පාරමීහුය.

5. i අනුන් කළ දානාදී පින් අනුමෝදන්වීම් වශයෙන් පැවැත්තාහු පාරමිහුය.ii අනුන් ලවා කැරැවීම වශයෙන් පැවැත්තාහු උප පාරමීහු ය. iii තමන් විසින් ම කිරීම් වශයෙන් පැවැත්තාහු පරමාත්රී පාරමීහුය.

6. i සසර සුව එළවත්තා වූ පුණායෝ පාරමීනුය. ii තිවත් සුව එළවත්තා වූ පුණායෝ උපපාරමීනුය. iii අත්හට සසර සුව හා තිවත් සුව සලසත්තාවූ පුණායෝ පරමාත් පාරමීනුය.

12. මේ පාරමී ධම්යන්ගේ සංගුහය හෙවත් පිඩු කොට හකුළුවාගන්නා හැටි කෙසේ ද යත්.-

යටකී පරිදි මේ පැරුම් නිස්වැදෑරුම් වුවත් දාතාදී වශයෙත් දසවැදෑරුම් වත්තාසේ 1 දාත 2 ශීල 3 කෂාතකි 4 වියාාී 5 ධාාන 6 පුඥා වශයෙත් මොවුනු සවැදැරුම් වෙති. තෛෂ්කුමා පාරමිතා තොමෝ පැවිද්ද වශයෙත් ලැබෙත තැත්හි ශීල පාරමියෙත් ද, නීවරණයත්ගෙත් වෙත්වීම වශයෙත් ලැබෙත තැත්හි ධාාත පාරමියෙත් ද, අකුශල යත්ගෙත් නික්මෙත කුශල වශයෙත් ලැබෙත කල්හි මේ දාතාදී සයෙත් ම ද සංගෘහිත වේ. සතා පාරමිතා තොමෝ වාග්විරති සතාය ලැබෙත තත්හි ශීල පාරමියගේ එක දේශයෙක් වේ. ඥාන සතාය ලැබෙත තැත්හි පුඥා පාරමියෙත් සංගෘහිත වේ. අධිෂඨාන පාරමිතා තොමෝ මේ සයිත් ම සංගෘහිත වේ. සැකෙවිත් කියතහොත් සියලු ම පාරමීහු කරුණා පුඥා දෙකින් සංගෘහිත වෙති.

(වැඩි විස්තර චරියා පිටකටථකථායෙන් බලා දතයුතු.)

13. පාරමී ධම්යන් සම්පාදනය කිරීමෙහි උපාය කවරේ ද යත්.-

i අනවසේස සම්හරණය හෙවත් ඒ දාතාදී සියලූ ධම්යත් එකක්වත් තො හැර ඉතිරි තො කොට සමපාදනය කිරීමය. ii සක්කවව කාරිතාය හෙවත් දාතාදී ධම්යත් අදර බුහුමත් ඇති ව සකසා ම සමපාදනය කිරීමය. iii සාතවව කාරිතාය හෙවත් තො කඩව නිරතුරු ව ම පුහුණු කිරීම් වශයෙන් සම්පාදනය කිරීමය. iv වරකාලානියෝශය හෙවත් අතරකදී තො සිට බොහෝ කාලයක් පුරුදු කිරීම් වශයෙන් සම්පාදනය කිරීමය යත සිව වැදෑරුම් අංගයෙන් යුක්තවීම සම්පාදනෝපාය වේ.

#### 14. කෙතෙක් කලෙකින් සම්පාදනය වේ ද යත්.-

යටත් පිරිසෙයිත් චතුරසංඛායක් හා මහා කල්ප ලක්ෂයෙකිත් ද, මැදිම් පිරිසෙයිත් අෂ්ටාසංඛායක් හා මහා කල්ප ලක්ෂයෙකිත් ද, උඩත් පිරිසෙයිත් ෂෝඩශාසංඛායක් හා මහා කල්ප ලක්ෂයෙකිත් ද, බුද්ධ බෝධිසත්ත්වයන්ගේ පාරමී

සම්පාදනය සම්පූණි වන්නේ ය. \* මෙපරිද්දෙන් කාලය පිරිසිදින ලද්දේ (1) පුඥාධික (2) ශුද්ධාධික (3) විය\$ාධික බෝධිසණවයන්ගේ පුභේද වශයෙනි.

\* කල්ප විහාගය ධම්පුදීපිකාවෙහි මෙසේ දක්වා නිබේ..

නිවිධ ක්ලප නම් කවර. යන්.- අත්නඃ කල්ප යැ, අසංඛා කල්ප යැ, මහා කල්ප යැ, යන මේ යි.

මෙහි අන්.කෘ කල්ප නම් කවරැ යත්.- දස ඇවිරිදි මිනිසුන් කෙරෙහි පටන් ගෙත මනුෂායන්ගේ ආයුෂ්කුමයෙන් නැගී අසංඛායට පැමිණ අසංඛායෙහි සිටි ආයුෂ කුමයෙන් බැස දස හවුරුදු වන තැන් දක්වා මේ දෙ අතුර එක් අන්තෘ කල්පයෙක් නම් වෙයි. හේ පොළව එක් යොදුන් තුන් ගව්වක් වඩනා කලි.

හේ රෝගාන්තෘ කල්ප යැ. ශස්තාන්තෘ කල්ප යැ, දූර්හිකෂාත්තෘ කල්පය යි තිවිධ වේ. එහි අන්තෘ කල්පයා පෙර ළෙන කාලයෙහි ජනයනට ලොහ්ාධික වී තම සත්වයෝ රෝගයෙන් නසිති. ද්වේෂාධික වී නම් ශස්තුයෙන් නසිති. මෝහාධික වී තම් දූර්හිකෂයෙන් නසිති.

අසංඛා කල්ප නම් කවරැ. යත්.- එක් සංවර්තයෙක් එක් අසංඛා කලපයෙක් නම් වෙයි. හේ විසි අන්තෘ කල්පයක් පමණ කලි. හේ වතුර්විධ වෙයි. සංවතීත යැ, සංවතීත-ස්ථායී යැ, විවතීත යැ, විවතීනස්ථායි යයි.

මොහු `අසංඛා කල්ප` නම් කුමට වුහු යන්.- මෙනෙක් විෂීය හ, මෙනෙක් විෂී සහසුය හ මෙනෙක් විෂී ශතසහසුය හ යන සංඛාා නො කට හැක්කෙන් `අසංඛා කල්ප` නම් වූ හ.

මහා කල්ප නම් කවරැ. යත්.- සතර අසංඛා කල්ප යෙක් එක් මහා කල්පයෙක් වෙයි මහා කල්පයාගේ ආයුෂය පරිමාණයෙන් යොදුම් පමණ අයම් විතර උස ඇති හෙළ සිදුහතුරැසක් උපමා කොට දක්වන ලද්දේ යි. මෙසේ සම්පොපමායෙන් හා පව්නොපමායෙන් කල්පිත වන බැවින් 'කල්ප' නම් වේ. බෝධිසක්ත යනු බුදු බැව් හි ඇළුණු තැනැත්තා යන තේරුම යි. පාලිභාෂානුකූල ව සකු බසින් "බෝධිසක්ත" යී කිය යුතු නමුත්"බෝධිසත්ව" යී වාාවහාර කරනු ලැබේ.

නියම වශයෙන් බෝධිසත්ව යන ගරු නමට යමකු හිමි වන්නේ පුථම නියන විවරණයෙන් පසුව ය.

හැම දෙනහට ම බුදු වන්නට බුද්ධාගමයෙහි ඉඩ තිබේ. බුදුවරු පිපුණු මල් වැනිය හ. බුදු වනු කැමැත්තෝ මල් කැකුඑ වැනිය හ. බුදුවීමේ ශක්තිය හැම දෙනා තුළ ම අන්තර්ලීන ව පවතී. බුදුකුරු දම් පුරුදු කළහොත් කාහටත් බුදු විය හැකි ය. ස්තිුයක නම් පුථම කොට පිරිමි බව ලබාගත යුතු ය.

සමහර බෝධිසතාවයන්හට නුවණ වැඩි ය. ඔවුහු <sup>\*</sup>පුඥාධික" නම් වෙති. සමහරුනට ශුද්ධාව වැඩිය. ඔවුහු

්ශුද්ධාධික" නම් වෙත්. සමහරුනට වියාීය වැඩිය ඔවුහු "වියාීාධික" නම් වෙත්. \*

(1) පුඥාධික බෝධිසතඣයත්ගේ ශුද්ධාව මදය. වියා‍යීය මැදුම් පමණය. උත්වහත්සේගේ පාරම් සම්පාදනය වතුරසංඛා කල්ප ලක්ෂයෙකිත් සම්පුණි වත්තේය. (2) ශුද්ධාධික බෝධිසඣයත්ගේ වියා‍යීය මදය. පුඥාව මැදුම් පමණය. උත්වහත්සේගේ පාරම් සම්පාදනය අෂ්ටාසංඛා කල්ප ලක්ෂයෙකිත් සම්පුණි වත්තේය. (3) වියාාිධික බෝධිසඣයත්ගේ පුඥාව

\* හිඥ ධම්යෙහි ද මෙකී නිුවිධ බොධිස.නවයන්හට සමාන ව යොගීන් නිදෙනකු ගැන විස්තර වේ. ඔවුහු නම්

පිළිවෙළින් - ඥානයෝගී, හකතියෝගී, කම්යෝගී යනු යි.

කතෝලික හක්තිකයන් අතර ද ශු. ජොශ fපට් (st. Joshaphat) යනු යෙන් කියැ වෙන්නේ ත් මේ "බෝධිපතණි" යන නාමය යි. මඳය. ශුද්ධාව මැදුම් පමණය. උත්වහත්සේගේ පාරමී සම්පාදනය ෂෝඪෂාසංඛා කල්ප ලක්ෂයෙකිත් සම්පුණි වත්තේය. පුඥාදී ගුණ ධම්යත් ගෙත් කොපමණ දියුණු භාවයකට හෝ භීත භාවයකට පැමිණියත් යට පිරිසිඳිත ලද කාලයට පෙරැ හෝ ඔබ්බෙහි ලොවුතුරා බුදුවීමක් තොවත්තේය.

### 15. මේ පාරමී ධම්යන්ගේ අනුසස් කවරහු ද යන්.-

නියත විවරණ ලත් බෝසතූත් සසර සැරිසරනාතාක් කල් මුළුල්ලෙහි "අවිචිමිහි නුපපජජත්ති" යන ආදීත් වදාළ පරිදි අවිචියෙහි නූපදීම ය, ලෝකාත්තරික තරකයන්හි නූපදීම ය. තිප්ඣාමතණහාදි පේතයොතීත්හි නූපදීම ය, කිරිසන් දුගතියෙහි උපදනා කල වටුවකුට වඩා කුඩාව හෝ ඇතකුට වඩා මහත් ව නුපදීම ය. මනුෂායත් අතරැ උත්පත්තියෙන් ම අද ගොලු බිහිරි ව නුපදීම ය. උහතෝඛාඤ්ජත, පණ්ඩකාදීත් මෙත් නුපදීම ය, ආතත්තයාී

පාපකම්යත් නොකරත සුලූ බව ය. තියත ම්ත්ථාාදෘෂ්ටිය තොගත්තා බව ය, සුගතිත්හි උපදතා කල අසඤ්ඤ තල යෙහි හා ශුඩාවාසයත්හි තුපදතා බව ය. තුසී පුරයෙත් වාුත ව බුදු වත අත්බව්හි සිහිතුවණිත් යෙදී මවු කුස පිළිසිඳ ගැනීම ආදී සොළොස් ආශ්චයාී අද්භූත ධම්යත් සිදුවීම ය. මවු කුසිත් බිහිවත කෙණෙහි දෙතිස් පෙර නිමිති පහළවීම ය. බෝසතුත්ගේ අදහස් සිතු සිතු පරිදි සිදුවීම ය. හැම සත්තට වැඩ පසස්තා බැව්ත් හැම දෙතහට පියකු හා සමවත බව ය. දක්ෂිණාහීවත බැව්ත් ගරු බුහුමත් කටයුතු වත බව ය. තොයෙක් ගුණ ධම්යත් හේතුකොට ගෙත උතුම් පිත් කෙතක් වත බව ය. බොහෝ සෙයිත් මනුෂායත් හට හා අමනුෂායත්හට ප්රියවත බව ය. දෙවියත් විසිත් රක්තා ලබන බව ය. නිරතුරුව මෛනී කරුණා සහගත සිත් සතත් ඇති බැව්ත් කොටි වලස් ආදී චණ්ඩ මෘගයන් ගෙන් අනතුරු නොවන බව ය. යම් යම් ජාතීත්හි උපදතා කල ඒ ඒ ජාතීත්හි රූප ශෝභාවෙන් ද, යසසිත් ද, සැපතිත් ද, බලයෙන් ද, ආධිපතායෙන් ද, සෙසු හැම සත්තවයන් මැඩ පවත්වන බවය, ලෙඩ අඩු බව ය. පිරිසිදු වූ ශුඩා වියාී සමෘති සමාධි පුඥා ඇති බව ය, කෙලෙස් අඩු බව ය, කීකරු වන බවය, අවවාදානුශාසනයන් ගෞරවයෙන් පිළිගන්තා බවය, ඉවසන සුලු බවය, සුරතභාවය, පිය මැදු වචත ඇති බවය, පිළිසඳර කථා පැවැත්වීමෙහි දඤභාවය, කෝධ තොකරන බවය, බඳතාලද වෛර තැති බවය, ගුණමකු තොවන බවය, තමහට උසස් අය හා සමයෙමැයි සිතා යුගගුාහ තොකරන සුලූ බවය, ඊෂ්හා නැති බවය, මසුරු නැති බවය, ශඨ කපට නොවන බවය, මායා තැති බවය, අවවාදයෙහි තොතැමෙත දැඩිකම් තැති බවය, උඩගු තැති බවය, පළිගැනීම් වශයෙන් එකට එක නොකරන සුලු බවය, යම් ගමක හෝ රටක වෙසෙතොත් එහි වැසියන්හට නුපත් භයාදී උවදුරු බොහෝ සෙයින් නූපදිනා බවය, උපන් උවදුරු සංසිදෙන බවය, යම් හෙයෙකිත් උත්සදනිරයෙක උපතත් සෙසු සත්ත්වයන් මෙත් දැඩි දුකිත් තරයේ තොපෙළෙන බවය, බොහෝ සෙයින් සංවේගයට පැමිණෙත සුලූ බවය, ආයුඃ සම්පත්, රූප සම්පත්, කුල සම්පත්, ඓශවයා සම්පත් ලබන බවය, ආදර ගෞරවයෙන් පිළිගතයුතු වචත ඇති බවය, මහ අනුහස් ඇති බවය, යන ආදීහු පාරමීන්ගේ අනුසස් වෙති.

(-ගුණයෝ වෙති.)

16. මේ පාරමීන්ගේ ඵලය හෙවත් බලපොරොත්තු වන පුධාන පුයෝජනය කුමක් ද යන්.-

සැකෙවිත් කියතොත් සම්මා සම්බුදු බව මේ පාරමීත්ගේ ඵලය වේ. විස්තර වශයෙන් වනාහි දෙනිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ, අසූ අනුවාඤජන, වාාමපුභාදි අනේක ගුණ සමූහයෙන් බබළත්තාවූ මේ රූපකාය සම්පත්තිය ආධාර කොට පවත්තාවූ දශබල වතුර්වෛශාරදා ෂඩි අසාධාරණ දොත, අෂ්ටාදශ ආවේණික බුඩධම් යන මොවුත් ආදිකොට ඇති අතත්තාපරිමාණ ගුණ සමූහයෙන් හොබනා යම් ධම්කාය සමපත්තියක් ඇද්ද, බුදුකෙතෙකුත් වහත්සේ විසිනුදු කපක් මුළුල්ලෙහි වදාළත් තොගෙවෙත තරම් බුදුගුණයෝ වෙත් ද මේ හැම පාරමීන්ගේ ඵල නම් වේ.

2 වන පරිච්ඡේදය

## දාන පාරමිතාව

කරුණායෙන් හා උපායයෙහි දකෂ වූ නුවණින් රක්නා ලැබු සිය දිවි හා උපකරණයන් දීමෙහි පැවැත්තාවූ අලෝභ චේතනා තොමෝ <sup>"</sup>දාන පාරමි<sup>"</sup> නමි.

"චේතතා'හං භිකබවෙ කම්මං වදාමි" යනුයෙන් මහණෙනි වේතතා තොමෝ කම්යයි මම කියමි. යි වදාළ පරිදි කම්ය වත්තේ ස්වකීය වේතතාවය හෙවත් සිතිවිල්ල ය.හොඳතරක දෙක ගිණිනු ලබන්නේ වේතතාවගේ ස්වහාවයෙන් ය. හොඳ වේතතාවෝ කුශල කම්යෝ වෙත්. තරක වේතතාවෝ අකුශල කම්යෝ වෙත්. සියල්ලත්ට ම පුධාන සිත බව මෙයින් හැනේ.

දාන ශබදයෙන් දීම යන අර්ථයක් පුකාශ වේ. දීම යනු කුශලයෙකි. එහෙයින් ම සිත පිළිබඳ වේ. පරමාත් ීවශයෙන් එය ද වේතනාවකි. කවර වේතනාවක් ද යත්.-

වස්තූන්හි ඇලීම නම් වූ ලෝහ නමැති අකුශලයට විරුද්ධවු අලෝභ නම් වූ කුශල වේතතාවකි. ඒ එසේමැයි. **දීයනි ඒතායා නි** දාතං- යමක් කරණකොට ගෙන දෙනු ලැබේ ද ඒ අලෝභ වේතතා තොමෝ දානය නම් වේ.

බුදුබව ලබා ගැනීමට උපකාර වන පළමු වන ගුණධම්ය දානය වේ. හේ දෙලෝ දියුණුවට හේතු වූ උතුම් මංගලයෙකි. සතර සංගුහ වස්තූන් ගෙන් පුථම වස්තුව වේ. පුණාා කිුයාවන් ගෙන් ද පුථම පුණාාය වේ. හැම ගුණයනට ම මුලින් දානය සිටියි. දුප්පත් පොහොසත් හැම දෙනහට ම පහසුවෙන් පුරුදු කළ හැකි පුධාන ගුණයෙක් ද වේ.

දානයෙහි පරමාරථ්ය වනාහි කිව නොහැකි කලෙකැ පටන් සවකීය සන්තානයෙහි නොනැසී පවතින දැඩි ලෝභය තැති කිරීම වේ. එහෙත් දන්දීම කරණ කොට ගෙන ආයුෂ, වණීණ, සුබ, බල, පුඥා වශයෙත් අනුසස් පසෙක් නිරායාසයෙන් ලැබේ. එසේ වී නමුදු මෙකී පංචානිසංසයෝ අපුධානයහ. මෙවැනි ඵලයන් කැමැත්තෙත් ම දත් දෙන්නේ තම් එය පොලි ලබන අදහසින් මුදල් ණයට දීමක් වැනිය.

දත් දිය යුත්තේ ලෝභය තැති කොට තිවත් ලබත අටියෙති. එවිට එය සසර කොට වීමට හේතු වූ "විවට්ටගාමී" පිතක් වේ. භවභෝග සමපත් ලබන අටියෙත් දෙන කල සසර දික්වීමට හේතු වූ "වට්ටගාමී" පිනක් වේ.

#### දෙයාකාරදානය:-

දීම පුජා බුද්ධියෙන් ද අනුකම්පා බුද්ධියෙන්ද සිදුවේ. මේ තැතැත්තේ පිදිය යුත්තේය, ගරු කටයුත්තේය යි සිතා බුදුනට හෝ සහනට හෝ දෙමාපියනට හෝ සිල්වත් ගුණවත් අයට දන්දීම පුජා බුද්ධියෙන් දීම වේ. මේ තැතැත්තේ අනුකම්පා කටයුත්තේය යි සිතා දුගී මගී යාවකයන්ට දන්දීම අනුකම්පා බුද්ධියෙන් දීම වේ. සරු බිමැ වපුල බිජුවටින් විපුල සසා ලැබේ. එමෙත් ම නිර්දෝෂවූ උතුමත්හට ම දුත් දත මහත් එල මහත් ආනිසංස ගෙන දෙයි. සදෙස් වූ හෝ ගුණ හීන වූ දුප්පත් අයට පිරිසිදු සිතින් දත් දීමෙන් පිත් තොලැබේය යි නොසිතිය යුතු. ගවරවළැ හෝ මොහොළෙහි හෝ කාණුවළැ හෝ වසත පණුවෝ මෙයින් යැපෙත්වයි බදුත් සෝදා දිය දැමීමෙනුදු පිත් සිදුවේය යි ධම්යෙහි පුකාශිත ය. එබැවිත් මිනිස්තට දීම ගැන කියනු ම කවරේ ද?

සිල්වත්තට දුත් දන් මහත් ඵල වන පරිදි අංකුර හා ඉතුක නම් දිවා පුතුයන්ගේ කථා වස්තුවෙන් දතයුතුය. අංකුර වනාහි දොළොස් යොදුනක් ලිප් බඳවා දස දහසක් දවස් මහ දත් දිත. හෙතෙමේ සිල්වත් පුතිගුාහකයත් තොලදී. ඉතුක වනාහි පෙර කලැ දුගී පුරුෂයෙක් ව ගෙයකට සිහා වැඩි අනුරුද්ධ ස්ථවිරයන්හට දෙවී. ඒ ස්වලප කුශලයෙන් දෙව් ලෙව්හි අංකුර දිවා පූතුයන් අභිභවා මහානුභාවසම්පත්තව උපත \* කියනලද මැයි ලෝවැඩ සහරාවෙහි.-

> සිහපත් එකෙක් පෙර අනුරුදු තෙරුත් දැක තමලත් බතිත් දුන්තේ එක ම සැත්දක බලවත් එයිත් සුරපති විය ඉන්දක

> තැණවත් කරව් දත් පිත් පල මෙයින් දැක

එසේ වී නමුදු ලෝභය නැති කිරීම ම පරමාත්රී කොට ගෙන දිම යුතුකමක් මෙන් සලකා දෙන තැනැත්තේ

යටිකුරු කරන ලද කළය මෙත් භීත, මධාාම, උත්තම යන සියල්ලත්හට ම නිරවශේෂයෙන් දත් දෙයි. නිරායාෂයෙන් ලැබෙන අනුසස්වලට හෙතෙමේ උපේක්ෂක වෙයි. නොවස්තා වලා සෙයින් කිසිවක්හට වුවත් නොදෙත බැවිත් අවර්ෂි සංඛාාවටද නොපැමිණ, ඇතැම් තැනෙක්හි වස්තාවලා සෙයින් පක්ෂයකට පමණක් දෙන බැවිත් පුදේශ වර්ෂී සෙයින් හැම දෙනහට ම නිරවශෙෂයෙන් දෙන බැවිත් සව්නුවර්ෂී සංඛාාවට ම පැමිණ හෙතෙමේ නිකාය හෙද, ජාතිභේද, කුලභේද, වණිණභේද , ආගම්භේද ඇති නොකොට දීම නමැති උතුම් ගුණය ම පෙරදැරී කොට ගෙන දානය කෙරෙයි.

\* ධම්පුදිපිකාව - පිටු 91 බලනු.

තිවිධ දනය :-

24

දාතය වතාහි ආම්ස දාතය, අභය දාතය, ධම් දාතය කියා දියයුතු වස්තු වශයෙන් තෙවදැරුම් වේ.

තෘෂ්ණා දෘෂ්ධීන් විසිත් ආමශීනය කරනු ලබන උපහෝග පරිභෝග කටයුතු වු ආහාරපාන වස්තු යාන වාහන ගැහ ක්ෂෙනු වස්තු ආදි සියල්ල ආමිස නම්. හෙද "අප්කධන්තික" (තමාගේ ශරීරයෙහිමවු) "බාහිර" (පිටතවු ) යී දෙවැදෑරුම් වේ. බාහිර වස්තු වනාහි දශවිධ වේ. කියන ලද මැයි :-

\* "අන්තං පාතං යාතං වත්හං- මාලාගත් විලේපතං

සෙයාාා්වසථ පදීපෙයාං- දාන වතුළු ඉමෙ දස" යනුයි.

දාභාරය, පැත්ය, යානය, වස්තුය, මාලාය, සුවඳය, විලවුන්ය, සෙනසුත්ය, ආවාසය, පහතට තෙල් හා වැටිය යන මේ දශය දාන වස්තුහු නම් වෙති.

රුප සද්ද, ගඣ, රස, ඵොට්ඨබබ, ධම්ම යී අරමුණු වශයෙන් ද හේ ෂට්පුකාර වේ.

දන පුතිපත්තිය :-

බෝසත් උතමෝ බාහිර වස්තු දෙන්තාහු යමෙකින් යමකුට පුයෝජන වේද එය ඔහුට ම දෙනි. අනුත් විසින් තො ඉල්වත ලදුවෝ ම සිය කැමැත්තෙන් ම දෙනි. ඉල්වනු ලබන කල්හි කියනු ම කවරේද? ආලය සිද දමා තාහග විත්තය පෙරදැරිකොට පීඩාවකුදු තොකොට දෙනි. දීම යහපත් වුවත් ආයුධ, විෂ, මදා ුආදිය තො දෙනි. එසේම ගිලනුත්හට අසප්පාය පාත, භෝජතාදිය තො දෙකි. පුමාණවත් ව සප්පාය වූම අත්ත පාතාදිය දෙකි. ගිහියතට තම් ඔවුනට සුදුසු වූ දෑ ද පැවිදි වුවනට තම් ශුමණ සාරූපා දෑ ද දෙකි. ඉල්වන ලදුවෝ තමුදු ගිහියතට කඩු කිරිච්චි ආදිය ද පැවිද්දනට මුදල් ආදි අකැප වසතු ද දීම බෝසත් සිරිතක් තො වේ. පුණිත දේ තිබියදී රුඤ දේ තො දෙකි. බුදු බව හැර අන්කිසි ඵලයක් කැමැති නොවෙති.

අප බෝසත් තෙමේ විසයහ සිටු කල පුමාණ රහිතව දත් දින. මෙය දුටු සක්දෙව් රජ තෙමේ බෝසතු පිරික්සනුයේ සියලූ සැපත් අතුරුදත් කෙළේය. දීමට කිසිවක් නොමැති බැව්ත් ලණුවක් හා දැකැත්තක් රැගෙන තණ කොළ කපා මිටි බැඳ විකුණා කොටසක් මහදී දත් දී කොටසක් ගෙන යන්නේ යාවකයකු ඉල්ලු බැව්ත් එයද දත් දී හිස් අතිත් ගෙදර ගොස් සිය බිරිත්ද සමග නිරාහාරව සිටියේය සත් දිනක් ම මෙසේ කොට අන්තයෙහි දී ක්ලානතව වැද හොත්තේ ය. සක්දෙව් රජ මෙය දැක කුමකට මෙසේ දුක්විද දත් දෙහි දැයි පිළිවිසී. සක්දෙව් රජ බව ලැබීමට හෝ අත්කිසි සැපතක් ලැබීමට තොව ලොවුකුරා බුදු බව ලැබීම පිණිස මැ දන්දෙමි යි පිළිවදන් දින.

මෙසේ කම්පල අදහා බුදු බව ම පතා බොධිසතාවයෝ දත් දෙකි. යාවකයන් හෝ දාන වස්තූත් හෝ පිළිකුල් කොට තො දෙකි. පරොස් බසින් ඉල්වන අසංයත යාවක යනට පවා ගසා දමා දෙන්තාක් මෙන් නො ව අනුසස් සලකා ම පුසත්ත වූ සිකින් ම අනුකම්පා අදහසින් ම ගෞරවයෙන් දෙකි. එසේම යාවකයන් ලවා උපස්ථාන කරවා ගැනීම් ආදී මෙහෙගෙන හිංසා පීඩා නොකොට දෙකි. රවටන අටියෙන් හෝ බිදුවන අටියෙන් හෝ වසහ කොට උපකාර ගත්තා අටියෙන් හෝ බො දුකි. පරොස් වදන් තො බෙණෙමින් මුව මුකුලිත තො කෙරෙමින් පුය නෙපුල් ම බෙණෙමින් තමාම පෙරටුව කථා කොට ආදරයෙන්

දෙනි. බොහෝ කල් පරිභෝග කළ බැවිත් හෝ මතෝඥ බැවිත් හෝ යම් වස්තුවකට අධික ලෝභය ඇතිවූවාහු නම් ලෝභය හැරපියා යාචකයන් සොයා සතුටින් වහා එය දෙති. දියයුතු වස්තු මඳවූයේ ද යාචකයෙක් එළඹ එය ඉල්වන්නේ නම් ඒ ගැන නොසිතා තමන් පීඩා විද එය දී යාචකයාහට ගෞරව කෙරෙති. මේ පිළිබඳව අ<mark>කිත්ති බුාහ්මණ</mark> ජාතකය (480) බැලිය යුතු. එසේම ස්වකීය දූදරු දැසි දස් පිරිස තො සත් සිදුවා දුකට පමුණුවා යාවකයනට තො දෙති. දෙන්තාහු ද දැන දැන යක් රකුසු ආදීනට හෝ කුැර කර්මාන්ත ඇති මනුෂායනට ද තො දෙති. වෙසතුරු අත්බව්හි පුථම කොට දූ දරුවත් කැමැති කරවා බමුණාගේ කුැර භාවය නො දැන බෝසත් තෙමේ ඔවුන් දානය කෙළේය. මංගල බෝසත් තෙමේ ද රකුසකු බව නො දැන බමුණු වෙසින් ආ බැවින් ස්වකීය දරුවා දත් දින. පසුව රකුසු වෙස් මවා දරුවා කඩාපියා ලේ වගුරුවා කත කල කණය්සල තොවී පහත් සිතම උපදවා ඒ කුශලයෙන් සියලු ම දෙන දරුවන් මෙන් සැලකීමට හේතු වේවා යි පැතී. රාජා දාතය දෙන්නාහු ද. ලොකයාගේ අහිත පිණිස අවැඩ පිණිස අතර්ථය පිණිස පිළිපදතා අයට තො දෙති.

බාහිර දානය පිළිබඳව බෝසතුන්ගේ පුතිපත්තිය යටකී පරිද්දෙන් දන යුතුයි.

#### අධාාත්මික දනය :-

අධානත්මික දානය ද මතු දක්වන පරිදි දන යුතුයි. හේ කෙසේ ද යත්.- යම් සේ කිසි සත් පුරුෂයෙක් සාගිනි නිවා ගැනීම පිණිස හෝ තමා අනුනට කැපවේ ද, දාස භාවයට පැමිණේ ද, එමෙන් ම බෝසත්හු සම්බෝධිය ලබනා අටියෙන් නිරාමිෂ චිත්ත ඇත්තෝ ව සත්වයන්ගේ ම අනුත්තර වූ හිත සුව කැමැත්තාහු අනුනට කැප වෙති. දාස භාවයට හෝ පැමිණෙති. අත් පා ඇස් ආදිය වුවත් වුවමනා අයට එවැනි පුස්තාවයන් දුලබ බැවිත් සිය කැමැත්තෙන් තො ඇලූණු සිත් ඇති ව අකම්පිත ව දෙති. එහෙත් පුයෝජනයක් තො තකා හිංසා පීඩා කරන අටියෙන් ඉල්වන අයට දැන දැන ඔවුන්ගේ ම අනත්රීයට හේතුවන බැවිත් තො දෙති.

අභය දානය :-

අභය දානය වනාහි රජුන් ගෙන් සොරුන්ගෙන් ගින්නෙන් ජලයෙන් වෛරී පුද්ගලයන් ගෙන් සිංහ වාහසු ආදි මෘගයන්ගෙන් තා යක් රකුසු ආදීන් ගෙන් සත්වයනට හය පැමිණි කල්හි ඊට පිහිටවීම වශයෙන් දත යුතුය. ජලයේ ගිලෙන සත්ත්වයකු ගැලවීම අභය දානයෙකි. මරුමුවට පත් අය එයින් මුදා ලීම, වෙදුන් ර ගෙනවුත් ගිලත් අය සුවපත් කැරැවීම, ආරෝගාශාලා පිහිටුවීම, සතුන් නොමරව යි අණබෙර හැසිරැවීම, දැල් පළවා දැමීම, බතුධන ගත පක්ෂීත් නිදහස් කිරීම් ආදිය ද අභය දාන සංඛාාවට ගැනේ. නිගුෝධමිග ජාතකය(12) අභය දානයට නිදශීනයෙකි.

අප බෝසත් තෙමේ නිගෝධමිග ව උපත් කල ගැබ්ගත් මුවැත්තියකට අභය දානයදී සිය දිවි පුදත්තට සැරසි පසුව දුකට පත් සියලු ම දෙතා මුදවා ගති.

මේ අභය දානය හේතු කොට ගෙන සව්ඥයන් වහත්සේට දෙනිස් මහා පුරුෂ ලකෂණයන් ගෙන් එකක් වූ චකු ලකෂණය ලැබුණු බව ලක්ඛණ සුතුයෙහි සඳහන් වේ.

ධම්ම දනය :-

ධමම දනය වනාහි නො කිලිටි සිත් ඇත්තහුගේ අවිපරීත වූ දහම් දෙසීම වේ. අවවාදානුශාසනය ද මීට ම ඇතුළත් වේ. සස්නෙහි ඇතුළත් නො වු අය ධාර්මික ලෙස ඊට බස්වා ගැනීම ද ඇතුළත් වූ අය මුහුකුරුවිමද ධම් දානයෙකි. සංකෙෂප වශයෙන් දාත, කථා, ශීල කථා, සඟග කථා කාමයන්ගේ ආදීතව, පැවිදි වීමෙහි අනුසස් පුකාශ කිරීම ද, විස්තර වශයෙන් වනාහි ශුාවක බෝධියෙහි ඇලූණු අයට සරණගමන ඉත්දිය සංවර ශීලාදිය පිළිබඳව ද, පච්චේක බෝධියෙහි සම්මා සමෛාධියෙහිද ඇලූණු අයට ඊට සුදුසු දානපාරමිතා ආදිය පිළිබඳවද දහම් දෙසීම ධම්දානය නම් වේ. එහෙයින් වදාරන ලද මැයි.-

#### ්සබබදානං ධමමදානං ජිනාති

(ධම් දානය හැම දන් පරදවා දිනයි.)

පංචමහා පරිතාහාග වශයෙන් ද දනය පං<mark>වපුකාර වේ</mark>. පංචමහා පරිතාහාගයෝ වනාහි ධන (වස්තු) සුත (දුදරු) හරියා, අංග (ශරීරාවයව) ජීවිත යන මොවුහු වෙත්.

### දානපාරමිතා ලකෂණ :-

මෙකී දාන පාරමිතාවගේ ලකෂණාදීහු කවරහයන්? දානපාරමිතා තොමෝ(1) පරිතාාග කිරීම ලකෂණකොට හෙවත් සාමාතා සවභාව කොට ඇත්තීය.(2) දියයුතු වස්තුවෙහි ලෝභය දුරු කිරීම රස කොට හෙවත් කෘතා කොට ඇත්තීය. (3) වස්තුවෙහි තො ඇලීම පච්චුපටඨාත කොට හෙවත් වැටැහෙත ආකාරය කොට ඇත්තීය. නොහොත් භවසම්පත් නිවත් සම්පත් පච්චුපට්ඨාන කොට හෙවත් ඵලය කොට දත්තීය. (4) පරිතාාග කටයුතු වස්තුව පදට්ඨාන කොට හෙවත් ආසන්ත කාරණය (ළංවම තිබිය යුතු හේතුව) කොට ඇත්තීය.

අප බෝසතුත් සසර වසත කල මෙකී දාත පාරමිතාව කෙසේ පුරත ලද ද කිවහොත් උත්වහත්සේ ගෙත් දත් තො ලැබු කෙතෙකුත් තුත් ලෙව්හි ම සොයා ගැනීම පවා දුර්ලභ යයි කිවහැකිය. තවද උත්වහත්සේගේ දාත පාරමිතාව පිළිබඳව පිතාලංකාරයෙහි මෙසේ වණීතාකර තිබේ.

"සෝ සාගරේ ජලධිකං රුධිරං අදාසි භූමිං පරාජීය සමංසමදාසි දානං මේරුප්පමාණ මධිකංව සමෝලි. සීසං බේ තාරකාධිකතරං නයනං අදාසි"

බොසතුන් දන්දෙන පරිදි :-

සාගරයෙහි ජලයට වඩා උත්වහත්සේ ලේ දත් දුන්සේක. පොළෝ පස් පරදවා ඇහ මස් සහිත දත් දුන්සේක. මේරු පච්තයට වඩා උස් පමණට ඔටුනු සහිත හිස් දත් දුන්සේක. අහස්හි තරුවලට වඩා ඇස් දත් දුන් සේක.

බෝධිසත්වයෝ වූකලී නිරන්තරයෙන් ම දානයෙහි නිරතවූවාහු වෙති. දීමට නිතොර ම කැමැති වෙති. ඉල්ලිමට බොහෝවිට මැලි වෙති. වහන් සහලක් හා පණීව්ඡනුයක් උවමනාවී දොළොස් වසක් ම එය ස්වකීය දායක වූ රජුහට නොකී බව බහමදත්ත ජාතකයේ (323) සඳහත් වේ. එසේ ම යමක් දී මුඪයන් මෙන් ඊට පුතාූපකාර බලාපොරොත්තු තො වෙති. යමක් තිබිය දී කිසිවිටෙකත් නැතැයි තොකියති. යමකුට යමක් උවමනා යයි දැනගත හොත් නොඉල්වන ලදුව ම එය සතුටින් දීමට සැරැසෙති. ඉල්වූවිට කියනු ම කවරේද? එසේ <u>වූ</u>වද කිසිවක්හට පිඩාවන අටියෙන් දන් දීමට කැමැති නොවෙති. එමෙත් ම අවැඩට හෙතු වූ යමක් නිරවශේෂයෙන් නුවණින් තොර ව තො දෙකි. දීම හොද වුවත් උණ රෝගියකුට බත් දීම පාරමියක් නොවේ. මුදල් ලැබුව හොත් මත් පැත් පාතය කරන්නේ යයි සිතිය හැකි අයකුට මුදල් දීම කරුණෝපාය කෞශලායෙන් පරිගෘහිතවූ (අරක්ගත්) දාන පාරමියක් නො වේ. දෙන දැ ද පහත් සිතිත් පිය වචත යෙත් යුක්ත ව බුදු බව හැර අත්කිසි ඵලයක් නොපතා ගෞරවයෙන් දෙති.

බෝසතූන් පතන පිළිවෙළ :-

දානාදිය දීමෙහි බෝධිසත්තවයන් පුාත්රීතා කරන පිළිවෙළ සමබත්ධව චරියා පිටකටය කථායෙහි මෙසේ දක්වා තිබේ.

සත්තවයන්හට ආයුෂ වණීණ සුඛ බල පුතිහාන ආදී සමපත් ද, අගු ඵල සමපතති සංඛාාත අහිත්ත්වය ද, නිපද වන්නෙමැයි සිතා ආහාර දත් දෙති. සත්තවයන්ගේ කාම කෙල්ශ පිපාසාවත් සංසිඳවනු පිණිස පැත් දානය කෙරෙති. රත්වත් පැහැය පිණිස ද හිරි ඔතප් තමැති අලංකාරයත් නිපදවනු පිණිස ද වසනු දත් දෙකි. ඉද්ධිවිධ හා නිවත් සැපත් නිපදවනු පිණිස සුවඳ දත් දෙති. බුද්ධගුණ ශෝභාව තිපදවනු පිණිස මල් විලවුන් දත් දෙති. බෝධිමණ්ඩාසනය නිපදවනු පිණිස අඳත් ආදි ශෙයාාවන් දත් දෙති. ශරණ භාවය නිපදවන පිණිස ආවාස දත් දෙති. පසැස් ලැබීම පිණිස පුදීප දත් දෙති. වාාාමපුභාව නිපදවන පිණිස රූප දානය කෙරෙකි. බුහම ස්වරය නිපදවන පිණිස සද්ද දානය කෙරෙති. සකල ලෝකයාහට පිය භාවය පිණිස රස දානය කෙරෙති. සකල බුද්ධ සුකුමාල භාවය නිපදවනු පිණිස ඵොටඨබබ දානය කෙරෙති. අජරාමර භාවය පිණිස බෙහෙත් දත් දෙති. සියලූ සත්තවයන්. ආයාී ජාතියෙන් තමත්ගේ පුතු භාවයට පමුණුවත පිණිස පුතුයන් දත් දෙති. සියලු ලෝක යාගේ ස්වාමි භාවයට පැමිණිම පිණිස භායෳාවන් දත්දෙති. ධම්රාජාය ලබන පිණිස රාජායන් දන් දෙති. යන ආදී වශයෙනි.

බෝධිසත්වයෝ වනාහි බාහිර වස්තු දීමෙත් තෘප්තියට තොපැමිණ සිය අභපසහ වුවත්, සිය දිවි වුවත් පිදිමට කැමැති වෙති. වෙසතුරු අත්බව්හි දී අට අවුරුදු වයසැති බෝසත් ළදරුවා මෙසේ සිතීල.-

්අහං බාහිර දානමෙව දේමි, තං මං න පරිනෝසේති. අජඣත්තික දානං දාතුකාමෝම්හි. සවේ මං කෝවි හදයං යාවෙයා උරං හිඤිතවා හදයං නීහරිතවා දදෙයාං. සවෙ අකබීනි යාවෙයා අකබීනි උපථාටෙතවා දදෙයාං.සවෙ සරිර මංසං යාවෙයා සකල සරීරතෝ මංසං ඡෙතවා දදෙයාන්ති."

මම ශරීරයෙන් පිටත්හිවූ බාහිර වසතු ම දන්දෙමි.එය මා සතුටු තො කෙරේ. ශරීරයට අයත් අප්ඣත්තික දානයක් දෙනු කැමැත්තෙමි. ඉදිත් මගෙත් යමෙක් හෘදය ඉල්වත්තේ තම් ළය පළා හදවත රැගෙන දෙන්නෙමි. ඉදින් ඇස් ඉල්වත්තේ තම් ඇස් උපුටා දෙන්නෙමි. ඉදින් ඇහ මස් ඉල්වත්තේ තම් සකල ශරීරයෙන් මස් සිඳ දෙන්නෙමි යනු එහි අත්රීයි.

නිවිධ පාරමී :-

දානය තෙමේ දාන පාරමිතා, දාන උප පාරමිතා, දාන පරිමාත්රී පාරමිතා වශයෙන් නිුවිධ වේ.

තමන්ගේ සන්තානයෙන් පිටත්වූ පුතු භාය§ා ධන ආදී පණ ඇතිවූ ද පණ තැතිවූ ද වස්තූන් පිදීම **දාන පාරමිතා** නම් වේ. තමාගේ අභපසහ පිදීම **දාන උප පාරමී** නම් වේ. සිය දිවි පිදීම **දාන පරමාත්ථපාරමී** නම් වේ. මේ වරියා පිටකට්ථ කථානය වේ. ජාතකටථ කථාවෙහි මීට විපය§ස්තව පාරමී උප පාරමී ද්වය දක්වා තිබේ. සිය අභපසහ පිදීමට වඩා පුතු දාරාවත් පිදීම දූෂ්කරවන හෙයින් එසේ දක්වා තිබේ. යයි සීතිය හැකිය.

පුනු හායහිා ධන අාදිය පිදීම දාත පාරමී නම් වේ. මහා සුදස්සන, ශංඛ බාත්මණ, අකිත්ති, නිමි, කුම්මාසදණ්ඩ ආදී ජාතකාදීන්හි අප බෝසත් තෙමේ බොහෝ ධන වියදම් කොට මහදන් දින. වෙසතුරු අත්බවිහි දු දරුවත් හා භායහිාවත් දත් දින. ජාලිය හා කණහාජිනා තමැති සවකීය පිුය ළදරුවත් බමුණුහට දන්දුන්තේ වීතමුදු පුනු පේමය කොපමණ බලවත්දැයි කිවහොත් කඩුව රැගෙන බමුණා මරා දරුවත් ගෙන ඒමට සිතී. එහෙත් උපේකෂා වඩා නැවැත සිත පහදවා ගත. ඒ අත්බවිහි ම බමුණු වෙස්ගත් ශකුයාට මද්දීදේවී තම් වු පිුය බිරිත්ද සොම්නස් සිතිත් දන්දී දාන පාරමිතාව මසාකපුාප්ත කරගත්තේය. අත් පා ඇස් ආදී ස්වකීය ශරීරාවයව වුවමතා ජනයනට පිදීම දාන උප පාරමී නම්. සිවි (499) ජාතකය ඊට නිදශීන යෙකි. මේ අත්බවිහි අප බෝසත්හුගේ දාතාධාාශය කොපමණ බලවත් ව පැවැත්තේ ද කිවහොත් උත්වහන්සේ සවකීය ඇස් උපුටා දන් දුන්සේක.

සවකීය ජීවිතය පිදීම දාන පරමාත් පාරමී නම් වේ. බණ පදයක් අසනු පිණිස අප බෝසතාණත් සිය දිවි පුදන්නට සැරසුණු බව රසවාහිණියෙහි සඳහත් වූ දහම්සොඩ කථායෙන් පෙතේ. ජාතක මාලාවෙහි පුකාශිත වාහසී ජාතකයෙහිද අප බෝසතාණත් දුකට පත් වූ කොටිදෙනක හා සාගින්තෙත් පෙළෙත පැටවුත් තිදෙනකුත් නිසා පුපාතයකින් වැටී සිය දිවි පිදු බව සඳහත් වේ.

සස ජාතකය :-

සස ජාතකයෙන් ද බෝසතුන්ගේ පරමාත් පාරමිතාව මොනවට අවබොධ වේ.

පෙර එක් කලෙක අප බෝසතාණෝ සස (හා) යෝනි යෙහි ඉපිද වළුරෙක, සිවලෙක, මස්කාවෙක යන යහළුවන් තිදෙනකුත් සමහ වනයෙහි වුසූහ. මොහු සතර දෙන තැනිත් තැත ගොස් ගොදුරු සොයමිත් කා දස දවසකට වරක් එක තැතෙකට පැමිණ මිහිරි කථා කෙරෙති. සාවාණෝ "දත් දෙව, සිල් රකුව, පෙහෙවස් වසව" යී නිතොරම අවවාද කෙරෙති. දිනක් සාවාණෝ පුත්සද දැක සෙට පොහො දින යයි දැත "හෙට පොහො දින හෙයින් සිල් රකුව, සිල්වත්ව සිට දුත් දතෙහි විපාක මහත. එහෙයින් තමා සමීපයට පැමිණි යමෙක් ඇත්තම් තමන් ලත් අහරින් යමක් දෙව" යි අවවාද කළහ. යහළුවෝ තිදෙත ද එම ඔවා පිළිගෙන අහර පිණිස යමක් සපයා ගෙන පොහෝ දින සිල් ඉටාගෙන උන්හ. සාවාණෝත් හී තණ ස්වල්පයක් සපයා සිල් මෙනෙහි කෙරෙමින් හුත්තාහු "ඉඳින් අද මා සමීපයට යාවකයකු පැමිණියහොත් ඇහ මස් ඔවුනට දත් දෙමි" යි ඉටා ගත්හ.

ඔබගේ ශීල තෙජසින් ශකුයාගේ පාණ්ඩුකම්බල ශෛලාසනය හුණු විය. මේ කිමෙක්දෝ හෝයි සක්දෙව් තෙමේ බලන්නේ ඒ කාරණය දැක බෝසතාණන් පරීකෂා කෙරෙම් යි සිතා බමුණු වෙස් ගෙන පළමුව මස්කාවා සමීපයට ගියේය.

්බමුණ, කුමක් නිසා පැමිණියේදැ ීයි මස්කාවා ඇසී.

්මිතුර, යම්තම් ආහාරයක් ලදින් නම් මමත් නුඹ වහන්සේ සේ ම පෙහෙවස් රකින්නෙමැ <sup>°</sup> යි කීය.

එවිට මස්කාවා තමත් සපයාගත් රේමසුත් සත්දෙත දීමට කැමැති විය.

එහෙත් සක්දෙව් තෙමේ "දැත් උදෑසතය, පසුව එම්" යී කියා සිවලා සමීපයට ගියේය. සිවලා ද තමත් සොයා ගත් කරවල මසුත් දෙත්තකු හා පැලභූ ගොයකු හා දී ගෙඩියක් දීමට කැමැති විය.

ඕ හට ද හෙතෙමේ යට කී ලෙස කියා වදුරා සමීපයට ගියේය. වදුරා ද තමත් ලත් මී අඹ ගෙඩිය පිදීමට කැමැති විය.

එහෙත් එය ද යටකී පරිදි පිළිකෙව් කොට සාවාණත් සමීපයට එළඹ ආහාරයක් ඉල්වී.

සිත් පරිදි දිවි පිදීමට ඉතා දුලීහ පුස්තාවයක් ලත් සාවාණෝ මහත් සතුටකට පැමිණ "බමුණ, අහර සොයා මා සමීපයට පැමිණි ගමන ඉතා යහපත. පෙර නුදුන් විරු දනක් අද මම තොපට දෙමි. තොපි දර කඩා රැස් කොට ගිණිගොඩක් මොළවාපියා මට කියව. මම ගිනි මැදට පැමිණ මා දිවි තොපට පුදමි. මා ඇහ මස් පැසී ගිය කල අනුහව කොට සිල් රකුව" යි හිත සිතිත් කීහ.

සක්දෙව් තෙමේ ද තමත් ගේ ආනුභාවයෙන් ගිනි ගොඩක් මොළවාපියා සාවාණන්හට දැන්විය.

සාවාණෝ ත් තහා පිරිසිදු වී හීත් වූ යම් සත්හව කෙතෙක් ඇත්තම් ඔවුහු තො මියෙත්ව' යි සිතා තුත්විටක් කිළිපොළාපියා දිවි පුදත අටියෙන් ම කිසි පැකිලීමක් තොමැතිව ගිනි මැදට පැත්තාහ. ශකුානුභාවයෙන් රෝම කූපයෙකුදු තො දැවී.

තිරිසත් වුවත් දානයෙත් පරතෙරට පැමිණි සස පණ්ඩිතයන්ගේ ආශ්චයෳීය දුටු සක්දෙව් රජ තෙමේ බෝසතාණත්ගේ ගුණ මහිමය තොමැකී මේ කප මුළුල්ලෙහි පවතීවා යි සද මඩලෙහි සස ලපය ඇත්දේල.

අප බෝසතාණත්ගේ දාත පරමාත්රී පාරමිය මේ ජාතකයෙහි මුදුන්පත් විය. එහෙයින් ම ලොවුතුරා බුද්ධත්වයට පැමිණ මෙසේ වදාරන ලදී.

භික්ඛාය උපගතං දිස්වා

සකත්තානං පරිච්චජිං

දානේත මෙ සමෝ තර්ථ

එසා මෙ 'දාන පාරම්'

හිකෂා පිණිස සමීපයට එළඹි බමුණත් දැක සවකීය ජීවිතය පරිතාාාග කෙළෙමි. දානයෙත් මට සමවූවෙක් තැත. මෝ තොමෝ මාගේ දාන පාරමී නමි.

අතර සොයා ආ බමුණා දුටුයෙ මි

ඕහට කුළුණෙන් සිය දිවි පිදුයෙ මි

දීමෙන් මා හා සමයකු නොදකි 🛛 මි

මේ මගෙ පරමත් දාන පැරුම් ද මි

දාන පාරමිතාව පිළිබඳ මහා සුදසසන (95) සස (316) සංඛ බාහ්මණ(442) අකිත්ති බාහ්මණ(480) සිවි(499) (541)වෙස්සන්තර (547) ආදී ජාතක බැලිය යුතු.

3 වන පරිච්ඡෙදය

## ශීල පාරමිතාව

කරුණායෙන් හා උපාය කෞශලායෙන් (දෙලෝ) වැඩ සලසන මහ සලසා ගැනීමෙහි දඤවූ නුවණින් ) රක්නා ලැබූ කාය වාග් සුවරිතය "ශීල පාරමී" නමි.

කවර අත්වියෙකිත් සීල තම් වේද යත් :-

සීල තේරුම :-

(1) සමාධානාත්රීයෙන් ද (11) උපධාරණාත්රී යෙන් ද සීල නම් වේ.

කායික වාචසික කිුයා නො විසිරියදී මනාකොට තැබීම සමාධාන නම්. එහෙයින් කය වවන දෙක්හි හික්මීම සීල නම් වේයයි කිය යුතු ය.

කුශල ධම්යතට ආධාර බව හෙවත් පිහිට වන බව උපධාරණ තම්. සියලූ ගුණධම්යතට ශීලය මුල්වන බැවින් උපධාරණාත්රීයෙන් ශීල නම් වේයයි සැලැකිය යුතු.

තවද නිවැරදි ගුණ නමැති ශරීරයට හිසක් වැනි නුයි ශීල නම් වේ. හිස යන අත්එවත් "සීස" ශබ්දයාගේ ස කාරය හට ල කාරය වී "සීල " වියයි ද සලකනු ලැබේ. යම්සේ හිස් සුන් කල්හි ශරීරය විනාශයට යේද එමෙන්ම සිල් සුන් කල්හි සෙසු ගුණයෝ ද විනාශයට යෙත්.

කෙලෙස් තමැති දාහය හෙවත් විඩා සත්සිඳුවන අත්රීයෙන් "සීතල" යි කිවයුතු තැනැ "ත" හට ලොපවී සීල යි සිද්ධයයිද සලකනු ලැබේ. මේ ආදී තයින් ශීල ශබ්දයාගේ අත්රී දතයුතු. සීලය ම තමහට කැමැති වූ සමේබාධි තමැති පර තෙරට යෑමට අතිශයෙන් උපකාර වන හෙයින් පාරමී නුයි සීල පාරමී තමි. සීල පාරමිතා යනු ද එම අත්රීයි. සංස්කෘතානුසාරයෙන් "ශීල පාරමිතා" යි කියනු ලැබේ. මෙකී ශීල පාරමිතාවගේ ලකෂණාදීහු කවරහයන්?

ශීල පාරමිතා ලකෂණ :-

ශීල පාරමිතා තොමෝ ශීලතය හෙවත් කාය වාක් කම්යන් නොවිසිරියදී පවත්වන බව හා කුශල ධම්යනට ආධාර බව ලකුෂණ (=සාමානාෳ සවභාවය) කොට ඇත්තීය. දුශශීල භාවය නැති කිරීම රස (=කෘතාය) කොට ඇත්තීය. තොහොත් නිවැරැදි ගුණ රස (=සම්පත්) කොට ඇත්තීය. කායාදීන්ගේ පිරිසිදු බව පව්වුපටඨාන (=වැටැහෙන ආකාරය) කොට ඇත්තීය. හිරි ඔතප් හෙවත් ලජජා හය පදට්ඨාන (=ආසත්ත කාරණය හෙවත් ළංවම තිබෙත හෙතුව) කොට ඇත්තීය.

ශීලය කෙමේ චාරිතු(සිරිත්) වාරිතු (විරිත්) වශයෙන් දෙවැදෑරුමි.

වාරිතු ශීල :-

කටයුතු වත් පිළිවෙත් පිරීම වාරිතු ශීල නම්. හේ ශුද්ධායෙන් හා වියෳයෙන් පිරිය යුත්තේය. තොකටයුතු පාපධම්යන් ගෙත් වැළකීම වාරිතු ශීල නම්. හේ හුදු සැදැහැයෙත් ම රැකිය යුත්තේය. සිරිත් විරිත් විසින් දෙ වැදෑරුම් වූ මේ ශීලය සව්බලධාරී දෙවියකුට බියෙන් හෝ කරුණාවත් උතුමකුගේ පුසාදයක් ලබා ගැනීම පිණිස හෝ කිසිවකුගේ මෙහෙයීම කින් හෝ නොව ස්වකීය යුතුකමක් යයි සිතා ම ආත්ම ගෞරවය උපදවා සිය කැමැත්තෙන් ම රකුපා කටයුත්තේය.

චාරිතු ශීලය නොබිඳ රක්තා බෝසත්හු දෙමව්පියත් කෙරෙහි ද, ගුරුවරුත් කෙරෙහි ද, අඹු දරුවන් කෙරෙහි ද,

කුලදෙටුවත් කෙරෙහි ද, සහෝදර සහෝදරියත් කෙරෙහි ද, තෑ මිතුරත් කෙරෙහි ද, උපකාරකයත් කෙරෙහි ද, මෙහෙකරුවත් කෙරෙහි ද, ස්වාමිවරුත් කෙරෙහි ද, අමුත්තත් කෙරෙහි ද, ගිලනුත් කෙරෙහි ද, දුගී මගී යාවකයත් කෙරෙහි ද, අසල්වැසියත් කෙරෙහි ද, රජුත් කෙරෙහි ද, රජ ඇමැතියත් කෙරෙහි ද, වැඩිමහල්ලත් කෙරෙහි ද, පැවිදි උතුමත් කෙරෙහි ද, ස්වකීය ශාස්තෲත් වහත්සේ කෙරෙහි ද යත ආදී වශයෙන් සියලූ දෙත කෙරෙහි තමා විසින් පැවැත් විය යුතු සව්චාරීතු මතාසේ පවත්වති. මෙවැනි ශිෂටාචාර ධම්යත් ගෙත් සමලංකෘත ව වැඩෙතා බෝසත් උතුමෝ පරමාත් ී වශයෙන් ම මහත්මෝ තම් වෙති.

හැම ජාතීත්හි ම බෝසත්හු දෙමාපියනට විශෙෂයෙන් ගරු බුහුමන් කෙරෙනි. ඇතැම් ජාතීත්හි දෙගුරුන් උදෙසා පරම යුතුකමක් මෙන් සිතා සිය දිවිද පුදති.

ජයද්දිස ජානකයෙහිදී (513) අප බෝසත් අලීනසත්තු කුමාර තෙමේ අාදරණීය ස්වකීය පියාණත්වූ ජයද්දිස රජුත් උදෙසා මිනිමස් කන තර රකුසකුට සොම්නස් සිතින් ජීවිතය පුදා පිය රජුන් ද මරණින් මුදා තර යකු ද දම් දෙස්නෙත් දමා මහණ දම්හි ලොල් ඇති කැරැවී.

තවද අප බෝසත් තෙමේ තඤිය (ජා.222) තම් වදුරු ව උපත් කල මහලූ වැදිරි මෑතියත් සිය සොහොයුරා සමග පෝෂණය කරත්තේ දිනක් දුව්ලවූ මව් මරතට අා වැදිහට මෑණියත් මරණිත් ගලවත්තට අයැද ඇය වෙනුවෙත් සිය දිවි පිදී. එසේ ම මාතුපෝසක (455) සාම (540) අසාතමත්ත (61) යන ආදී ජාතීන්හි මනාසේ දෙගුරුතට උවැටැත් කෙළේය.

දෙමාපියනට උපස්ථාන කිරීම පමණක් නොව ශුඩා ශීලාදී ගුණයන් ගෙන් ඔවුන් දියුණු කිරීමට බෝධිසත්ත්වයෝ උත්සාහ දරති. දෙමාපියනට යම්සේ උපස්ථාන කෙරෙත් ද, ගුරුවර ආදී සෙස්සන් කෙරෙහි ද තමා විසින් පැවැත්විය යුතු සියලූම යුතුකම් නොපිරිභෙළා සිදු කෙරෙති. නිදශීන පාමිත් ඒ හැම මෙහි විස්තර කිරීම උගහට බැවිත් ගුරුපසේවය පිළිබද ව ජවසකුණ ජාතක(309) කාරණ්ඩිය ජාතක(356) තක්කාරිය ජාතකාදිය ද (481) පුනුදාරාවන් පෝෂණය කිරීම පිළිබද ව සුවණ්ණහංස ජාතකාදිය ද (136) ගිලානෝපසථානය පිළිබද ව දසන්ත ජාතක(399) කාමජාතකාදියද, (467) උපකාරකයනට පුතුහුපකාර කිරීම පිළිබද ව ගුණ ජාතක(157) කුරුංග මිග ජාතක (21) මහා අස්සාරෝහ(302) පසාල ජාතකාදිය ද, (307) නෑ මිතුරු පිරිසට සංගුහ කිරීම පිළිබද ව කාක(140) හදුසාල ජාතකාදිය ද, (465) පැවිදි උතුමනට උවටැන් කිරීම පිළිබද ව කුම්භකාර ජාතක(408) භික්ඛාපරම්පරා ජාතකාදිය ද, (496) බලා දැනගත යුතුයි.

වාරිතු ශීලයෙහි පුතිපත්තිය :-

වාරිතු ශීලයෙහි පුතිපත්ති තොමෝ මෙසේ දතයුත්තීය :-

බෝසත් උතුමෝ පිදිය යුත්තත් සුදුසු පරිද්දෙන් පුදති. ගිලතතට ශක්තිපුමාණයෙන් උවැටැන් කෙරෙති. සුභාසිත වචන අසා සතුටින් සාධුනාද පවත්වති. තමන් ගුණ සහවති. අනුත් ගුණ නොසහවා ඊෂ්ාාා රහිත ව වණ්නා කෙරෙනි. අනුත් දොස් තොකියකි. තමන් දොස් හෙළි කෙරෙකි. වරද වරද වශයෙන් දැක එය සහදැමියනට පුකාශ කොට මන්නෙහි මනාසේ පිළිපදිති. නිශුහ කටයුත්තනට කල්වේලා බලා රොස් බසින් වැළැකී වරදින් මුදන අටියෙන් නිගුහ කෙරෙති. එසේම සංගුහ කටයුත්තනට ධම්ානුකූල ව සංගුහ කෙරෙති. අනුන් කළ අපකාර ඉවසති. මද උපකාර ද මහත් කොට සිහි කෙරෙති අනුත් පින් සතුටින් අතුමෝදත් වෙති. තමන් පින් ලොවූතුරා බුදුබව පිණිස ම පිරිනමති. හැම කල්හි ම කුසල් දහම් රැස්කිරීමෙහි අපුමාද වෙති. තමහට අනුරූප වූ සත්තවයනට හිතවූ කටයුතු පැමිණි කල්හි අනලස්ව එය කිරීමෙහි උනඥුවෙති. නෑ වූ හෝ නොනෑ

වූ හෝ සත්ත්වයනට රෝදුක් පැමිණි කල්හි සුදුසු පරිද්දෙත් පුතිකර කරන්නාහු වෙති. ශෝකී සත්ත්වයන් අස්වසමිත් නිශ්ශෝක කෙරෙති. දුඃබිත සත්ත්වයන් නිදුක් කෙරෙති. දැඩි ලෝභයෙන් වෙත් ව ලද දෙයින් සතුටු වෙති. විවේකී ව වෙසෙති. දුක් ඉවසමිත් අනුත් භයට නොපමුණුවමිත් උඩභු නො ව සංසුත් ඉදුරත් ඇති ව කය හෝ ජීවිතය පිළිබඳ ව ආසා රහිත ව වෙසෙති. සහායයනුත් ශුද්ධා ශිලාදී ගුණයෙන් දියුණු කෙරෙමිත් දුශ්චරිතයෙන් මුදවා ලමිත් තමනුත් සුචරිතයත් පුරුදු කෙරෙමිත් ගුණ දහම් රකිමින් වෙසෙති.

වාරිතු ශීලය :-

වාරිතු ශීලය තොකඩවා පවත්වත්තාක් මෙත් ද බොහෝ සෙයිත් හැම ජාතීත්හි ම ශීල භේද තො කොට බෝධිසත්තවයෝ වසත්තාහයි තොසිතිය යුතු. අප බෝසත් තෙමේ එක් සමයෙක්හි හොර තැකතකිත් ඉපිද සොරකමිත් ජීවත් වියයි කණවේර ජාතකයෙහි<sup>-</sup> (318) සඳහත් වේ. මේ සාමාතාා රීතිය තොව වාහිවාරයක් පමණෙකි.

ඉදිත් ගිහි ව බෝසත්හු වසත්තාහු තම් පිරිසිදු ව පත්සිල් රක්තාහ. පැවිදි වුවාහු තම් වතුපාරිශුඩි ශීලය නිම්ල ව රක්තාහ. යම්සේ කිරළක් දිවි හා සමකොට තම බිජුවට රකීද? යම්සේ සෙමරෙක් දිවි යතත් තම වල්ගය රකී ද, එමෙත් ම බෝසත්හු ජීවිතය දෙවන කොට සිල් රකෂා කෙරෙකි. සවකීය ශරීරාවයවයත් රක්තා පිණිස කෙතෙක් ධන වියදම් කෙරෙති. ශරීරය රක්තා පිණිස අත්පා ආදී අවයවයත් කපා දැමීමට සැරසෙති. සදහම් සිහිකරත්තාවූ මහසත් උතුමෝ වූ කලී සමාදත් වූ උතුම් ශීලය උදෙසා ධනය ද ශරීරාවයවයත් ද ස්වකීය ජීවිතය ද යන මේ සියල්ල ම පිදීමට කැමැති වෙති. කියනලද මැයි :- ධනං චජේ යො පත අංගහේතු අංගං වජේ ජීවිතං රක්ඛමානෝ අංගං ධනං ජීවිතං වා පි සබ්බං

වපේ තරෝ ධම්මමනුස්සරන්තෝ

බෝසත්හු පවිත් වැළැකීමට උත්සාහ දරති. සතුත් තොමරති. තොමරවති. මැරීමට ද අනුබල තොදෙති. සොරසිතිත් අනුත් අයත් කිසිවක් තොගනිති. පරදාර සේවතය අමේධාසේ පිළිකුල් කොට කාමයෙහි වරදවා නොහැසිරෙති. බොරු තොතෙපලති. කේළාම් තොකියති. පරොස් බස් තොබෙණෙකි. හිස් වදත් තොදොඩති. බිහු මානුයකුදු රහමෙර පාතය තොකෙරෙති.

මෙසේ පස්පවිත් දුරු වූ අප බෝසත් තෙමේ ශීලය කොපමණ උසස් ව තැකුද යතහොත් සීල වීමංසන ජාතකයෙහි (362)

මෝසා ජාති ව වණෙණා ව සිලමේව නිරුත්තමං

සිලේන අනුපේනස්ස සුනේනපෙරා නව්ජජති යි කීය.

(කෘතියාදි කුලයන්හි ඉපැදීම හිස්ය. ශරීර වණීය ද හිස්ය. ශීලය ම එකාන්තයෙන් උතුමි. ශීලයෙන් යුක්ත නොවුවහුගේ ඉගෙනීමෙන් පුයෝජනයෙක් නැත්තේය යනුයි.) බුදුවීද උන්වහත්සේ මෙය අනුමත කෙරෙමින්,

්**අපදාන සෝහීනි පඤ්ඤා**" යනුයෙන් පුඤාතොමෝ චරිතයෙන් හොබිනීයයි ද වදාළහ.

බො'සතුන් සසර සැරිසරතා කල දික්වූ විලූම් (ආයතපණිහී) දිගැහිලි (දීගාංගුලි) බුහ්මයාට බළු සැජුව ශරීරය (බුහ්මුජජුගත්ත) යන මහා පුරුෂ ලකෂණතුයද, මුසවායෙත් වැළැකීම හෙතු කොට ගෙත එකෙකී රෝමකූපයෙත් එකේකිරෝම(එකේක ලොම) ඌණීරෝම ධාතුව යත ලකෂණද්වය ද, කේළාම් කීමෙත් වැළැකීම හේතු කොට ගෙන සමසතළිස් දත් විවර නොවූ දත් යන ලකෂණද්වය ද, හිස් බසිත් වැළැකීම හේතු කොට ගෙත සිංහයකුගේ හනු වට බඳුවූ හනුව ද (සිංහ හනු) ලැබෙතැයි ලකෂණ සුතුයෙහි පුකාශ වේ.

පාණාතිපාතයෙහි දොස් පිළිබඳව මතකහත්ත ජාතක(18) ධෝනසාබ ජාතකාදිය (353) ද, අදත්තාදාතයෙහි දොස් පිළිබඳ ව තුත්වන සිලවිමංසන ජාතක (86) පස්වන සීල විමංසන ජාතකාදිය(305) ද, පරදාර සමාගමයෙහි දොස් පිළිබඳ ව ලෝහකුම්හි ජාතක(314) මහා නාරද කස්සප ජාතකාදිය(544) ද, මුසාවායෙහි දොස් පිළිබඳ ව වේතිය ජාතක(422) කක්කාරු ජාතකාදිය(326) ද, පිසුනවවනයෙහි දොස් පිළිබඳ ව වණ්ණරෝහ ජාතක (3617 සංධිභෙද ජාතකාදිය(349) ද, පරුෂ වචනයෙහි දොස් පිළිබඳ ව නඤ්විසාල ජාතක(28) සුජාත ජාතකාදිය (352) ද, සම්එප්පලාපයෙහි දොස් පිළිබඳ ව තිත්තර ජාතක(37) අකාලරාවි ජාතකාදිය(119) ද, සුරාපාතයෙහි දොස් පිළිබඳ ව කුම්හජාතක (512) හදුසට ජතකාදිය(291) ද බැලිය යුතු.

### වාරිනු ශීලයෙහි පුතිපතති :-

්චාරිතු ශීලය සමබන්ධ බෝසතූන්ගේ <mark>පුනිපත්ති තොමෝ</mark> මෙසේ දන යුත්තිය.

හැම සතත් වෙත කරුණා මෛතී උපදවා ඔවුනට අභය දාතයදී සතුත් මැරීමෙත් බෝසත්හු වැළැකෙකි. සිහිතෙනුදු කිසිවකුට කෝධ තො කෙරෙකි. එහෙයිත්ම මෛතී භාවතා පහසුවෙත් ම උපදවති. ලෙඩ දුක් රහිත වෙති. දීඝ්ායු ලබති.

දෝස වාසනාව ද මුල් සිඳ නසති. අනුන් අයත් දේ පරෝපකාරයෙහි නියත බැවිත් සජ්යන් මෙත් තකා ආමශීනය ද තො කෙරෙති. නුදුන්දේ ගැනීමෙන් වැළැකීම හේතුකොට ගෙන සොර සතුරත් විසින් පැහැර තොගත හැකි වස්තු ලබති. අනුත් විසින් සැක තො උපදවන පිය වූ මතාපවුවෝ වෙති. වස්තු සමපත්තීත්හි තො ඇලුණු සිත් ඇත්තාහු වෙති. ලෝහ වාසතාව ද මුල් සිඳ තසකි. ගිහි වුව ද පැවිදිවුවත් මෙත් සප්ත මෛථුත ධම්යත් ගෙන් දුරු වෙති. කාමයෙහි වරදවා හැසිරීම ගැන කියනුම කිම? පවිටු අදහසින් කිසි ස්තියක දෙස නොබලති. මෙසේ පහත් හැසිරීමෙත් වැළැකීම හේතුකොට ගෙන ඇලූම් නැත්තාහු සංසූන් කාය චිත්ත ඇත්තාහු වෙති. හැම සත්නට පිුයද වෙති. නීරෝග දු දරුවත්ද ලබති. තෛෂ්කුමායෙහි ඇලූණු සිත් ඇත්තාන ද වෙති. බණත විට සතා වූ ද, හිත වූ ද, පිය වූද, පුමාණවත් වූ ම දැහැමි කථාවක් ම කියති. මුසාවයෙන් වැළකිම හෙතුකොට ගෙන ඇදහිය යුතු වචන ඇත්තෝ වෙති. පිුය භාවය නැති කරත කේළාම් බිණීමෙන් වැළැකීම හෙතු කොට ගෙන නොබිදිය හැකි පිරිස් දැඩි මිනුයෝ ද ඇත්තාහු වෙති. පරොස් වදනිත් වැළැකීම හෙතු කොට ගෙන මිහිරිවූ නෙපුල් ද මධුර වූ ස්වරය ද ඇත්තාහු වෙති. සම්භාවනිය ද වෙති. හිස් බසිත් වැළැකීම හෙතු කොට ගෙන මහේශාකා ද වෙති. මහානුහාව සම්පන්න ද වෙති

අනුත් අයත් වස්තූත් කෙරෙහි අභිදාහා තැති හෙයිත් කැමැති කැමැති දෑ වහ වහා ලබන්තාහු වෙති. අතායෝ දුකට පැමිණෙත්වායි යන වාහපාද සිත තොමැති හෙයිත් පිුය දශීතීය වෙති. පුසාදකර වෙති. මෛතී බහුල වෙති. මිථාදෘෂ්ටිය තොවැලද කෝතුහල මංගලික තො ව කම් පල අදහත නුවණිත් යුක්ත බැවිත් කලාහණ මිතුයත් ලබන්තාහු වෙති. සද්ධම්යෙහි මුල් බැසගත් සැදැහැ ඇත්තෝ වෙති. උපනුපත් ජාතිත්හි අගු ව ම උපදිති. උදාර සම්පත් ලබන්තාහු වෙති. මෙසේ සතර අපා දුකට මහ වූ පාපධම්යත් ගෙත් වැළැකී සගමොක් මහට හිත වූ කුසල් දහම් රැස් කිරීමෙහි ම නිතොරම පුෝත්සාහී වෙති.

සිරිත් විරිත් විසින් දෙවැදෑරුම් වූ මේ ශීලය (1) ශාසනයාගේ මුල වේ. (2) විපිළිසර නොවීම් ආදී ගුණ එළවන බැවින් කලාාාණ ද වේ. (3) පුඵේනිවාසානුසමෘති ඥානය දිවාවඤුරහිඥානය, ආශුවඤෂයකරඥානය යන තිවිදාාවනට කාරණ වේ. (4) කාමසුබල්ලිකානු යෝග සංඛාාත අන්තය බැහැර කරන්නේ වෙයි. (5) සතර අපායයන් ඉක්මීමට උපායයෙකි. (6) තදංගපුහාණ වශයෙන් ක`ලෙ`ශයන` පුහී ත කෙරෙයි(7)ක්ලේශයන්ගේ වාති කුමයට පුති පඤය.(8) දුශ්චරිත ක්ලේශයන්ගේ පිරිසිදු කෙරෙයි (9) සෝවාන් සෙදගැම් බවට කාරණ ද වේ.

ශීල ඵල :- .

මෙකි ශීලයාගේ **ඵලයෝ** කවරහයත්? කියත ලද මැයි. ගුරුඑගෝමීත් විසින්.- "සිල් තම බිය මුහුදු තරත මහතැව, රූ තවරත වණ වැටිය, කුසල සඳ දිනු කිරිමුහුද, කුසල් ධම් හටත බිජුවළ, ගුණරුවත් පිරූ විදුරු දෙණ, බුහුමත් බිගු මුළු වතුළ කුසුම් කැත, හැම සැපත් කැඳවත අත්සත, මරණ තොබත පුරිසර, මුළුලෝ දස්කළ පත්කරණ, සගමහරුක් හැම්නූ දෙරණ, තා දෙව් බඹගජ මුදුත් තමත අකුස්ස, දෙව්ලෝ මහපහා අරත රුවත් හිණ, සතුත් සිරුරු පහයත රසයිත, දහම් සක්විතියහට කිරුළු කළ, හැම මතදොළ පුරත කප්රුක, සසුත් මහවිල්හි පුබුදු ගුණ ගඳ වහත මහ පියුම, තුනුරුවත් උපත් මහසයුර, හැද හැවිලි හස් මුළු සරත පියුම්විල, දුගී අදුරු හරත සරාහිර, මෙත් ඌල් සිලියෙන වසාවිට, කෙලෙස් ගජකුඹු පළත සීනිය පසුර, නිවත් පුරවදුත් එක් යහත, සසර සයුර තරත මහ හෙය,

රජ මුළු කිරුළු කුළුමිණි රැස්ති දෝ පාපිළ, සිවු අවයව මහ හතුළ, දෑ ජරමරණ මහශිම් නිවතුවට මහ මේය, හැම සත්නට අබාදා දහම් රජ, අට අකණ අඳුරු දුරු කරන සරාගිර, අට අරී කෙළෙඹියත් අත් සරිය, බුදුසසුත් රක්තා මහ මතුරි" ඒ එසේ මැ යි.

ශීලය තෙමේ කෙලෙස් මල හරතා පිරිසිදු ජලයෙකි. උඩු සුළහට ද යටි සුළහට ද සම ව හමතා අසම සුවදෙකි. මිණි අබරණ පරයන මාහැහි ආහරණයෙකි. සසර දික් මහට ඉවහල්වූ මාගෝපකරණයෙකි. දෙව්ලෝ නැහිමට හිණිමහෙකි. නිවත් පුර වදනට දොරෙකි.

මේ ආදී අනුසස් ඇති ශීල පාරමිතාව වනාහි බෝසත්හු පින් පිණිස හෝ දෙව්ලෝ සුව පිණිස හෝ මිනිස්ලෝ සුව පිණිස හෝ කීර්ති පුසංශා පිණිස හෝ භවසම්පත් පිණිස හෝ රක්තාහු නොවෙති. ආත්ම මොකෂය පිණිස ද රක්තාහු නොවෙති. තමාගේත් අනුත්ගේත් මිදීම නම් වූ උභය මෝකෂය පිණිස ම හුදු බුදු බව ම ඵලය කොට රක්තාහු වෙති.

ශීල පාරමිතා තොමෝ **ශීල පාරමී, ශීල උප පාරමී,** ශීල පරමාත් පාරමී වශයෙන් තෙවැදෑරුම් වේ.

(1) පුතු දාරාදීත් හේතු කොට ගෙත ද ශීලය කඩ තොකොට රැකීම ශීල පාරමී නම්.

(2) අහ පසහ හෙතු කොට ගෙත ද ශීලය තොකඩ ව රැකීම ශීල උප පාරමී නම්.

(3) ස්වකීය ජීවිතය හෙතු කොට ගෙන ද ශීලය නොකඩ ව රැකීම ශීල පරමාත් පාරමී නමි.

ශංඛපාල ජාතකය :-

ශංඛපාල ජාතකය (354) මීට නිදශීතයෙකි. අප බෝසත් තෙමේ එක් සමයෙක්හි නාග භවතෙහි

"ශංඛපාල" නමින් මහ බලැති නාගරාජයෙක් ව උපන්නේ ය. හෙතෙමේ නාලෝ සැපතට කළකිරි එම අත්බැවින් මිදෙනු පිණිස තාලෙව්හි සිල් රැකිම අමාරු හෙයින් මිනිස් ලොවට පැමිණ පෙහෙවස් රකියි. අමාවක් පසළොස්වක් පොහොයෙහි සිල් රැක පැළවීය දවස් නාගභවනයට යයි. දිනක් සිරිත් පරිදි එක් මාවතක් හා පියවර සටහත් ඇති මහක් අතර පිහිටි එක් තුඹසක් වෙළා ගෙත පෙහෙවස් ඉටාගෙත "මාගේ සමිත් පුයෝජත ඇත්තාහු මස් සම් ඇට ආදිය ඇර ගනිත්වා" යි සිතා වැද හොත්තේය.

එකල වනයෙහි දඩයම් පිණිස ආවුධ ගත් අත් ඇතිව ගිය භෝජ පුතුයෝ සොළොස් දෙනෙක් කිසි සතකු මරතට තොලැබ පෙරළා එත්තාහු තුඹස මතුයෙහි භෝතා තාරජ දැක මරා කතු පිණිස ඇත කොටා දුව්ල කොට අල්වා ගතිමුයි සිතා ළහට පැමිණියහ.

දනමුඛයෙහි ජීවිතය ලා පෙහෙවස් රක්තා බෝසත් තෙමේ ඔවුත්ගේ පා හඬ අසා උල් ගත් අත් ඇතිව තමත් කරා පැමිණෙන වැදි පුතුයන් දැක අද මා මතදෙළ සිදුවත්තේය යි සතුටු ව හුලින් විදිතා කල්හි ද සැනිත් කොටත කල්හි ද සිල් කඩ නොකොට රකිමි යි තරයේ ඉටා හිස දරණ අතුරෙහි හොවා වැද හොත්තේය.

භෝජ පුනුයත් තාරජු කරා පැමිණ තභුටිත් අල්වා බිම දමා හුලිත් ඇත සැතිත් කොටා අට තඩියෙකිත් බැඳ ඉවසිය තොහැකි දුක් දෙමිත් ගෙත ගියහ. තාරජ තෙමේ කිසි විටෙකත් කෝපයෙන් තො බැලී. මෙසේ ගෙත යත්තාවු තා රජුත්ගේ හිස බිම වැද ගත්තේය.

එවිට ඔවුහු තා රජුත් බිම හොවා දැඩි හුයක් ගෙත තාසාපුටයෙත් ද අමුණා එහි ලණුවක් ඇද හිස ඔසවා තඩ කෙළවර එල්වා නැවැත ඔසවා ගෙත ගියහ. එකල ආළාර නම් කෙළෙඹි පුතුයෙක් පත්සියයක් ගැල් පටවා ගෙත සුව පහස් ඇති එක් යානාවෙක්හි හිඳ යන්තේ මේ වැදි පුතුයන් ගෙන යන නා රජුන් දැක කරුණාවෙන් තෙත්වු සිත් ඇත්තේ ඔවුන් සොළොස් දෙනට ම මුදල් වස්තුාහරණාදිය දී දුකට පත් නා රජුන් ගලවා පීය.

ඉක්බිති තා රජතෙමේ ද තාග භවතයට ගොස් කල් තොයවා ම පිරිවර සහිත ව ආළාර තම් කෙළෙඹි පුතුයා සමීපයට අවුත් තාගභවතයට ගෙත ගොස් මහත්වූ සම්පත් දී දිවා වූ කාම සැපතිත් සතුටු කෙළේය.

බෝසත් කල එසේ පිරිසිදුව සිල් කඩ තොකොට රැක බුදධත්වයට පැමිණ උත්වහන්සේ මෙසේ වදාළහ.

්සුලේහි පි විජක්රීයන්නේ

කොට්ටියන්තේ පි සත්තිහි

හෝජපුත්තේ ත කුප්පාමි

එසා මේ සිල පාරමී."

හුලින් විදිනු ලබන කල්හි ද, සැතින් කොටනු ලබන කල්හි ද, වැදි පුතුයත් කෙරෙහි මම තො කිපියෙමි. මෝ තොමෝ මාගේ ශීල පාරමිතා නම්.

ශීල පාරමිතාව පිළිබඳව සිලවනාග (72) ලෝමහංස(94) කුරුධම්ම(276) ගංගාමාල(421) රූරුමීග(482) නිස(488) වම්පෙයා(506) ඡද්දනත(514) භූරිදත්ත(543) යන ආදී ජාතක බැලිය යුතු.

4 වන පරිච්ඡෙදය

# නෛෂ්තුමෘ පාරම්තාව

කරුණායෙන් හා උපාය කෞශලෳයෙන් (දෙලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දකුවු නුවණින්) රක්නා ලැබූ කාමයන්ගේ හා හවයන්ගේ ආදීනවයන් දැකීම පෙරදැරි කොට ඇති ඒ කාමහවයන් ගෙත් නික්මෙන කුශල විතෙතාත්පාදය හෙවත් සිත "නෙක්ඛමම පාරමී" නමි.

.තේරුම :-

නෙක්ඛම්ම යනු නික්මීම යන අරථ්යි. කුමකින් නික්මීම ද යන්.- කාමයන් ගෙන් හා භවයන්ගෙන් නික්මීම වේ.

කාමයද වසතු කාමය, ක්ලේශ කාමය යී දෙවැදෑරුම් වේ. පැවිදිවීම හෙවත් ගිහි සැපත් හැරපීම වසතුකාමයන් ගෙත් නික්මීම නම් වේ. නිවරණයන් යටපත් කිරීමෙන් ලබනාවූ පුථමධාානාදීය ක්ලේශ කාමයෙන් හා කාමභවයෙන් නික්මීම නම් වේ. රහත් මහට පැමිණි කෙලෙසුත් මුල් සිද නසා සසරිත් මිදී නිවතට පැමිණීමට හේතුවන හෙයිත් විදශීනා තොමෝ සකලක්ලේශයන් හා භවයන් ගෙන් නික්මීම නම් වේ. ඒ මේ නෙක්ඛම්මයම තම හට අහිමත වූ සමෙබා්ධි නම් වූ පරතෙරට යෑමට උපකාරවන හෙයිත් පාරමීනුයි නෙක්ඛම්ම පාරමී නම් වේ. එම අත්පීයෙහි ම තා පුතාය වී නෙක්ඛම්ම පාරමිතා යි සිද්ධය. සංස්කෘතානුසාරයෙන් නෛෂ්කුමා පාරමිතා යී කියනු ලැබේ. නෛෂ්තුමාය :-

පබ්බජ්ජා පථමං ඣාතං-නිබ්බාතං ව විපස්සතා සබෙබ්<sup>7</sup> පි කසලා ධම්මා- නෙක්බම්මන්ති පවවිවති-

යී පැවිදිවීම, පළමු ධාානය, නිව්ාණය, විදශීනාව,සියලූ කුශල ධම් "තෙක්ඛම්ම" යයි කියනු ලැබේ. යනුයෙන් දක්වා තිබේ.

මෙහි පැවිදිවීම වතාහි ගිහි සැපතිත් නික්මීම හෙයින් ද, ධාානය නීවරණයන්ගෙන් නික්මීම හෙයින් ද, නිව්ාණය සංසාරයෙන් නික්මීම හෙයින් ද විදශීනාව ක්ලේශයන්ගෙන් නික්මීම හෙයින් ද, මේ පස ම නෛෂ්කුමා වශයෙන් සලකනු ලැබේ. ලකෂණාදිය :-

තෛෂ්කුමා පාරමිතාවෙහි ලකෂණාදීහු කවරහයත්?

තෛෂ්කුමා පාරමිතා තොමෝ කාමයන්ගෙන් හා හවයන්ගෙන් නික්මීම ලකෂණ (සාමානා සවහාවය) කොට ඇත්තීය. කාමයන්ගේ ද භවයන්ගේ ද ආදීනව සලකා බැලීම රස(කෘතාය) කොට ඇත්තීය. කාමයනට හා භවයනට මූණ තොපාන බව හෙවත් පිටුපානා බව (විමුඛභාවය) පව්වුපට්ථාන(වැටහෙන ආකාරය) කොට ඇත්තීය. සංවේගය හෙවත් සසරට කළ කිරීම පදට්ථාන(ළංවම නිබිය යුතුවූ හේතුව) කොට ඇත්තීය.

තෛෂ්කුමාය පුරත තැතැත්තේ කාමයන් ගෙත් හා හවයන්ගෙන් නික්මෙන ස්වභාව කොට ඇත්තේය. ඔවුන්ගේ ආදීනව සලකා බලන්නේද වේ, ඔවුනට මූණ තොපාත්තකු මෙත් ද හැභේ, තෛෂ්කුමාය පිරීමට සසර කළකිරීම ඔහුට පුධාන හේතුවද වේ.

පැවිදිවීමට හේතු :-

රට්ඨපාල ස්ථවිරයත් වහත්සේට කෝරවා රජු කී පරිදි ඇතැම්හු කරුණු සතරක් නිසා ගැහවාසය හැරපියා පැවිදි වෙති. එතම්, (1) ජරා පාරිජුඤ්ඤ හෙවත් ජරා වෙත් පිරිහීම, (2) වාාධි පාරිජුඤ්ඤ හෙවත් ලෙඩ දුකින් පිරිහීම, (3) හොග පාරිජුඤ්ඤ හෙවත් වස්තුවෙත් පිරිහීම (4) ඤාති පාරිජුඤ්ඤ හෙවත් නැයන් ගෙන් පිරිහීම යනුයි.

කෙතෙක් තරුණ වියෙහි කුසල් දහමිහි තොහැසිර තමත් මැරෙත බව මොහොතක් තොතකා කම් සුව සීත්සේ අනුභව කොට යම්සේ ගොපලූ තෙමේ දඩුවෙත් තළ තළා ගවයත් තණ බිමට ගෙත යේ ද එමෙත් ම ජරාව විසින් තමා මරණ තමැති තණ බිමට පමුණුවත කල්හි සිත්සේ කම් සැපත් අනුභව කිරීමට තොහැකි බැවිත් ද ඇස්, කත්, තාසාදී ඉඳුරත් දුබල බැවිත් ද එහෙයින්ම දෙවෙනි ළදරු අවසථාවට පැමිණි බැවිත්ද තමත් අයත් ධන දියුණු කිරීමට හෝ රැකබලා ගැනීමට අසමත් බැවිත්ද පරලොව පිළිබඳ සිහිය ඉපිද කාලය විසින් තමත් මැරෙත බව සිහි කරනු ලැබ ජරාවෙත් මෙහෙයන ලදු ව නිරුත්සාහයෙන් ම ගුණ දහම් රැකෙත මහළු වියෙහි තෛෂ්කුමාය පිරීමට සැරසෙති. ඔවුනු ජරා පාරිජුඤ්ඤයෙන් පැවිදි වුවානු වෙති.

අයෙක් තීරෝග ව වසත කල තමත් ලෙඩදුක් ආදියට හාජතවන බව නොතකා කැමැති කැමති පරිදි දිවි පවත්වා පස්කම් සුව අනුභව කොට තරුණ වියෙහි හෝ මහළු වියෙහි රෝගයෙන් පීඩිතව සුවසේ යා නොහැකි ව කා නොහැකි ව වැද නොහැකි ව සිට නොහැකි ව තකුතු දෝෂයක් නිසා එයින් මිදෙනු කැමැත්තෙන් හෝ දැඩි ගිලත් බව නිසා හෝ පරලොව යෑම පිණිස කුසල් දහම් රැස්කිරීම පිණිස නෛෂ්කුමාය පිරීමට සැරසෙති. ඔවුහු වාහාධි පාරිජුඤ්ඤයෙන් පැවිදි වූවාහු වෙති.

සමහරු දුංඛ ලක්ෂණය ගැන මඳකුත් තො සලකා වස්තුව ඇතිතාක් විදිය හැකි තාක් කම් රස වළදා සොර සතුරත් හේතු කොට ගෙන හෝ රාජ දණ්ඩාදිය හේතු කොට ගෙන හෝ ජලයෙන් හෝ ගින්නෙන් විනාශවීම හේතු කොට ගෙන හෝ පින්ඵල ගෙවීම හේතු කොට ගෙන හෝ යම්කිසි කාරණයෙකින් වස්තුව විනාශ වීමෙත් ජීවනොපායයක් තොමැති බැවිත් දුප්පත් කම සිවුරෙන් වසා නෛෂ්කුමා පිරීමට සැරසෙති. ඔවුහු හෝග පාරිජුඤඤයෙන් පැවිදි වුවාහු වෙති.

ඇතමිහු සියල්ලම තස්තා බව කලපතා නොකොට නෑයත් හා මිතුරත් විසින් පිරිවරත ලදු ව ගිහි සැපත් එකීහත ව සතුටිත් වළදා කුමයෙන් තෑ මිතුරත් ගෙත් පිරිහීමෙන් හුදෙකළාව විසීමෙත් ගිහිගෙයි සැපතක් නොමැති බැවිත් තෛෂ්කුමා පිරීමට සරසෙති. ඔවුහු ඥාති පාරිජුඤ්ඤයෙත් පැවිදි වූවාහු වෙති.

පැවිදි වීමට නියම හේතු :-

බෝදිසත්ත්වයෝ වූකලී යටකී පිරිහීම් හේතුවෙන් පැවිදි වන්නාහු නොවෙති. රටඨපාල සථවිරයන් වහන්සේ වදාළ පරිදි කරුණු සතරක් අරහයා පැවිදි වෙති. එනම්:-

(1) ලෝවැසි තෙමේ ජරාව විසින් ගෙන යනු ලබන්නේය. බොහෝ කල් නොපවත්නේය, කොපමණ තරුණ වියෙහි සිටියත් කිසි කලෙක ජරාවට පැමිණෙත්තේය, ගස් වලින් ගෙඩි වැටෙත්තාක් මෙත් සත්වයෝ තරුණ වියෙහි හෝ මැදිම් වියෙහි හෝ මහළු වියෙහි මරණයට පැමිණෙකි.

(2) ලෝවැසි තෙමේ ආරක්ෂාවක් තැත්තේ වෙයි. කිසි පිහිටකුදු තැත්තේ වෙයි. අසාධා ලෙඩකිත් පීඩිතවූ කල්හි හෝ මරණය ළංවූ කල්හි ඔවුන් ගෙන් පිහිටක් තමහට නොවෙයි.

(3) තමා සතු කිසි වසතුවක් තැත්තේය. සියල්ලම අත්හැර යායුතුය. තමත් අයත් කිසි ලෞකික වසතුවක් මිය කල්හි තමත් හා පරලොව තොයන්තේය.

(4) ලෝවැසි තෙමේ හැම කල්හි ම අසම්පූණි ය. පමණ තොකට හැකි වස්තුව ලැබුවත් මහා සාගරය මෙත් කිසි කලෙක සෑහිමකට තො පැමිණෙ. තව තවත් රැස් කිරීමට කැමැති වෙයි. එහෙයින් තෘෂ්ණාවට දාසව සිටියි.

මේ කරුණු සතර තුවණිත් සලකා බලා තරුණ වියෙහි හෝ මහළු වියෙහි ගිලත් වුවාහුද පිරිවර ඇත්තාහුද නැත්තාහු ද හුදු සැදැහැයෙන්ම බෝසත්හු ගැහවාසය හැරපියා තෛෂ්තුමා පූරති.

> තවද අප සව්ඥයන් වහන්සේ පබ්බජජා සුනුයෙහි 'සම්බාධෝ'යං ඝරාවාසෝ -රජස්සා' යනනං ඉති අබෙහාකාසෝ'ව පබ්බජජා - ඉති දිස්වාන පබ්බජි'

වදාළ පරිදි මේ ගෘහවාසය දූ දරු ආදීත් කරණ කොට ගෙන බාධා සහිතය, කෙලෙස් නමැති දුවිලිවලට උත්පත්ති ස්ථානයෙකි. පැවිද්ද වතාහි අභාවකාශය මෙත් නිදහස් ය. නිරවුල් ය- යත ආදී වශයෙත් කාමයත්ගේ අනේකපුකාර ආදීතව හා නෛෂ්කුමායෙහි තානාපුකාර අනුසස් විමසා බලා බුදෙධා්ත්පාද කාලයෙක්හි වුවහොත් ශුමණ පුවුජාාා වෙත් ද අබුදෙධා්ත්පාද කාලයෙක්හි තම් තවුස් වෙසිත් ද නෛෂ්කුමා පාරමිතාව පුරති.

කාමයන්ගේ ආදීනව කවරේ ද යත්:-

වදාරත ලද මැයි:-

කාමාදිනව :-

1<sup>\*</sup> අටධීකංබලපමා කාමා, 2 මංස පේසු පමා කාමා, 3 තිණුක්කුපමා කාමා, 4 අංගාර කාසුපමා කාමා, 5 සුපිනතුපමා කාමා, 6 යාවිත තුපමා කාමා, 7 රුක්ඛඵලූපමා කාමා 8 අසිසූනූපමා කාමා, 9 සත්තිසුලූපමා කාමා, 10 සප්පසිරුපමා කාමා, 11 අග්ගික්ඛන්ඩුපමා කාමා<sup>\*</sup> ති.

(1) අල්පස්වාදයක් (අල්පරස විදගැන්මක්) ඇති බැවින් කාමයෝ ඇටසැකිල්ලක් හා සමානයහ. යම්සේ බඩසයින් පීඩිත වූ දුව්ල වූ සුනඛයෙක් තෙමේ ගවයන් මරන තැනකට ගියේ මතාකොට කපතලද මස් රහිත වූ ලෙයින් වැගුරුණා වූ කටුවක් නභුට උඩ දමා බුර බුරා කන්නේ නමුදු සාගිනි නොනිවේ ද, පීඩාවකට ම බලවත් දුකකට ම පැමිණේ ද එමන් ම කාමයෝ මෙලෙව්හි ද පරලෙව්හි ද බොහෝ දුක් එළවන බැවින් බහු දුක්ඛයහ. මේ අත්බව්හි ද සෙසු අත්බව්හි ද දැඩි දුකට හේතුවන බැවින් බහුපායාසයහ. මෙලෝ පරලෝ උපදුව යනට පිහිට බැවින් බහුපායාසයහ.

> කියනලද මැ යි ලෝවැඩ සහරාවෙහිදු :.-"මස් ලේ තැනි ඇට බලූ ලෙව ක න්නේ කුස් පිරුමක් පලයක් තො ලබ න්නේ"

(2) බොහෝ දෙනකුට සාධාරණ බැවිත් කාමයෝ මස් කැබැල්ලක් හා සමානයහ. යම් සේ මස් කැටියක් ඩැහැගත් උකුසෙක් සෙසු උකුසත් විසින් පිරිවරනු ලැබ එය ඩැහැගැනීමට තැත් කරන කල්හි එය වහා නොහළ හොත් විනාශයට පැමිණෙ ද, එමෙත් ම කාමයෝ බොහෝ දෙනහට සාධාරණ බැවිත් බොහෝ ආදීනව ඇත්තාහ. කියන ලද මැයි:-

| ්මස් | කැටියක් | ගත් උස්සකු අහ    | සේ |
|------|---------|------------------|----|
| මස්  | තොදැමුව | උස්සන් ගෙන් වැනැ | සේ |

(3) යම්සේ පුරුෂයෙක් තෙමේ ගිනිගත් තණ සුළක් උඩු සුළහට හැර ගෙන යන්තේ එය ඉවත තොදැමුවහොත් අත හෝ යම්කිසි ශරීරාවයවයක් දවා ද ඒ හේතුවෙත් මරණයට ද පැමිණේ ද එමෙත් ම කාමයෝ දැවිම කිස කරන බැවිත් තණ සුළකට සමානයහ.

> ්උඩුසුළ හට අල්වා ගෙන ය න්නේ තණ සුළ නොදැමී නම් අත ද න්නේ"

(4) බලවත් පුරුෂයත් දෙදෙතකු විසින් ජීවත්වනු කැමැති පුරුෂයෙක් මිනිසකුගේ පමණට වඩා ගැඹුරු වූ දුම් තහත ගිනි අභුරු වළක් සමීපයට ගෙත යනු ලැබ එහි බහා ලත්තට තැත් කළ හොත් හෙතෙමේ ඉත් වත මරණීය දුක් දත්තා හෙයිත් කය ඒ අත මේ අත සොලවත්තේ වේ ද එමෙත් ම කාමයෝ මහත් දාහය ඇති කරන බැවින් අභුරු වළකට සමාතයහ.

(5) සිහිනෙත් දුටු සිත්කළු අරම් -උයත්-බිම් -පොකුණු ආදිය පිබිදී කල්හි තො දක්තේ වේ ද, විදින ලද මිහිරි රසයක් අවදි වු පසු තොවිදිත්තේ ද, එමෙත් ම ඉතා සුළු වේලාවක් පමණක් එළඹ සිටිත බැවිත් ද, වහා නස්තා සුලූ බැවිත් ද, අසාර බැවිත් ද කාමයෝ සිහිතයක් හා සමානයහ.

(6) ඉල්වා ගත් බඩුව ස්වාමියා දුටු තැත ගන්නේ වේ ද එමෙත් ම කාමයෝ තාවකාලික බැවිත් ඉල්වාගත් බඩු වැනියහ.

"පිරුළෙත් අරගත් අබරණ මහුල ට අදිමිත් ගැනි වත අය මෙත් අනූත ට"

(7) යම්සේ ඵල කැමැති පුරුෂයකු පලගත් රුකක් දැක එහි නැහ ගස උඩ සිට කැමැති පරිදි ඵල අනුහව කරන කල අතා‍යයකු එහි පැමිණ සිත්සේ පල කත අටියෙන් ගස මුලිත් කපතට තැත් කළ හොත් පළමු පුරුෂයා ගසිත් වහා නොබැස්සේ තම් අහ පසහ සිදීමට හේතුවේද, තැතහොත් මරණයට හෝ මරණීය දුෘඛයට පැමිණෙත්තේ වේ ද, එමෙත් ම අහ පසහ විතාශ කරන බැවින් කාමයෝ වෘකුෂ ඵල වැනියහ.

> "පල රස විද ගස උඩ උත් මිනි සා මූල සිදිනා තෙක් ඉදිදෝ තොබැ සා"

- (8) අති කුට්ටනාත්රීයෙන් හෙවත් ඊ පිට කොටන අත්රීයෙන් කාමයෝ කොට කඩුවක් වැනියහ.
- (9) විනිවිද යන බැවිත් කාමයෝ උල් ආයුධයකට සමානයහ.
- (10)භය එළවත හෙයින් කාමයෝ සපී හිසකට සමානයහ.
- (11)දැඩි කොට තැවීම් ඇති කරන බැවිත් කාමයේ ගිනි කඳකට සමානයහ.

තවද කාමයෝ මුවහත් දැලිපිහි අග තුබු මී බිඳ ලෙව්තා සෙයිත් අලපාසවාදයහ. කටුක දුෘඛයහ. කම් සුව අබ ඇටක් සෙයිත් තීචය. ඉත් වන දුක මේරු පව්තය මෙත් උව්චය. කම්සුව පිනි බිඳක් මෙත් පුමාණ රහිත ය කම් සුව තල ඇටයක් සෙයිත් කුඩා ය. ඉත් වන දුක මහ පොළොව සෙයිත් මහත් ය. කම් සුව අබතුළ සෙයින් බාධා රහිත ය. කාමයන්ගේ සවභාව පෙන්විමට එක් උපමා කථායෙකි. ඒ මෙසේ ය:-

උපමාවක් :-

දිනක් වනයෙහි ගමන් ගත් මිනිසෙක් විය. මොහු දැක වනගත ඇතෙක් ලුහු බැඳ ආවේ ය. මරණ බියෙන් දුවන මිනිසා ලිදක් දැක ඇතා ගෙන් මිදෙනු පිණිස ලිදට පැනීමට අදහස් කෙළේය.අහෝ අභාගායෙකි ලිද පත්ලෙහි විෂ සොර සජ්යෙක් වී ය. කරනට දෙයක් ඕහට නොවීය. ගොඩ සිටියොත් ඇතා මරන්නේ ය. ලිදට පැන්නොත් සජ්යා කන්නේ ය. කුමකින් කුමක් කරම්දෝයි ඔබ මොබ බලනුයේ ලිදෙහි පසෙක තුබු කටු සහිත පළුරක් දැක පැන එය අල්ලා ගත. පළුරෙහි තුබුණු දඩු වෙල්බෑ මීයක් ගැස්සී මී ටික ටික අත දිගේ වෑස්සෙන්නට වන. කළු හා සුදු මීයෝ දෙදෙනෙක් ද උඩින් වැලකති. මරණයට පත් මේ මිනිසා උඩින් සිටින ඇතා ද පතුළේ සිටින සජ්යා ද වැල කන මීයන් ද තමන් එල්ලී සිටින බියකරු තන්වය ද තො තකා අර වෑස්සෙන මී බින්දු ලෙව කන්නට පටන් ගත.

| ිවනේ | ගිජිදය | ස්ටියොත් | වැනසේ | ය |
|------|--------|----------|-------|---|
| _    | -      |          |       |   |

- ලිඳේ පණිදය පැන්නොත් ඌ කා ය
- අතකිත් කරවැලය අතකිත් දඩුබෑ ය

මරණ තුනක් දැක මිනිසෙක් පැනි බෝ ය

මෙය උපමාවකි. වනය නම් සංසාර ය. මිනිසා නම් සසර සැරි සරන සන්වයා ය. ඇතා නම් මරණ ය ය. සජ්යා නම් ජරාව ය. කළු හා සුදු මීයන් දෙදෙනා නම් රැ දවල් දෙකය. කටු සහිත පළුර නම් ජාතිය හෙවත් ඉපදීම ය. වැහෙත මී බින්දු නම් කම් සැපත ය. ජරාවෙන් හා මරණයෙන් පිරිවරන ලදුව ජාතියෙහි එල්බී මී බිඳු වැනි සුලූ රස විඳ ගැන්මක් ඇති කම්සුව විදීම සන්වයාගේ සුභාවය වේ.

මෙසේ කාමයත්ගේ ආදීනව සලකා බලා කම් කටුලූ ඇති ගිහි ගෙය සිර ගෙයක් මෙත් තකා තෛෂ්කුමායෙහි අනුසස් කලපතා කොට බොධිසතන්වයෝ පැවිදි වන්නානු වෙති.

ගිහි ගෙයි සවහාව :-

දූ දරුවන් කරණ කොට ගෙන ගිහි ගෙය බාධා සහිත ය. ඔවුන් නිසා සත්වයෝ සතුටට පැමිණෙති. එසේ ම ඔවුන් නිසා කිව නොහැකි තරම් දුක් හිරිහැර කරදර වලට ද පැමිණෙති.

දිනක් දේවතාවක් බුදුන් කරා පැමිණ **"නඥති පුත්තේහි** පු**ත්තිමා**" යනුයෙන් "පුතුයන් ඇත්තේ පුතුයන් කරණ කොට ගෙන සතුටු වේ" යී කිවා ය. එවිට බුදුහු "සෝවති පුත්තේහි පුත්තිමා" යනුයෙන් "පුතුයන් ඇත්තේ පුතුයන් කරණ කොට ගෙන ශෝක කෙරේ" යී වදාළහ.

පැවිදි බව :-

පැවිදි බව මෙවැනි බාධාවත් ගෙත් හිස් ය. එහෙයින් ම නිරවුල් ය. නිදහස් ය. ආලය සිඳ දමා වස්තුව අළ හෙයිත් පැවිද්දෝ කිසිවකට ආලය තො කෙරෙකි. ආශායෙත් රැක බලා ගැනීමට හෝ වගකීමට ඔවුනට කිසිවක් තැත්තේ ය. පෝෂණය කිරීමට ඔවුනට දු දරුවෝ තැත්තාහ. ඔවුහු අතීතය ගැන ශෝක තො කෙරෙකි. අතාගතය ගැන බලා පොරොත්තු තො වෙකි. එදිත එකෙණෙහි ලද දෙයිත් යැපෙකි. ලෞකික අතායාාී ධන කිසිවක් තොමැති නමුත් ශුඩා ශීලාදී සප්තවිධ ආයාාී ධනයත් ගෙත් ආඪා හෙයින් ද ලද දෙයින් සතුටුවීම තමැති පරම ධනයෙත් යුක්ත හෙයින් ද ඔවුහු නිතොරම "අහෝ

සුබං අහෝ සුබං <sup>\*</sup> යී අහෝ සැපතය, අහෝ සැපතය යනුයෙන් උදත් අතා නිරාමිෂ පීතිය අනුහව කෙරෙති. යම්සේ පක්ෂීහු යම් තැනකට යෙත් ද එතැනට පියාපත් සමහ ම පියාසර කෙරෙත් ද, එමෙන් ම පැවිද්දෝ කැමැති කැමැති පරිදි නිදහස් ව සාලප වූ පිරිකර සමහ ම වඩනාහු වෙති.

සැහැල්ලු පැවැත් මෙත් දිවි පවත්වා ගෙයක් පාසා පිඩු පිණිස ඇවිද සැදැහැයෙත් දුන් ආහාර වළඳතාහු නමුදු කිසි අනතුරක් තො කොට මලිත් රොත් ගත්තා බඹරුත් මෙත් ලෝකයාහට කිසි කරදරයක් තොකෙරෙති.

ලෝකයා ගෙන් වෙත් ව හුදෙකළාව වසන්නාහු නමුදු මඩින් හටගත් නෙලුම මඩ හා තො ගැටී සිටී ද එමෙත් ම ඔවුන් හා නුසුදුසු ගිහි සංසගියෙන් නො ගැටී ඔවුන් ගෙන් ම යැපෙමින් යහපත් ආදශීයෙන් හා දෙලෝ වැඩ සැලැසෙන ධම්ාවවාදයන් ගෙන් ඔවුනට සංගුහ කෙරෙති

අනුත් නිසා දිවි පවත් වත්තාහු නමුදු නීව භාවය දක්වා කිසිවකුට වහල් නොවෙති. එසේ ම අනුත්ගෙත් ගරු බුහුමත් ලබනාහු නමුදු ඉත් උඩගුව ස්වාමිභාවයක් සිත තුළ ඇතිකර නොගනිති.

කයිත් වචසිත් මනසිත් ඔවුහු ශාන්තයහ. දාත්තයහ. මෘදු විය යුතු තැන ඔවුහු මලක් මෙත් මාදු වෙති. දැඩිවිය යුතු තැන ගලක් මෙත් දැඩි වෙති. හැම කල්හි ද හැම මොහොතෙහි ද මහණ දම් ගරු කෙරෙමිත් සත්සුත් ඉඳුරත් ඇතිව තොම්ළේ වැඩ කෙරෙමිත් සිහා යැපෙමිත් රාගයෙත් තෙත් තොවීමටත් දෝසයෙන් තොදැවීමට ත් මෝහයෙත් මුලා තොවීමට ත් උත්සාහ දරති.

අනේපිඩු මහ සිටුහුගේ දුවණිය වූ සුභදාවෝ ද,

සන්තින්දියා සන්තමානසා

ඔක්බිත්ත වක්බු මිත හාණි

තාදිසා සමණා මමං

සත්සුත් ඉඳුරත් ඇත්තෝ ය. සත්සුත් සිත් ඇත්තෝ ය. උත්වහත්සේගේ ගමන ද, සිටීම ද, ශාත්තය. යට හෙළු ඇස් ඇත්තෝ ය. පමණිත් යුත් තෙපුල් ඇත්තෝ ය. මාගේ ශුමණයෝ එබඳු ගුණ ඇත්තෝ ය.

කාය කම්මං සුවී තේසං

වාවා කම්මං අනාවිලං

මතෝ කම්මං පූවිසුද්ධං

තාදිසා සමණා මමං

උත්වහත්සේගේ කාය කම්ය පිරිසිදු ය. වාක් කම්ය ද තො කැලැත් ය. මතඃ කම්ය ද ඉතා පිරිසිදු ය. මාගේ ශුමණයෝ එබඳු ගුණ ඇත්තෝ ය.

විමලා සංඛ මූන්තාහා

සුද්ධා අන්තර බාහිරා

පුණ්ණා සුද්ධේහි ධමෙමහි

තාදිසා සමණා මම.

උත්වහන්සේ නිම්ලය හ. සක්මුතු වැන්නාහ. ඇතුළත පිටත පරිශුද්ධය හ. පිරිසිදු ධම්යන් ගෙත් සම්පූණිය හ. මාගේ ශුමණයෝ එබඳු ගුණ ඇත්තෝ ය.

එසේ ම ලාභ -අලාභ-යස-අයස-නිදි-පැසසුම්-සුව-දුක් යත අෂ්ටලෝක ධම්යත් හි කිසි වෙතසකට තො පැමිණ සමසේ වසන්නාහ යන ආදීත් පැවිද්දන් ගුණ වැනුහු.

කාම බන්ධනයෙන් මිදී ගිහි සැපත් හැරපියා තෛෂ්කුමාපුරන එබඳු සාධුන්ගේ දශීනය ත් මැනැවි. එබඳු පිරිසිදු නිදහස් ජීවිතයක් ගතකිරීම ගැන කියනු ම කිම?

මහණකම වනාහි ගුණ දහම් නමැති බිජුවට වැපිරීමට සරු කෙතෙකි. කම් කෙලෙස් නමැති මල පිරිසිදු කරන නිම්ල ජලයෙකි. වලාපටල නමැති කාමබන්ධනයෙන් මිදුණු සෞමා වූ පුත්සද මඩලෙකි. මේඝකූට නමැති ගෘහසම්බාධයන් ගෙන් මුක්තවූ නිරවුල් අහසෙකි. හැම සත්නට සාධාරණ බැවින් පුසිඩ පැන් තොටෙකි. හැම සැපත් ගෙන දෙන හෙයින් සිතුමිණි රුවනෙකි. තා තා ජාතීන් එකීභූත කරන හෙයින් මහ සයුරෙකි. හැම සතුන් හිස් පිස්නා පාපිස්නෙකි. හැම සතුන් ළහට කැඳවන රාජ මුදුාවකි. හැම බල ඇදගන්නා කාන්දමෙකි. අවා මහ වසන යදොරකි. දෙව්ලෝ යෑමට දිවා රථයෙකි. බඹලෝ යෑමට මහා යානයෙකි. නිවන් පුර වදනට වක් නොවූ එකම මහෙකි.

මෙසේ කාමයත්ගේ ආදීතව ද, තෛෂ්කුමායෙහි අනුසස් ද දැන පැවිදිව අබුද්ධෝත්පාද කාලයෙක දී තම් කම්වාදී කියාවාදී තාපස වේශයෙත් ද බුදේධෝත්පාද කාලයෙක වී තම මහණ වෙස් ගෙත පුාතිමොකෂ සංවර ශීලය, ඉදිය සංවර ශීලය, ආජීව පාරිශුඩ් ශීලය, පුතාය සත්තිෘශිුත ශීලය යන සතර වැදෑරුම් ශීලය ද, තෙළෙස් ධුත ගුණ ද, සතළිස් කමටහත් ද යථා ශක්තීත් පුරුදු කිරීමට බෝසත්හු උතසාහ කෙරෙති. එහෙත් හැම ජාතීන්හි බෝසත් උතුමෝ පැවිදි වන්නාහු ය යි නො සිතිය යුතුයි. අප බෝසතුන් කුස රජු කල ශෝභාමත් පහාවතී දේවිය නිසා කාමයට වහල් ව පමණ නොකළ හැකි දුකකට පත් වූ බව කුසජාතකයෙහි (531) සඳහන් වේ. ජොතිපාල මාණවක කල පසුව මහණ වූවත් තම යහළු ඝටීකාරයා විසින් කාශාප බුදුරජුන් දක්නට යැමට කථා කළ විට "ඔය මුඩු මහණ දැකීමෙන් මට කවර පුයෝජනදැ" යි බැණ වැදුණු බව ස**ීකාර සුනුයෙහි** පුකාශ වේ. තව ද අප බෝසතුන් කාමයෙහි ඇලී ගැලී සිටි බව "**දරීමුබ ජාතකයෙහි**" (378) සදහන් වේ.

පෙර එක් කලෙක අප බෝසතුත් කාමුම්මතතක ව රජ කරවත කල්හි තරුණ වියෙහි මිතුව සිටි 'දරිමුබ' තම් බමුණු තෙමේ පසේ බුදු බවට පැමිණ පණස් වසකට පසු මිතුරා සිහි වී ඔහු කරා පැමිණ කාමයෙහි ආදීතව පුකාශ කොට පැවිදි වත්තට ය යි අවවාද කෙළේ ය. බුදු වත්තට සිටි අප බෝසත් තුමා එකල කොපමණ කාමයෙත් මත්ව සිටියේ ද කිවහොත් මිතුරු පසේ බුදු රදුත්හට මෙසේ පිළිතුරු දින.

"මම කාමයෙහි අතිශයිත් නිමග්නව වෙසෙමි. ඒ කාම සම්පත් හරනට තො හැක්කෙමි. එසේ වී තමුදු බොහෝ කොට පින් කරන්නෙමි" යනු යි.

පසේ බුදු රජ තෙමේ එයින් අධෛයාී නොවී මතු ද කාමයෙහි ආදීනව හා පැවිද්දෙහි අනුසස් පුකාශ කොට වැඩියේ ය. ඉක්බිති නුවණ මුහුකුරා සිටි බඹදත් රජතුමා තම කලාාණ මිතු පසේ බුදුරජුගේ අවවාදනුකූල ව රාජාය වැඩුමල් පුත් රුවනට පාවා දී පැවිදි විය.

ඇතැම් ජාතීන්හි බෝසත්හු කොතරම් කාමයෙහි නිමග්තව වුසුවත් එක් පැසුණු හිසකේ ගසක් දැක පැවිදි වන්තට රුචි ඇති කෙරෙති. මඛාදෙව ජාතකය (9) ඊට නිදසුන් වේ.

යුද්ධඤ්ජය කල මෙත් සමහර කලෙක බෝසත්හු පිතිබිදු පමණක් දැක සසරට කළකිරි පැවිදි වෙනි.

නිවිධ පාරම්ය :-

මෙපරිද්දෙත් කාමාදීතව සලකා බලා තෛෂ්කුමායෙහි අනුසස් මෙනෙහි කොට පුතුදරාදීන් ද රාජායන් ද ධන ධාතාාදී වස්තූත් ද පිළිබඳ ආලය සිඳ දමා පැවිදිවීම **නෛෂ්කුමා පාරමී** නම්. සිය අහ පසහ පිළිබඳ ආලය සිඳ දමා පැවිදිවීම **නෛෂ්කුමා** උප පාරමී නම්. සිය දිවි පිළිබඳ වුවද ආලය සිඳ දමා පැවිදිවීම නෛෂ්කුමා පරමාත**ී පාරමී නම්**.

අප බෝසතාණත් සසර වසත කල තෛෂ්කුමා පාරම්ය පිරූ ජාතකයෝ බොහෝ වෙත්. වුල්ල සුතසෝම රජු කල බෝසතාණත් වහත්සේ තෛෂ්කුමා පරමාත්ව් පාරම්ය විශේෂයෙත් පිරුසේක.

වුල්ල සුතසෝම ජාතකය :-

එක් සමයෙක්හි අප බෝසතාණෝ අපමණ යස ඉසුරු ඇති රජකුලයෙක්හි "සුතසෝම" තමිත් උපන්හ. වැඩිවියට පැමිණ ශිල්ප ඉගෙත පිය රජුගෙත් රාජාය ලැබ දැහැමිත් රාජාා කළහ. මේ දැහැම් රජතුමා පසු කාලයෙක්හි දු දරුවත් සමහ වැඩෙන්නේ ගිහිගෙය කළකිරී වනයට ගොස් පැවිදි වනු කැමැති විය. හෙතෙමේ දිනක් කපුවා අමතා "යහඑ කපුව, තෝ මා හිස යම් කලෙක පැසුණු කෙස දුටුවෙහි නම් දන්වන්නෙහිය" යි කිය.

හෙතෙමේ යහපතැයි කියා මෑත භාගයෙක්හි පැසැණු හිසකෙසක් දැක රජුට සැළ කෙළේය. ්එසේ නම් එය උදුරා මා අත තබව" යි රජතුමා කිය.

කපුවා රත් අඩුවෙකිත් එය උදුරා රජු අත තැබුවේය. රජතුමා පැසුණු හිසකේ දැක කළකිරීමට පැමිණ "ජරාව විසිත් මඩතා ලද්දෙමැ" යි සිතා තරකෙස අතිත් ගෙත පහයෙත් බැස ඇමැති ආදී රට වැසි බොහො දෙත රැස් කරවා "එම්බා මා හිස තරකෙස හටගත්තේය. මම මහලූ වූයෙමි. මාගේ පැවිදි බව දනුව" යි කීය.

මෙ බස් ඇසූ දෙමව්පියෝ ද, බිසව ද, දරුවෝ ද තොයෙක් ලෙසින් හඩමින් වැළපෙමින් පැවිදිවීම නැවැත් වීමට උත්සාහ කළහ. එහෙත් රජතුමා ඒ කිසිවක් නො තකා හිස රැවුල් කප්පවා තවුස් පිරිකර ගෙන්වා පැවිදි වෙස් ගෙන පුතුදරාවන් ද, දෙමව්පියන් ද, නෑ මිතුරන් ද, රාජා ය ද, ධන ධානාහාදි වස්තුන් ද, අඑයම හෙළූ කෙළ පිඩක් මෙන් හැරපියා හිමවනට හුදෙකළාව ගමන් ගත.

ඉක්බිති මව්පිය දු දරු ආදී පිරිස ද, නුවර වැසියෝ ද, බෝසතාණත්ගේ ආදශීය ගෙන උන්වහන්සේ වෙන ම පැවිදි වූහ.

එහෙයින් ම මේ ජානකය නිමිති කොට ගෙන උන්වහන්සේ බුදු බවට පැමිණ මෙසේ වදළහ.

්මහා රජ්ජං හත්ථගතං

බේල පිණඩං 'ව ඡඩ්ඩයිං

වජනෝ න හෝනි ලගනං

එසා මේ නෙක්බමම පාරමී

අතට පත් මහා රාජාය කෙළ පිඩක් සෙයින් හැර දැමූයෙමි. මහා රාජාය හරතා මට ඇල්මෙක් ඇති තොවීය. මෝ තොමෝ මාගේ **තෛෂ්කුමා පාරමී** නම්.

| අත් පත් මහ රජ සිරි නොම තැකු යෙ                   | මි |
|--------------------------------------------------|----|
| අඑයම කෙළ පිඩු මෙන් හැරෑ දැමු යෙ                  | මි |
| හළ ඒ රජයට ඇල්මක් තොකෙළෙ                          | මි |
| මේ මගෙ පරමත් <sup>"</sup> නිකම් පැරුම්" <b>ද</b> | B  |

තෛෂ්කුමා පාරම්ය පිළිබඳ ව මබා දෙව (9) කුද්දාළ (70) වච්ඡනබ(275) ලාභගරහ (287) සයහ (310) දරීමුබ (378) සුසීම(411) වුල්ල බෝධි(447) යුධඤ්ජය(460) හිස (488) සොමනස්ස (505) හත්පීපාල (525) සෝන (529) මහාජනක (539) ආදී ජාතක බැලිය යුතුයි.

5 වන පරිච්ඡේදය

# පුඥා පාරම්තාව

කරුණායෙන් හා මෙලෝ පරලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දඤ වූ නුවණ නම් වු උපාය කෞශලායෙන් රක්නා ලැබූ නාම රූප ධම්යන්ගේ සාමානා ලඤණ හා විශේෂ ලඤණ තතුසේ දන්නා නුවණ "පඤ්ඤා පාරමී " හෙවත් "පුඥා පාරමිතා" නමි.

(අනිතාය දුඃඛය අතාත්මය යත මොවුහු සියලූම තාම රූප ධම්යතට සාධාරණ බැවිත් සාමාතාා ලකෂණයෝ තම් වෙති. අරමුණ කරා තැමෙත හෙයිත් තාම තම් වේ. ශීතොෂ්ණාදිය නිසා විතාශ වේ නුයි රූප තම් වේ. මේ ආදි නයිත් දැක්වූ පොදු තො වූ තම තමතට අයිති වූ සවභාවයෝ විශේෂ ලකෂණයෝ තම් වෙත්.

පුඥා යනු සංසකෘත ශබ්දයෙකි. මීට පාලියෙන් <mark>පඤ්ඤා</mark> යී කියනු ලැබේ. හෙළු බසට <sup>"</sup>පැණ" යී බිඳේ.

පඤ්ඤා යනු ප පුච් ඤා ධාතුවෙත් සිද්ධයි. විශිෂ්ට තේරුම දැනුම හෙවත් හරි හැටි බැලීම යන අත්ථියි. පඤ්ඤාව ම තමහට කැමැති වු සම්බෝධි තම් වූ පරතෙරට යෑමට අතිශයෙත් උපකාර වත හෙයිත් පාරමී නුයි පඤ්ඤා පාරමී තමි. පඤ්ඤා පාරමිතා හෙවත් පුඥා පාරමිතා යනු ද එම අත්ථියි.

පුඥා පාරමිතා යනු දශ පාරමිතාවන්ගෙන් සතර වන පාරමිය වේ. නුවණින් මෙහෙයනු ලැබු තෙක්ඛමමය (පැවිදි වීම) මහ අනුසස් ඇතිවන බැවින් ද තෛෂ්කුමාය හා වීයාීයට මැදිකොට පුඥා පාරමිතාව දෙශනා කරන ලද්දීය. පාරමිතා අතුරෙත් සතර වන කොට දෙසන ලද නමුත් පුඥාව සියල්ලන්ට ම පුධාන යයි කිව හැකිය. පුඥා බලයෙන් ම අවිදාාා අන්ධකාරය නසා බුදු බව ලබාගත යුතු හෙයිනි.

එළි සතර :-

ලෙවිහි ආලෝකයෝ (එළි) සතරෙකි. ඔවුහු නම් සුරියා ලෝකය (ඉර එළිය), වඤා ලෝකය(සද එළිය), අග්ගා ලෝකය (ගිනි එළිය), පඤ්ඤාලෝකය (නුවණ එළිය)- යන මොවුහු වෙත්. ඉර එළිය, සඳ එළිය, ගිනි එළිය යන මොවුනතුරෙන් ඉර එළිය උතුම්. එසේ වුවද ඉර එළිය සෑම තැන්හි ම නොපැතිරෙයි. පුඤාලෝකය වූ කලි එසේ නොවේ. එය හැම තැන්හිම සම ව පැතිරේ. පුඤාලෝකයෙන් සුය්හාලෝකය ද මැඩැපැවැත්විය හැකිය. සුය්හාලෝකය එක ලෝකයක් හෙළි කෙරෙයි. පුඤාලෝකයෙන් අභිඥා උපදවා ලෝක දහසක් වුවත් හෙළි කට හැකිය. මුල කී ආලෝක තුනෙන් අත්ධකාරය නැති කළ හැකි නමුත් අවිදහාන්ධ කාරය දුරු කට නො හැකිය. පුඤාලෝකයෙන් සාමානාත්කාරය .පමණක් නොව අවිදහාන්ධකාරය ද සම්පුණීයෙන් ම දුරලිය හැකිය. එහෙයින් සියලූම ආලෝකයනට වඩා පුඤාලෝකයම උතුම්.

නුවණ කිස :-

සත්තිස් බොධිපාක්ෂික ධම්යන් අතුරෙන් ද පුඥාව පස් තැනෙක්හි වදාරා තිබේ. (1) ඉටු දෙය සිදුකර ගැනීමට උපකාරවන හෙයිත් පුඥා තොමෝ (විමංසිඞ්පාදය ) සතර ඉඩිපාද යන්ගෙන් එකකි. (2) තමන් හා හටගත් ධම්යනට පුධානත්වය පවත්වන හෙයින් ද අවිදහාදි විරුද්ධ ධම්යන් මැඩැපවත්වන හෙයින් ද පුඥා තොමෝ පඤෙච්ඤියයන් ගෙන් එකෙකි. (3) අවිදහාව විසින් කම්පා තොකට හැකි පඤ්ච බල අතුරෙන් පුඥා තොමෝ

එක් බලයෙකි. (4) සජන සමෙබා්ධාංගයන් අතුරෙහි ධම්යන් මොනවට පරීඤා කිරීම නම් වූ ධම්මවිචය යනුයෙන් පුඥාව ම සංගුහ වන්තීය.(5) ආයා‍යි අෂටාංගික මාග්යෙහි සමමා දිට්ඨ යනුයෙන් ද පුඥාව ම ගැනේ. මෙසේ බලන කල පුඥා නොමෝ පස් දෙනකුගේ කටයුතු කරන නිලධාරියකු වැනිය.

තවද ශිලය යම්සේ ශාසනයාගේ මුල වේ ද, එපරිද්දෙන් ම පුඥාව ශාසනයාගේ අවසානය වේ. ඉෂ්ටානිෂ්ට දෙක්හි සමහාවය පවත්වන හෙයින් පුඥාව කලාහණය. සිව් පිළිසිඹියා ලැබීමට උපකාර ද වන්තීය. මධාම පුනිපදාවෙහි හැසිරීමට සිත නැඹුරු ද කෙරෙයි. සියලු භවයන් ගෙත් එතෙරවීමට ඉවහල් ද වේ. කෙලෙස් මුල් සිඳ නැසීමට ද හෙතු වේ. තමා සතත්හි නිදා සිටිනාක් මෙත් පවත්නා වූ අවිදාහදි අනුසයයන්හට පුනිපඤ ද (විරුඩ) වේ. මිත්ථාහාදාෂටි තමැති කිලිට පිරිසිදු කෙරෙයි. උතුම් වූ රහත් ඵලය ලැබී මට ද කාරණ වේ.

ලකෂණාදිය :-

මෙකී පුඤා පාරමිතාවන්ගේ ලකෂණාදීහු කවරහයත්?

පුඥා පාරමිතා තොමෝ ධම්යන් ඇති හැටියට දැතගැනීම(යථාස්වභාව) ලක්ඛණ (සාමානෳ සවභාවය) කොට ඇත්තිය. තොහොත් දසෂ වූ දුනුවායකු විසින් විදිත ලද හීයක් විද යන්තාක් මෙත් තොපැකිලී විද යෑම (අක්ඛලිත පටිවේධ) ලක්ඛණ කොට ඇත්තීය. විසයෝහාසනය හෙවත් පහතක් මෙත් ගොදුර (අරමුණ) හාත්පසින් එළිය කිරීම රස (කෘතෳය) කොට ඇත්තීය. පළාත මතා කොට දත් වනයට වත් මිනිසකු මෙත් මුළා තොවීම පව්වුපට්ඨාන (වැටහෙත ආකාරය) කොට ඇත්තීය. සමාධිය (එකහ වූ සිත ) තොහොත් වතුරායෳී සතෳය පදට්ඨාන (ළංවම තිබිය යුතු හේතුව) කොට ඇත්තීය.

නුවණැති බෝසත්හු කරුණු හරිහැටි අවබොධ කෙරෙති. අවබොධ කටයුතු වූ යමක් තිබේ නම් ඒ පිළිබඳ මතුපිට දැනගැනීමක් පමණක් ඇති නො කෙරෙති. "කර තොත් කරපත් හරියට , බැරි නම් පලයන් අහකට" කීවාක් මෙත් අඩාලව කිසිවක් තො ඉගෙන ගනිති. උගත යුතු දෑ සම්පුණීව ම ඉගෙන ගනිති. එහෙයින් ම කිසිවක්හි නොපැකිලී ඇතුළටම විනිවිද යති. මෝඩකම හෙතු කොට ගෙන මුළා නොවන්තත් මෙත් ඔවුහු වැටැහෙත්. මූඪ ශුද්ධාව හේතුකොට ගෙන ආගම විරෝධි කිුයා නො කෙරෙති. "පඤ්ඤා නත්ටී අප්ඤ්ඩායතෝ" යී වදාළ පරිදි එකහ වූ සිත අවශාය. පුඤා නමැති පහත් දැල්ල සමාධි නමැති පහත් වැටියෙහි පවත්තේ වේ.

තිවිධ පුඤාව :-

පුඤා තොමෝ **චින්තාමය, සුතමය, භාවතාමය** යී තෙවැදෑරුම් වේ.

1 අත් කිසිවකුගෙන් තො අසා යෝනිසෝමනසිකාරයෙන් යෙදී තකිානුකූලව තමාගේ සිතීමෙන් ම කල්පනාවෙන් ම උපදවන නුවණ චින්තාමය පුඥා නම් වේ. ඒ ඒ අයගේ කම්ානුරුප ලෙස උත්පත්තියෙන් ම සියලූ දෙනහට යම් කිසි පුමාණයක ඤාණයක් ලැබේ. මිට පුතිසන්ටි පුඥා හෙවත් "පිළිසඳ නුවණ" යයි කියනු ලැබේ. ජාති පුඥාව (ජන්ම නුවණය ) යනුදු එයටම තම් වේ. පෙර කම් බෙලෙන් ලබෙන මේ ජන්ම නුවණ ඇති තැතැත්තේ "අලෝහ-අදෝස-අමෝහ" යන හේතු තුන ඇති "තිහේතු පුනිසඣික" නම් වේ. එවැනි තැනැත්තේ ම නානා භාෂා ශාසතු ආදිය ඉගෙනීමෙහි ද, මාග් ඵලාදිය ලැබීමෙහි ද සුදුස්සෙක් වේ. ධම් ශාසනු නමැති පෝරවල ලා මේ සහජ නුවණ නමැති බීජය වැපිරිය යුතුය. එසේ වුවහොත් වැඩිමට පැමිණේ. තැතහොත් එය වඳවන්නට පිළිවන. සිතීමෙන් උපදවා ගන්නා පුඥාවට උත්පත්තියෙන් ලැබූ පුඥාව විශෙෂයෙන් උපකාර වේ. එසේ ම පුතිසන්ධි පුඥාව දියුණු තියුණු කර ගැනීමට චිත්තාමය පුඥාව ද වෙසෙසින් ඉවහල් වේ. සිතීමෙන් උපදවාගත් පුඥාව ගලෙහි

කෙටු අකුරක් මෙත් වහා තොතැසී පවත්තේද වේ. ස්ථීර ද වේ. අප බෝසතාණෝ සුමේධතාපස කල චිත්තාමය පුඤාව කරණ කොට ගෙතම කිසිවකු ගෙත් තො අසා සසරිත් එතෙර වූ අජරාමරණ නිච්ාණයක් තිබිය යුතුයයි සිතූහ. මහෞෂධ පණ්ඩිත කල ද උන්වහන්සේ විසින් දුටුවත් විස්මිත කරන පරිදි කැර. වූ උමග හා විදුලිය කම්ාන්තාදීය චිත්තාමය පුඤාවෙත් ම කරත ලදැයි සිතිය යුතුය. වතීමාත කාලයෙහි ද දක්තට ලැබෙන අහස් යානුා ආදී නචීත කම්ාත්තයෝ ද චිත්තාමය පුඤාව කරණ කොට ගෙන ම නිපදවන ලදහ.

2 තොයෙක් පණ්ඩිතයන්ගේ කථා ඇසීමෙන් හෝ පත් පොත් කියවා බැලීමෙත් ලබාගත් ඥාතය ශුැතමය පුඥා නමි. ශිල්ප ශාස්තු ඉගෙන ගැනීමෙන් ද, ආගම ධම්ය ශුවණය කිරීමෙත් ද, පොත් කියවීමෙත් ද, කථා ආසීමෙත් ද, උගතුත්ගෙත් පුශත කිරීමෙන් ද යන ආදි වශයෙන් ශුකමය පුඥාව ලබාගත හැකිය. යටත් පිරිසෙයින් සොවාත්වීමට පවා පරතෝඝෝෂ පුතාය නම් වූ අනුත් ගෙන් බණ ඇසීම වුවමනා කෙරේ, මහ නුවණැති සැරියුත් මහරහතත් වහන්සේට පවා මහණ වන්නට පෙර අස්සජි මහාස්ථවිරයන් වහන්සේ ගෙන් ධම්ය ශුවණය කරනතුරු සෝවාන් වත්තට බැරි විය. බෝසත් උතුමෝ සසර වසත කල යම් සේ භිඤුවක් උසස් පහත් භෙදයක් නො සලකා සිහා වඩතේ ද එමෙන් ම කිසි විශේෂයක් නොකොට ඉගෙන ගත හැකි කවරකු ගෙත් උවත් උගත යුතු දැ ඉගෙනීමට උතසාහ කෙරෙති. දෙතිස් මහා පුරුෂ ලකෂණ යන් අතුරෙන් "සියුම් සිවිය" නම් වූ ලඤණය ලැබීමට හෙතු වන්නේත් මෙසේ උගත් මහණ බමුණත් කරා එළඹ දැනගත යුතු දෑ ඇසීමයයි ලකෂණ සුතුයෙහි පුකාශ වේ. එහෙයිත් ම උන්වහන්සේ නුවණින් සියලු සහවයන්හට ශූෂඨ වන සේක. චින්තාමය පුඥාව ඇතැම්විට වරදින සුලූය. ශැතමය පුඥාව යහපත් ගුරු ආශුයාදියෙන් ලබාගත හොත් එසේ වරදින සුලු නොවේ.

3 ශමථ විදශීතා වශයෙන් භාවතායෙන් නිපත් පුඥාව භාවතාමය පුඥා නම්. මුල කී දෙක ශාසනයෙන් පිටත්තර වූ අයටත් ලබාගත හැකි නමුත් භාවතාමය පුඥාව ශාසනයෙන් බාහිර වු අයට ලබාගත නො හැකිය. එසේ වුවද මෙය සියලූ දෙත හට ම නොලැබේ. පුථමධාහතාදියට පැමිණි අයට පමණක් ලැබේ. බෝසත් උතුමෝ පුථමධාහතාදිය උපදවති. "අනිතා දුඃබ අනාත්ම" යන තිලකුණු මෙනෙහි කෙරෙමින් විදශීතාද වඩති. එහෙත් විදසුන් වඩා සෝවාත් මාගීාදියට පැමිණීමට උත්සාහ තො කෙරෙති. එසේ වූ විට බුද්ධවය ලබා ගැනීමට තොහැකි වන බැවිති.

තවද ආය, අපාය, උපාය කෞශලා වශයෙන් පුඥාව නිවිද වේ.

1 ආය යනු දියුණුවට තමෙකි. දියුණුව ද අයහපත තැනිකිරීම යහපත උපදවා ගැනිම වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ. දියුණුවෙහි දකෂ වූ නුවණ ආය කෝසලල ඤාණ නම්. මෙනම් ධම් මෙනෙහි කරන්නාහට නූපත් අකුශල ධම්යෝ නූපදිත්. උපත් අකුශල ධම්යෝ පුහීණ වෙත් (ගෙවෙත්)මෙනම් ධම්යන් මෙනෙහි කරන්නාහට නුපත් කුශල ධම්යෝ උපදිත්. උපත් කුශල ධම්යෝ වැඩීමට යෙත්. මෙසේ පැවැත්තාවු ඤාණය ආය කෝසල්ල නම්.

2 අපාය යනු පිරිහීම වේ. හෙද හොඳ පිරිහීම තරක හටගැනීම වශයෙන් දෙවැදැරුම්. පිරිහීමෙහි දකෂ වූ නුවණ අපාය කෝසලල ඤාණ නම්.

3 හැම කටයුත්තෙහිම දකෂ වු නුවණ උපාය කෝසලල ඤාණ නම්. තැනට සුදුසු පරිදි කියා කිරීමේ ඥානය සියලූ දෙනහට ඇතිවිය යුත්තෙකි. ස්වකීය ශකතියටත් වඩා මෙකී ඥනය පුයෝජත වන අවසථාවෝ ලැබෙත්. වලසා පැමිණිවිට මළාක් මෙන් වැදහොත් මගියාගේ කථාව මිට නිදසුනෙකි.

සෝමදත්ත ජාතක(211) විධුර පණ්ඩිත ජාතක (545) මහෝසධ පණ්ඩිත ජාතක (546) යත ආදී ජාතකයන් ගෙත් අප බෝසතුන්ගේ උපාය කෝසලල ඤාණය මොනවට පැහැදිලි වේ.

ඥාත පුභෙදයෝ බොහෝ වෙත්. වැඩි විසතර දැතගනු කැමැත්තත් විසිත් විශුද්ධි මාගීය බලා දත යුතුයි.

### ඤාණය ලැබීමට හේතු :-

මෙකී ඥානය ලැබෙන්නේ කෙසේදැයි සැලැකිය යුතු වයස ඊට එක් හෙතුවෙකි. පෙරදිග පඩුවන්ගේ මතානුකූල ව වයස 40 ටත් 50 ටත් අතර කාලය පුඥා දශකය වේ. මේ කාලය තුළ ස්වකිය ඥානය මේරීමට යේ. සාමාතායෙන් මෙසේ දැක්වූ නමුදු තියම වශයෙන් තුවණ මේරීම පිළිබඳ සීමාවක් දැක්විය තො හැකි ය. ඇතැම් විට වයස 40 ට පෙර ද තුවණ මෝරත්තට පිළිවත. අප බුදු පියාණත් වහත්සේ වයස 35 තේ ද බුද්ධත්වයට පැමිණිසේක. සමහරවිට වයස 50 පසු වී ද තුවණ මෝරත්තට පිළිවත.

යස, පිරිවර, දේපල, කෑම් බීම් ආදිය ද නුවණ ලැබීමට විශේෂයෙන් ඉවහල් වේ. ශරීර ශක්තිය ද ඥාන ශක්තියට හේතු වේ. එහෙයින් ම නීරෝග ව සුවසේ වැඩුණු මුහුකුරා ගිය නුවණැති කුරුරටවාසීත්හට ම ගැඹුරු ධම්යක් වූ සතිපට්ඨාන සුතුය දෙශනා කරන ලදී.

පුශ්ත කිරීම්, සාකචඡා පැවැත්වීම්, උගතුත් හා කලාහණ මිතුයත් ආශුය කිරීම්, යෝනිසෝමනසිකාරය හෙවත් නුවණිත් මෙතෙහි කිරීම්, සුදුසු දේශයත්හි වාසය කිරීම්, පොත් බැලීම්, දේශාටනය හෙවත් පිට පළාත්වල සඤ්චාරණය කිරීම් (ශිෂායනට පෙරදිග පඩුවත් විසිත් දෙනු ලබත අවසාත ඉගෙනීම මෙය වේ.) පූව් බුදුවරයන් සමීපයෙහි පුරුදු කරන ලද භාවතාදි කම්, ශිල්ප ශාස්තුයන්හි දඤ භාවය, නොයෙක් භාෂා ඉගෙනීම්, විශේෂයෙන් සම්බුද්ධ ධම්ය ශුවණය කිරීම්, දහම් පොත් ලියවීම් යන ආදී හේතුන් කරණ කොට ගෙන ද පුඥාව ලැබේ. ලබන ලද ඥානය ද දියුණු කියුණු බවට ද පැමිණේ.

පිරිහීමට හේතු :-

1 යට කී කරුණු නුවණ ලැබීමට හේතුවත්තාක් මෙත් අලස බව, සමුහයා හා එක්ව විසීම, බොහෝ කොට නිදන සුලූ බව, තොසන්සුන් සිත් ඇති, බව, මූඪ අය ආශුය කිරීම, පණ්ඩිතයන් සේවනය තොකිරීම, කිපෙත සුලූ බව, ලෙඩ ඇති බව, හය විම, ශෝක කිරීම යන ආදීහු නුවණ පිරිහීමට හේතුහු වෙත්.

බෝසතූන්ගේ ස්වභාවය :-

මෙබඳු උපායයන්ගෙන් පුඥාව දියුණු කර බෝසත් උතුමෝ නිතොරම උත්සාහ දරති. තමන් දන්නා දේ අාචායා ී මුෂටිය නොතබා අගයක් නොකොට කිසිවක හිරිහැරයකට නොපමුණුවා උගන්වති. හැම කල්හි ම ශිෂායන් මෙත් ගුරුත් වෙත විසීම දුකකැයි සිතා තමත් උගත් නිරවදා ශිල්ප ශාස්තුාදිය ශිෂායනට වහ වහා සකසා උගන්වති. මේ හේතුකොට ගෙත ම බුදු වූ කල වූවමතා දැ වහ වහා සකසා උගත්වති. මේ හේතුකොට ගෙත ම බුදු වු කල වුවමතා දැ වහ වහා ලැබේ. දෙතිස් මහා පුරුෂ ලකෂණයත් අතුරෙත් **එණීජංඝ** (ඒණි මෘගයනට බඳු කකුල් ) නැමති ලකෂණය ද ලැබේ. බෝසත්හු කොපමණ උගත් වුවත් තම පණ්ඩිත භාවය තො හභවති. එයින් උඩභු බවට ද නො පැමිණෙති. නුගත් මූඪ අය නුවණැත්තත් කිරීමට උත්සාහ දරති. තමන්ගේ ඤාණය අන්හට බෙදා දෙන කල මේ හිතවතා ය, මේ අහිතවතා ය, මේ මිතුරා ය, මේ සතුරා ය, මේ තැයා ය, මේ තොතැයා ය, මේ උපකාරකයා ය, මේ අනුපකාරකයා ය යන ආදී වශයෙන් කිසි

භේදයක් තො සලකති. නුවණ ඇති හෙයින් ම සියලූ දෙන වරදිනසුලු බව දැන අනුත් අපකාර ඉවසති. උපකාර සිහි කෙරෙති. ඤාණ තමැති ආයුධයෙන් සැරසී සිටින බැවින් කවර සභා මධායකට වුවත් පැමිණීමට පැකිලීමක් නො ම කෙරෙති. නුවණැති හෙයින්ම ලාභ අලාභ ආදී අෂ්ටලෝක ධර්මයන්හි කම්පිත නො වෙති.

පුඥාව බෝසතූත් විසිත් කොමපණ උසස් ව සලකත ලද ද යත හොත්:-

්සෙයොා් අමිතෙතා් මනියා උපේතෝ

#### නතෙව`ව මිතෙතා මතිවිප්පහීතො" යී

නුවණිත් යුක්ත වූ සතුරා නුවණිත් පිරිහුණු මිතුරාට වඩා උතුමැයි පෙර මෝඩ පුතකු මදුරුවා මරමැයි සිතා පියාගේ ඔළුව පැළු බව සඳහන් වන මකස ජාතකයෙහිදී (44) වදාරා තිබේ.

ඒ එසේ මැයි: පුඥාව වනාහි මිනිස්තට මහභු රුවනෙකි. රූ තැත්තාහට රූ උපදවන වටිතා ආභරණයෙකි. විදේශයෙහි දී තමන් අත් නොහරණා මිතුරෙකි. දීත භාවය නැති කරන ධනයෙකි. භීත භාවය දුරු කරත බලයෙකි. මොහඳුරු පහ කිරීමට එළියක් වැත්ත. මුළු ලෝ හෙළි කරත ඉර මඩලක් වැත්ත. කෙලෙස් තවතට තියුණු කඩුවක් වැත්ත. දතත් පිරිසිදු කරත අමාවතුරක් වැත්ත.

පුඥාව ගැන දේශනා කරන බුදුරජාණත් වහත්සේ ආලවක නම් යස්ෂයාගේ පුශනයකට පිළිතුරු දෙමිත් "පඤ්ඤා ජීවිං ජීවිතමාහු සෙට්ඨං- පඤ්ඤාය පරිසුජ්ඣතී" යී පුඥායෙන් ජීවත්වත තැතැත්තහුගේ ජීවිතය ඉතා පැසැසිය යුතු ජීවිතය වේ ය යි ද, පුඥාව හේතුකොටගෙන සියලූ කෙලෙස්වලින් පිරිසිදු වේ ය යි ද වදාළසේක. **"පඤ්ඤා තරාතං රතතං**" යනුයෙත් මිනිසුන්ගේ ඉතා ම උසස් රත්නය නුවණය යි ද වදාළසේක.

තවද "අපදාන සෝහිතී පඤ්ඤා " යනුයෙන් නුවණ නම් පිරිසිදු චරිනයෙන් ම හොබතා ගුණයක් බව ද වදාළ සේක. පුඤාවගේ වටිනාකම :-

පුඥායෙන් ම දෙනු ලබන දානය බොහෝ අනුසය් ගෙන දෙයි පුඥාව හා යෙදුණු ශීලය පිරිසිදු බවට පැමිණෙ. කාමයන්හි අාදීනව හා පැවිද්දෙහි අනුසස් දැක **නෛෂ්කුමාය** පිරීමට පුඥාව ම හේතු වේ. පුඥාව අනුව ගියා වූ **වියාීයෙන්** ලෝකයෙහි තොකට හැකි කිසිවක් තැන්තේය. පුඥා බලයෙන් ම අනුත් අපකාර ඉවැසීමට පිළිවන් වේ. පුඥාහෙතුයෙන් සතාය ඉක්මවා අනුත් රැවටීමට සිත තොයෙදේ. පුඥාව ම කුසල් දහම්හි නොසැලෙන අධිෂ්ඨානය තහවුරුකර ගැනිමට හේතු වේ. පුඥාව හැම සත්තට සම මෙතසින පැතිරීමට ඉවහල් වේ. පුඥාව කරණකොට ගෙන ම අෂ්ට ලෝක ධම්යන්හි අවිකම්පික ව **උපේකෂාව** පුරුදු කටහැකි වේ. මෙසේ සියලූ පාරමිතාවන් පිරීමට පුඥාව ම හේතු වන්නිය. එහෙයින් ම පාරමී අතුරෙන් එක් පුකාරයෙකින් පුඥා පාරමිතාව ශුෂ්ඨ පාරමී ය. වශයෙන් සැලැකිය යුතු ය. හෙ ද පාරමිය, උප පාරමිය, ප්රමාත් පාරමිය වශයෙන් තෙවැදෑරුම් වේ.

පුතු දාරාදිත් තොතකා සතවයන්ගේ වැඩ අවැඩ තීශවය කිරීම පුඥා පාරමී තමි. අහ පසහ තොතකා වැඩ අවැඩ නිශවය කිරීම පුඥා උප පාරමී තමි. සවකීය ජීවිතය තොතකා වැඩ අවැඩ නිශවය කිරීම පුඥ ාපරමාත් ී පාරමී තමි.

අප බෝසතාණෝ මහෞෂධ , විධුර, සෙතක ආදී පණ්ඩිත කාලයන්හි පුඥා පරමාත්රී පාරමිය පිරුසේක.

එක් සමයෙක්හි අප බෝසතාණෝ බමුණුකුල යෙක්හි ඉපිද සේතක නම් පඩු ව පූර වැසිය නට අත්පීයෙන් ධම්යෙන් අතුශාසතා කරන සේක. එකල එක් බමුණෙක් සිභා ලත් රත් දහස රැක බලා ගැනීමට දුන් ගෙහිමියන් වියදම් කෙළෙන් ඒ වෙනුවට තරුණ බැමිණියක් ලැබුවේය. අඹු සැම් වශයෙන් වසන කල්හි කාමුක වූ ඒ තරුණ සතිය විසින් කැමැති පරිදි නිදහස්ව වසනුවස් මෙහෙකිරීමට කෙල්ලකු ගෙනෙවයි සැමියාහට කිවාය. ඉක්බිනි බමණු නෙමේ බිරින් ද විසින් පිළියෙළ කළ දුන් විලද හා අත්සුණු පසුම්බියක ලා ගෙදරින් නික්මී ගමක් පාසා ඇව්ද මසූරන් සත් සියයක් ලැබ දිනක් ගසක් මූල අත්සුණු කන පිණිස පසුම්බිය එහි තබා ගියේය. අත්සුණු සුවඳ ලැබ තයෙක් එහි තුළට වත. බමුණා පැත් බී අවුත් තො විමසා පසුඹිය කර ලා නික්මිණ. මෙය දුටු රුක් දෙවියෙක් බෝසතුන්ගේ තුවණ හෙළිකරනුවස් අඩ සිරුරෙන් පෙනී "බමුණ ගෙට ගියෙහි නම් තාගේ අඹු මියෙයි. අතර මහ ලැග්ගෙහි තම් තෝ මියෙහි" කියා අතුරු දත් විය. බියපත් බමුණා කිසිවක් කට තොහී යන්තේ එදින පොහෝ දින බැවින් බොහෝ දෙන බණ ඇසීමට රැස් වූ බෝසතුන්ගේ දම් සබා මැදට වැද කෙළවර හඩ හඩා සිටියේ ය. බෝසතාණෝ ඔහු දැක කරුණු විමසා දිවැසින් දුටුවාක් මෙත් හැම පවත් තතු පරිදි දැත පසුඹිය තුළ හුත් තයා පලවාපියා බමුණා දුකින් මුද වුහ. එහෙයින් මැ බුදු බවට පැමිණ උත්වහත්සේ මෙසේ වදාළසේක.

පඤ්ඤාය විචිනතෝහං

බාහ්මණං මෝචයිං දුබා

පඤ්ඤාය මෙ සමෝ තරටී

එසා මේ පඤ්ඤා පාරමී.

(නුවණිත් විමසමිත් බමුණා දුකිත් මිදුවෙමි. නුවණිත් මට සමවුවෙක් තැත. මෝතොමෝ මාගේ පුඥා පාරමිතා තම්.)

නුවණින් විමසනු යෙම් තතු දතුයෙ මි

මරණින් බමුණා මුදවා හැරියෙ ම නුවණින් මා හා සමයකු නොදකි ම වෙසෙසින් මේ මගෙ ් නුවණ පැරුම් ද මි

පුඥා පාරමිතාව පිළිබඳ දේවධමම (6), කුඥාළ පණ්ඩිත (70), රාජෝවාද (151), අරක(169), සුනබ(242), සේතකෙතු (377), තුණ්ඩිල (388), සත්තුහතත (402), සම්භව(515),තෙසකුණ (521), සරහංග (522), මහබෝධි (528), විධුර (545), උම්මග්ග (546) ආදී ජාතක බැලිය යුතු.) 6 වන පරිච්ඡෙදය

## වියු හාරමතාව

කරුණායෙන් හා දෙලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දකෂ වූ නුවණ නම් වු උපාය කෞශලායෙන් රක්නා ලැබූ කයින් හා සිනින් පරහට වැඩ කිරීමෙහි පැවැත්තා වු උත්සාහය <sup>°</sup> විරිය පාරමී <sup>°</sup> හෙවත් <sup>°</sup> වියාී පාරමිතා<sup>°</sup> නමි.

යමෙක් විකුමාත්විත වේ ද හෙවත් හුරුබුහුටි වේ ද හෙතෙමේ **වීර** තමි. එවැනි විරයකුගේ සවභාවය **විරිය** (වීරිය) හෙවත් **විය**් තම වේ. \* ඒ මේ වියාභීයම තමහට කැමැති වු සමෙබාධි තම් වු පරතෙරට යෑමට උපකාර වන හෙයිත් පාරමී තු යි **වියාභී පාරමී** හෙවත් **විරිය පාරමී** තම් වේ. එම අත්පීයෙහි "තා" පුතාහය වේ.

වියා් ියනුයෙන් කාය බලය නොව අන්හට වැඩ කිරීමෙහි පැවැති බලවත් උත්සාහය අදහස් කරනු ලැබේ. පරෝපකාරයට කාය ශක්තිය ඇති වුවහොත් මහත් ලාභයෙකි.. එහෙත් එය තැති වුවකුට වුවත් වියා්ය ඇති විය හැකිය. කාය බලයට වඩා චිත්ත බලය උතුමි.

\* ලතිත් භාෂාවෙත් ද මිනිසාට "විර" (vir) කියා වාවහාර කරනු ලැබේ. හුරුබුහුටි කම මිනිසකුට අයත් විශේෂ ලකෂණය බව මෙයිත් හැඟේ. "වායමේථෙව පුරිසෝ" පුරුෂ යෙක් තම් වියාී කරන්නේ මය යන බුඩ් වචනයෙනුදු එය ස්පුට වේ. ලකෂණ :-

වියා පාරමිතාවගේ ලකෂණාදිනු කවරහයත්?

වියාී පාරමිතා තොමෝ උත්සාහ ලක්ඛණ (සාමාතා ස්වභාවය) කොට ඇත්තීය. උපස්තම්භතය හෙවත් රුකුල්දීම රස(කෘතාය) කොට ඇත්තීය. ගිලා තොබැසිම තොහොත් පසු තො බැසිම පච්චුපට්ඨාත (වැටැහෙත ආකාරය) කොට ඇත්තිය. වියාීාරම්භ වස්තු හෙවත් ජරාමරණාදි සංවේගයට හේතු කරුණු පදට්ඨාතය (ළංව ම තිබිය යුතු හේතුව )කොට ඇත්තිය.

වියා්වත් තැතැත්තේ නිතොරම උත්සාහ කෙරෙයි. අලස භාවයෙන් කාලය ගත තො කෙරෙයි. දුව්ල වූ භිත්ති ආදියට කණු සිටවීමෙත් රුකුල් ලැබීමක් මෙත් වියා්යෙන් තමහට උපකාර ලැබේ. වීයා් කරත තැතැත්තේ කොපමණ බාධා පැමිණියත් අතර මහ දී තොනැවත සිය අදහස් මුදුත් පත් වත තුරු ම ඉදිරියට ම යේ. කළකිරීමට හේතු වූ ජරා මරණාදිය උත්සාහ වැඩීමට විශෙෂයෙන් ඉවහල් වේ.

වියාෳයෙත් පිරිවරා ගත් පුඥාව මහත් ඵල වත බැවිත් ද කාතතියෙත් හෙවත් ඉවසීමෙත් පිරිවරා ගත් වියාෳය බොහෝ අනුසස් ඇති බැවිත් ද ඉක්මත් නොවී අභිමතාත්රීය සාදාගත හැකි බැවිත් ද පුඥාව ට හා කෂාත්තියට මැදිකොට වියාෳය දේශතා කරන ලද්දේය. පුඥාව පුධාත වුවත් ව්යාෳයෙත් තොර ව එයින් සැලැකිය යුතු පුයෝජත ලබාගත තොහැකිය. පුඥාව අනුව ගියා වු ව්යාෳය සියලූ අත්රීසිඩිය අල්ලා ගැනීමට ඉතා උතුම් අතෙකි.

කියන ලද මැයි.-

"පඤ්ඤානුයාතං විරියං වදන්ති සබ්බ`තු සිඩිග්ගහණ 'ග්ගහතු."

සිතුම්ණි රුවතය කප්රුකය කියා සිතු පැතු දේ ලබා ගත හැකි වස්තු දෙකක් ඇති බව මිනිසුත් අතර පවත්තා කථාවකි. එය වාහාජයක් තොව සතායෙකි.. මක්තිසාදයත්. පුඥාව හා විය§ීය මේ වස්තු දෙක වත බැවිනි. මේ දෙකින් ලබාගත තොහැකි කිසිවක් මෙලොව හෝ පරලොව තො මැත්තේ ම ය. විය§ීයාගේ නව මහා කෘතා :-

පුඥාව වනාහි කටයුතු පසක් කරන නිලධාරියකු වැත්ත. වියෳීය වූ කලී තව මහා කෘතෳයක් කරන පුබල තිලධාරියකු සමානය. සත්තිස් බෝ පැකි දහමුත් අතුරෙත් සතර සමාක් පුධාන යනුයෙන් ගිණිනු ලබන්නේ වියා්යයි. ඉටු දෙය සිදුකර ගැනීමට ඉවහල් වන හෙයින් වියා්ය නෙමේ සතර ඉද්ධිපාද යන්ගෙන් එකෙකි. තමන් හා හටගත් ධම්යනට පුධානත්වය පවත්වන හෙයින් ද අවිදාාාදී විරුඩ ධම්යන් මැඩ පවත්වත හෙයින් ද වියාෳීය තෙමේ ඉන්දිය ධම්යෙකි. අවිදාාාව විසින් නොසෙල්විය හැකි හෙයින් වියෳී කෙමේ පඤ්චබල අතුරෙන් එක් බලයෙකි. ආයාී අෂටාංගික මාග්යෙහි සම්මා වායාම යනුයෙන් අදහස් කරනු ලබන්නේත් වියා්ය මැයි. සප්ත බෝධාංග අතුරෙත් වියා්ය තෙමේ බෝධාංග ධම්යෙකි. මෙසේ සත් තිසක් වූ බෝධිපාක්ෂික ධම්යන් අතුරෙන් වියාෳීය නව වරක් ම පුකාශ වේ. බෝධිපාක්ෂික ධම්යන් ගෙන් සතරෙන් කොටසක් ම වියා්ය බව මෙයින් අවබොධ වේ. එ හෙයින් තමන්ගේ මෝඤය තමන්ගේ වියා්යෙන් ම ලබාගත යුතුයයි බුඩ ධම්යෙහි පුකාශ වේ.

"තුමෙහ්හි කිච්චං ආතප්පං අක්ඛාතාරෝ තථාගතා"

සෙවාත්සාහය :-

තොප විසින් ම උත්සාහ කටයුතුය. තථාගතයෝ මහ කියා දෙන්නාහු පමණක් වෙති යනු බුද්ධ වචනයි. තම තමන්ගේ උත්සාහය නැතිව කිසිවකුගේ උපකාරයෙන් මුක්තිය ලබාගත තොහැකිය. වියාාීය තෙමේ කැමැති දැ සපයන සිතුමිණි රුවතක් වැත්ත. ඉටු දැ දරත කප්රුකක් වැත්ත. දියුණුවීමේ පඩි පෙළක් වැත්ත. ඉෂටාත්රී සිඩියට යතුරක් වැත්ත. උසස්වීමට අභිරහසක් වැත්ත. අලස බව තැති කරත බෙහෙදෙකි. දුගී බව පහ කරත තිධානයෙකි. පඩුවත්ගේ අාභරණයෙකි. රජුත්ගේ ජය කොත්තයෙකි. සසර දුක් තැති කිරීමට අසහාය උපායයෙකි. සසර සයුර එතෙර කිරීමට මහ තැවෙකි. නිවත් සැපත් ලබා ගැනීමට පුබල හස්තයෙකි.

පරෝපකාරය :-

බෝසත්හු තමන්ගේ ඤාණය යම් සේ අන්හට නොමිලයේ බෙදා දෙත් ද එමෙන් ම තමන්ගේ වියා්ය අන්හට කැප කෙරෙත්. කයිත්, වවසින් හා සිතින් සතනයෙන් ම ඔවුහු අන්හට වැඩ කෙරෙත්. පරෝපකාරයෙහි යෙදී මේ ඇතැයි සෑහිමකට නොපැමිණෙත්. පරෝපකාර පිණිස ජීවිතය කැපකිරීමට නිනොරම බලාපොරොත්තුවෙන් සිටිති. ආත්මාහ්ථිය මෙන් ම පරාත්ථීය සලකකි. පරෝපකාරයක් කොට ඊට පුතු පුපකාරයක් බලාපොරොත්තු නො වෙති. එසේ ම උපකාර ලැබූ අය තමන්ගේ ණය ගැතියත් මෙන් නොසලකති. කොපමණ නිදි ගැරහුම් ලැබුවත් අන්හට වැඩ කිරීමෙහි පැවැති උත්සාහය නැති තොකර ගතිති. පරාත්ථිය සඳහා වැඩ කොට ජීවිතාන්තරායකට පැමිණියත් අධෛයා් නො වෙති. පරහට වැඩ කිරීම ම ඔවුනට මහත් පිතියෙකි.

එක් කලෙක අප බෝසත් තෙමේ වළුරුව ඉපිද තරාවළක හුණු මිනිසකු දැක කරුණායෙත් තෙත් වු සිත් ඇත්තේ වහා වැලක් රැගෙත මරුමුවට පත් මිනිසා වළිත් ගොඩ ගෙත වෙහෙසට පත් හෙයිත් ඔහුගේ උකුළේ හිස තබා වැද හොත්තේය. කුෑර වූ කෙළෙහි ගුණ තොදත් දුෂට වූ ඒ මිනිසා සයිත් පීඩිත වූ හෙයිත් දිවි ගලවා ගත් වළුරා මරා මස් කමැයි සිතා ගලක්

රැගෙන හිසට පහරක් දින. පහරලත් වළුරා ලේ වැහෙන තුවාල ලත් හිස අතින් අල්ලා ගසකට නැහ කළුලූ පිරුණු ඇසින් ඒ පුරුෂයා දෙස බලා තමන් කළ අපරාධය ගැන සංවේගයට පත්වුව ද ඔහු හා සිත දූෂණය නොකොට පරෝපකාරයෙහි ඇලුණු සිත් ඇත්තේ ගසින් ගසට පැන මහ පෙන්වමින් මං මුළා වු ඒ දූෂට පුරුෂයා මහා පථයට නයනය කෙළේය. අහෝ නිදි ගැරහුම් දුක් පීඩා කිසිවක් නොතකා බෝසතුන් අන්හට වැඩ කිරීම ආශ්චයාීමැයි.

එසේ ම කොපමණ බාධා පැමිණියත් කතස්සල තො වී සිය අදහස මුදුන් පත් වන තුරු ම උත්සාහ කෙරෙති. කම් යට සියල්ල ආරූඪ කොට දෙවියනට යාව්ඤා කෙරෙමින් ඉබේම අත්ටීය සිදු වන තුරු අලස ව නො වෙසෙනි. පැමිණෙත තාක් බාධා දියුණු වීමේ පඩි පෙළක් මෙත් සලකති. අභිමතාත්ටීසිදු නුවූවත් ගත් උත්සාහය නිෂ්ඵල තො වන හෙයිත් මරුමුවට පැමිණියත් ස්වකීය උත්සාහය ඉවත තොදමනි.

බාධා ආදිය නොතැකිය යුතු බව :-

බුදු වත්තට යෑමට සිතු දා පටත් බුදු වත තෙක් ම අපබෝසතුත්හට බාධා, පීඩා, දුක් හරිහැර ආදියට මූණ පාත්තට සිදු විය. පැවිදි වීමට යන ගමන වැළැක්වීමට රහල් කුමරු ලැබිණ. ශුභ ගමතට සැරසි පහයෙත් පිට වූ වහා ම මර දෙච්පිත් පැමිණ ගමතට බාධා කෙළේය. වැඩි දුර යත්තට පෙර අතෝමා ගං ඉවුර හමු විය. මුලදී පස්වග මහණනු තමත් හා සහාය ව සිට ආධාර විශේෂයෙන් ලැබිය යුතු අවස්ථාවෙහි දී ම හැර ගියහ. ජීවමාන ඇටසැකිල්ලක් වන තුරු ම බෝසත්තුමා අධෛයාී තොවී උත්සාහ කෙළේය. කොපමණ දුව්ල භාවයකට පැමිණියේ ද යතහොත් මර දෙව්පිත් තෙමේ බෝසතුත් කරා පැමිණි 'තෝ කෘශවුයෙහි ය. දුච්ණී වුයෙහි ය, තාගේ මරණය, සමීපයෙහිය. පිත්වත ජීවත් වෙව, ජීවත්විම ම උතුම්, ජීවත් වෙමිත් පිත් කරත්නෙහිය" යි කරුණායෙන් මෙත් අවවාද කෙළේය. ඊට බෝසත්තුමා තමහට පිත් වුවමතා නැතැයි කියා තමාගේ තොපසුබට වියාභීය පුකාශ කරනු පිණිස මෙසේ කීය.

> "ලෝහිතෙ සුස්සමානම්හි -පිත්තං සෙම්හඤ්ච සුස්සති මංසේසු බීයමානේසු -භීයොාා චිත්තං පසිදති හියොාා සති ච පඤ්ඤාච - සමාධි මම තිට්ඨති"

ලේ වියලී ගිය කලහි පිත් සෙම් ද වියලේ. මස් කෂය වත කල්හි සිත වඩ වඩාත් පැහැදේ. මාගේ සිහිය ද නුවණ ද, සමාධිය ද වඩා වඩාත් පිහිටත් යනු යි.

තවද <sup>"</sup> සංගාමේ මේ මතං සෙයොහ් - යඤච් පිවේ පරාජිතෝ<sup>"</sup> යී කෙලෙස් සටතට ගොස් පැරැද ජීවත්වනු වට වඩා මිය යෑම උතුමැයි කියමිත් මරදෙව්පිත්ගේ කරුණා පුකාශක වු වහාජාවවාදයට පිළිතුරු දින.

මෙ පරිද්දෙන් සියලුම බාධාපීඩාවන්හට මූණ පාමින් බුදුවන තෙක් ම උන්වහන්සේ උන්සාහ කළ සේක.

දුක් හිරිහැර කරදර ආදිය උත්සාහය පිරික්සන උරගලක් හා සමාන ය. අලස තැනැත්තේ ඊට වසග වේ. උත්සාහවත් තැනැත්තේ ඒ හැම මැඩ ජය ගනියි. මෙවැනි පීඩාදිය ලෙව්හි තොමැත්තේ තම් ස්වකීය විය§ීය උපදවා ගැනීමට පුස්තාවයෝ තොලැබෙත්. එහෙයින් ම බෝසත් උතුමෝ තමාගේ විය§ීය දියුණු තියුණු කර ගැනීමට විපත්තීනට මූණ පාතට නිතොරම සැරසෙත්. පෙනීමෙත් **විපත් හිරිහැර දුක් අමාරුකම් ආදීනු** සතුරෝ වුවාහු නමුදු නියමයෙන් ඒ හැම සතුරු මුහුණින් පෙනී සිටින මතුරෝ වෙත්. ඊට උපමා කථාවක් මෙසේය.-

එක්තරා මාගීයක රකුසෙක් වාසය කෙරෙයි. හෙතෙමේ මහ යන එන අය හා සටන් කරනට සැරසෙයි. බියකරු මුහුණින් යුත් රළු පරුස මොහු දුටු සියලු දෙන බියපත් වෙත්. බිය පත් බව දැනගත් කෙණෙහි ඔවුන්කරා පැමිණ වහා මරා දමයි. දිනක් නිර්භීත මිනිසෙක් මේ මහ ගමන් කරන්නට විය. මොහු දැක රකුසු තෙමේ සිරිත් පරිදි සටනට අඬ ගැසී. පුරුෂ ධෛයාීයෙන් යුත් හෙතෙමේ වණ්ඩ වූ රකුසු සමහ යුද කොට ස්වශක්තියෙන් රකුසා බිම හෙළා පපුව පිට දණ තබා ඔහු මරණට කඩුව අතට ගති. අහෝ නපුරු බියකරු රකුසකු වෙනුවට දිවාංශීයෙන් නොබනා අයකු තමා සමීපයෙහි සිටිනු දිටී. "නුඹවහන්ස කවරෙක්ද?" යි පුදුමයට පත් හෙතෙම පිළිවිසී. මම වනාහි ඔය මහ වසන හැම දෙන සමහ සටනට සැරසෙන රකුසා වෙමි. මට බය වන අය මම මරා දමමි. බිය නොවී මා හා යුද කොට දිනු අයට ආධාර කිරීමට නිතොරම සැරසී සිටිමැ" යි පිළිවදන් දින.

මෙහි රකුසා වනාහි අමාරුකම් ආදිය වේ. බිය පත් වු අය අලස තැතැත්තත්හට සමාතයහ. තිර්හීත ව සටත් කොට ජයගත් තැතැත්තේ උත්සාහවත් පුරුෂයා ය. රකුසා පසුව උපකාරක දෙවියකුගේ විලාසය ගත්තාක් මෙත් අමාරුකම් ආදිය අලසයා මඩතේ වී නමුත් උත්සාහ වත් අයගේ විය ී වඩ්නයට වෙසෙසිත් ඉවහල් වේ.

උත්සාහය මඩනට විරෝධි දේවල් ඇති වීම ලෝකස්වභාවයෙකි. එවැනි විරුද්ධ කරුණු ඇති වූ විට එක උපායයෙකින් ඒ හැම පහකිරීමට නොහැකි වුවහොත් අනා උපායයෙක් යෙදිය යුතුයි. එය ද සඵල නො වන්නට පිළිවන. එසේ වූ විට කළකිරීමට නො පැමිණ අනෙකුදු උපායයෙක් යෙදිය යුතුය. "මා නිවත්ත අභික්කම" යි නොනැවැතී ඉදිරියට යව යනුයෙන් වදාළ පරිදි මෙසේ ඉෂ්ටාත්රීය ලැබෙනතුරුම තොයෙක් උපායයත් යොදමිත් උත්සාහ කිරීම බෝසතුත්ගේ සිරිති. අපණ්ණක ජාතකය (2)ඊට තිදශීනයෙකි.

වියෳීවත් බෝසතුන්ගේ අකාරාදියෙහි "බැහැ" යන වචනය දක්නට නැතැයි කිව යුතුය. යමක් කරන්නට පටන් ගෙන "එය කරනට බැරිය" කියා අතර මහ දී අල්පෝත්සාහී නොවෙති. අප බෝසත්තුමා ලෙහෙණ ව උපත් කල තම පැටවුන් මුහුදට ගසා ගිය හෙයින් වල්ගය තෙම තෙමා වතුර ගෙනවුත් මුහුද සිඳ පැටවුන් ගොඩගන්නට තැත් කෙළේය. එය කට නොහැකිය යි කී ශකුයා ද එළවා ගත.

තවද ශීලව ජාතකය කල (51) සතුරු රජුත් විසින් පිරිසක් සමග අමුසොහොතෙහි කර දක්වා වළ ලු කල්හි ද අධෛයීහකට තො පැමිණ වළිත් ගොඩවත්තෙමැ' යි සිතා ඉෂටාත්රීය සිදුවත තුරුම උත්සාහ කෙළේය. එහෙයිත් ම වදාළේ මැ තෝ.-

"ආසිංසේජේ 'ච පුරිසෝ - න නිබබිඤයා පණ්ඩිතෝ" යනුයි.

පුරුෂයෙක් තම් බලාපොරොත්තු වත්තේ ම ය. පණ්ඩිත තෙමේ බලාපොරොත්තු වු අත්ථිය ලබාගත තොහැක්කෙමැයි තො කළ කිරෙන්නේය.

නොපසුබට වියා්ය පුශස්ත තමුත් හේ පිළිබඳ ව ද මධාම පුමාණය ඇතිකරගත යුතුය. මන්දෝත්සාහය මෙත් ම අධික වියා්ය ද ගැරහිය යුතු වේ. විණාවේ තත් ලිහිල් වුව හොත් මිහිරි හඬ නො පැතිරේ. තත් අධික ලෙස තද කළ හොත් බිදී යෙත්. මැදිම් පමණට පිළියෙළකර ගතහොත් මධුරතාදය පැතිරේ. වියා්ය පිරීම ද එසේ කටයුතු වේ. ඉක්මත් තොවූ අයගේ ඵල තමැති ආශාව සමෘද්ධ වත්තේය. කියනලද මැයි තේමිය කුමරු විසින්:-

"අපි අතරමානානං- ඵලා'සා'ව සමිජඣති" යනුයි.

බෝසත්හු සියලූ සත්වයත් කෙරෙහි පතළා වූ කරුණාව හේතු කොට ගෙන අත් පත් නිවත් හැරපියන තමුත් ස්වකීය වියාී කරණ කොට ගෙන ම බුදුබව ලැබීමට පුාත්රීතා කෙරෙති. අප බෝසත් තෙමේ සුමේධ තාපස කල දීපංකර බුදුත් හමුවෙහි නිවත් පසක් කිරීමට සමත්රී වූයේ තමුදු පුරුෂ ධෛයාී ඇත්තා වූ තමා විසිත් හුදෙකළාව නිවත් දැකීම තොවටතේයැ යි සිතා වියාීය උපදවා බුදුවත්තට සිතීය.

පැරම් දම් පුරන බෝසත් උතුමන්ගේ විය්‍රිය කොපමණ බලවත් ද කිවහොත් ඉදින් මුළු සක්වළ ජලයෙන් පිරි ගියේ නම් සවකීය බාහු බලයෙන් එකි මහ වතුර එතෙර කිරීමට වුවත් ඔවුහු උත්සාහ කෙරෙනි. ඉදින් මුළු සක්වළ ගැබ හුණ පළුරෙන් ගැවසි ගත්තේ වී තම් ඒ හැම මැඩ යෑමට වුවත් කැමැති වෙති. ඉදිත් මුළු සක්වළ ගැබ අතරක් නැතිව උඩු මුවා කොට තබනලද අඩයටිවලින් ආකීණි වූයේ නම් පයින් ඒ හැම ඇක් ම යෑමට ද සැරසෙති. ඉදින් මුළු සක්වළ ගැබ පහවු ගිනිසිළු ඇති අභුරෙත් පිරී ගියේ නම් පයින් ඒ හැම මැඩ යෑමට ද තැක් කෙරෙති.

නිවිධ පාරමී :-

මෙබළ වූ වියෳී පාරමිතාව පාරමී උපපාරමී පරමාත්ටීපාරමී වශයෙන් තෙවැදෑරුම් වේ.

පුතුදාරාදීන් ද ධන ධානාහාදී වස්තුන්ද පුද වුවත් උත්සාහ දැරීම වීයා ීපාරමී නම්. ස්වකීය ඇස් කන් අත් පා ආදිය වුවත් පුද උත්සාහ දැරීම වීයා ී උප පාරමී නම්. ස්වකීය ජීවිතය වුවත් පුද උත්සාහ දැරීම වියා පරමාත් ීපාරමී නම්.

සංඛ ජාතක, මහාජතක ජාතක ආදී ජාතකයන්හි අප මහ බෝසතාණෝ පරමාත්ථ් පාරමිය පිරුසේක.

මහා ජනක ජානකය :-

එක් සමයෙක්හි අප බෝසත් තෙමේ මහා ජනක නමින් ඉපිද සත්සියයක් පමණ පිරිස් සමහ නැව් නැග වෙළෙඳුම් පිණිස නික්මීය. අභාගායකට මෙන් මුහුද මැද නැව කැඩිණ. දැඩි සිත් තැති සෙසු සියලු දෙන හඬන්තට වැලැපෙන්තට දෙවියත් අයැදිත්තට වන්හ. උත්සාහයෙහි ඵල දක්තා අප බෝසත් තෙමේ නිෂ්ඵල වූ හැඩීමෙන් තොර ව ස්වෝත්සාහයෙහි සරණ ගියේ කුඹගසට නැහ දිය මැදට පැන පිනන්තට පටන්ගත. පිරිස විනාශ වූවාය. එහෙත් අධෛයෳී නොවි නිරාහාර ව සත් දිනක් ම දිවි ගලවා ගන්නා අදහයින් පිහිනුවේ ය. එදින පොහෝ දින බවද සිහි වී ලණු දියෙන් මූව සෝදා සිරින් පරිදි සිල් ඉටා ගත්තේ ය. එකල වනාහි දෙමව්පියන් රක්තා සිල්වත් ගුණවත් කෙතෙකුත් දියෙහි වැටුණොත් ආධාරවන පිණිස සතර වරම් දෙවියන් විසින් රැකවලට තුබූ "මණිමෙබලා" නම් දෙව්දුවක් වූවාය. ඕ තොමෝ ඓශවයෳී මදයෙන් මත් ව සත් දිනකට පසු සමුදුය දෙස බලන්තී බෝසතූන් දැක විමසනු පිණිස "පරනෙරක් තොදැක මේ මුහුද මැද කවරෙක් වියාෳි කෙරෙයි ද, කවර කරුණක් නිසා මෙසේ දැඩිකොට නොපි වියෳීවඩනු දැ?" යි අහසෙහි සිට ඇසුවාය.

බෝසතාණෝ සිතත්තහු මුහුදු තරණයට බැස අදට සත් දිනකි. දෙවැත්තෙක් තුදුටු විරූය. කවරෙක් මට කථා කෙරේදැයි අහස බලමිත් දෙව් දු දැක "දිවාංගතාවෙනි, ලෝකයාගේ යහපත් පැවැත්මද වැයම් කිරීමෙහි ද අනුසස් විමසා බලා එතෙර තොදකිමිනුත් මුහුද මැද කළකිරීමට තොපැමිණ වෑයම් කෙරෙමැ" යි කීහ.

"ගැඹුරු වූ පමණ තොකළැකි මුහුදෙහි පරතෙර යමකුට තො පෙතේය. තාගේ උත්සාහය නිෂ්ඵලය, පරතෙරට තො පැමිණිම මැරෙත්තෙහි ය" යි දෙව් දු කිවාය.

"මෝ තොමෝ කුමක් කියන්නී ද? වැයම් කොට මළත් තිඥයෙන් මිදෙන්නෙමි. විය§ී කරන තැනැත්තේ තැයත් හෝ කිසිවකු අතර ණය ගැනියෙක් නොවන්නේය. පසුතැවිලි ද තොවන්නේ ය. විය§ීයෙහි එලය දැනුදු මම හුදෙකළාව පීනුවෙමි. මේ ආත්ම භාවයෙහි සිට නුදුටුවිරු දෙවතාදුවකුදු දිටිමි. ශකනි පුමාණයෙන් මම විය§ී කෙරෙමි. මුහුදු පරතෙරට ද යන්නෙමැ" යි බෝසතාණෝ කිහ.

මෙ බස් ඇසූ දෙව් දු තොමෝ ඉතා සතුටුව "පණ්ඩිත වියෳීවත් පුරුෂය, තොප වැනි අය දැකීම ම යහපත. තොපි කොහි යන්නට වියෳී කරන්නහු දැ? යි ඇසුවාය.

"මියුලු නුවරට යෙමැ" යි කීහ.

ඉක්බිති දෙව් දු තොමෝ ඔහුගේ ධෛයෳීය ගැන පැහැ ද ඔහු කෙරෙහි කරුණා උපදවා තමාගේ පුතකු වඩාගන්නාක් මෙන් වඩා ගෙන සිය රටට සුවසේ ගෙන ගියාය. ඒ හෙයින් ම උන්වහන්සේ බුද්ධත්වයට පැමිණ මෙසේ වදාළ සේක.-

්අතීරදස්සී ජලමප්කෙට

හතා සබෙබ්ව මානුසා

විත්තස්ස අඤ්ඤුථා තත්පී

එසා මේ විරිය පාරමී.<sup>\*</sup> යනුයි.

(සියලු මිනිස්සු මුහුදු වෙරළ නොදක්තාහු දිය මැද තැසුණාහ. එහෙත් මාගේ චිත්තයාගේ වෙනස්වීමෙක් තැති විය. මෝ තොමෝ මාගේ වීය%ී පාරමිතා තමි.)

වෙරළ නොදක්නා දිය මැද වන්නෙ මි

නටුවද හැම මිනිසුන් ඉන් නොසැලි මි

මදකුදු සිත දිරි වෙනසක් නොකෙළෙ මි

මේ මගෙ පරමත් "විරිය පැරුම්"ද 🛛 මි

වියාී පාරමිතාව පිළිබඳ වණණුපථ (1), අපණණක (2) සේරීවාණිජ(3), කුරුංගමිග (21), හෝජාජානිය(23), නඤිවිසාල(28), මහාසීලව (51), පඤ්වායුධ(55), නයෝ ධම්ම (58),වරණ (71) සුසීම (511), සංඛ(442), ජවන හංස(476), මහාකපි(516), මහාජනක(539), ආදී ජාතක බැලිය යුතු. 7 වන පරිච්ඡෙදය

## කාන්ති පාරමතාව

කරුණායෙන් හා මෙලෝ පරලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දකෂ වූ නුවණ නමැති උපාය කෞශලායෙන් රක්නා ලැබු සනවයන් පිළිබඳ වු ද, සංස්කාරයන් පිළිබඳ වූ ද අපරාධයන් (හෙවත් වැරැදි) ඉවසිම "කෂානති පාරමිතා" හෙවත් "බනති පාරමිතා" නමි.

කෂාත්තිය යනු ඉ වැසීම වේ. "ඉ" යනු එහි යන අරථ්යි. වැසීම යනු තැබීම යන අරථ්යි. කෝපය මතු වත්තට නොදී ඇතුළත (සිත් සතත්හි) වස්වා එහි ම නිවා ගැනීම "ඉවැසීම" තමි. ක්ෂාත්තිය ම තමහට කැමැති වූ සම්බෝධි හෙවත් බුදුබව නම් වූ පරතෙරට යෑමට අතිශයෙත් උපකාර වන හෙයිත් පාරමි නුයි කෂාත්ති පාරමී නම් ඒ අරථ්යෙහි ම "තා" පුතාය වීමෙත් පාරමිතා යි සිඩ යි. පාලියෙත් බන්ති පාරමී හෝ බන්ති පාරමිතායි කියනු ලැබේ.

ඉවැසීම වනාහි දශ පාරමිතා අතුරෙත් සවත පාරමිය වේ. මංගල සුතුයෙහි වදාළ අටතිස්(38) මභුල් අතුරෙත් ඉවැසීම ද උතුම් මංගලයෙක් වේ. දැහැමිත් රට පාලනය කරනු ලබත රජුන්හට අයත් දශරාජ ධම්යෙත් තවවත රාජ ධම්ය ඉවැසීම වේ. මහතුත්හට අයත් අට වැදෑරුම් ගුණ වලින් සත්වන ධම්යද ඉවසීම වේ. (එ හෙයිත් ) කිසියම් සුලු කරුණෙක් නිසාත් දඩුයෙත් පහර ලත් සජීයන් මෙත් වහා කිපෙන අය නියම මහත්මෝ නොවන්තාහ.) ඉවසීම වුකලී තාපසයන්ගේ ද විශේෂ ලකෂණයකි වදරත ලද මැ යි. කකවුපම සුතුයෙහි .-ඉ<mark>වැසීමේඅනුසය</mark> :-

"මහණෙනි ඉදින දෙ දඩු කියනෙකින් සාහසිකවු සොරු අතපය කපන්තාහු නම් එබඳු පුස්තාවයෙහිදු යමෙක් හිත දූෂණය කරන්නේ (කිපෙන්නේ) නම් හෙනෙමේ ඒ කරුණෙන් මේ සස්නෙහි පිළිවෙත් පුරන්නෙක් නම් නොවෙයි." යනුයි.

තවද, **"බන්තී පරමං තපො තිනික්බා**" යනුයෙන් ඉවැසීම ඉතා උසස් තපසය යි ද "බන්තාාා හියොා් න විජජනි" යනුයෙන් ඉවැසීමට වැඩි තරම් වූ සතුරත් දිනත අනෙක් මහෙක් තැතැයි ද තථාගතයන් වහන්සේ වදාරා තිබේ. කියන ලද මැයි එම උපදේශ කාවායන්හි ද.-

| ඉවසන දනා රුපු යුදයට ජය කො     | ඩිය |
|-------------------------------|-----|
| මෙර උසුළනා මහ මිහි කතටත් වැ   | ඩිය |
| යන මෙවදනා සිහිකර දිරියෙන් දැ  | ඩිය |
| ඉවැසුම මනා මය සතොයින් වැඩි වැ | ඩිය |

වැළිඳු ඉවසත තැතැත්තේ කොධ තොකරන හෙයින් බොහෝ දෙතහට පිය මතාප වෙයි. හැමදෙතහට පිය හෙයින් සතුරත් බහුලකොට නැත්තෙක් වෙයි. හැමදෙත ම මිතුරත් මෙත් සලකත හෙයින් ද වහා නොකිපෙත හෙයින් ද වැරැදි බොහෝ කොට තැත්තෙක් වෙයි. වැරැදි බොහෝ කොට තැති හෙයින් ද සිහිමුළා තොවීම කළුරිය කෙරෙයි. සිහියෙන් යුක්තව සතුටිත් ගුණ ධම් සිහි කෙරෙමිත් කළුරිය කළ හෙයින් මරණිත් මතු මනුෂා ලෝක දිවා ලෝක ආදී සුගනියෙහිම උපදතේ වෙයි.

මෙවැනි අනුසස් ඇති කමානති පාරමිතාව තොමෝ ඉවැසිම ලක්ඛණ (සාමානා සවභාවය) කොට ඇත්තීය. ඉෂ්ටා නිෂ්ටය හෙවත් කැමැති අකැමැති දෙය ඉවසීම රස (කෘතාය) කොට ඇත්තීය. අධිවාසනය හෙවත් කෝපය පිට වන්නට නො දී ඇතුළත තබා ගැනීම නොහොත් විරුද්ධ නො වීම පව්වුපට්ඨානය (වැටහෙත ආකාරය) කොට ඇත්තීය. තතු පරිදි දැකීම පදට්ඨානය ළං වම තිබිය යුතු කාරණය) කොට ඇත්තිය.

මෙකී සෂාන්තිය වනාහි සියලු ම ගුණවලට විරුද්ධ වූ කෝධය නැති කරන හෙයින් නොයෙක් ගුණ රැස් කිරීමට සත් පුරුෂයනට තියුණු වූ ආයුධයක් වැන්න. අනුන්ගේ පරොස් බස් නමැති ආයුධ පහර වළකා ලීමට පළිහක් වැන්න. මහණ බමුණනට බල ඇණියක් වැන්න. කෝධ හටගන්නා ආයතනයක් වැන්න. පවිටු පුද්ගලයන්ගේ වාග් විෂ සන් සිදීමට මන්තුයක් හෝ බෙහෙතක් වැන්න. අධික වේගය වළකා ලීමට රැහැතක් වැන්න. සංවරය පිණිස බඳනා ලද තාප්පයක් වැන්න. දෝෂ නමැති මහ සයුරට වෙරළ වැන්න. සතර අවා මහ වනසා ලන දොරක් වැන්ත. දෙව්ලෝ බඹලෝ නැහීමට හිණක් වැන්න. නිවත් පුර වදනට මුල දොරටුව වැන්න.

සෂාන්ති තොමෝ ධම්ම <mark>නිජඣාන ක්බන්තිය, අධිවාසන</mark> ක්ඛ න්තිය යී දෙවවැදෑරුම් වේ.

1 ස්වභාව ධම්යන් හෙවත් ඇතිදේ ඇති හැටියට වැට හීම ධම්ම නිජකධානක්ඛන්ති නම්. එනම් සියලුම සංස්කාර අනිතා දුෘඛ අනාත්ම වශයෙන් වැටහීම වේ. සෝවාන් ආදි මාගියනට පෙරටුව ලැබිය යුතු සච්චානුලෝමික ඤාණයට හෙවත් විදශීනා ඥානයට මෙය නමෙකි.. බත්ති පාරමිතායෙන් අදහස් කරනු ලබත්තේ මෙකී ධම්මනිජ්ඣානක්ඛනනිය තො ව අධිවාසනක්ඛනනිය බව සැලකිය යුතු.

අධිවාසනාක්ඛනති :-

කෝපය පිටවන්තට තො දී ඇතුළත (අධි) තබා ගැනීම (වාසනා) අධි වාසනා නම් වේ. එසේ කෝපය ඇතුළතම තබා සත්සිඳවා ඉවසීම අධිවාසනක්ඛතති නමි. හෙද (1) සංසකාරයත් පිළිබඳ අපරාධ ඉවසීමය, (2) තමන් පිළිබඳ අපරාධ ඉවසීමය, (3) අනුත් පිළිබඳ අපරාධ ඉවසීමයයි නෙවැදැරුම් වේ.

1 අධික ශීත උෂණ ආදි පිටස්තර කරුණු හේතු කොට ගෙත සමහරු කිපෙති. තමත් තුරුස්තා දේවල් දැකීමෙත් ද ශබ්ද ඇසීමෙත් ද දුහඳ ආශුණය කිරීමෙත් ද බෙහෙත් ආදි අමිහිරි රස විඳ ගැනීමෙත් ද අත් පා ආදිය ගල් මුල්වල හැපි මෙත් ද තවත් සමහරු කිපෙති. මේ හැම අවස්තාවත්හිදී ම කුඩා ළමයිත් මෙත් කෝපය තො හභවා කෂාත්තිය පුරුදු කටයුතුය. ජීවිත යානුාවෙහි දී අපට නුරුස්තා බොහෝ දේවලට මූණ පාත්තට සිදු වේ. සංසකාරයෝ පිටස්තර දේවල් වෙත්. ඒ හැම දැක තුරුස්තා බවට පමුණුවා ගත්තේ අප විසිත් ම ය. බෙහෙත් ආදි අම්හිරි දේ බොත්තට සිදු වන්තේ ත් ගල් මුල්වල හැපී දුක් විදිනු ලබත්තේ ත් අපේ නොසැලකිල්ලෙත් විදින්තට සිදු වුව හොත් ඊට වඩා ලොකු වැරැදි සිදු තොවී එපමණකින් මිදෙන්තට ලැබීම භාගායෙකැයි සිතා ඉවසිය යුතුයි.

යම් හෙයකිත් මුලක හැපී කකුල සීරුණොත් ඊට වඩා බරපතල තුවාලයක් සිදු නොවීම හාගායක් යයි සිතීය යුතු.

2 ඇතැම්විට තමත්ගෙත් ම තමත්ට ම වරද සිදු වේ. තමත් නිසා වත අලාභහානි ද තමත්ගේ ශරීරයෙහි හට ගත්තා රෝග පීඩාදිය ද තමතට විදිත්තට සිදු වෙත්. හිස රුද, බඩ රුද, දත් කැක්කුම් ආදිය තමන්ගේ ශරී්රය පිළිබ<mark>ද</mark> ම ය. ඊට අත්කිසිවකු වගකිය යුතු නො වේ. තමන්ගේ ශාරී්රීක බාධා තමන් ම ඉවසිය යුතුය.

3 ශීත උෂ්ණ ආදි සංස්කාරයන් පිළිබඳ වු ද සාපිපාසි දුක් වේදනා ආදි තමන් පිළිබඳ වු ද අපරාධයන් ඉවසීම බෝසතුන්ගේ සිරිතකි. ඒ දෙකටම වඩා මැසි, මදුරු, සජී ආදින් ගෙන් වන උවදුරු සතුරු මෝඩ අසත් පුරුෂ ජනයන් ගෙන් ලැබෙන ඇතුම් බැණුම් ගැරහුම් ආදී අනුත් පිළිබද අපරාධ ඉවසීම බෝසතුන් විශෙෂයෙන් පුරුදු කරන ගුණ ධම්යෙකි.

#### බෝසතුන් ඉවසනපරිදි :-

බෝසත් උතුමෝ සියලු දෙන තමන් ගේ සහෝදර සහෝදරියන් මෙන් සිතති. එසේ ස්වකීය සහෝදර සහෝදරියන් ගෙන් දැන හෝ නො දැන හෝ වන්නා වූ වරද උන්වහන්සේ ඉවසන සේක. යම් කිසි වකු තමහට බැණීම් වශයෙන් ගැසීම් වශයෙන් හෝ වරදක් කළහොත් ඊට තමා ම හේතු වන්නට ඇතැයි සිතා වරද තමා පිට ම දමා කිපීම් මාතුයක් වත් තො දක්වා ඉවසන්නාහ. වියාී පුරුදු කිරීමට හිරිහැර කරදර වලට මූණ පාත්තට නිතොරම සැරසී සිටින්නාක් මෙන් ඉවසීම පුරුදු කිරීමට අනුත් ගෙන් වන වරද විදින්නට නිතොරම කැමැති වෙති. එවැනි තුරුස්තා කියාවෝ අනුත් ගෙන් සිදු නොවන්නාහු නම් ඉවසීම පුරුදු කිරීමට පුස්තාවයෝ නො ලැබෙත් ම කිපෙනු වෙනුවට ඉවසනු ම වැඩි වැඩියත් දියුණු කටයුතු වේ.

සඳුන් ගස කපත් කපත් ම වඩා වඩාත් සුවද පැතිරේ රෝස මල පොඩි කරත් කරත් ම වඩා වඩාත් සුවද පැතිරේ එමෙන් ම අනුන්ගෙන් දුක නින්දා පරිභව ලැබෙත් ලැබෙත් ම වැඩි වැඩියත් බෝසත්හු ඉවසීම පුරුදු කෙරෙති. අප තථාගතයන් වහන්සේ බෝධිසත්තිව කාලයෙහි ද බුඩ කාලයෙහි ද ඉවසු වාර බොහෝය. උන්වහන්සේ මෙත් පුසංශා ලැබුවා වු ද නිඤා ලැබුවා වු ද උතුමෙක් තුන් ලොව නැතැයි කිය යුතුය.

වරක් ආකුෝශක භාරද්වාජ නමැති බමුණෙක් බණිත අටියෙන් දනට යයි ආරාධනා කොට බුදුරජාණන් වහන්සේ ගෙදරට වැඩම කරවා "තෝ ඔටුවෙක" "ගොනෙක" යන ආදී වශයෙන් නොයෙක් පරුෂ වචනයෙන් පරිභව කෙළේය. එවිට උත්වන්සේ මඳ සිනා මුහුණින් යුක්තව කිපීම් මානුයක් වත් ඇති නොකොට සහෝදර එබමුණු විසින් එතෙක් වේලා දූන් බැණුම් දන පිළිනොගත් බවත්. යමකුට යවන ලද පිළිනොගත් පඩුරක් හිමියා කරා එන්නාක් මෙත් ඔහුගේ බැණුම් දන ඔහු කරා ම පෙරළාආව යුතු බවත්, පමණක් ම මැදු මොළොක් වදාරා ඉවසූ සේක.

මහ පිරිසක් මැද විංචමාණවිකාව විසින් කරන ලද අභූත දෝෂාරෝපණය (බොරු දොස් නැහීම) ද, සත් දවසක් මුළුල්ලේ මාගඣියා විසින් බේබද්දන් ලවා කරවන ලද නිඤා පරිභව ද, නිවටුන් විසින් සුන්දරී පරිබාජිකාව මරා පතුරු වන ලද බොරු චෝදනාව ද යන ආදිය උන්වහන්සේ කිසි වෙනස් වීමෙක් නොමැති ව සොම්නස් සිතින් ම ඉවසුසේක.

මෙසේ ඉවසීමේ ගුණ සලකමිත් යමකු අපහට බැණ වැදූණු කල පුණිණ රහතත් වහත්සේ මෙත් තොතළා බැණුම් මාතුයෙකිත් අතහැරිය බැවිත් හොඳ මිනිස්සු " යි සිතිය යුතුය. තැළුවොත් "අතපය තොකඩා මෙපමණෙකිත් හැරිය බැවිත් හොඳ මිනිස්සුය" යි සිතිය යුතුය. එසේත් කලොත් "නොමරා මෙපමණෙකිත් හැරිය බැවිත් හොඳ මිනිස්සුය" යි සිතිය යුතුය. මරණයට පැමිණියත් "මේ පිත්වත්හු මා මරා පව් රැස්කර ගත්තාහ" යි සිතා කෂාතතිය ම පුරුදු කිරීම බෝසත් දහමෙකැයි සිතිය යුතුය.

අප විසින් අනුන්ගේ ඇනුම් බැණුම් ආදිය පමණක් තොව අපහට වන අලාහ හානි ද ඉවසිය යුත්තේය එසේ අලාහ හානි දඩුවම් මරණ ආදිය පැමිණිවිට "විය යුත්ත විය" යි සිතා ඉවසීම පුරුදු කටයුතුය. කොපමණ වටිතා බඩුවක් විතාශ වුවත් "නස්සන ධමෙමා නස්සති" යි නස්තා සවහාව ඇති දෙය නස්තේ යයි සිතා ඉවසීම පුරුදු කිරීම මැනව.

අනුත් තමතට කරත අපරාධ පමණක් නොව අනුත් අනුතට කරත අපරාධ ද ඉවසිය යුතුය. වරදට පිළිකුල් කරත ඇතැම් පිත්වතුත්හට අනුත් වරද දැකීම පවා හිතට අමාරු කරුණක් වත්තට පිළිවත. එය තමහට කිසි සමබඣයක් නොමැති තමුත් යුක්ති ධම්ය මෙතෙහි කිරීමෙත් තමාගේ සිතෙහි කෝපය පහළ විය හැකි ය. එහෙත් එය ද අප විසිත් ඉවසිය යුතු ය. ඔවුත්ගේ පෘථග්ජත භාවයෙහි දේෂ යයි සිතා එවැනි අවස්ථාවත්හි දී ද ඔවුත් කෙරෙහි අනුකම්පාව ම උපදවා ඉවසීම පුරුදු කටයුතු ය.

තමාත් එබඳු තත්වයෙක එක් කලෙක් හි සිටිය බව සිතීය යුතු. "දුල්ලභො අංග සම්පන්නෝ" යනුයෙන් ලෙව් හි සියලු අංගයන් ගෙන් සමපුණි වු අය දුලිභයහ යි වදළාක් මෙන් පෘථග්ජන අප හැම දෙනහට අඩු පාඩු තිබෙන බව සිතීම මැනැවි. අනුන්ගේ දෙස් සෙවීමට වඩා ගුණ සෙවීම යෙනේ.

ඇතැම් අය කෝධය පහළ වීමට පුස්තාවයක් තො එළඹෙන බැවිත් ද, ඉවසත්තට යමක් නැති බැවිත් ද ඉවසිලි ඇතියවුත් මෙත් ලෝකයාහට පෙතී සිටිති. එහෙත් කිපීමට හේතුවත යමක් සිදු වූ වහා ම ඉතා දරුණු සාහසික කියා කෙරෙති. මැදුම් සහියෙහි කකවුපම සුතුයෙහි පැනෙත වෙදෙහිකා තම සිටුදුවගේ කථාව මීට නිදශීනයෙකි.

තවත් සමහරු තමාගේ දුව්ල බව නිසා ම ඉබේ ම ඉවසති. එහෙත් ඔවුහු බලසම්පත්ත වුවහොත් එසේ සිටිත් යයි

කිව තොහැකිය. යමෙක් බලසම්පත්නවූයේ ම පළිගැනීමක් තො කොට දුව්ලයන්ගේ වරද ඉවසන්නේ තම් එවැනි ඉවසිම ම උත්තම කෂානතිය වේ. වදාරන ලද මැයි.-

> ්යො හවේ බලවා සනෙතා් දුබබලස්ස නිතික්ඛනි තමා`නු පරමං ඛනතිං නිව්වං බමති දුබබලෝ යි 'යමෙක් බලවත් වැ මැ - දුබලහු දොසි' වසා නම් හේ වේ පරම ඉවැසුම -නිති'වසයි දුබලා නම්'

මෙපරිද්දෙත් ආත්ම ගෞරවය උපදවමිත්, තලතුතා කම ගැන කල්පනා කෙරෙමිත්, කෝධයෙහි දෙස් දකිමිත්, ඉවසීමෙහි අනුසස් මෙනෙහි කෙරෙමිත් පෙර බුදු පසේ පබුදු මහ රහතත් ඉවසු පරිදි සිහි කෙරෙමිත් රහත් තොවූ නිදෙස් කෙතෙක් ලෝකයෙහි නැතැයි සිතමිත් තමත්ගේ දු දරුවන්ගේ ද, දෙමව්පියන්ගේ ද, භායභාවන්ගේ ද, ස්වාම්පුරුෂයන්ගේ ද, ශිෂායන්ගේ ද, ගුරුවරුන්ගේ ද, අසල් වැසියන්ගේ ද, තෑ මිතුරන්ගේ ද, සතුරන්ගේ ද, දැසි දස්සන්ගේ ද, ස්වාම්දරුවන්ගේ ද යන ආදි සියලු දෙනාගේ ම දැනීමෙත් හෝ තොදැනීමෙත් හෝ වූ වරද ද ඉක්මත් කමිත් සිදුවු දෙස් ද අප විසිත් ඉවසිය යුත්තාහ.

එසේ ම යමකු තමහට වරදක් කොට කමාව ඉල්ලුව හොත් වහාම කිසි විරුඩ වචනයක් නොකියා අසතුටක් ඇති වුවත් එය ද හැර දමා උඩගු බවක් නොහභවා සමාව දීම බෝසතුන්ගේ සිරිති. මහතුන්ගේ ගුණ ධම්යෙකි.

නිවිධ පාරම් :-

මේ කෂානති පාරමිතාව ද, පාරමී, උපපාරමී, පරමාත් පාරමී වශයෙන් තෙවැදෑරුම් වේ.

පුනුදරාදීනට කරන ලද අපරාධයත් ඉවසීම හා තමන් අයත් ධන ධානාෳ ආදි වසතු නැති වු විට ද පුරුදු කරන ලද ඉවසීම **ඤාත්ති පාරමිතා** නමි. සවකිය අත් පා ආදි ශරීරාවයතට කරන ලද අපරාධයන් ඉවසීම ඤොත්ති උප පාරමිතා නමි. ජීවිත විනාශයට හෙතු වූ අපරාධයන් ඉවසීම ඤොත්ති පරමාජ**ී** පාරමී නමි.

#### කෂාන්තිවාදි ජාතකය :-

අප මහ බෝසතාණෝ කෂාත්තිවාදි ජාතක යෙහි දී පරමාත්ථ කෂාත්ති පාරමිතාව පිරුසේක.

එක් සමයෙක්හි අප මහ බෝසතාණෝ තව්සෙක් ව කලාබු තම් රජුහුගේ උයන්හි සේතාපතිහුගේ ආරාධනයෙන් වසනසේක. එකල කලාබු තම් රජතෙමේ රා බී මත්ව ස්ත්රීන් පිරීවරා උයනට ගොස් එක්තරා වල්ලභ සතියකගේ උකුළේ හිස තබා වැද හොත්තේය. රජු නිදන හෙයින් සෙසු සතීහු තාපසයා කරා ගොස් බණ අසත්තට වත්හ. රජ තෙමේ දුෂ්ට වල්ලභ ස්තිය විසින් පුබුදුවන ලදුව පරිවාර ස්තීන් තොදැක කුපිතව වේගයෙන් තාපසයා කරා පැමිණ.

"මහණ තෝ කිනම් වාද ඇත්තෙහිදැ?" යි පිළිවිසී. එවිට තවුස් තෙමේ "මම ඤාතකිවාදි(ඉවසීම දෙසන්තෙක්) වෙමි" යි කීයේය.

්කෂාත්තිය යනු කුමක් දැ ීයි රජ තෙමේ ඇසී.

්ඤාත්තිය යනු අනුත් බැණවදිත කල්හි ද, ගසත කල්හි ද තොකිපෙන බවය" යි පිළිව<mark>දත්</mark> දින.

"එසේ නම් නොපගේ ඉවසීම මම බලන්නෙමි" යි කියා වධකයා ගෙන්වා "මේ කූට ජටිලයා ගෙන බිම හොවා ඉදිරි පස පිටුපස හා දෙ ඇලට පාර දෙදහසක් කටු කසයෙන් තලව් " යයි අණ කෙළේය. වධකයා ද එලෙස ම කෙළේය.

බෝසතුන්ගේ සිවිය සිදිණ. සම සිදිණ. මස් සිදිණ. සිරුරෙන් ලේ වැගිරෙන්නට වන. රජ තෙමේ "තෝ කිනම් වාද ඇත්තෙහිද?" යි නැවැත පිළිවිසී.

මහරජ, මම කෂාතතිවාදී වෙමි. මාගේ ඉවසීම පවත්තේ සිවිය තුළ තොව හද තුළය<sup>°</sup> යි තවුස් තෙමේ කීයේ ය.

තැවැත රජ තෙමේ වධකයා අමතා තාපසයාගේ අත් පා ද කත් තැහැ ද කපා දමන්නට නියම කෙළේය. බෝසතුන්ගේ මුළු ශරී්රයෙන් ලේ වැගිරෙත්තට පටත් ගත. රජු තැවැත බෝසතුන්ගෙත් "තෝ කිතම් වාද ඇත්තෙහිදැ?" යි පිළිවිසී. "කෙහෙල් කඳක් මෙත් අත් පා කත් තැහැ සිදිය ද තවම සිත තුළ ඉවසීම පිහිටා තිබේ යැ` යි පිළිවදත් දිත. මෙයින් වඩාත් කෝපයට පත් රා මදයෙන් මත් වු කුරිරු රජ තෙමේ තම පාදය ඔසවා විළුඹෙත් පපුවට ඇත්තේය. බෝසතුන්ගේ කටිත් ලේ පිටවිය.

මෙසේ ශරීරයෙහි සතර පාශීවයට ම කටු කසෙත් ගසා සම සිද, අත් පා කත් නැහැ තියුණුවූ පොරොවෙත් කපා, සිරුරු ලෙයිත් තවරා කොටයක් මෙත් බිම දමා තිබිය කල සේතාපති තැන වහා පැමිණ වැද නමස්කාර කොට "සවාමීනි ඉදිත් කෝධ කරත්තාහු තම් අපරාධකාරී රජුහටම කෝධ කරතු මැනවි. අත් කෙනෙකුට කෝධ නොකරනු ය" යි කීය. රජුගේ කුෑර වධ බත්ධතාදිය හෙතු කොට ගෙන මරුමුවට පත්ව සිටිය ද හැම දෙනම කෙරෙහි සහෝදරත්වයෙන් කරුණා පෙරදැරිව ඔවුන්ගේ සියලු ම ආකාර අපරාධ ඉවසන සුලු කමානතිවාදි අප බෝසතාණෝ අපරාධකාරී රජුහට ආවඩමින් ම.-

්යෝ මෙ තතෙඊ ච පාදේ ච

කණ්ණ නාසංව ඡේදයී

විරං ජීවතු සෝ රාජා

න හි කුජඣන්ති මාදිසා් යි

්යමෙක් මා අත් පා - කත් තැහැ කැපූයේ තම්

සැරැදේ ඒ රජතුමා - තොකිපෙත්මැයි ම වැන්නෝ

යමෙක් තෙමේ මාගේ අත් පා කත් නැහැ සිදීයේ ද· ඒ රජ තෙමේ බොහෝ කල් ජීවත් වේවා මා වැන්තෝ කෝධ නොකරන්නාහු යයි කියමින් ඉවසූසේක.

එයින් ම උන්වහන්සේ බුද්ධත්වයට පැමිණ කෂාතති පරමාත් ීපාරමිය පුකාශ කරනු පිණිස මෙසේ වදාළහ.

"අචේතන∘්ච කොට්ටෙන්නේ

තිණෙහ්ත එරසුනා මමං

කාසිරාජේ න කුප්පාමි

එසා මෙ බන්ති පාරමී ් යනුයි.

(සිත තැතියකු මෙත් මා තියුණුවු පොරොවෙත් කොටතු කල්හි ද කාසි රජුහට මම තොකිපියෙමි. මෝ තො.ාමෝ මාගේ ඤාතති පාරමී තම් වේ.)

> මුවහත් පොරොවෙන් සැහැසිව නොව පෙ මි සිත නැත් තකු මෙන් කොට තුදු ඉවස මි

| මදමත් | කසි  | රජහට  | නොම     | කිපියෙ   | ම |
|-------|------|-------|---------|----------|---|
| මෙසෙස | තුත් | පරමත් | පැරුමුප | ර පිරුවෙ | ۲ |

(කෂාතති පාරමිතාව පිළිබඳ රාජෝවාද (151), මහිස (218), ඛත්තිවාදි (313), කාලබාහු(329), චුල්ල ධම්මපාල (358), මහාකපි(407), මහා පදුම (472), ඡද්දත්ත(517), ඛණ්ඩහාල(542), භූරිදත්ත(543), ආදිජාතක බැලිය යුතුයි.) 8 වන පරිචෙඡදය

### සත පාරමිතාව

කරුණායෙන් හා මෙලෝ පරලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දකු වූ නුවණ නමැති උපාය කෞශලායෙන් රක්නා ලැබු පොරොන්දු කඩකිරීමෙන් වැළැකීම් ආදි පුභෙද ඇති "නොරැවටිල්ල" සතා පාරමිතා හෙවත් සව්ව පාරමිතා නමි.

සතා ශබ්දය තොයෙක් අත්රීයන්හි යෙදෙතත් මෙහි අවිසංචාදය හෙවත් තොරැවටිල්ල යන අරුත්හි යෙදේ. සතාය ම තමහට කැමැති වූ සමෛබා්ධි හෙවත් බුදු බව නම් වු පරතෙරට යෑමට අතිශයෙන් උපකාරවන හෙයින් පාරමී නු යි සතා පාරමී නම්. එම අත්රීයෙහි ම තා පුතාය වී සතා පාරමිතා යි සිඩ යි. පාළියෙන් සච්ච පාරම් හෝ සච්ච පාරමිතා යි කියනු ලැබේ.

ශීල පාරමිතාවෙත් බොරුවෙත් වැළැකීම තම් වූ සැබෑ බස ගැනෙත හෙයිත් සතා පාරමිතා යන්නෙත් විශේෂයෙත් පොරොත්දු කඩ තොකිරීම ගැනෙත බව සැලැකිය යුතුයි.

සනා ලකෂණ :-

දශ පාරමිතා අතුරෙත් සත්වත පාරමීය වූ සතා පාරමිතා තොමෝ අවිසංචාදනය හෙවත් තො රැවටීම ලක්ඛන (සාමානාා ස්වභාවය ) කොට ඇත්තීය. යථා සභාව විභාවනය හෙවත් ඇති සැටි හෙළිදරව් කිරීම රස (කෘතාය) කොට ඇත්තී ය. සාධුඣවය හෙවත් යහපත් බව <mark>පච්චුපට්ඨාන (</mark>වැටහෙත ආකාරය) කොට ඇත්තීය. සුරත භාවය **පදට්ඨාන (ළං**ව ම තිබිය යුතු කාරණය) කොට ඇත්තීය.

බෝධිසතත්වයෝ වූ කලී කිසිවකු තොරවටතා ස්වභාව ඇත්තාහු වෙති. සිතිත් එකක් සිතා වචනයෙන් අනෙකක් කියා කිුයායෙන් තවත් දෙයක් තො කෙරෙති. ඇතුළත ද පිටන ද ඔවුහු සම වුවාහු වෙති. පුසිද්ධියේ ද, අපුසිද්ධියේ ද ඔවුහු සමසේ වෙසෙති. සිතිත් යමක් සිතා ද, එය ම කියති. වචනයෙන් යමක් කියා ද එය ම කෙරෙති. එහෙත් යමක් කියතට පෙර මතා කොට කල්පතා කර බලති. එසේ කල්පතා කොට යමක් කිවාහු තම් එය ම කෙරෙති. කට නොහැකි දෙයක් අනුත් රවටතා අටියෙන් තො කියති. ඒ බව හිරි ජාතකයෙහි ද

්යං හි කයිරා තං හි වදේ

යං න කයිරා න නං වදේ

අකරෝනතං හාස මානං

පරිජාතන්ති පණ්ඩිතා"

යනුවෙත් " යමක් කරත්තේ තම් එය ම කියත්තේ ය. යමක් තොකරත්තේ තම් එය තො කියත්තේ ය. යමක් බෙණෙමිත් එය තොකරන්නවුත් පණ්ඩිතයෝ පිරිසිඳ දනිත්" යී අප බෝසතාණත් වහත්සේ වදාළසේක. මේ හේතුයෙන් ම තථාගතයෝ "යථාවාදී තථාකාරී" "යථා කාරී තථාවාදී" නම් වෙනි.

ලාභයට වුවත් අනුත් රැවටීම නො වටී :-

ලාභයක් උදෙසා වුවත් අනුත් රැවටිමට ඔවුහු උත්සාහ තො කෙරෙති. නැති ගුණ ද පා අනුත් රවටා ලාභ ගැනීම ද තො කැමැති වෙති. එක් කලෙක අප බෝසත් තෙමේ නැකත් කෙළිනු කැමැත්තෙත් තව සිටු දරුවත් දෙදෙනකු සමහ නෙළුම් ලබනා අටියෙත් පියුම් විලකට ගියේ ය. විල රක්තා තැතැත්තේ තැහැ සුත්තකු (මුක්කම්) බැවිත් මොහු රවටා මල් ගනිමියි සිතා "යම්සේ කැපූ හිස රැවුල් තැවත වැඩේ ද එමෙත් ම තොප තාසය ද වැඩෙන්නේ ය. එහෙයින් මට එක් පියුමක් දෙව " යි එක් සිටු පුනුයෙක් කීයේය. "යම්සේ කැපූ ගොයම් නැවැත හටගතී ද එමෙත් ම නොප තාසය වැඩෙත්තේ ය. මට පියුමක් දෙව" යි අනෙක් සිටු පුනුනෙමේ කීයේ ය. මේ දෙබසට ම උයත් පලුතෙමේ කුපිත විය. එවිට වංචා තැනි ගුණ තො වතනු කැමැති බෝසත් තෙමේ "පිත්වත් උදහාත පාලය මොහු දෙදෙන බොරු කියති. ඔවුහු කීවාහු තමුදු තොකීවාහු තමුදු තොප තාසය තො වැඩෙත්තේය. තොපගේ තාසය ගැන කිසිවක් මම තො කියමි. හුදු මල් පමණක් මම ඉල්වම්" යි කීයේය. මීට සතුටු වූ උයන්පල තෙමේ ඔහුට පියුම් දුන්නෙය.

මෙසේ බෝසත්හු අනුත් රවටතා අටියෙන් නැති ගුණ කීමට මැලි වෙති. නියම මහත්මෝ ඉදිරිපිට හොඳ මුහුණ ගත්තා අදහසින් හෝ සෙස්සන් සතුටු කරන අටියෙන් හෝ නැති ගුණ වණීතා තො කෙරෙති. තමත් තුළ නැති ගුණයක් තමත්හට ඇතැයි කීමෙත් තමතට කරනුයේ පුශංසාවක් නොව බලවත් නිඥාවකි. පණ්ඩිතයෝ එවැනි අය පුරසාරම් කාරයන් මෙත් සලකා පහත් කොට සිතති. ඇති ගුණ නොසහවා කීමත් ඇති දෙස් කල්බලා පුකාශ කිරීමත් බෝසත් සිරිතෙකි.

ජීවිතාන්තරායයට හේතු වුවත් බොරු කියා මිදීමට ඉඩ ඇති වුවත් එසේ තොම කෙරෙති. විධුර ජාතකය ඊට නිදශීනයෙකි.

කුරුරජ තෙමේ ඉදිත් තමා පැරදුණොත් පුණිණයකුගේ මණිරත්තය වෙනුවට ස්වකීය ශරී්රය හා සේසත හැර සෙසු සියල්ල ම දෙන්නෙමැයි පොරොන්දු වී ඔහු හා දූ කෙළ පරාජිතවූ

හෙයින් කැමැති රත්තයක් රැගෙන යන්තැ යි කීය. එවිට පුණ්ණක තෙමේ සියලුම රත්නයන්ට වඩා විධුර පණ්ඩිත රත්නය උතුමැයි කියා ඔහු ඉල්වීය. අත්රීයෙන් ධම්යෙන් අවවාද කරන විධුර පඬිතුමා තමාගේ ම ශරීරයේ කොටසක් යයි කියා දෙන්තට තො කැමැති විය.

මේ කාරණය ගැන විධුර පඩිතුමා ගෙන් ම විනිශ්චයක් ලබා ගැනීමට දෙදෙනා ම කැමැති වුහ. ඉක්බිති පඩිතුමා කරා පැමිණ පුණ්ණක තෙමේ, "පණ්ඩිතය, තුඹ වහන්සේ ධම්යෙහි පිහිටි සේක. ජීවිතය උදෙසා වුව ද බොරු නො කියන සේක. නුඹ වහන්සේ රජුගේ දාසයෙක් ද නැතහොත් නෑයෙක්දැයි කියනු මැනැවැ" යි කිය. මහසත් තෙමේ, " මේ තෙමේ මා මෙසේ විතාරයි. මම වනාහි රජුගේ නෑයෙක් ද හෝ රජුට වඩා උතුමෙක් ද හෝ රජු හා කිසි සමබන්ධයක් නැත්තෙක් වෙමැයි ද කිව හැක්කෙමි. එසේ වුව ද මේ ලෝකයෙහි සතාය හා සමාන පිහිටක් තැත්තේ ය. සතාය ම කිය යුතුය" යි සිතා "මානවය, මම රජුගේ දසයෙක් වෙමැ" යි කීයේ ය.

සතාය කිවහොත් ආධාරකාරී රජු අසතුටු වන බව ද තමා දු දරුවත් ගෙත් වෙත් කොට පුණ්ණයකු රැගෙන යත බව ද දැන තමුත්, ජීවිතය කරණ කොට ගෙත ද බොරු කියා පුණ්ණයකු රැවටීමට කැමැති තො වීය. මෙසේ ජීවිතයට ද වඩා බොසත්හු සතාය ම උතුම් කොට සලකති.

එසේම යමක් කරනට පොරොන්දු වුවහොත් ඊට අනුකූලව ම පිළිපදිති. පොරොන්දු වූවායින් පසු කිසිම කරුණක් නිසා එය කඩ නො කෙරෙති. මහා සුන සෝම ජාතකය (537) ඊට නිදශීනයෙකි.. අප බෝසත් තුමා බුදුව් ද කළ පිළින නො ඉක්මවා පළමු කොට බිම්බිසාර රජුගේ රාජායට වැඩියේය.

පොරොන්දු කඩ නොකිරීම උසස් ගුණ ධම්යක් වශයෙන් සැලැකිය යුතු. කළ පුතිඥාව අනුව නො පිළිපදින අය විශ්වාස කට හැක්කෝ නො වෙති. නිතොරම ඔවුත් කෙරෙහි සැක පවත්නේය.

යම් බඩුවක් මිල කළ හොත් එපමණට අය කටයුතු වේ. අඩුවෙත් අය කළත් වැඩියෙන් අය කිරීම කිසිසේත් යුතු තොවේ. විදෙශීයයත් පැමිණිවිට ද ඔවුත් රට තොට තොදත්තා බැවිත් වංචා කටහැකි තමුත් ඔවුත් ඉදිරියෙහි වැඩියෙනුත් සතාය පුරුදු කටයුතුය. වංචාවෙන් වැළැකී සතායෙහි ම පිහිටා කරන ලද වෙළෙදම් ආදිය සතනයෙත් ම දියුණු භාවයට පැමිණේ වංචාවෙත් ටික කලක් පමණක් අධික ලාභ ගැනීමට හැකි වුවත් වැඩි කල් යන්තට පුළුම ම පිරිහිම ඇති වන්නේ ය.

යමකුට යමක් දීමට පොරොන්දු වී නැවත තව සැලැකිය යුතු යමකුගේ කිමට එය කඩ කිරීම මහසත් සිරිතක් නොවේ. හවතා මිතුයකුට වටිතා බඩුවක් දීමට පොරොන්දු වියයි සිතමු. මෙය දැන ඊට වඩා සැලකිය යුතු මිතුයෙක් තමා කරා පැමිණ ඒ බඩුව තමහට දෙන්නටය කියා හෝ වෙත කෙනෙකුට හෝ දෙවන්තටය කිවහොත් ඔහුගේ වවතය ගරු කෙරෙමිත් මූලිත් කළ පොරොන්දු ව කඩ කිරීම බෝසතුන්හට අයත් සිරිතක් තොවේ. මිතුකමට වුවත් සතා වවනය බැහැර තො කරන අයට මහාත්ම ගුණ ඇති නියම මිතුයෝ කළකිරෙනු වෙනුවට වඩ වඩාත් සතුටු වන්තාහ.

ටික කලකට යම් බඩුවක් ගෙත යම් දිනක දීමට පොරොත්දු වුවහොත් එ දිනට එය පෙරළා දිය යුතුය. යම් දිනක යමෙක් හමුවීමට පොරොත්දු වුවහොත් අත් කවර කටයුත්තක් ඇති වුවත් එ දිනම කාලවේලා තො ඉක්මවා ඔහු හමු විය. යුතුයි. යම් හදිසි කරුණක් හෙතු කොට ගෙත එසේ කට තොහැකි තම් කලින් කතගාටුව පුකාශ කොට දැනුම් දීම මහතුන්ගේ සිරිති. යථා ස්වභාව හෙළිදරව් කිරීම සතා පාරමිතාවගේ කෘතාය වශයෙන් දක්වන ලද බැවින් බෝසත්හු සිදු වූ යමක් බොරුවෙන් නොහභවා තතු පරිදි ම පුකාශ කෙරෙකි. සතාය අසතාය වශයෙන් ද තො දක්වති. සතාය වුවත් හැම තැන්හි ම පුකාශ තො කෙරෙති. ඇතැම් තැන්හි සතායම පවා පුකාශ කිරීම නුවණට හුරු නොවන බැවිනි. මෙ තැන්හි දී සතා වවනය කථා කිරීම ගැන තථාගතයන් වහන්සේ අභයරාජ කුමාරයාට දුන් අවවාදය සලකා බැලීම වටී.

කිවයුතු වවන :-

1 පරහට අපිය වු ද, අමතාප වූ ද, සිදු තො වු ද, බොරු වු ද, යහපතට ද හේතු තො වූ යම් වචනයක් තථාගනයන් වහන්සේ දන්තා සේක් නම් එබඳු වචනය තො වදාරන සේක.

2 පරහට අපිුය වු ද, අමතාප වු ද, සිදු වූ ද, බොරු තො වූ ද, යහපතට හේතු තො වූ යම් වචනයක් තථාගතයත් වහත්සේ දත්තාසේක් තම් එබඳු වචනය ද තො වදාරනසේක.

3 පරහට අපිුය වූ ද, අමනාප වූ ද, සිදු වූ ද, බොරු තො වූ ද, යහපතට හේතු වූ යම් වචනයක් තථාගතයන් වහන්සේ දන්නාසේක් නම් සුදුසු කාලය දැන එබඳු වචනය වදාරන සුලු සේක.

4 පරහට පිුය වු ද, මනාප වු ද, සිදු නො වු ද, බොරු වූ ද, යහපතට ද හේතු නො වූ යම් වචනයක් තථාගතයත් වහන්සේ දත්නාසේක් නම් එබළු වචනය නො වදාරන සේක.

5 පරහට පිුය වු ද, මතාප වූ ද, සිදු වු ද, තිබොරු වු ද, යහපතට ද හේතුතොවූ යම් වචනයක් තථාගතයන් වහන්සේ දන්තාසේක් තම් එබඳු වචනය තොවදාරන සේක. 6 පරහට පුිය වු ද, මනාප වූ ද, සිදු වූ ද, බොරු නො වු ද, යහපතට ද හේතු වූ යම් වචනයක් තථාගතයත් වහත්සේ දත්නාසේක් නම් සුදුසු කාලය දැන එබඳු වචනය වදරන සුලු-සේක..

සතාය වූවත් යහපතට හේතු තොවත වවතය තොකිය යුතු බව මෙයින් පුකාශ වේ. එමෙන් ම යම් වචනයක් සතාය වුව ද පරහට පිුය වූවත්, අපුිය වූවත්, සුදුසු කාලය දැන කිය යුත්තේ ය. අප තථාගතයන් වහන්සේ එක්තරා පුදුම එළවන රූප දේහයකින් යුක්ත පුේතයකු දැක සාඤායක් ලැබෙනතුරු පුකාශ නොකළස්ක.

යම් සතායක් සමහරකුට පිය තොවුව ද එය කීමෙන් අයහපතට වඩා යහපත සිදුවන්නේ නම් එවැනි යමක් කිම වැරැදි සහිත යයි කිව තොහේ. අප බුදු පියාණන් කෙලෙස් තැසූ රහත් කෙතෙකු බව තොදැන මාගඤියා නම් තරුණ බැමිණිය සරණ පාවා දෙනු පිණිස ඇගේ දෙමව්පියෝ ඇය රැගෙන බුදුන් සමීපයට පැමිණියහ. එහෙත් අප බුදුපියාණෝ පෙනී මෙත් ශෝහත වූ මාගඤියා ඊට උදහස් වුවාය. ඒ හේතුයෙන් ම පසුව බුදුන්හට නොයෙක් ලෙස නිඤා පරිභව ද කළාය එහෙත් දේශනාව ඇසූ මව් පිය දෙදෙන අනාගාම ඵලයට පැමිණියහ. මෙහිදී මාගඤියාගේ කෝපයට වඩා දෙමව්පියන්ගේ උපනිෘශුය සමපත්තිය උන්වහන්සේ සැලැකුසේක.

තව ද අග්ගික්ඛකෝපම සුතු දේශතාවසානයෙහි භිකුෂුහු සැට තමක් ලේ වමනය කළහ. සැට තමක් ගිහි බවට පැමිණියහ. සැට නමක් රහත් ඵලයෙහි පිහිටියහ.

මේ නයින් බලා යම් කාරණයක් තතු වූ පරිදි කීම හේතු කොට ගෙන යහපත හා අයහපත දෙක ම සිදුවන්නේ නම් .යහපත වඩා ගරු කොට සතාය බිණීම බෝසත් සිරිත කැයි කිව හැකිය. එසේම තමා කළ වරද, වරද වශයෙන් පිළිගැනීම බෝසත් දහමෙකි. වරද සහවා ගත හැකි වුව ද, කව්රුන් විසිනුත් විශ්වාස ගන්නා පරිදි බොරුවක් කියහැකි වුව ද බෝසත්හු එසේ සතායට පිට ලා කියා නො කෙරෙති. හාරීත ජාතකය(431) ඊට නිදශීනයෙකි.

මෙසේ බොරු කීමෙත් වැළැකීම, සතාාවාදී බව, සතාායෙත් සතාය ගැළපිම, ස්ථිරසාර හැදිහිය යුතු වවත කීම, අනුත් තොරවටත බව යත පුහේද ඇත්තාවූ මෙකී පාරමී ධම්ය හේතු කොට ගෙත බෝසත්හු බුදුවුවාහු එකේක ලොම (එකෙකි ලොම්), උණ්ණාහමුකන්තරේ(නළල් මැද ඌණීණ රෝමය) යත දෙතිස් මහා පුරුෂ ලකුණ දෙක ලබතාහ. එමෙත් ම බුදු වුවාහු තමුදු, රජ වුවාහු තමුදු තමාගේ අදහස අනුව පවත්තා මහා ජනයා ඇත්තාහූ වෙති.

සතා බලය :-

සතායේ බලය මහති. සතාය කරණ කොට ගෙත ආශ්චයාී අද්භූත කියා කටහැකි වෙති. සතා බලයෙන් අංගුලිමාල තෙරහු දුකට පත් ගර්හිණි ස්තියක සුවපත් කළහ. (අංගුලිමාල සුතුය බලනු.)

විෂ පෙවූ භීයෙන් විදිනු ලැබ මුර්ජාව් වැටී හුත් අප බෝසත් සාමකුමරුන් සතා බලයෙන් ම තමාගේ දෙමවු පියෝ එය නැති කොට පුාණවත් කළහ. (අංගුලිමාල සුතුය බලතු.)

අප බෝසත් තෙමේ මච්ඡ ජාතක කල වැසි තොවැසී මෙත් සත්වයනට පැමිණි හානිය දැක 'මම පුාණයත් ම ගොදුරු කොට ඇති මත්සා ව ඉපිදත් බඩගිත්තෙත් පෙළෙමිත් තමුදු කිසි කලෙකත් පුාණයක් තොතැසීම්. ඒ සතාය හේතු කොට වැසි වැස්විය. තව ද, එක් කලෙක අප බෝසතාණත් වහත්සේ වටුව ඉපිද කූඩුවෙහි වැඩ හෝතා කල ලැව් ගිත්තක් හටගත් තේය. මවුපිය දෙදෙන බිය පත් වුවාහු ඉගි ලී ගියහ. සියාසර කට තොහැකි ව මරුමුවට පත් කුඩා වටු තෙමේ

> "අත්රී ලොකේ සිලගුණෝ- සච්චං සෝවෙයා" නුද්දයා තේන සවෙච්න කාහාමි- සච්චකිරිය මනුත්තමං"

යනුයෙන් "ලොකයෙහි සීල ගුණයෙක් ද ඇත, සතායෙක් ද ඇත, පිරිසිදු බවෙක් ද ඇත, කරුණායෙක් ද ඇත. ඒ සතායෙන් උත්තමවු සතාකියාව කරන්නෙමැ " යි යන ආදීත් පෙර බුදුවරයන්ගේ ගුණ සලකම්ත් තමාගේ ගුණ ද මෙතෙහි කෙරෙමින් කූඩුවෙහි වැද හෝතේ ම සතා කිුයා කෙළේය. එකෙණහිම ගින්න නිවී ගියේ ය.

සතාය වනාහි දුකට පත් අය සුවපත් කටහැකි මත්තු යක් වැත්ත. මුසපත් අය පුාණවත් කට හැකි දිවා ඖෂධයක් වැත්ත. වැසි වැස්විය හැකි දේව බලයක් වැත්ත. ගිනි නිවිය හැකි අමා වතුරක් වැත්ත. සකල ශරීරය තතු පරිදි පිළිඹිඹුව දිස්තා ඔප් තැභ කැඩ පතක් වැත්ත. දිවා කාලයෙහි ලොකය හෙළි කෙරෙමිත් මතා කොට දිලිසෙත සුයා්ීයා වැත්ත. ගනදුරු දුර ලමිත් සොම් රැසිත් අහස බබළතා වත්දයා වැත්ත. ලොහෝ නුමුසු රත්රත් වැත්ත. එකම සුදු පැහැයෙන් වොරජතා මුතු වැත්ත. වක් නොවූ හීතල වැත්ත. පැරැදිය නොහැකි රණ බිමක් වැත්ත. කෙලෙස් බිදිතට වජුයක් වැත්ත. දෙව් ලොව යෑමට සෘජු මාග්ීයක් වැත්ත. නිවත් බැලීමට දීප්තිමත් පුදීපයක් වැත්ත.

මෙකී සතාය, <mark>පාරමී, උප පාරමි, පරමාත්රී පාරමී</mark> වශයෙන් තුන් කොටසකට බෙදේ.

ධන ධානාහාදි වස්තූත් හා පුතු දරාදීන් හේතු කොට ගෙන ද පොරොන්දු කඩ නොකිරීම ආදි වශයෙන් අනුත් නොර වටීම සතා පාරම් නම්. අත් පා කත් නැහැ ආදි ශරිරාවයත් හේතු කොට ගෙන ද පොරොන්දු කඩ තො කිරීම වශයෙන් අනුත් නොරැවටීම සතා උප පාරම් නම්. සවකීය ජීවිතය හේතු කොට ගෙන ද පොරොත්දු කඩ තො කිරීම් වශයෙන් අනුත් නොරැවටීම සතා පරමාත් පාරමී නම්.

මහාසුතසෝම ජාතක කලැ අප බෝසතාණත් වහත්සේ සතා පරමාත් පාරමීය පිරු සේක.

මහා සුතසොම ජාතකය :-

පෙර අප බෝසතුන් සුතසෝම නමින් රාජාය කරවනසමයයෙහි තමා හා මිතුව සිටි රජෙක් මිනීමස් කත අටියෙන් ස්වකිය රාජාය හැරපියා "පෝරිසාද" නමින් මිනීමස් කමින් වනයෙහි නුග රුකක් සමීපයෙහි විසුයේ ය. දිනක් පය තුවාල වී එය සුව කළහොත් රජුත් එක්සිය දෙනකු මරා බිලි පුජාවක් කරන්නේ මැ යි තමාගේ රුක් දෙවියාට ආයාවනා කෙළේය. නිරාහාර ව විසීමෙත් තුවාලය සුව වුව ද දෙවියාගේ ආනුහාවයෙන් සුවය ලද්දේ යයි සිතා රජුත් එක්සිය එක් දෙනකු බලයෙත් ගෙනවුත් බිලි පූජාව කරන්නට පටන්ගත. රුක් දෙවි තෙමේ මොනුගේ කුෑර වූ බිලි පූජාවට පිළිකුල් කරනුයේ උපායයෙන් එය වළකනු සඳහා තවුස් වෙසින් පෙනී සිට සුතසෝම රජු ද ගෙනවුත් බිලි පූජාව සම්පූණී කරවයි. කීය. සුතසෝම රජු ද අල්ලා ගත්තා අටියෙන් පෝරිසාද තෙමේ රජු තහන පොකුණට වැද සැහවි සිටියේ ය. රජතෙමේ පිරිස් පිරිවරා පොකුණට

යන්නේ මහදී තමහට අවවාදන්විත ගාථා සතරක් දෙසීමට පැමිණි බමුණකු දැක එය ආසීමට නහා එන්නෙ මැ යි පොරොන්දු වී ඔහුගේ වාසයට කටයුතු සලස්වා පොකුණට ගියේ ය. තහා නිම වූ වහා ම "මම පෝරිසාද වෙමැ" යි කියමින් ගොඩ උන් පිරිස මූසපත් කරවා රජු උර හිස තබා පෝරිසාදයා දූවන්නට වත. මහදී බමුණා හට දුත් පොරොත්දුව පොරිසාදයා හට දත්වා නුවරට ගොස් පොරොත්දුව සිදු කොට තැවැත නොවරදවාම එන්නෙමැයි කියා අමාරුවෙන් පෝරිසාදයා ගිවිස්වා නුවරට පැමිණ බමුණා ගෙන් එකී ගාථා සතර අසා ඔහුට තුටු පඩුරුද දී රාජාය ද පාවාදී දෙගුරුන් සමූගෙන මිනිසුන් හඩද්දී, වැලපෙද්දී, තමාගේ පොරොන්දුව පරිදි පෝරිසාදයා කරා පැමිණියේය. මේ වේලෙහි පොරිසාද තෙමේ බිලි පූජාව පැවැත්වීමට ගිනි මොලවා සැරසෙමින් සිටියේය. මරණය නළලෙහි ඇඳ මරුවා සමීපයට කිසි භයක් නොමැතිව පැමිණි සුතසෝම රජු දැක පෝරිසාද තෙමේ පුදුමයට පත්විය. ඉක්බිති සුතසෝම රජ තෙමේ නොයෙක් පරිද්දෙන් දහම් දෙසා ඔහු දමනය කොට මිනිමස් කැමෙන් ද මුදවා සුචරිත ධම්යෙහි යොදවා එක්සිය එක් රජුනුදු මරණින් මුදු සියලුම දෙන නැවන ඔවුනොවූන්ගේ රාජායන් කරා පිටත්කැරැ යැවීය.

එහෙයින් ම උන්වහන්සේ බුද්ධනවයට පැමිණ මෙසේ වදළසේක.

සච්චවාචං අනුරුක්ඛන්තෝ- චජිනවා මම ජීවිතං

මොවයිං ඒකසතං බත්තියෙ- පරමතු සිච්ච පාරමී යනුයි (සතා වචනය රක්නාවූ මම මාගේ ජීවිතය පුද කෘතීය රජුත් එක්සිය එක්දෙනකු මිදුවෙමි. මෝ තොමෝ මාගේ පරමාත්රී සතා පාරමී නමි.)

| සත් බස ගරු කෙරෙමින් මම රැක්කේ   | මි |
|---------------------------------|----|
| පිළිනය නොම ලැගැ සිය දිවි පිදුයෙ | 5  |
| එක් සිය එක් රජ කෙනෙකුන් මිදුයෙ  | 5  |
| මේ මගෙ පරමත් සත් බුදු කුරු ද    | මි |

(සතා පාරමිතාව පිළිබඳ වට්ටක (35) වානරින්ද(57) මච්ඡරාජ(75) පදුම (261) හාරිත (341) කණිහදීපායන (444) දසරථ (461) සුප්පාරක (463) ජයද්දිස (513) මහා සුනසෝ ම (537) ආදි ජාතක බැලිය යුතු.)

#### 9 වන පරිච්ඡෙදය

## අධිෂඨාන පාරම්තාව

කරුණායෙන් හා දෙලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දකු වූ නුවණ නම් වූ උපාය කෞශලායෙන් රක්තා ලැබූ යහපත් අධිව්ඨානයන් අවල (නොසැලෙන) සමාදන වශයෙන් ඉටා ගැන්ම අධිෂඨාන පාරමිතා හෙවත් අධිව්ඨාන පාරමී නම්

අධිට්ථාන තේරුම :-

පාළි අධිව්ඨාන ශබ්දය අධි හා ඨාන ශබද දෙක එක්වීමෙන් සිද්ධයි. අධි යනුයෙන් එහි හෝ (යමක්) මතු පිටය යන අත්ථියෙක් පුකාශ වේ. ඨාන යනු සිටිම හෝ පිහිටීම යන අරුත්හි යෙදේ. එහෙයින් යම් සිතාගත් ධම්යෙක්හි (නොසැලී) පිහිටා සිටීම අධිව්ඨාන නමි. එය කුශල ධම්යක් හෝ අකුශල ධම්යක් විය හැකිය. එහෙත් මෙහිදී යහපත් කුශල ධම්යත් ම අවල සමාදාන වශයෙන් ඉටාගැන්ම අධිව්ඨාන යයි සැලකිය යුතු අධිව්ඨානය ම තමහට කැමැතිවූ සම්බෝධි හෙවත් බුදු බව නම් වූ පරතෙරට යෑමට අතිශයෙන් උපකාරවන හෙයින් පාරමී නුයි අධිෂ්ඨාන පාරමී නමි. එ අරුත්හි ම තා පුතාය වීමෙන් අධිෂ්ඨාන පාරමිතා යි සිද්ධයි. ලකෂණාදිය :-

දශ පාරමිතා අතුරෙන් අටවන පාරමිය වූ අධිෂ්ඨාන පාරමිතා තොමෝ බෝධිසම්භාර නම් වූ බුදු බව ලැබීමට උපකාර වනධම් සමුහ යෙහි පිහිටා සිටීම ලක්ඛණ (=සාමානා ස්වභාවය) කොට ඇත්තිය. ඊට විරුද්ධ ධම්යන් මැඩ පැවැත්වීම රස (=කෘතාය) කොට ඇත්තීය. බුද්ධ කාරක ධම්යන් කෙරෙහි තොසැලෙත බව පව්වුපට්ඨාන (=වැටහෙත ආකාරය ) කොට ඇත්තීය. බුදු බව ලැබීමට උපකාරවත ධම් සමුහය පදට්ඨාන (=ළංවම තිබිය යුතු කාරණය) කොට ඇත්තීය.

දතාදි කුශල ධම්යන් තොසැලී ඉටාගැනීම බෝධිසතව යන්ගේ සවභාවය වේ. කවරකුට වූවත් තමාගේ ස්ථිර අධිට්ඨානය නොබිදිය හැක්කේ ය. මෙසේ බුදු බවට හේතුවූ අධි කුශල ධම්යන් පිරිමෙහි පැවැත්තාවූ අධිෂ්ඨානය හේතු කොට ගෙන බොධිසත්වයෝ සුප්පතිටයීත පාද හෙවත් සමව පිහිටි පා තමැති මහා පුරුෂ ලකෂණය ලබන්නාහු වෙති. අධිෂඨානය පුරුදු කරන බෝසත්හු පව්තයක් මෙත් නොසැලී සිටිති. සුළං කෙතරම් බලවත් ව හැමුවත් පච්තය කම්පිත තො වෙයි. එමෙත් ම යමක් කෙරෙමැයි සිතින් තරයේ ඉටාගත් අය කොතරම් විරෝධි කරුණු ඇති වුවත් එයින් නොසැලී අධෛයෳී නොවී ස්වල්ප වශයෙන් වත් අධිෂ්ඨානය ලිහිල් නොකොට ඉටු දෙය ම ලබා ගැනීමට උත්සාහ දරති. යම් ගොඩතැගිල්ලක අත්තිවාරම ශක්තිමත් තම් එය බිඳ හෙළිය තොහැකිය. යම් ගසක් මතාකොට මුල් බැස ගත්තේ තම් සුළහිත් එය උදුරා දැමීය තොහැකිය. ගොඩතැගිල්ලට අත්තිවාරම යම්සේ ද කැමැති වූ බලාපොරොත්තුව ලබා ගැනීමට අධිෂ්ඨානය ද එසේ ම ය. එහෙයින් සියලුම බලාපොරොත්තු සුුුුුුුරිර අධිෂ්ඨානයක් පිට තබාගත යුතුය.

මේ අධිෂ්ඨානය වනාහි පරමාත්රී වශයෙන් බලන කල අරමුණ විනිශ්චය කිරීම ලකෂණ කොට ඇති ඡතුය, අරමුණට අහිමුඛ කොට සිත යොමු කිරීම ලකෂණ කොට ඇති මනසි කාරය යන චෛතසිකයන්හි ඇතුළත් වේ. අධිෂ්ඨානය මෙසේ කෘතා තුනක් කරන බව පෙනේ.

#### සතර පුකාරඅධිෂ්ඨානය :-

එක් කුමයෙකින් අධිෂ්ඨානය තෙමේ <mark>සච්චාධිට්ථානය,</mark> චාගාධිට්ථානය, උප සමාධිට්ථානය, පඤඤාධිට්ථානයයි සතර වැදැරුම් වේ.

බෝසතාණත්ගේ පොරොත්දුව පරිදි සියලුම පාරමී අත් තොහැර ගැනීම් වශයෙන් සව්වාධිට්ඨානය දත යුතු වේ. පාරමී ධම්යතට විරෝධි ලෝහ, දේෂ, කාමාදි ධම්යත් පරිතාාග කිරීම් වශයෙත් **වාගාධිට්ඨානය ද**තයුතු වේ. සියලු පාරමිතා ගුණ කරණ කොට ගෙන සත් සිදිම් වශයෙත් උප සමාධිට්ඨානය දතයුතු වේ. පාරමී ධම්යත් කරණ කොට ගෙන අනුත්ගේ යහපත පිණිස පවත්තා උපායයෙහි දක්ෂභාවය වශයෙත් පක්ඤාධිට්ඨානය දත යුතුයි.

සව්චාධිට්ථානය හේතු කොට ගෙන බෝසත්හු දේෂ යෙන් තොමහ තො යෙත්- අතුත් තොරවටතා බැවිනි. වාගාධිට්ඨානය හේතු කොට ගෙන ලෝහයෙන් තොමහ තොයෙත්- වස්තූන්හි තො ඇලෙන බැවිනි. උප සමාධිට්ථානය හේතු කොට ගෙන භයෙන් තොමහ තොයෙත්- අපරාධ නොකරන බැවිනි. පඤ්ඤාධිට්ඨානය හේතු කොට ගෙන මෝහයෙන් නොමහ තොයෙත් - තතු පරිදි කරුණු අවබෝධ කරන හෙයිනි.

එසේ ම සච්චාධිට්ඨානය කරණ කොට ගෙන දේෂයෙන් දූසිත තො වී ඉවසනසුලු වෙත්. වාගාධිට්ඨානය කරණ කොට ගෙන ලෝභයෙන් ලුබ්ධ තො වී ආහාරාදිය වළඳන සුලු වෙත්. උපසමාධිව්ඨාතය කරණ කොට ගෙත භය තොවී වැළැකිය යුතු යමෙකිත් වැළැකෙත සුලු වෙත්. පඤඤාධිව්ඨාතය කරණ කොට ගෙත මෝහයෙත් මූඪ තොවී පහකටයුතු යමක් පහ කරත සුලු වෙත්.

බොධිසත්වයෝ වනාහි ගිහි වූවාහු නම් නිතරම තමාගේ හා අනුන්ගේ යහපතට හේතු වූ ගරු පිය භාවය එළවන්නා වූ සච්චාධිට්ඨාතය හා වාගාධිට්ඨාතය කරණ කොට ගෙන ආම්ෂ ධනයෙන් පරහට සංගුහ කෙරෙත්. පැවිදිවූවාහු නම් උපසමාධිට්ඨාතය හා පඤ්ඤාධිට්ඨාතය කරණ කොට ගෙන ධම්ඥානයෙන් පරහට සංගුහ කෙරෙත්.

අප සුමේධ තාපසයෝ සකල සතාවයන් කෙරෙහි අධිෂ්ඨානය පැවැති කරුණා මහිමයෙන් "මම ද මතු බුදු වන්නෙමැ" යි අධිෂ්ඨාන කොට වතුරසංඛා කල්ප ලක්ෂයක් මුළුල්ලෙහි ම තමත් වහත්සේගේ පරමාත්ථිය වූ බුදු බවිහි ම අවල සමාදන වශයෙන් පිහිටා ගත්හ. ව්යා්ය කරණ කොට ගෙන බුදු බව ලැබීමට වුවමතා කටයුතු සම්පාදනය කර ගත්හ. පුඥායෙන් බුදු බව අවබෝධ කර ගත්හ. මෙසේ බලනවිට අධිෂ්ඨානය එක් පුකාරයෙකින් සියලු ම පාරමී ධම්යනට පුධාන යයි කිව හැකිය. ලෝහය තැති කොට "මම දන් දෙමැ" යි තරයේ ඉටා නොගත හොත් දන්දිය තොහැකිය. දත් දෙන අවසථා වෙහි ලෝහය මතු වුවත් පළමු අධිව්ඨානය සිහි කෙරෙමින් විරුද්ධ ධම්යවූ ලෝහය මැඩ ගෙන දන් දිය හැකි වන්තේ ය.

අප බෝසත් තෙමේ සිවි රජු කලැ මහලු වෙසින් ආ ශකුයාට කිසි පැකිලීමක් තොමැති ව තමත් ගේ අධිෂ්ඨානය පරිදි ම සිය ඇස් දත් දුත්තේය. සංඛපාල තාරජ කලැ තමාගේ ශීලය කඩ තොකෙරෙමැ යි අධිෂ්ඨාන කොට හෝජ පුනුයත් විසිත් කොටනු ලබත කල්හි ද ඔවුත් මරතට පොහොසත් වූයේ තමුදු අධිෂඨානය පරිදි ම ශීලය කඩ තොකොට රඤා කෙළේය.

සුතසෝම රජ කලැ "පැවිදි වන්නෙමැ" යි අධිෂඨානය ඇතිකර ගත්තේය. නෑ පිරිසගේ හැඩීමෙත් වැලැපීමෙත් එතුමාගේ අධිෂ්ඨානය බිඳ හෙළන්නට නොහැකි විය සේනක පඩි කලැ ්බමුණා දුකින් මුදවන්නෙමැ" යි යන අධිෂ්ඨානය පරිදි කරණු නුවණින් විමසා පසුම්බිය තුළ සිටි සජීයා ගැන කිසි භයක් නොවී ඔහු මරණිත් මිදුවේය. මහා ජනක ජාතකයෙහිදී" මහ මුහුදු පීතා ගොඩවත්තෙමැ" යි ඉටා සත් දවසක් උත්සාහ කොට මූහුද මැද දී ම නියම දිනයෙහි සිරිත් පරිදි පෙහෙවස් අධිෂ්ඨානය කොට සත් දිනක් නිරාහාරව සිටියේ නමුදු නමා ළහට එළ වූ පුණිතාහාරය විකාලයෙහි පිළිගැන්වූ බැවින් වළදනට කැමැති තොවී. සෂාත්තිවාදී කලැ<sup>\*</sup> කව්රුත් විසිත් ගැසුවත් බැත්තත් කෝධ තොකරත්තෙමැ " යි ඉටු ලෙස ම කසී රජු විසින් තමන් සිදිනු ලබන කල්හි ද ඉවසීම ම පුරුදු කෙළේය. මහා සුත සෝම රජු කලැ ් පිවිතය ගියත් පොරොත්දව කඩ තොකරන්නෙමැ" යි ඉටාගත් පරිදි ම පොරිසාදයා කරා ගියේ ය. තේමිය කලැ අපමණ දුක් ලැබද සිත පැළී යන තරම් කණගාටුවට පැමිණි මෘදු මොළොක් මැණියත් ගැතද තොතකා අදහස මුදුන් පත් වන තුරුම ස්ථිර අධිෂ්ඨානය ලිහිල් නො කෙළේය. ඒක රාජවැ උපත් කලැ ් සතුරු රජුට කිසි පීඩාවත් තොකරෙමැ" යි අධිෂ්ඨාන කරගත් පරිදි දෙ කකුල්හි ගෙන හිස බිම බලවා උඩෙලියෙහි එල්වත කල්හි ද අධිෂ්ඨානය කඩ නොකොට මෛතීයම පැතිරැවී. ලෝමහංස කලැ" ලාහා ලාභ නිඥ පුසංසා යනාදි අෂ්ටලොක ධම්යන්හි කම්පිත නොවී සිටිමැ" යි ඉටාගත් පරිදි ම අනුත් විසින් පුදනු ලබන කල්හි ද හිරිහැර කරනු ලබන කල්හි ද උපේකෂාව ම පුරුදු කෙළේය.

මෙසේ සියලූ ම පාරමිතා පිරීමෙහි දී අධිෂ්ඨානය මුල්වන බව සැලකිය යුතුයි. හොඳ අධිෂ්ථානය අත් නොහළ යුතුයි :-

තමත්ගේ අධිෂ්ඨානය යහපත් නම් කිසිම කරුණක් නිසාවත් එය අත් නොහැරිය යුතුය. එසේ අත් නොහැරිය හොත් වඩ වඩාත් අධිෂ්ඨානය බලවත් වේ. කවර කරුණක් නිසාවත් ස්ථීර අධිෂ්ඨානය ලිහිල් කරගත හොත් දෙවනවර එවැනි තවත් කරුණක් නිසා ලිහිල් කිරීමට හිත යොමු වන්නේ ම ය. ලිහිල් වු අධිෂ්ඨානය නැවත ස්ථීරකර ගැනීම පහසු නො වේ. එය එතු තූල් රෝදයෙහි පටක් බුරුල් වුවාක් මෙනි. ස්ථීර අධිෂ්ඨානය නැති කැතැත්තේ සුළහිත් බිඳ හෙළිය හැකි මුල් රහිත ගසක් වැනිය.

අප බෝසත් තුමා සුමේධ තාපස කලැ උපදවා ගත් අධිෂ්ඨානය එයින් වතුර සංඛා කල්ප ලක්ෂයක් ගොස් බුදු වන තුරුම අත් තො හළේ ය. සතර පෙර නිමිති දැක සිදුහත් කුමරු ගිහි ගෙත් නික්මී බුදු වත්තට ඉටාගති. බුදු වීමට තමන් වහත්සේ ඇති කරගත් ඉටා ගැන් ම බිඳ දැම්මට හේතු වු, බලා පොරොත්තු රහිත වූ බොහෝ විරුද්ධ කරුණු ඇති වූ හ. එහෙත් එතුමා ගේ අවල සමාදනය අත් තො හළේ ය. පුථම කොට වසවත් මරදෙව් පුත් තමාගේ අධිෂ්ඨානය මුදුන් පත් කර ගැනීම ට තොහැකි විය. පස්වග මහණ පිරිස ද තමත් වහත්සේ හැරපියා ගියා හ. ශරීර ශක්තිය ද කිව තොහැකි පමණට භීත විය. උතඥ කරවීමට තමත් වහත්සේ ගේ දැඩි සිත හැර අන් කිසිවක් ඇති නොවි ය. එහෙත් ස්ථිර අධිෂ්ඨානය උත්වහන්සේ ලිහිල් නොකළ සේක. පොළොවෙහි දෙපා තබා සිටීමට පවා දුව්ල ශරීරයක් ඇති වුවත් සිව් දිගින් හමනා චණ්ඩමාරුතයෙන් නොසෙල්විය හැකි පව්තයක් වැනි දැඩි සිත් ඇති උන්වහන්සේ දුෂකර කිුයා හැරෑ. මධාාම පුතිපදයෙන් අහ පසහ සගන්වා වජුාසනාරුඪ ව වැඩ හිද :-

කාමං තවෝ නහාරු ව

අට්ථි ව අවසිස්සතු

උපසුස්සතු ගත්තෙ මේ

සබ්බන්තං මංසලෝහිතං.

යනුයෙන් "හොදා සම් තහර ඇට ඉතිරි වේවා. මාගේ ශරීරයෙහි සියලු ම මස් ලේ වියලේවා. බුදු වි මිස මේ පළහින් තොනැහිටිමි" යි ස්ථිර ලෙස අධිෂ්ඨාන කොට එදින එලිවන්නට පුථම සියලු කෙලෙසුන් නසා බුදුවූ සේක.

අප සැරියුත් මහ තෙරණුවෝ පෙර ජාතියක රජෙක් ව ඉපි දැ මත් පැත් පාතය කොට සිහි මුළා ව තම දරුවා මරා මස් කා පසුව සිහි ලැබ <sup>"</sup>ඉදිත් කිසි කලෙක මත් පැත් තොබොමැ" යි අධිෂ්ඨාත කළහ. ඒ අධිෂ්ඨාතය රහත්වත තුරුම අත් තො හළහ.

යහපත් අධිෂ්ඨාන පැසසිය යුතුවාක් මෙත් ම අයහපත් අධිෂ්ඨාත නිඥ කට යුතු ය. හොද දේ කිරිමට මලක් මෙත් මෘදු විය යුතු ය. තරක දේ තො කිරිමට ගලක් මෙත් දැඩි විය යුතු ය. කියන ලද මැයි :-

්ගලටත් වඩා දැඩි - මලටත් වඩා මොළොකැටි

ලොවුතුරු තුමත්ගේ සිත් - කවරෙක් දති ද තතුසේ."

යහපත් අධිෂ්ඨාතය වඩ වඩාත් දියුණු කටයුතු ය. පොහෝ දිනයන්හි හදිසි කරුණක් නොමැති තම පෙහෙවස් කඩ නොකට යුතුයි. දින පතා පන්සිල් සමාදන් වීමට ඉටා ගතහොත් ලාහ, යස , ඥාති ආදි කිසිම කරුණක් නිසා අධිෂ්ඨාතය නොබිදි ය යුතුයි. අවුරුදු පතා යම් දිනයක දත් දීම් වශයෙන් හෝ දින පතා යම් නියම වේලාවක භාවතා කිරීම් වශයෙන් හෝ යහපත් සිරිත් පුරුදු කිරීමට ඇති කර ගත් අධිෂ්ඨාතය වැළැකිය තොහැකි හදිසි ම කරුණක් තොමැති ව මහ දී කඩා දැමීම හෝ සම්පූණීයෙන් සිඳ දැමීම නො මැතැව්, ආගමිකවූ ද ලෞකිකවූ ද සියලුම කටයුතු වලදීත් මේ ස්ථිර අධිෂ්ඨාතය පුයෝජන වන්නේ ය. ස්ථිර අධිෂ්ඨාතය ඇති අය හැම අතින් ම දියුණු වන්නාහ. අමුතු පුරුද්දක් ඇතිකර ගැනීමේ දී ද වැරැදි සිරිතක් පහකර ගැනීමේදී ද අධිෂ්ඨාතය ම මුල් වත්තේ ය. අධිෂ්ඨාතය කරණ කොට ගෙන ලෞකික වශයෙන් දියුණු විය. හැකිවා පමණක් නොව සැඩි පුාතිහාය§ පවා දැක් විය හැකිය. අප බෝසත් නෙමේ මාතංග පණ්ඩිත කල සැඩොල් කුලයෙහි ඉපිද දිට්ඨමංගලිකාව ගෙන් ගරු බුහුමත් ලැබීමට හිමි කාන්තා වක් කරන්නෙමැ යි අධිෂ්ඨාන කොට ධාහත උපදවා සෘඩි පුාතිහාය§ දක්වා තමනුත් හැම සතුන්ගෙන් වැළුම් පිළුමි ලැබ දිට්ඨමංගලිකාව ද පිදිය යුතු උත්තමාගනාවක් කෙළේ ය.

මෙකී අධිෂ්ඨානය කුශල ධම්යන් කෙරෙහි ද අකුශල ධම්යන් කෙරෙහි ද යෙදවිය හැකිය අකුසල් දහම්හි පැවැති අධිෂ්ඨානය අත්හැරීම බෝසත් සිරිති. "මගේ සතුරා සමග කිසි කලෙක මිතු තොවෙම්" යනඅධිෂ්ඨාන ය පැසැ සිය යුතු නොවේ. එවැති ඉටා ගැනීම් වහාම සිඳ දැම්ම මැතැවි. එබළු අතර එදයී අධිෂ්ඨානයෝ පාරමී වශයෙන් තො සැලැකෙත්.

සෙසු පාරමිතාවත් මෙත් ම අධිෂ්ඨාන ය වනාහි අධිෂ්ඨාන පාරමිය, අධිෂ්ඨාන උප පාරමිය, අධිෂ්ඨාන පරමාත් පාරමිය යී තෙවැදෑරුම් වේ.

පුතු දරාවත් වැතැසෙද්දිත් දතාදි ගුණ දම් පිරීමෙහි තොසැලී ඉටාගත් ලෙස ම සිටීම අධිෂ්ඨාන පාරමී තම්. අත් පා ආදි ස්වකිය ශරීරාවයවයත් විතාශ වෙද්දීත් ගුණ දම් පිරීමෙහි තොසැලී ඉටාගත් ලෙසම සිටීම අධිෂ්ඨාන උප පාරමී තම්. ස්වකීය ජීවිතය විනාශ වෙද්දිත් ගුණ දම් පිරි මෙහි නොසැලී ඉටාගත් ලෙසම සිටීම <mark>අධිෂ්ඨාන පරමාත්</mark>වී පාරමි නමි.

අප බෝසතාණත් වහත්සේ තේමිය ජාතක කල අධිෂ්ථාන පරමාත් පාරමිය පිරුසේක.

තේමිය ජාතකය :-

එක් සමයෙක්හි අප බෝසතාණෝ පෙර රජකම් කොට රැස් කළ අකුසල් කම් බෙලෙත් නිරයෙහි දුක් විද නැවැත රජ කුලයෙහි ම තේමිය (මුග පකබ) තම් කුමරු ව උපන්හ. තේමිය කුමාර තෙමේ එක් මස් කල පිය රජුගේ ඇකයෙහි හුන්තේ සොරු සතර දෙනකුත්හට දඩුවම් නියම කරනු අසා සංවේගයට පැමිණ "අහෝ, ම පියාණෝ රාජා නිසා නිරයට හේතුවූ බලවත් කම්යක් කෙරෙත්" යයි සිතී

දෙවත දවස් සේසත යට ශී යහතෙහි සැනපී හිඳ පිබිද සේසත හා ශී සමපත් දැක ළදරු කල ම ජාතිස්මරණඥතය ලැබ පෙර රජ ව කළා වූ පවිත් නිරයෙහි දුක විදි බව දැන "මේ සොර ගෙයින් කෙසේ මිදෙම් දෝ හෝ" යි සිතුවේය.

ඉක්බිති සේසත අධි ගෘහිත දෙව් දූ තොමෝ "එසේ තම් පුත තේමිය කුමාරයෙනි, තොපි තො කොරව කොරකු මෙත් ද, තො ගොළු ව ගොළුවකු මෙත් ද, තො බිහිරි ව බිහිරකු මෙත් ද, ඉටා වසව්" යයි අවවාද කළා ය.

දෙව් දුවගේ අවවාදය මුදුනින් පිළිගෙන දෙමව්පියන් හා රාජාාය ගැන කිසිත් තො තකා අධිෂ්ඨානය ම ගරු කෙරෙමින් සොළොස් වසක් ම නානා පුකාර දුක වින්දේ ය.

මෙසේ සොළොස් වසක් ම ගත වූ කල මවු පිය දෙදෙන පුතු සම්පයට පැමිණ <sup>\*</sup> පුත තේමිය කුමාරයෙනි, තොප බිහිරකු කොරකු ගොළුවකු තොවන බව දනිමු. ඔවුන්ගේ මුව කත් පා ආදිය මෙසේ තොවේ. තොපි වතාහි අප විසිත් පතා ලැබු දරු කෙතෙකි. අප තො තසව්. මුළු දඹදිව් වැසි රජුත්ගේ තිත්ද වෙත් මුදව්" යත ආදි තයින් තොයෙක් ලෙසින් යාවඤා කළහ.

එහෙත් කුමරු තෙමේ තො ඇසුණාක් මෙන් නිශ්චලව හුන්නේ ය.

අත්තයෙහි දී තම පුතණු වත්ගේ අමුතු සවභාවය ගැන කුපිත වූ පිය රජ තෙමේ "යව මොහු අව මභුල් රථයෙහි හොවා පැසුළු දෙරින් ගෙන ගොස් ලව" යි අණ කෙළේය.

මව් බිසව් තොමෝ එ පවත් අසා පුත් රුවන ලැබු ද රජු විසිත් දුත් වරය සිහි කරවා අමාරුවෙත් රජු ගිව්ස්වා සත් දවසකට පුත් කුමරුහට රජකම දෙවා තැවතත් තොයෙක් ලෙසිත් සදිනක් ම යාවඤ කළා ය.

සවැනි දවස්හි රජ තුමා රථා චායෳීයා කැඳවා "සෙට මේ කාලකණණි කුමරා අමු සොහොතට ගෙත ගොස් වළක් කැණ එහි හොවා උදලු තලයෙත් ඔළුව පළා පස් දමා එව " යී තියම කෙළේ ය.

එබසැ' සූ බිසව් තොමෝ "පුත, රජ්ජුරුවෝ හෙට තොප අමු සොහොතෙහි වළ ලව යි නියෝග කළ හ" යි පුතු වෙත අවුත් කීවා ය. කුමරු තෙමේ "සොළොස් වසක් මුළුල්ලෙහි කඩ තොකළ අධිෂ්ඨාතය සාහ්ථික විය" යි සතුටු විය. එහෙත් මවගේ ළය පැළෙන්තාක් මෙත් වූයේ ය.

පසු දින උදසන ම රථා චාය්‍ර්යා අව මභුල් රථය ගෙත අවුත් දෙරකඩ තබා සිරි යහත් ගබඩාව ට. ගොස් බිසවුත් හඩත් දී වැලැපෙත් දී කුමරුත් රැගෙන මාලිගායෙත් බැස්සේ ය.

මෙහි දි අමාරු අවස්ථාවකට කුමරුහට මුණ පාත්තට සිදු විය. බෝසතාණෝ ළය පැළෙත තරම් දුකට පත් මෑණියත් බලා <sup>\*</sup>මා දැත් කථා තො කළ හොත් මවුගේ ශෝකය බලවත් වත්තේ ය. ඉදින් මා කථා කළ හොත් සොළොස් හවුරුද්දක් කළ උත්සාහය හිස් වත්තේ ය. මම කථා තො කෙළෙම් තම් තම හටත් මවු පියනට ත් පිහිටක් වත්තෙ මැ" යි ඉවසු හ.

මෙහි දී බෝසතාණෝ මවගේ ශෝකය සන්සිඳැවීමට වඩා අධිෂ්ඨානය කඩ නො කිරීම උතුම් කොට සැලකූ හ. එම උත්තම පුතිපත්තිය නිසා පසු ව සියලු දෙනහට ම යහපත සිදු විය.

රථාචායෳී තෙමේ තේමිය කුමරුත් රථයෙහි තංචා ගෙත තුවරිත් තික්ම ගොස් රථය මහ පසෙක තබා උදැල්ල ගෙත වළක් කපත්තට පටත් ගත්තේ ය.

පසුව හෙනෙමේ තේමිය කුමරු එබඳු ගොඑවකු බිහිරකු තොවන බව දැන බණ දම් අසා පෙරළා අවුත් සියලූ පවත් රජහට හා බිසොවට සැළ කෙළේය.

ඉක්බිනි දෙමවු පියත් ඇතුළු රජ පිරිස හා සියලු වැසියෝ තේමිය කුමරුන් කරා පැමිණ බණ අසා පැවිදි වෙස් ගෙන යෙහෙත් වුසු හ.

එහෙයින් ම උන්වහන්සේ බුද්ධනවයට පැමිණ මෙසේ වදළ හ.

> "මාතා පිතා න මේ දෙස්සා- න'පි මෙ දෙස්සං මහායසං සබ්බඤඤතා පියා මය්හං- තස්මා වත මධිටඨහිං"

යනුයෙන් මවු පිය දෙදෙනා මට දේව්ෂා යෝ (අපිය යෝ ) නො වෙති. මට මහත් යසස ද දේව්ෂා (අපිය) නොවේ. සව්ඥතාඥනය ම මට පිය වෙයි. එහෙයින් වුතය ඉටු වෙමැ යි වදළ සේක.

| මවු පිය දෙදෙනට අසතුටු නොම වෙ  | <b>ම</b> |
|-------------------------------|----------|
| මහ රජ ඉසුරට පිළිකුල් නො කෙරෙ  | 3        |
| සව්නේ දත් බුදු බව්හි ම ලොල්වෙ | මි       |
| එබැවින් ඒ වන ඉටහා ගත්තේ       | 5        |

අධිෂ්ඨාන පාරමිතාව පිළිබඳ ව නළපාන (20) බදිරංගාර(40) ලෝමහංස(94) තේලපත්ත (96) ගංගමාල(421) මහාසුව(429) වුල්ලසුව(430)ලෝමසකස්සප (423) සංඛපාල(524) තේමීය (528) භූරිදත්ත(543) ආදි ජාතක බැලිය යුතු. 10 වන පරිච්ඡෙදය

# වෛතී පාරමිතාව

කරුණායෙන් හා මොලෝ පරලෝ වැඩ සලසන මහ සලකා ගැනීමෙහි දකෂ වූ නුවණ නම් වූ උපාය කෞශලායෙන් රක්නා ලැබූ පොදු ලෝවැස්සාහට හිත සුව එළවන අදහස මෛතීු පාරමිතා හෙවත් මෙත්තා පාරමී නමි.

තේරුම :-

"මෙන්නා" යනු පාලි ශබදයෙකි. එය ම සංසකෘත හාෂායෙත් මෛතී යයි වාංවහාර කරනු ලැබේ. ස්තේහ කෙරේනුයි හෙවත් සියලු සනවයත් කෙරෙහි සිත මෘදු කෙරේනුයි මෙළෙක් කෙරේනුයි. මෙත්තා තමි. රාග වශයෙත් ඇලීම තම් වූ පේමය මෛතිය නොවත බව සැලකිය යුතු. එබඳු ගේහසිත පේමය වතාහි මිතුරු මුහුණිත් පෙතී සිටිත මෛතීයගේ සතුරෙකි. මෙතීය වුකලී එවැනි පේමයක් තොව කොටයට සම්පූණියෙත් විරුද්ධවූ සියලු සනවයන්ගේ යහපතට කැමැති වූ සිනිවිල්ල වේ.

තව ද මිතුයකු කෙරෙහි වු ගුණයෙක, මිතුයකුගේ පැවැත්මෙක යන අත්ථියන්හි ද මෙත්තා ශබ්දය යෙදේ. මිතුරෙක් මිතුරකුගේ විපත්තියකට කැමැති නොවේ. සම්පත්තියට කැමැති වේ. එහෙයින් මිතුරාගේ ස්වභාවය හෙවත් මිතුරුකම යන අත්ථියක් ද මෛතී ශබ්දයෙන් පුකාශ වේ.

ඒ මේ මෛතීය ම තමහට කැමැතිවූ සමෛා්ධිය හෙවත් බුදු බව තම් වූ පරතෙරට යෑමට අතිශයෙන් උපකාර වත හෙයින් පාරමී නුයි මෛතී පාරමී හෙවත් මෙත්තා පාරමී නමි. එ අත්රීයෙහි ම "තා" පුතාය වී මෙත් මෛතී පාරමිතා හෙවත් මෙත්තා පාරමිතායි සිද්ධයි.

මෛතීය වනාහි දශ පාරමිතාවත් අතුරෙත් තව වන පාරමිය වේ. එසේ වුවත් පළමුවන සංඛාවෙහි ලා එය ගිණිය යුතුය. මක්තිසා දයත්.- බෝසතාණත් වහත්සේගේ සියලූ බුදුකුරු දහම් පුරත්තට මෛතීය පෙරදැරි වන හෙයිනි. අප බෝසතාණත් වහත්සේ සුමේධ තාපස කල අතට පත් නිවත් හැරපියා සසර වැදැ අපමණ දුක් විදිමිත් පාරමී ආදී බුද්ධ කාරක ධම් පුරුදු කරන ලද්දේ සියලු සන්වයත් කෙරෙහි පැවැත්තාවූ සම මෛතීය නිසාය. මේ මෛතීය බුහමයන්ගේ හෙවත් ශේෂඨයන්ගේ කල් යැවීමක් හෙයින් බුන්ම විහාර යයි ද කියනු ලැබේ.

උසස් පහත් වශයෙත් හෝ කළු සුදු වශයෙත් හෝ සිංහල, දෙමළ, ඉංශ්ලීසි ආදි ජාති වශයෙත් හෝ, බෞද්ධ, හිත්දු, කුස්තියානි ආදි ආගම් වශයෙත් හෝ මිනිස් තිරිසත් ආදි වශයෙත් හෝ කිසි විශේෂයක් තොමැතිව හැම සතුත් කෙරෙහි පුමාණ රහිතව පැවැත් විය යුතු හෙයිත් අපුමාණා ධම් යයි ද කියනු ලැබේ. පරමාත් වි වශයෙත් මෛතුිය අදේස වෙතසිකයට ඇතුළත් වේ.

මෛනී පාරමිතාව ගේ ලකෂණාදීහු කවරහ යත්? මෛ<mark>නී ලකෂණාදිය:-</mark>

මෛතී පාරමිතා තොමෝ සියලු සත්වයත් කෙරෙහි හිතාකාර පැවැත්ම ලක්ඛණ(-සාමානාෳ ස්වභාවය) කොට ඇත්තී ය. යහපත ළහට එළවීම තොහොත් කෝධය තැති කිරීම රස (=කෘතාය) කොට ඇත්තීය. සෞමාෳ භාවය පව්වු පට්ඨාත(=වැටහෙත ආකාරය) කොට ඇත්තීය. තමත් කෙරෙහි සත්වයත් ගේ මතාප බව දැක්ම පදට්ඨාන (=ඉතාම ළංව තිබිය යුතු හේතුව) කොට ඇත්තීය.

මෙත් වඩන බෝසත් හු සියලු සත්වයන් ගේ යහපතට හා දියුණු වට කැමැති වන ස්වභාවය ඇත්තහු වෙති. අනුත් ගේ යහපත තමන්ගේ යහපත මෙත් සලකති.

නිතොරම ඔවුනට වැඩක් ම කැමැති වෙති. මිතුරාට මෙන් සතුරාට ද වැඩ සලසති. කිසිවකු තමන්ගේ සතුරකු වශයෙන් නොසලකති. එසේ නම් කිසිවකුට හානියක් විපතක් සිදුවේවයි. මොහොතකටවත් ඔවුත් තො සිතත බව කීම වූවමතා තොකෙරේ. තමන්හට විපත් කළ අයට පවා හිත වැඩ පිණිස යමක් කිරීමට පුස්තාවයක් ඇතිවුවහොත් පළිගැනීමට තො ගොස් මෛතී සිතම උපදවා ශක්ති පුමාණයෙන් එසේ කෙරෙති. මෛතී උපදවා පරහට වැඩ සැලසීමේදී වණීහේද, කුලභේද, ජාති භේද, සමය (=ආගම්) භේද ආදි කිසිවක් ඉදිරිපත් නොකර ගතිති. මෙත් සිත පැතිරීමෙහිදී තැ තොතැ වශයෙත් හෝ සතුරු මිතුරු වශයෙන් හෝ වෙනසක් තොම කෙරෙති. අප බුදුහු තමත් මරතට තැක් කළ දෙව්දත් තෙරුත් කෙරෙ<mark>හි ද,</mark> සොර දෙටු මිනී මරු අභුල් මල් කෙරෙහි ද, තමන් මරන ට ආ ධනපාල හස්තියා කෙරෙහිද, පුය පුතු රාහුළ කුමාරයා කෙරෙහිද සම මෛතීයම වැඩූහු. තවද බෝසත් උතුමෝ සියලුම අනා ස්තීන් මැණිවරුන් මෙන් ද, සහෝදරියන් මෙන් ද, දූන් මෙන් ද, අනා පුරුෂයන් පියවරුන් මෙන් ද, සහෝදරයන් මෙන් ද, පුතුන් මෙන් ද, සලකති. එසේ මෛතී සිත පෙරදැරි කොට සාව්භෞම සහෝදරත්වයෙන් කටහැකි සියලුම යහපත හැම දෙනහට කිරීමටත් යම්කිසි කරුණක් අරභයා උපදනා කෝධය නැති කිරීමටත් ඔවුහු උතසාහ දරති. එසේ කෝපයට සිත වහල් තොකොට මෛතීය ම පුරුදු කරන බෝසතුන්ගේ සෞමා භාවය ගැන විස්තර කිරීම වුවමනා නො කෙරේ. කුෝධ කරන අය දක්තට දුෂ්කර වු සුයාීාමෙත් වණඩයහ. මෙත් වඩත අය දක්තට පිය වූ චඥයා මෙත් සෞමාහ. පිය ශීල ඔවුන්ගේ මුහුණ දැක්මෙත් ම සතුට උපදි. ඔවුත් ළහ විසීම ගැත කියනුම කිම.? රාහළ කුමාර තෙමේ සත් හැවිරිදි කල පිය සන්තක ධතය ඉල්ව මිත් බුදු පියාණත් හා යන්තේ "මහණ නුඹ වහත්සේගේ ඡායාව ද සුව එළවත්තිය" යි මොළොක් බස් දෙඩි. උත්වහත්සේ ගේ මෛතීය කරණ කොට ගෙත ළදරු කුමරු හට මෙවැනි අදහසෙක් ඇති විය.

මෛත්රීයගේ අනුසස් :-

මෛතීය වතාහි "පොදු ලොකයාහට හිත සුව එළවත අදහස වන බැවිත් මුළු ලොවටම සෙත් සැලසීමක්ය. එහෙයිත් ම මෛතී භාවතාව හව හෝග සම්පත් ගෙත දෙත පිත් අතුරෙත් ඉතාම උසස් පිත බවත් යම්සේ මුළු තාරකා සමූහයාගේ එළිය සඳ එළියෙත් සොළොසිත් කළාවක් වත් තොවටතේ ද එමෙත් ම දත් දීම් ආදි සසර සැපත එළවත අනෙක් සියලු ම පිත් මෛතී භාවතාවගේ සොළොසිත් කළාව පමණක් තො අගතා බවත් ශී මුඛයෙන් වදුරා තිබේ.

එයින් කිය ලොවැඩ සහරාවෙහිදු.-

| වෙත්වා ස <b>ව්</b> සත හැම කල් නිදු | කී |
|------------------------------------|----|
| පත්වා සැපතට බව දුක් වැළැ           | කී |
| යෙත්වා නිවතට සමගි ව මුනි           | කී |
| ්මෙත්බා වත" තම් වැඩි පිත් කමෙ      | කී |

මෛත්රීයෙහි අනුසස් දක්වනු පිණිස දවසක් තථාගත යන් වහන්සේ භිකුෂුන් අමතා "අච්ඡරා සංඝාත මත්තමපි චේ භික්ඛවෙ භික්ඛු මෙත්තං චිත්තං ආසේවති. අයං වුව්වති භික්ඛවෙ භික්ඛු අරිනතප්කධානො විහරති, සහපු සාසන කරෝ, ඔවාද පතිකරෝ, අමෝසං රට්ථ පිණිඩං භුක්පති" යනුයෙන් "මහණෙනි ඉදින් යම් මහණෙක් අසුරු සනක් වත් මෙත් සිත වඩා නම් ඔහු ධාානයෙන් පහ නුවූ වෙක්ව ම වාසය කෙරේ ය යි කියනු ලැබෙයි. ශාසතෘන් වහන්සේ ගේ අනුශාසනාව ලෙස පිළිපදින්නෙකුත් වේ. නොසිස් වූ සාරවත් පිවිත ඇතියෙක් ව රටුන් විසින් පුදනු ලබන්නාවූ සිව් පසය පුයෝජනය ගැනීමට එපමණින් ම සුදුස්සෙකුත් වේ. " යයි වදාළසේක.

එපමණකුදු නොව මෛත් වඩන හිකුෂුත් හට යමෙක් සිව් පසයෙන් උපස්ථාන කෙරේ නම් ඒ දයකයා හට පින්එල නොගිණිය හැකි තරම් මහත් වන බව ද වදළසේක. දයකයාහට මෙසේ එල මහත් වන කල මෛත් වඩන මහණ හට කියනු ම කිම? එහෙයින් ම සුභූති මහ තෙරහු දයක යන්හට පින් වැඩි කරනු පිණිස පිඩුසිහා දෙර සිටි කල අහර ගෙන එනතුරු මෛත් ධාාන සමාපතතියට සමවැද එයින් නැහී පිඩු පිළිගනිත්

තවද මෙත්තානිසංස සුතුයෙහි දැක් වූ පරිදි මෙත් වඩන තැතැත්තේ (1) සුවසේ නිදයි(2) සුවසේ නිත්දෙන් නැගිටියි.(3) නපුරු සිහිත නොදකියි. (4) මනුෂායන්හට ප්රීය මනාප වෙයි.(5) අමනුෂායන් හට ද ප්රීය මනාප වෙයි. (6) දෙව්වරුන් විසින් මනාකොට රැක බලා ගනු ලබයි. (7) ගිනිය -විෂය-ආයුධය-යන මෙයින් අනතුරක් නොවිදියි. (8) වහා සිත එකහ වෙයි. (9) මුහුණේ පැහැපත් කම ඉතා පැහැදිලි වෙයි. (10) මරණාසන්තයෙහි සිහි මුළාවකට තො පැමිණ කාළකියා කෙරෙයි.(11) මේ අත්බව්හි ම රහත් තො වීනම් තො වරදවා ම බුහම ලෝකයෙහි උපදියි.

(මෙකී අන්තිම ආනිසංසය හැර සෙසු දස අනුසස් කාමාවචර පුච්භාග මෛතීයෙහි ද ඇත්තාහ. මෙහි විස්තර විශුඩි මාගීයෙන් බලා දත යුතු.)

මෛතීයෙහි බල ද බොහෝ ය.

මෛතී බල :-

මෛතී භාවතා කරනුවත් වසත පුදේශයත්හි කොටිදෙත්තු සයිත් පිඩිතවූ මුව පැටියත් දැක තමත් දරුවත් සෙයිත් පේමකොට කිරි පොවති. අව්වෙත් තැවුණු සිරුර ඇති තාගයෝ තමත් හට සතුරු වූ මයුරයත් ගේ පිල් සෙවතට වැද සැතැපෙති. තයිත්හට ගොදුරු වූ මීයෝ ඔවුන්ගේ දරණ ගැබ ඇවිද කීඩා කෙරෙත්. ස්වභාවයෙත් ම කොධ සහගත සිත් ඇති වුවත් බල සම්පත්ත මෛතී අදහස් තමත් තොදනුත් ම ඔවුනට වැදීමෙත් මෙබදු වෙනසක් ඇති වත්තේ ය.

සිංහබාහු කුමාර තෙමේ තම පියා මරතට දෙවරක් තැත් කෙළේය. එහෙත් තොහැකි විය. සිය පුතු තමා හා කීඩා කරත්තේය යි සිතා පිය තුමත් පුත් හට මෛතී කළ බැවිත් එසේ මරණට තොහැකි විය. තෙවත වරද විදිතට තැත් කළ විට මේ තෙමේ මා මරතට තැත් කරත්තේ යයි සිතා කොධ සහගත සිත උපදවා ගත් කෙණෙහි ම ශරය වැදි මරුමුවට පත් විය

සාමාවතී ඇතුළු පත්සියයක් ස්තීහු මාගත්දියාගේ පිසුනු බයින් කුපිත වු උදේන රජු විසින් විදි ශරය මෛතීන් මැ පරාංමුඛ කළහ. මසමාණවකාදී තෙනිසක් සත්පුරුෂයන් මරනට මගධ රජු විසින් යවන ලද වණ්ඩ හස්ති තෙමේ ඔවුන්ගේ මෛතී බලයෙන් දැමි සත්සුන් ව පාමුල වැද හොත්තේ ය.

අප තථාගතයත් වහත්සේ මෛතීත් මැ මර සෙතග පරදවා බුදු වූ සේක. නාලාගිරි ආදි පුවණ්ඩ හස්තීත් ද, තඤ්පතඤ ආදි තාරජුත් ද, ආලවකාදි දුර්දාත්ත මහා යඤයෙත් ද, අංගුලිමාල ආදි ගොර බිරම් මිතීමරු පල් හොරුත් ද මෛතීත් මැ දමතය කළ සේක.

එක් කලෙක අප බුදුහු සහුත් පිරිවරා කුසිනාරා නුවරට වැඩියහ. එකල මල්ල රජුත් ඔවුනොවුන් කථා කොට යමෙක් බදුත් පිළිගැනීමට තොගියේ තම් ඔහුට පත්සියයක් දඩ යයි නියම කර ගන්නා ලද්දේ ය. නියමය පරිදි රෝජ නම් මල්ල රජු අවුත් තම මිනු ආනුඥ ස්ථවිරයන් සමග කථා කෙරෙමින් තමා පැමිණියේ බුදුනට ගරු කිරීම් සඳහා නො ව දඩයට බියෙනැ යි කීයේ ය. එය අසා නොසතුටු වූ ආතඥ ස්ථවිර තෙමේ බුදුන් කරා පැමිණ සවාමීනි රෝජ මල්ල තෙමේ මහ බලැත්තෙක් ය. ඔහු ශාසනයෙහි පහදවනු මැනවැ" යි අයැද සිටියේ ය. එවිට බදුහු අන්කිසිවක් නොකොට වැඩහුන් තැන ම සිටියාහු စ္တဋ මෙත් සිත ඔහු කෙරෙහි පතුරුවා ගඳ කිළියට වැඩියහ. අහෝ මෛතී බලය කෙසේ ද යතහොත් වසු පැටියෙක් යම්සේ මව් එළදෙත පසු පස්සේ දුවයි ද එමෙත් ම රෝජ මල්ල තෙමේ බදුහු කොහි වෙසෙත් ද, කොහි වෙසෙත් දැ යි බෙණෙමින් මෙත් බෙලෙත් අදිනු ලබමිත් බුදුත් සොයමිත් දිවැ ගොස් ගඳ කළියට වැද බුදුන් දැක බණ අසා නිවන් අවබෝධ කර ගත්තේ ය.

මෙසේ මෛතීය වනාහි බලවත් ආයුධයෙකි. හැම සතුත් තමා කරා තැමිය හැකි අකුස්සෙකි. කෝපගිනි නිවන සිහිල් ජලයෙකි.. කිසිවකු විසිරිය නොදී සමගියෙත් එකට බඳතා රැ හැනෙකි. සහෝදරත්වයෙන් ඔවුනොවුන් ගළපන යදම් වැලෙකි. මුව පැහැපත් කරන දිවා විලේපනයෙකි. ඇහ සුවද කරන දිවා සුගත්ධයෙකි. කය සුවපත් කරන දිවා ඖෂධයෙකි. සිරුර සිහිල් කරන අමාවතුරෙකි. බිය නැති කරවන උතුම් පිළිසරණෙකි. බඹලෝ යෑමට කෙටි මහෙකි. නිවත් මහ එළි කිරීමට අසහාය උපකාරයෙකි.

#### බෝසතූන් මෛත්රය පුරුදු කළ පරිදි :-

මෙකී මෛතීය අප බෝසතාණත් වහත්සේ පිරූ පරිදිආශ්චා්ීය. චූල්ල ධම්මපාල ජාතක කල අප බෝසතාණෝ රජ කුමරෙක් ව ඉතා ළදරුවියෙහි සිටිය දී පියරජහු විසිත් අත් පා සිදුවා පියා එයින් නොසතුටු ව මොහු හිස් සිද කඩු සිළිත් පපුවට ඇත අහසට තගා ගෙත හිස මත්තෙහි කරකවා මස් ලියා සිව් දිසාවෙහි වගුරුවා යි වධකයාහට අණ කළ කල්හි ධමමපාලය, දැත් මෛතී කිරීමට තොපට කලි නොප මරනට අණ කළ පිය රජු කෙරෙහි ද, තොපගේ මරණයට කණගාටු වත මෘදු මොළොක් මැණියත් කෙරෙහි ද මරණයට හිමි වු තොප කෙරෙහි ද යන සතර දෙතා කෙරෙහිම සම මෙත් සිත වඩවූ" යී අවවාද කෙරෙමින් මෛතීය ම වැඩූහ.

මේ ජාතකය "බූත්සරණණෙහි " මට සිලිටු බසිත් සංවේග උපදවන පරිදි ලියා තිබෙන බැවිත් උපුටා මෙහි දක්වනු ලැබේ.

"ධම්පාල කුමාර ව මහාපුතාප රජහට පුත් ව සත්මැසි ව කිරී සුවද හමන ස්වභාවයෙන් ම මහනෙල් මලකට බදු වු සුවද ඇති යහපත් ශී මූඛයක් ඇති ව මහතෙල් මල් පෙති දෙකක් සේ දික් වු නිල්පෙති වැටි හෙත්තාක් සේ ඉතා නිල් වු ඇස් දෙකක් ඇති ව රත් පියුම් පෙත්තකට බදු වූ සිවුමැලි රත්වත් පැහැ ඇති යහපත් රුවක් ලදහ. අත්තඃ පුරයෙහි ඇත්තවුන් බලත් ඇසට රසදුනක් බදු වූ පුතුන් වැදුවෝ නම් වත්දුා දෙවීහ. පුතුන් ලද්දේ නම් මහාපුතාප රජපුරුවෝ ය යි එක පැහැර තුඩ තුඩ කියැවූ හ. ඔවුත් වඩා ගෙන හොත්තා වූ ඒ දෙවී තමන් රජපුරුවත් දැක නැගී නො සිටියා ය.

්ඒ රජ මෝ තොමෝ පුතුන් ලදිමි' යි මානිත් මා දැක නැභී නොසිටියා යයි කිපී තමාගේ මතුමාලට ගොසින් වධ කරන පුරුෂයාට එන්නට කීය.

"රජ තෙමේ මෙ තැන්හි මට ධම්පාලයා මුත් අනෙක් සතුරෙක් තැත. පුතුත් වැඳීම් යි මත් ව මා සේ වු රජක්හු තො හැඳිත හුත් තෙනිත් තැහී තො සිටියාය. ඌ මව හඩව හඩවා ඔහු සල්ව සල්වා මොබ ගෙනෙව" යි කීය.

්එකෙණෙහි එසේ කෙරෙමි යි නික්මිණි ල.

"බෝසතාණත් මැණියෝ ද 'රජහු කිපියා වැත්ත කුමකිත් කුමක් වේ දේ හෝයි සිතා පුතණුවත් සතහ සතහා හොත්තෝය. එ ගොස් දෙවිත් සිටි අතිත් පැහැර පියා බෝසතාණත් දෙකකුල අල්වා ගෙත ඇද ගෙත මතැතක් හු ගෙත යන මල්දමක් සේ සිභාව බිම ගස ගසා සල්ව සල්වා ගෙත යේ ල.

"මැණියෝ ළෙහි පහළ අකිත් පිට හෙලු හිස කේශයෙත් වැතෙමිත් හඩමිත් පසු පස්සෙහි යෙත් ල. අතේ පුතණු වති රත්වත් කුමාරයෙනි සිවුමැලි සත්මැසි කුඩෙනි අත්තෘපුරයට ඇසක් වැනි රජගෙට ජීවිතයක් වැනි ස්වාමි දරුවාණෙති මා වැනි කම්කිළියක බඩට කුමකට අවු ද,

මා එකලා කොට කොයි යවු ද, තොප කෙළේ කවර වරදෙක් ද, මා කළ වරදට තොප වධ විදිනා පරිද්දෙන් කවර අකුසලයක් කළාදැ<sup>\*</sup> යි යන ආදීන් හඩා යෙන් ල.

ඉක්බිති වධ කරන තැනැත්තේ වල් යකක්හු අත හුණු කුකුළකු සේ පය අල්වා හිස බිම බලවා එල්වා ගෙන මේ දුෝහියා ගෙනාමි යී කුමක් කෙරෙම් දැ් යි කී.ල.

්රජ තෙළෙ සොරා පොරොවිත් දෙ අත දෙපය ඇතපි ය යි නියෝග කෙළේ ල. එබස් ඇසූ මැණියෝ සිටිය තොහි හඩා ගෙන බිම හී මා කළ වරදට මා අත් පා කපව මපුතණු වත් හැරපියව යි බිම පෙරැළි පෙරැළි හඩත් ල. බෝසතාණෝ ඒ දම් ගෙඩියෙහි හිස තබා ගෙන හෙව සත් මැසි ව සිට මෙසේ සිතත්ල අද මා මෙත් සිත මුදුන්පත් කරන දවසෙක් ම වන,

මම ඉදින් අත් පා කපව යි යනමේ රජු කෙරෙහිද ඔහු කළ නියෝගයෙන් කපන මේ පුරුෂයා කෙරෙහි ද මා කෙරෙහි කළ සෙනෙහයෙන් අඩන මැණියන් කෙරෙහි ද මේ වධ විදිනා මා කෙරෙහි ද සම සිත් තොවීම් තම් බෝමැඩ වජුාසනයෙහි වැඩ හිද මාර පරාජය කොට සවාසතා කෙලෙසත් නසා බුදුවිය තො හෙමි. එසේ කල්හි මෙ සසර මහ දුක් විදිනා සත්වයා කා මුහුණ බලා ගැලවෙද් ද ඔවුනට පිටිවහල් වන්නෝ කවුරු ද එසේ හෙයින් මේ ඇස මෛනීන් තෙමා මේ රජහු මුහුණත් මේ වධ කරන තැතැත්තහ මුහුණත් මා මෑණියන් මුහුණත් සමසිත් ව මා විසින් බැලිය යුතු ය. අත පය නො කැපුවත් මා ළෙහි මෙත් සිතට ඛණ්ඩයෙක් වී තම් එවිට ම මාගේ දිවි ගියා හා සමාන ය. අත් පා කැපුව ද සියලහ සුණු විසිණු කොට තල ඇට සා කපා දැමුව ද මාගේ මෙත් සිතට හානියක් නොවේ තම් බුදු රජය යෙහෙත් ගෙත මා සරණ ගිය මුළු ලොව යෙහෙත් ගලවා අමාමහ නිවත්හි ලමි යි මට සෙතහයෙන් අඩන මැණියනට වඩා මා අත් පා කප්පවන මපියාණෝ ම මා ලවා තමන් කෙරෙහි මෙත් පතුරුවා බුදු රජය ගෙන දෙන හෙයින් මට සිත් ඇත්තෝ තම් වෙති'. අත් පා කපන්නට නභාගත් සත් රුවන් කෙණ්ඩියක් සේ සතුටු ව බල බලා නිවී සැතැතී හොත් ල. ඒ වධ කරන පුරුෂයා මහතෙල් මල් පෙති සේ අත් පා කපා හරී ල, කැපු කැපු අත් පා ළෙහි ලාගෙන මැණියෝ හඩා අත් පා කැපු බැවිත් 'මේ කොට පුතණුවනුද වැඳ ගෙන හෙව ඉල්වත් ල. රජ 'සැබව තොප දරුවන් ලදුම් හ යි අප දැක නැගී නොසිටි යනට පුතුන් පාවා දෙම්හ යි' කිපී පොරොවිත් තෙළෙ සොරු හිස කපව යි කි ක ල, එබස් ඇසු බෝසතාණෝ කපාපු, අත් පා යෙන් වැහෙන ලෙහෙයෙන් රැදී පියා හෙව හිස කපවයි යන බස් අසා 'මා කළ අකුසලින් මට මේ නියා දෙයක් වූ බව මුත් මපියාණන්ගේ වරදෙක් නැත. එ හෙයින් මට වධ කරවන මේ මාගේ පියාණොත් වධ කරන පුරුෂයා ත් මාගේ අත් පා තුරුල්ලෙහි ලාගෙන හඩන මේ මාගේ මෑණියොත් මෙයින් පිටත් හැම සත්හු ත් නිදුක් වෙත්ව යි තීරෝග වෙත්ව යි සුවපත් වෙත්ව යි. මම ද මේ කළ මෛතීයෙහි අනුසසින් මට වධ කරවන පියාණත් ඇතුළු වූ සියලු සතුන් අමාමහ නිවත්හි ලිය හෙම්ව යි මෙසේ වු දුකෙක් සියලු සතුන්හට තො වේව යි සිතා හොටිත් ල. ඔවුත් හොත්තවුන් හිස් පොරොට්ත් පැහැරෑ එතැනැම කපා හැර පි ල. කපන හිස දුටු මෑණියෝ ද ළය පැළී හුත්හ. ඒ අධර්මිෂ්ඨ රජනු ද මහ පොළොව සල්ව සල්වා ගැලැ පී ලැ."

ඡද්දනත ජාතක කල ඇත් රජ ව විස පෙවු භීයෙන් විද මරතට තැත් කළ වැද්ද කෙරෙහි ද මෙත් සිත උපදවා මිහිරි තෙපුලෙන් සබඳ මට කුමට වද කෙළෙහිදැ? යි පිළිවිස කාරණය දැන සිය අතින් ම සරස් විහිදෙන දළ කඩා දුන්හ.

සංඛපාල ජාතක කල තා රද ව ඉපිද හුලිත් ඇත සැතිත් කොටා කටු වේවැලිත් අවුණා තාශය විද රැහැත ලා සොළොස් දෙතකු විසිත් අට තඩියෙකිත් බැඳ ගෙත යත කල්හි ද බැලු බැල්මෙත් පමණක් ඒ හැම දෙත හලු කරත්තට සමත්ථ් වු වාහු තමුදු මෛතීය ම පුරුදු කළහ.

මහා කපි ජාතක කල වදුරු ව ඉපිද තරාවළක හුණු මිනිසකු ගොඩ තහා ගෙත උකුළේ හිස තබා වැද හෝතා කල්හි ඔහු විසින් හිස පළත ලදුව ද මෙළෙක් තෙපුලෙන් ම ඔහුට කථා කොට බිහැු මානුයකුදු කෝපයට තො පැමිණ මෛතීය ම වැඩූහ.

නිගුෝධමිග ජාතක කල මුව රජ ව ඉපිද බඩදරු මුවැත්තියක කෙරෙහි මෙත් සිත් උපදවා සිය දිවි පුදත්නට කැමැති වුහ.

සරභමිග ජාතක කල තමත් මරතට ආ බරණැස් රජු පුපාතයෙක්හි වැටී දුකට පත් නියාව දැක ඔහු කෙරෙහි දු මෛනී උපදවා ගොඩට ගෙත තමාගේ පිට මත්තෙහි හිඳුවා මාගීයට පැමිණැ වුහ.

මේසා මහත් අනුසස් ඇති මහතුන්ගේ උසස් ගුණ ධම් යක් වූ මෛනීය සියලු දෙනා ම ශක්ති පුමාණයෙන් පුරුදු කටයුතු යි. මෛතී තැති තැතැත්තේ පේමය තොමැති මවක වැනිය. යම් සේ මෑණි කෙනෙක් තමාගේ දිවි මෙන් ස්වකීය පුතුයා රකිත් ද එමෙත් ම මෛතී සිත සියලු සත්වයන් කෙරෙහි ම සම ව පැතිරැ විය යුතු යි. මුහුදින් වෙන් වූ ජල බින්දු තැවැත මුහුදට වත් කල සියල ම වතුර ඒකිහුත වී මහ මුහුද යත සංඛාාාවට යෙත් ද එමෙත් ම මහ මුහුද තමැති සතව සමූහයෙහි ඒකීහුත වූ ජල බින්දු මෙන් අප සැලැකිය යුතු යි. මෛතී කරන තැතැත්තේ කිසිවකුට ද භය තො වෙයි. කිසිවෙක් ඔහුට ද භය තො වෙයි. මෛතී කරනුවනට යමෙක් කොධ කෙරේ නම් ඒ උඩු සුළහට දැමු රජස් මෙන් ඒ කෝධ සිනිවිල්ල පෙරළා ඔහු කරාම එන්නේ ය. එහෙයින් මෙලොව වසන ටික කාලය තුළ ඊර්ෂාාා කෝධාදියෙන් වෙන් වී හැම සතුන් කෙරෙහි මෛතීය උපදවමින් සියලු දෙනා තමන්ගේ සහෝදර සහෝදරියන් මෙත් සිතිය යුතු යි. එසේ සිතීමට වඩා පීති එළවත අදහසෙක් නැතැ යි කිය යුතු ය. එවැනි උතුම් අදහසෙක් තම සින තුළ උපදවා ගත හැකි තම් ඔවු තොවුත්ගේ පමා දෙස් ඉවසන්තට ද පුළුවන් වේ.

අපගේ මේ මෛතීය මිතිස්තට පමණක් තො ව කුරු කුහුඹුවත් දක්වා සියලු ම අසරණ තිරිසත් වගියාට ත් දැක්විය යුතු යි. බුඩ ධම්යෙහි උගත්වත මෛතීය කෙසේ ද යතහොත් සතුත් මැරීම හා සතුත් මරතට අනුබල දීම ත් වලක්වා එයිත් තො නැවැතී පොළොව කැණිම පවා භිකුෂුත් හට තහනම් කර

තිබේ. උසස් ලෙස මෛත්රීය පුරුදු කරන භිඤුත්හට නම් සතුත් සිටිතා වතුර තො පෙරා බිමට වත් අවසරයක් තැත. මෙසේ බුද්ධාගමයෙහි පෙතෙත මෛත්රියට කිසි විශේෂයක් වත් සීමාවක් වත් තැත්තේ ය. සතුරාට වේවා මිතුරාට වේවා මධාස්ථයාට වේවා තමහට වේවා සම මෛත්රිය පැතිරැවිය යුතු ය.

මෛතී වඩනපිළිවෙළ :-

මෛතීය කෙසේ වැඩිය යුතු දැ යි ද මෙහි කිය යුතු බැවිත් හේ කොටිත් මෙහි දක්වනු ලැබේ. විස්තර විශුඨ මාගීයෙන් බලා දත යුතු.

බුද්ධ ධම්යේ හැටියට පළමූ කොට තමහට "මම සුව පත් වෙම්වා" "නිදුක් වෙම්වා" "නිරෝග වෙම්වා" යන ආදි වශයෙන් හෝ "අහං අවෙරෝ හොම්, අබාාපජකධෝ හෝමි, අතීසෝ හෝම්, සබී අත්තානං පරිහරාම්" යනු යෙන් "මම වෛර තැති වෙම්වා, තීරෝග වෙම්වා, නිදුක් වෙම්වා, සුවපත් වුයේ තමා පරිහරණය කෙරෙම්වා" යි මෙත් වැඩිය යුතුයි. මෙසේ මෙත් වඩනවිට මම කෙසේ සුව පත් වෙම්ද, නිදුක් වෙම්ද, නීරෝග වෙම් දැ යි නොයෙක් නොයෙක් පරිද්දෙන් කල්පනා කට යුතු යි. මෙසේ තමහට මෙත් වඩා මෛතීය පිළිබඳ හැගිමක් ඇති වූ කල්හි තමන් කැමැති මෛතීය තමාගේ හිතවතකු සිත් ඉදිරියෙහි තබා ගෙන ඔහුට ද යටකී පරිද්දෙන් වැඩිය යුතු යි. තමහට මෙත් වඩා පුහුණුව බැවිත් මෙය අමාරු කරුණක් තො වේ. තමාගේ මෛතී අදහස් කරණ කොට ගෙන හෙ තෙමේ තොදැනුවත් ම සුවපත් වන්නේ ය. මේ නයින් තමාගේ ගුරුවර ආදී හිතවතුනට මෙත් වඩා පුහුණුවූ කල මිතුරකුට මෙත් වැඩිය යුතු යි. ඉක්බිති සතුරකු ඇතිවුව හොත් ඔහුට ද පෙර සේ ම මෙත් වැඩිය යුතු යි. නියම බෝසත් සිරිතැති උතුමෝ කිසිවකු තමාගේ සතුරකු මෙත් තොසලකන්තාහ යි කිය යුතු යි. මෙසේ තෙමේ ය, හිත වතා ය, මධාාස්ථයා ය, සතුරා ය යන මේ සතර දෙනාට මෙත් වඩා පසු ව සියලු දෙනාට ම සම ව මෙත් වැඩිය හැකි වේ.

සබෙබ්සත්තා භවත්තු සුබිතත්තා යනුයෙන් සියලු සත්වයෝ සුවපත් වූ සිත් ඇත්තෝ වෙත් වා යන ආදී වශයෙන් හෝ සබෙබ්සත්තා සුබී හොත්තු, යනුයෙන් සියලු සත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා යන ආදී වශයෙන් සීමාවක් තො කොට හැම දෙනා කෙරෙහි මෙත් වැඩී ම ද කටහැකිය. සිතීමෙත් පමණක් තො ව වචනයෙන් ද, කුියාවෙත් ද මෛනීය දැක්විය යුතුය.

මෛතී පාරමිතාව ද සෙසු පාරමිත් මෙන් පාරමී, උප පාරමී, පරමාත්රී පාරමී වශයෙන් තෙවැදැරුම් වේ.

පුතු දරාදීත් හා ධත ධාතාාදිය නසත්තාවූ සංවයත් කෙරෙහි ද පවත්තා අවාාපාදය හෙවත් සෙත් සුව එළවත අදහස මෛතී පාරමී තමි. ඇස්, කත්, තැහැ, අත් පා ආදී ශරීරාවයවයත් තසත්තා වූ සතුත් කෙරෙහිදු පවත්තා අවාාපාදය මෛතී උප පාරමී තමි. ස්වකිය ජීවිතය පවා නසත්තා වූ සංවයත් කෙරෙහි පවත්තා අවාාපාදය මෛතී පරමාත් පාරමි තමි.

උන්වහන්සේ එකරාජ, සාම පණ්ඩිත ආදි කාලයන්හි මෛතී පරමාත් පාරම්ය පිරුසේක

.සාම ජාතකය :-

එක් සමයෙක් හි අප බෝසතාණෝ වැදි කුල යෙක්හි සුවණණ්සාම නමිත් ඉපිද අති දෙමව් පියනට උපස්ථාන කෙරෙමිත් හැම සතුත් කෙරෙහි මෛතී උපදවා වන මෘගයත් හා මිතුරු ව හිමාලය පුදේශයෙහි වුසුහ. බෝසතුත් ගේ මෙත් බලයෙත් වනගත සිව්පාවෝ ද ඔවුතොවුත්හට පිුය කෙරෙමිත් වුසුහ. දිනක් බෝසතාණෝ මුවත් දෙදෙතකු පිට මතුයෙහි කළය තබා පැත් ගෙනෙතු පිණිස විලට ගියහ. එකල පිලියක්ඛ නම් බරණැස් රජ තෙමේ මුව දඩයමෙහි ගියේ සාම කුමරුත් හා මුවත් දැක විස්මිතව සම්පයට ගොස් විතාළහොත් කුමරා පැත දුව යි යන බියෙත් දුව්ල කොට තතු දැන ගත්තමැ යි සිතා බෝසතුත් තහා හැඳ පෙරෙව පැත් කළය වම් උරයෙහි තැබු කෙණෙහි ම විස පූ හීයෙත් දකුණු පසට විදී. ශරය වම් පසිත් තික්මිණ.

බියපත් මුවගණ නෙමේ පලා ගියේ ය. හැම සතුත් කෙරෙහි සම මෙත් සිතැනි සංසුත් බෝසතාණෝ කිසි ම කෝපයකට නොපැමිණ මුවෙත් ලේ වගුරුවා "කිසිවෙක් මට වෛර තො කෙරෙයි. කිසිවකු කෙරෙහි මාගේ ද වෛර යෙක් තැත්තේ ය. කවරෙක් මට විදියේ දැ " යි කියමිත් පැත් කළය බහා තබා දෙමාපියත් වසතා දෙසට හිස දමා බිම වැද හොත්තේ ය.

බෝසතුන්ගේ මුදු මෙළෙක් වදනින් හුණු වූ සිත් ඇති බරණැස් රජ තෙමේ වහා සමීපයට දිව අවුත් කථා කොට කරුණු විමසා දැන සාම කුමරුන්ගේ දෙමාපියන් සම්පයට ගොස් සිදු වූ විපත සැළ කෙළේ ය.

ඉක්බිති ශෝකයට පත් මවු පිය දෙදෙත එහි පැමිණ තොයෙක් ලෙසිත් හඬා ශරීරයෙහි උණුසුම පවත්තා බැවිත් විෂ වේගයෙත් විසංඥ බවට පැමිණියේ යයි සිතා වීෂ තැති වතු පිණිස තම පිත් සිහි කොට දෙමවුපියෝ ද, එකෙණෙහි ම සාම කුමරුවෝ සුවපත් ව තිරෝග ව තැගී සිටියහ. අතධ මවුපියත්ගේ ඇස් ද පහළ වුහ. රජතුමා ද සාම කුමරුත් ගේ අවවාද පිළිගෙන තගරයට ගොස් පිත් දහම් කොට දෙව් ලොව ගියේ ය.

140

තමත් වහත්සේ සාම ජාතක කල දැක් වූ ඒ මේ මෛතීය පුකාශ කරනු පිණිස බුද්ධත්වයට පැමිණ මෙසේ වදුළහ..-

්න මං කෝචි උත්තසනි-

න පි`හ• හයෝමි කස්සච් මෙන්තා බලේනු පහුුුු පරුදධා-රමාමි පවතේ තැ."

කිසිවෙක් මා දැක නැති නොගනි යි. මම ද කිසිවකුට ත් නො බමි. මෛතී බලයෙන් රුකුල් ලද සිත් ඇත්තෙම් එදා මහ වෙනෙහි සිත් ඇලැවීමි.

| කිසිවෙක් මා දැක තො ම බ යි දනි   | මි |
|---------------------------------|----|
| එලෙස මම ත් කිසි වකුට ත් තො බ    | මි |
| මෙත් බලයෙත් ලද රුකුලිත් යුතු වෙ | මි |
| මෙලෙස එ කලැ මහවෙනෙ සිත් අලව     | ම  |

මෛතී පාරමිතාව පිළිබඳ ව නිශෝධමිග (12), උරග(154), නකුල(165), අරක(169),,, ඒකරාජ(303), වුල්ලධම්මපාල(358), වුල්ලබෝධි(443), කණහදීපායන(444), සරහමිග(483), මහාකපි(5516), සංඛපාල(524), සාම පණ්ඩිත(540), භූරිදත්ත(543), ආදි ජාතක බැලිය යුතුයි. 11 වන පරච්ඡෙදය

## උපෙසමා පාරම්තාව

කරුණායෙන් හා මෙලෝ පරලෝ වැඩ සලසන මග සලකා ගැනීමෙහි දකෂ වූ නුවණ නම් වූ උපාය කෞශලායෙන් රක්නා ලැබූ සෙන්හ වශයෙන් පක්ෂපාති වීම ය, කොධ වශයෙන් විරුද්ධ වීම ය යන දෙක බැහැර කරන්නා වු කැමැති වූ ද නොකැමැති වු ද සතුව සංස්කාරයන් විෂයයෙහි සම පැවැත්ම "උපේක්ෂා පාරමිතා" හෙවත් "උපෙක්බා පාරම" නම්.

ු උපෙක්බා යනු උප පුච් ඉක්බ ධාතුවන් සිඩවු පාලි ශබ්දයෙකි. එය ම සංසකෘත භාෂා යෙන් උපේඤාය යි වාාවහාර කරනු ලැබේ. යුක්ති වශයෙන් බැලිම හෙවත් පඤපොතී වීමක් හෝ විරුඩ වීමක් නොමැති ව බැලීම යන අත්එයි. උපේඤාව ම තමහට කැමැති වූ සමෛා්ධි හෙවත් බුදු බව නම් වූ පරතෙරට යෑමට අතිශයෙන් උපකාර වන හෙයින් පාරමී නු යි උපේඤා පාරමී හෙවත් උපෙක්බා පාරමී නමි. ඒ අත්එ යෙහි ම "තා" පුතාය විමෙත් උපේඤා පාරමිතා හෙවත් උපෙක්බා පාරමිතා යි සිද්ධ යි.

උපේකෂාව වතාහි පාරමිතා අතුරෙත් දස වන අත්තිම පාරමිය වේ. ස්වකීය. සත්තානයෙහි අවශායෙන් ම පිහිටා ගත යුතු වු ද පුරුදු කිරීමට ඉතා අමාරු වු ද විශිෂ්ට ගුණ ධම්යෙකි.. සාමාතා සංඛාායෙන් තහා මහෝත්තම භාවයට පමුණුවත්තා වු උසස් දහමෙකි. අභිත් මාගීය ලැබීමට උපකාර වන්තා වූ සප්ත බෝධාංග ධම්යත් ගෙත් ද එකෙකි. උපේකෂාව බුහ්මයන්ගේ හෙවත් ශූේෂඨයන්ගේ කල්යැවීමක් හෙයින් සතර "බුහ්මවිහාර" ධම්යන් ගෙන් ද එකෙකි. මෛනීය මෙත් සියල්ලන් කෙරෙහි පුමාණ රහිත ව පැවැත් විය යුතු බැවින් "අපුාමාණා ධම්ය " යි ද කියනු ලැබේ.

ලකෂණාදීහු :-

උපේකෂා පාරමිතාවගේ ලකෂණාදීහ කවරහ යත්.-

උපේකෂා පාරමිතා තොමෝ මධාස්ථාකාරයෙන් (මැද හත් අයුරින් ) පැවැත්ම ලක්ඛණ (=සාමානා සවභාවය) කොට අත්තීය. වෙනසක් නොතකා සම බව් දැකීම රස (=කෘතාය) කොට ඇත්තීය. පටිසය නම් වූ විරුඩ ව හැපීම හා අනුනය තම් වු රාගය හෙවත් ඇලීම යන දෙක සං සිඳීම පව්වුපට්ඨාන(=වැටහෙන ආකාරය) කොට ඇත්තීය.

සියල්ලත් කම්ය ස්වකිය කොටඇති බව මෙතෙහි කිරීම පදට්ඨාන(ළං වම තිබිය යුතු කාරණය) කොට ඇත්ති ය.

උපෙඤාව පුරුදු කරන බෝසත්හු මැදහත් බව්හි පිහිටත ස්වභාව ඇත්තාහු වෙති. මධාස්ථතාව ඔවුත්ගේ විශේෂ ගුණ ධම්යෙකි. සතුරා කෙරෙහි ද, මිතුරා කෙරෙහි ද, කැමැති දෙය කෙරෙහි ද, අකමැති දෙය කෙරෙහි ද, ඔවුහු සම පැවැත්මක් දක්වති. සතුරා යී ඔහු හා විරුද්ධවීම හෝ මිතුරා යී ඔහු හා සෙතහ වශයෙන් පඤපොතී වීම හෝ මහෝතතමයන්ගේ සවභාවය තොවේ. තමන්වහත්සේ මරනට තැත් කළ දෙව්දත් තෙරුත් කෙරෙහි ද, පිය පුත් රහල් කුමරු කෙරෙහි ද තථාගතයන් වහත්සේ සම සිතිත් වුසුසේක.

යුක්තිය විසැඳීමෙහි ද නිලතල දීමෙහි ද සතුරා කියා විරුඩ වීමක් හෝ මිතුරා කියා පඤපොතී වීමක් හෝ බෝසත්හු නො කෙරෙති. පෙර ලක්දිව වුසූ එළාර නම් දෙමළ රජුගේ යුක්තිය විසැදීම මෙකී උපේකෂාවට නිදශීනයක් වශයෙන් දැකිවිය හැකිය. තම පුනුයා අපරිස්සමින් වසු පැටවකු මැරූ නිසා මවු එළදෙනට යුක්තිය සිදු කර දීම පිණිස "ජිවිතයට ජීවිතය යි" කියා මධාස්ථ භාවයෙහි පිහිටා පුත් කුමරා මැරැවී ල. පුනා කෙරෙහි පක්ෂපාති වීමක් නැති ව යුක්තිය ම සිදු කෙළේය . මෙය අපක්ෂපාතීත්වයට නිදසුනක් වුවත් ධම්ය හා නිතිය ඉක්මැ ගිය අනිධාවනයෙකි. සතර අගති :-

ආශායෙන් හෝ කෝධයෙන් හෝ භයින් හෝ මෝහයෙන් හෝ කිසි අගතියකට නො ගොස් මැදහත් බව්හි ම පිහිටා සිටීම උපේකෂාවගේ ආනිසංසයෙකි. නිලයක් දීමේ දී සුදුස්සා සිටිය දී ඔහු හා විරුද්ධත්වයක් නිසා හෝ යම් කිසි කරුණක් නිසා ඔහුට නොදී පඤ භජනය කෙරෙමින් නුසුදුසු මිතුරාට හෝ නෑයාට නිලය දීම උපේඤා වඩන බෝසතූන්ගේ ස්වභාවය නො වේ. එසේ ම මිතුරකු හෝ සතුරකු වු පළියට නිලය ලැබිමට ඔහුගේ සුදුසුකම් නොතකා අතා නුසුදුසු කෙනෙකුනට ද දීම මධාසේථ බෝසතූන්ගේ ස්වභාවය නො වේ.

කෘතිය බාහමණ කුලයතට අයත් පැවිදි උතුමත් ද අනුරුද්ධ, ආනඤ ආදී සහ ලේ නෑ මහණුත් ද සිටිය දී ගිහි කල කපුවකු වූ උපාලි ස්ථවිරයන්ට ම විනයයෙහි පුමුබ ස්ථානය තථාගතයත් වහත්සේ දෙවා වදළ සේක. මිට හේතු වූයේ උත්වහත්සේගේ උපේකෘා ගුණය ම වේ. උපේකෘා ගුණයෙහි හෙවත් මධාස්ථ භාවයෙහි ම පිහිටි තැතැත්තෝ අගනි විරහිත ව තරාදියක් මෙත් සම ව පිහිටා යුක්තිය ම ගරු කරත නියම විනිශ්චය කරුවෝ වෙත්. අෂ්ටලෝක ධර්ම :-

තවද බෝසත් උතුමෝ අෂ්ටලොක ධම් යන්හි කිසි සැලීමක් නොමැති ව ගත බොල් පව්තයක් මෙත් නිශ්චල ව සිටිති. ලාභයක් ලැබුණු විට එහි ලොල් බවක් හෝ අලාභයක් හානියක් වූ විට කණස්සල විමක් නො දක්වති. ලාභයෙහි දී ලොල් බවක් ඇතිවීම ලෝක ස්වභාවයෙකි. එමෙන් ම අලාභයෙහි දී කණස්සල විමත් ලෝක ස්වභාවයෙකි. එහෙත් උපේඤා ගුණය මෙනෙහි කෙරෙමින් ලෝක ස්වභාවය ඉක්මවා ලාභයෙහි ලොල් තො වුව හොත් අලාහ යෙහි දී කණස්සල තොවී සිටීමට ද හැකි වන්නේ ය. ජිවිත යානුායෙහි දී රථ රොදය මෙන් කරකැවෙන්නා වූ ලාභ අලාභ දෙකට ම සියලු දෙනා ටම මුණ පාත්තට සිදු වේ. ලාභය ළහම අලාභය වන්නේ ය. අලාභය ළහම ලාභය ද වන්නේ ය. එබැවින් එකී හැම අවස්ථාවන්හිදී ම කිසි වෙනසක් ඇති නො කොට මැදහත් බව්හි ම පිහිටා "විය යුත්ත විය" යි සිතුව හොත් පහසුවෙත් ජීවිත යානුාව පැවැත්විය හැකිය. ලාභයෙහි දී වෙනස් වූව හොත් අලාභයෙහි දි වෙනස් විම නියත ය.

එමෙන් ම යස- අයස දෙක්හි ද, නින්ද-පැසැසුම් දෙක්හි ද, සුව -දුක් දෙක්හි ද, මහ පොළොව මෙන් කම්පිත නොවී උපේකෂාවෙන් යුක්ත ව විසිම බෝසත් සිරිත යි. හැම කාලයෙහි ම තමහට සුයුහාලොකයෙන් පීතිමත් ව විසීමට පුස්තාවය නො ලැබෙයි. අදුරෙහි විසීමට ද සිදුවන්නේ ය. එමෙන් ම ජීවත් වන කාලය තුළ බුදු පසේ බුදු රහතත් ඇතුළු සියලු දෙනහට ම ලොක ධම්යනට මූණ පාන්තට සිදු වීම ආශචය§ීයෙක් තො වේ. එවැනි අවස්ථාවන්හි දී නොසැලි සිටිමට අපට පිහිට වන එකම දෙවියා නම් තම තමන් තුළ උපදවා ගත් උපේකෂා ධම්ය හෙවත් මධාාසථ ගුණය යි.

අප බෝසත් තුමා කණහදිපායන කල කිසි වරදක් නො කොට රජුත් විසිත් උලැ තැබ්බවු කල්හි ද තමාගේ කම්ය ගැන සිහි කෙරෙමින් උපේඤා ගුණයෙහි ම පිහිටියේ ය.

අතතු සෝචිය ජාතක කල තම රූපවත් පිුය භායණීවත් මළ කල්හි ද කිසි ශෝකයකට තො පැමිණ "හිජජන ධමමං හිජජති, සබෛ සංඛාරා අනිව්වා" යනුයෙන් "බිඳෙන සුලු දෙය බිඳේ. සියලුම සංසකාරයෝ අනිතායහ" යි කියා උපේකෂා ව ම පුරුදු කෙළේ ය.

යමකු මළ විට ද ශෝකය ඇතිවීම ලෝක ස්වභාව යෙකි. එවැනි අවස්ථාවන්හි දී එක්තරා ස්තියක කී ගාථාව මෙනෙහි කිරීමෙන් උපේකෂාව ම පුරුදු කරගත හැකි වන්නේ ය.

තම එක ම පිුය පුතුයා මළ කල තොහඩන්නේ මත්දැ යි පුශන කළවිට ඕ තොමෝ මෙසේ කීවා ය.-

්අනබ්හිතෝ තතෝ ආග

අනනුඤ්ඤාතෝ ඉතෝ ගතෝ

යථා ගතෝ තථාගතෝ

තරළු කා පරිදේවනා."

කැඳවීමක් නැති ව පරලොවිත් මෙහි ආවේ ය. අනු දැනිමක් නොමැති ව මෙයින් පරලොව ගියේ ය. යම් සේ මෙහි ආවේ ද එසේ ම ගියේ ය. එබඳු කරුණෙ හි දී කිතම් හැඩී මෙක් ද යනු යි.

මරණයක් පැමිණි විට මේ ගාථාව හෝ පටාචාරාවගේ හා කිසාගොතමියගේ කථාව සිහිකොට උපේකෂාව පුරුදු කළ හැකි ය. අප බුදු පියාණත් පමණ ලාහ-කීර්ති-පුශංසා- සම්පත්ති ආදිය ලැබූ උතුමෙක් තුත් ලෙව්හි ම නැතැ යි කිය යුතු ය. එමෙත් ම උත්වහත්සේ පමණ දුක් නිදි ගැරහුම් ආදිය ලැබු අත් කිසිවෙක් ද ලෝකයෙහි නැතැ යි කිය යුතු ය. එහෙත් ඒ හැම අවසථාවත්හිදී ම උපේකෂාව ම පුරුදු කෙරෙමිත් මැදහත් බව්හි ම පිහිටි සේක.

මුව තො සෑහෙත තරම් බැණුම් ද, කිව තො හැකි තරම් ගැරහුම් ද, විදිය තො හැකි තරම් දුක් ද, එලෙසම අපමණ ගුණ වැණුම් ද, පුජා සත්කාර වනදත මාතතාදිය ද, උත්වහත්සේ ලැබූ සේක. පුණ්ණ දාසිය විසිත් පිදූ ලුණු තැති රොටිය ද, පඤ්චග්ගදයක බමුණත් විසිත් පිළිගැත්වූ ඉදුල් බත් ද, වෙරඤ්ජායෙහි වසත කල අසුත්ගේ ආහාරයක වූ යව ද, කිසි පිළිකුලක් තො කොට සම සිතිත් ම වැළදු සේක. මාගත්දියාගේ බැණුම් ද, විඤ්චාමාතවිකාවගේ නිතදා ද, නිවුටත්ගේ අභුත චෝදතා ද, සම සිතිත් ම ඉවසූ සේක. සිංහපා වෙතෙහි සැඬ සිසිල් සුළහිත් ජීඩිතව මුළු රාතිුයෙහි පරොස් බිම කොළ ඇතිරියෙහි මැදහත් සිතිත් ම සැතපී හුත් සේක.

පුශංසාවක් ලැබූනු විට උඩගු තොවීම ද, නිඤවක් ලැබුණු විට අධෛයා් තොවිම ද බෝසත් සිරිති. ඒ බව.-

### ්සෙලෝ යථා එකඝනෝ- වානේන න සමීරති

ඒවං නිනු පසංසාසු - න සමිඤ්ජන්ති පණ්ඩිතා."

යනුයෙන් "යම්සේ ගත බොල් පව්තයක් සුළහින් සෙල් විය තොහේ ද එමෙන් ම නිදි පැසසුම් දෙක්හි පණ්ඩිතයෝ කම්පිත නොවෙතැ" යී වදරත ලදී. සැපයෙහි තො ඇලීම ද, දුකෙහි අසතුටු නොවීම ද බෝසත් දහම් වදළේ මැනෝ.- ්සුබේ පත්තේ න රජ්ජාමි

දුකෙබ් හෝම් න දුම්මනො' යී

මැදහත් ස්වභාවය මෙත් ම ඔවුහු සියල්ලත් සමසේ දක්තාහ. කිසිවකුට අවමත් තො කෙරෙනි. දුප්පතා කෙරෙහිත් පෝසතා කෙරෙහිත් හිතවතා කෙරෙහිත් අහිතවතා කෙරෙහිත් සම සිත උපදවා ගනිති. සමාතාත්ම තාව ඔවුහු මොතවට පුරුදු කෙරෙති.

කැමැති දෙය ලත් කෙණෙහි අමුතු සතුටක් වත් තො කැමැති දෙය ලත් කෙණෙහි අමුතු අමතාපයයක් වත් තො දක්වති. පිුය දේ ද, අපිුය දේ ද සම සිතිත් අනුහව කෙරෙති පිුය දෙයට ආශාවක් හෝ අපිුය දෙයට පිළිකුළක් හෝ තො කෙරෙති හිතවතා තමත් දක්තට පැමිණිවිට විශේෂ පීතියක් හෝ බැහැර යන විට කණගාටුවක් හෝ උපදවා තො ගනිති. වදරත ලද මැයි උදනයෙහි.-

්ආයන්තිං නා ් හිනඥති

පක්කමන්තිං න සෝචතිං" යී

(එත්තිය දැක සතුටු තොවෙයි. යත්තිය දැක ශෝක තො කෙරෙයි.)

යම්සේ සිංහයෙක් ශබ්දයන්හි නැති නො ගතී ද වාතය දැලෙහි නො ඇලේ ද, පියුම් වතුර හා නො ඇලී පවතී ද, අගුණ බෙණෙනු ඇසීමෙහි ද උපේඤක වෙත්. ලාහාදියට ද ගිජු නො වෙති. හිතවතුන් කෙරෙහි ද නො ඇලෙති.

අත් හට දුක් පැම්ණි විට කණගාටු තො වෙති. සැප ලැබුණු විට ද සොම්තස් තො වෙති. එබඳු පුස්තාවයන්හි කටහැකි ආධාරයක් ඇතොත් එය කොට ඔවුහු කම්ය ස්වකීය කොට ඇත්තාහ යි සිතා උපේඤාවෙත් යුක්ත ව වෙසෙති. දශවිධ උපේකෂාව :-

උපේකෂා තොමෝ දස වැදැරුම් වන්නිය. එනම්.- 1 දශවිධ ඡළංගු පෙක්බා, 2බහම විහාරු පෙක්බා,3 බොජ්ඣංගුපෙක්බා, 4 විරියු පෙක්බා, 5 සංඛාරුපෙක්බා, 6 වේදතානුපෙක්බා, 7 විපස්සනුපෙකබා, 8 නතුමජ්ඣත්තුපෙක්බා, 9 ඣානු පෙක්බා, 10 පාරිසුද්ධුපෙක්බා, යනු යි.

මෙහි විස්තර අත්ථසාලිනියෙන් හෝ විශුඩි මාගීයෙන් බලා දන යුතු යි. මේ දශ විධ උපේක්ෂාවන් අතුරෙන් උපේක්ෂා පාරමිතායෙන් අදහස් කරනු ලබන්නී පුඒ භාග බුහම විහාරුපෙක්ඛා නම්. බුහම විහාරුපෙක්ඛා වඩා ධාාන ලැබී "මට පුථම කොට මෛතී කරුණා මුදිනා තුණ වැඩිය යුතු නමුත් පුඒ භාග වශයෙන් යට කී තුනින් වෙන් ව වුවත් වැඩිය හැකිය. පාරමිතාවන් ගෙන් බොහෝ සෙයින් කාමාවවර කුශලයෝ ගැතෙත්. එහෙයින් උපේක්ෂාවෙන් මෙහි අදහස් කරනු ලබන්නේ සියලූම මනුෂායන් විසින් පුරුදු කටයුතු වූ උසස් මහාත්ම ගුණයෙකි.

මෛත්‍රීයට සුබිත දුෘබිත සත්වයෝ ද, කරුණාවට දුෘබිත සත්වයෝ ද, මුදිතාවට සුබිත සත්වයෝ ද අරමුණු වෙත්. උපෙකෂාවට වනාහි හිත අහිත සත්වයෝ අරමුණු වෙත්. හිතවත් සත්වයත් කෙරෙහි රාග වශයෙන් ඇලීම ද, අහිතවත් සත්වයත් කෙරෙහි ද්වේෂ වශයෙන් කිපීම ද, අපට ඇති වත්තාහ. උපේකෂාවෙත් එබඳු හැහීම බැහැර කොට හිතාහිතයන් කෙරෙහි මැදහත් බව ඇති වන්නේ ය.

මෛතීය වැඩීමට කුමයක් ඇත්තාක් මෙත් උපේකෂාව වැඩීමට ද කුමයක් ඇත්තේ ය. එතම් "සබෙබ් සත්තා කම්මස්සකා" යනුයෙන් සියලු සණවයෝ කම්ය ස්වකීය කොට ඇත්තාහ යි සිතීමෙනි. අෂ්ටලොක ධම්යතට තමතට හෝ අනුතට මුණ

පාත්තට සිදුවූ විට යට කී පරිදි මෙතෙහි කිරීමෙත් උපේකෂාව බොහෝ දුරට පුරුදු කට හැකි වේ.

මේ උපේකෂා තමැති ගුණ ධම්ය මේරු මේරූ පමණට උසස් නම් ලබන්නේය. බුදු බව පතා මෙය පුරනු ලබන කල්හි පාරමිතා ය කියනු ලැබේ. එසේ නොව සාමානා ගුණයක් මෙත් පුරනු ලබන කල්හි "ශිෂ්ටාචාර ධම්යක්" වශයෙන් සලකනු ලැබේ. බඹලොව ඉපැදීම ටහෙතු වන පරිදි හෝ ධාාන වශයෙන් පුරනු ලබන කල්හි "බුහ්ම විහරණ" (=ඉතා උසස් කල් යැවීම) ය යි ද, යෝගීහුගේ පුගුණවූ විදශීනා විටීන්හි ඒ ඒ පුස්තාවයෙහි ලැබෙන කල්හි "සංස්කාරොපේක්ෂා" යී ද, "විදශීතෝපේක්ෂා" යී ද, සෝවාන්, සෙදැගැම්, අනගැම්, රහත් යන ලොවුතුරා මහ නුවණින් වතුරා හී සතායෙන් අවබෝධ කරන කල්හි "බෝධාංග " ය යි ද රහතන් වහන්සේගේ සදෙර ට ඉෂ්ටා නිෂ්ට හෙවත් කැමැති අකැමැති අරමුණු හමු වූ කල්හි නො වෙනස් වී පිරිසිදු ස්වහාවයෙන් ම පිහිටා සිටින බව දක්වන තැන්හි "ෂඩංගෝපේක්ෂා" ය යි ද නම් ලබන්නේ ය.

එ හෙයින් උපේඤාව වනාහි සාමානා ගුණධම්යක් වශයෙන් පටන් ගෙන ලෝකෝතතර තත්වයට පැමිණ විය හැකි ශේෂඨ ධම්යක් වශයෙන් සැලකිය යුතු.

උපේඤා පාරමිතා ව ද පාරමී, උප පාරමී, පරමාත්රී පාරමී වශයෙන් තෙවැදෑරුම් වේ.

පුතුදරාදීනට උපකාර වූ ද අනුපකාර වූ ද සතව සංස්කාරයන් විෂයයෙහි පැවැත්තාවූ මඩාස්ථතාව හෙවත් මැදහත් බව උපේඤා පාරමිතා නම්. සවකීය ශරීරාවයවයනට උපකාර වු ද අනුපකාර වූ ද සතව සංසකාර විෂයෙහි පැවැත්තා වූ මධාස්ථතාව උපේඤා උප පාරමිතා නම්. ස්වකීය ජීවිත යට පවා උපකාර වූ ද අනුපකාර වූ ද සතව සංසකාරයන් විෂයයෙහි පැවැත්තාවූ මධාසථතාව උපේඤා පරමාත් පාරමිතා නම්. අප බෝසතාණත් වහත්සේ මහා ලෝමහංස ජාතක කල උපේකෂා පරමාත්ට් පාරමිය පිරු සේක.

එක් කලෙක අප බෝසතාණෝ උසස් පවුලෙක ලෝම හංස නම්ත් ඉපිද සියලු ශිල්ප යන් හි පරතෙරට පැ මිණ වසනුවෝ ගිහි ගෙහි දෙස් දැක අතිතාතාව මෙතෙහි කෙරෙමිත් පැවිදි වත්තට සිතූහ. ඉදිත් පැවිදි වූව හොත් තමන්ගේ ගුණ මහිමය පුකටවී ලාභ සත්කාරාදිය ලැබේ ය යි. සිතා ඊට පිළිකුල් කෙරෙමිත් පැවිදි වෙස් තො ගෙත සියලු වස්තු හැර පියා උපේඤා පාරම්ය මුදුන්පත් කර ගන්නේ මැ යි ඉටා හන් පරෙවි වතින් ම ගෙන් නික්ම දුගී වෙසින් තැනෙක්හි එක් රැයක් පමණක් වෙසෙමින් ගම් නියම් ගම් වල අවිදින්නට වුහ. යම් තැතෙක්හි බොහෝ කලක් වෙසෙමිත් උපෙඤාව පුරුදු කෙරෙමිත් වුසූහ. පෙරෙවි වත සිදී ගිය කල්හි ද කිසි වතක් අනුත් ගෙන් තොපිළිගෙන ලජ්ජා මානුය වසමින් ඇවිදින්නාහු එක් නියම් ගමකට පැමිණියහ. මෙහි වසත තො හික්මුණු දුමරික ගම් දරුවෝ දුක්පත් මහලු සනීු පුරුෂයත් දැක තොයෙක් පරිද්දෙන් අවමත් කෙරෙමිත් කීඩා කරත සුල්ලෝ වූහ. බෝසතාණෝ මොවුත් දැක උපේඤා පාරමිය පිරීමට සුදුසු උපායක් යයි සිතා එහි ම වුසුහ. ගම් දරුවෝ බෝසතාණත් දැක තොයෙක් ලෙසින් අවමන් කරන්නට පටන් ගත්හ. බෝසතාණෝ එය ඉවසිය තොහෙත්තාක් මෙත් ඔවුතට බියෙත් මෙත් ද තික්ම ගොස් ඔවුන් විසින් ලහුබදිනු ලබන්නාහු සොහොනට වැද මිනී ඇට කටු හිසට තබා ශයනය කළහ. එහි ද ගම්දරුවෝ කෙළ ගැසීම් මුතු කිරිම් ආදී වශයෙත් බොහෝ සේ අවමත් කරත්තට පටත් ගත්හ. එහෙත් අප බෝසතාණෝ ඒ හැම සම සිතිත් ඉවසු හ. මේ දැක සමහර නුවණැති අය "මේ තෙමේ මහානුභාව සමපන්න තවුසෙක්ය" යි සිනා ගරු බුහුමන් කරන්නට ද පටත් ගත්හ. බෝසතාණෝ බුහුමත් අවමත් දෙකම සම

මැදහත් සිතින් ම ඉවසුහ. ඒ බව දක්වනු පිණිස උන්වහන්සේ බුදු බවට පැමිණ මෙසේ වදළසේක.-

්සුබ දුකේබේ තුලා භුනෝ-

යසේසු අයසේසු ව

සබබණු සමකෝ භෝමි-

එයා මෙ උපෙක්ඛා පාරම් යනු යි.

(සුව දුක්හි ද යසස් අයස්හි දැ යි හැම ලෝ දහම්හි තුලාවක් මෙත් සම සිත් ඇත්තේ වෙමි. මෝ මාගේ උපෙඤා පාරමී තම් වේ.)

> සුව දුක් දෙකෙහි ම සම වුයෙම් වේ යසසෙහි අයසෙහි එක ලෙස පැවැතෙ හැම ලෝ දම්හි ම සම සිත් ඇති යෙ මි මේ මගෙ පරමත් "උවේ පැරුම් ද ම්"

(උපේකෂා පාරමිතාව පිළිබඳ ව ලෝමහංස (94), මහා ලෝමහංස චරියා, අතතු සෝචිස (328), උරග (354), අටයීසේත (403), චුලලබෝධි (443), කණහදිපායන (444) දසරථ (461) ආදි ජාතක බැලිය යුතුයි.)

#### අවසානය

මෙසේ සියලුම පාරමි ධම්යෝ සමෛබා්ධි පලය කොට ඇත්තාහ. එහෙයින් සමෙබා්ධිය ලැබීමට පාරමි ධම්යෝ අවශායෙන් පුරුදු කට යුත්තාහ. පොහොයකට වරක් මලක් පිදීමෙත් හෝ කලාතුරෙකින් මහා සංඝයා වැඩම කරවා දනක් දිමෙත් හෝ අවුරුද්දකට වරක් ශීලයක් රැකීමෙන් හෝ තමන් බලාපොරොත්තු වත්තා වූ බෝධිය ලබාගත තොහැකිය. බොහෝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි දශ පාරමී ආදි ගුණ ධම්යන් නොසිදී පවත්තා පරිදි ස්වකීය සන්තානයෙහි පිහිටුවා ගැනීමෙත් ම එය ලබා ගත යුතු යි. යම් කිසි උසස් නිලයක් ලැබීමට ටික කලක් ඊට සුදුසු පරිද්දෙන් පිළියෙළ විය යුතු වුවාක් මෙන් ම තමහට අහිමත වූ බෝධිය ලැබීමට ද දිඝී කාලයක් මුළුල්ලෙහි නිසිලෙස පිළියෙළ විය යුතු ය.

පාරම් පිරිය යුතු කාලය :-

ඉදින් රහත් බව ලැබීමට නම් පාරමී ධම්යෝ යටත් පිරිසෙයින් කලප ලකෂයක් ද පසේ බුදු බව ලැබීමට නම් අසංඛා දෙකක් හා මහා කල්ප ලකෂයක් ද ලොවුතුරා බුදු බව ලැබීමට නම් **අසංඛා සතරක්** හා <mark>මහා කල්ප ලකෂයක් ද</mark> මුළුල්ලෙහි සකසා නො කඩවා නිරතුරු ව ම පුරුදු කට යුතු වෙනි.

පාරමී ධම් යමකු තුළ මතා කොට පිහිටිය හොත් හෙ තෙමේ ශිෂ්ටාවාර සම්පත්ත මහාත්මයෙක් වේ. කල්ප ගණතක් ස්වකීය සත්තානයෙහි උපචිත පරිචිත කර ගත හොත් ආශ්චයෳී මහෝත්තමයෙක් වේ.

මෙකී දස පැරුම් දම් පුරනු සඳහා අප බෝසතාණෝ වඤ කිණ්ණර ජාතක සාම ජාතකාදියෙහි තමන් මරනට විදි

රජන්හට ද මෛනී කළහ. මහා බන්තිවාද ජානක වළ ධමමපාල ජාතකාදියෙහි තමන් අත් පා කන් නාසාත් කපවා පා විඑඹින් කඩුපිලින් ළෙහි ඇණ මරන රජුන් ද කලාාණ මිනුයන් සේ තැකුහ. ඒක රාජ ජාතකාදියෙහි තමන් දෙර තුරෙහි එල්වූ රජුන් ද පිය පුතුන්සේ සැලැකුහ. බදිරංගාර ජාතක, සස ජාතකාදියෙහි දිලිසෙන ගිනි මැදට ද පියුම් විල කට මෙන් කිසි සැලීමක් තොමැති ව පිවිසියහ. ඡද්දනත ජාතකාදියෙහි තමන් වද කළ වැද්දතට සරස් විහිදුතා දළ සිය අතින් කඩා දුන්හ. මෙකී දස පැරුම් දම් බෙලෙන් අප බෝසතාණෝ කපක් මුඑල්ලෙහි නොනැසී පවත්තා පරිදි සඳ මඩලෙහි සසලාඤඡතය ඇත්ද වූහ. මහෞෂධ පඩි කල ලෝ වැසියත් විස්මිත වත පරිදි ශූර වීර කිුයා කළහ. වෙසතුරු අත්බව්හි උපන් කෙණෙහි ම දන් දීමට කැමැති වුහ. එම අත් බව්හිම සත් වරක් පොළොව කමපා කර වූහ. අනතිම අත් බව්හි බිහි වූ කෙණෙහිම අභිත සිංහ තාද පැවැත් වූහ. මර සෙනග ද එළවා පියා සියලු කෙලෙසුන් නසා බුදු බවට ද පැමිණියහ.

එහෙයින් දුකසේ ලත් මිනිසත් බව පස් කම් සැපතට ම වහල් නො කොට ගුණ දහම් පිරීම ම උසස් කොට සලකම්ත් යටිකුරු කරන ලද දිය බඳුනක් යම්සේ ද එමෙත් ම යථා ශක්තීන් අවිශේෂයෙන් සියලු දෙන හට දන්දිය යුතුයි. දිවි පුදා ද වාලධිය රක්නා සෙමරකු මෙන් පිරිසිදු ව සිල් රැකිය යුතු යි. කාම හවය හිර ගෙයක් මෙත් සිතා නෙෂ්කුමාය පිරීමට හිත ඇලවිය යුතු යි. කිසි ගෙයක් නො හැර සිභාවඩනා මහණකු මෙත් කාගෙත් වුවත් උගත හැකි දෑ ඉගෙත පුඥාව වැඩිය යුතු යි. පිරිසිදු වූ ද අපිරිසිදු වු ද හැම දේ දැමුවත් ඉවසන මහ පොළොව මෙත් බුහුමත් අවමත් සියල්ල ම ඉවසමිත් කෂාතතිය පුරුදු කට යුතු යි. වීරීය නො ඉක්මවා යන ඕසධී තරුව මෙත්

## අවංකව සතායෙහිම පිහිටිය යුතුයි. තො සෙල් විය හැකි ගත බොල් පච්තයක් මෙත් ඉටා ගත් කුශල ධම්යනහි තො සැලීම වශයෙන් මතා කොට පිහිටා අධිෂඨාතය පුරුදු කට යුතුයි. පොදු වූ හැම සතුත්ගේ රජස් මළ දේතා ජලය මෙත් හිතාහිතයත් කෙරෙහි ද, කිසි වෙනසක් තො කොට මෛත්ය වැඩිය යුතු යි. මැදහත් මහ පොළොව මෙත් සුව දුක් නිදි පැසැසුම් ආදි අටලෝ දහමිහි මධාසය ව වෙසෙමිත් උපේකෂාව පුරුදු කට යුතුයි.

මෙසේ දශ පාරමී ධම්යත් සව්පුකාරයෙන් පුරා නිවිධ බෝධියෙන් තම හට අහිමත වූ බෝධියකට පැමිණ ශාන්ත සුඤර වූ පරම රමණීය අමෘත මහා නිර්වාණ සම්පත්තිය ලැබීමට සියලු දෙනා ම උත්සාහ දැරිය යුතු යි.

> සියලු සත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා නිදුක් වෙත්වා නීරෝග වෙත්වා

> > \*\*\*\*\*

ඉමිනා ධම්ම දානේන කතේන සුඩවෙනසා විරං තිඪතු සඩමේමා-ලෝකෝ හෝතු සුබී සදු! ඉමිනා ධම්ම දනේන යං පුක්කුං පසුතං මයා සබ්බන්තං අනුමෝදිනවා සබේබ පි තුට්ථමානසා පුරෙනවා දාන සීලාදී සබ්බා පි දස පාරමී පත්වා යපීච්ඡතං බෝධිං ථුයන්තු අමතං පදං මේ දහම් දන් බෙලෙන් -පිරිසිදු අදහසින් කළ සදහම් පවතු බෝකල් -මුළු ලොව සුව බෙජේවා ! මේ දහම් දනින් මා -රැස් කෙළෙ ද යම් කුසලක් එපින් අනුමොවැ හැමසත්-සතුටු සිතැතිවැ නොපමණ දන් සිල් ඇ සියල්- දස පැරුම් දම් සපුරා රිසි යම් බොයෙකින් උතුම් -නිවන් සුව වළඳත්වා !

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits. The land and people would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share."

> \* THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL \*\*

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings of Samantabhadra's deeds, I now universally transfer. May every living being, drowning and adrift, Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in His Western Pure Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfillWithout exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below. May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss. Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文: TEN KINDS OF MERITORIOUS DEEDS,十波羅蜜】

財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓 Printed and donated for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not for sale. conමලයේ බෙදාදීම පිහැසයි.** 

Printed in Taiwan 5,000 copies; February 2014 SR033-11999

