

# දි<sub>ර</sub>න් භාවනාවට කාලයයි අපාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ

පරිවතීනය තික්බු අභය හිමි මධ්‍යස්ථානාධිපති, භායිවානයේ පධ්‍ර පට්‍ර පට්‍ර

# ශු ලංකා ධර්ම චකු ළමා පදනම විදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55, Sec 1, Hang Chow South Road, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not to be sold. con@ccd\_coctEo EsmaG.** Printed in Taiwan



# කාලය හරි හැටි යොදා ගැනීම

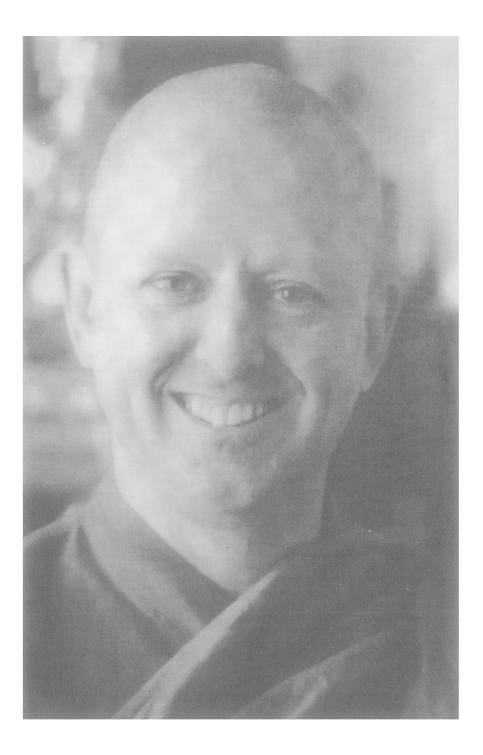
සතිපතා සිකුරාදා දිනවල බටහිර ඕස්ටේලියාවේ පර්ත් නගරයේ ධම්මාලෝක බෞද්ධ මධාස්ථානයේ පැවැත්වෙන ධර්ම දේශනා මාලාවේ වසර 1998 ජනවාරි මස 9 වෙනි දින පැවැත්වූ දේශනය ඇසුරෙන් සකස් කරන ලදි.



# භාවනා කරන්නේ කෙසේදු?

මැලේසියාවේ "ජෙම් ෆෙලෝෂිප් ආයතනය" මඟින් සංවිධානය කරන ලද දේශනා මාලවේ වසර 2001 මැයි මස 31 වෙනි දින පැවැත්වූ දේශනය ඇසුරෙන් සකස් කරන ලදි.

[මෙහි ඇතුළත් "හැඳින්වීම", "බටහිර ඕස්ටේලියානු බෞද්ධ සංගමය" හා "පරිවර්තකගෙන් " යන කොටස් උපුටා ගන්නා ලද්දේ නුවර, බෞද්ධ පුකාශන සමිතිය (BPS) මගින් පුකාශයට පත්කර ඇති අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේගේ "බුදු දහමෙහි හදවත භාවනාවයි" -පරිවතීනය භික්ඛු අභය-යන ගුන්ථයෙනි.]





### පෙරවදන

සම්බුද්ධ ශාසනය පර්යාප්ති, පුතිපත්ති හා පුතිවේධ යනුවෙන් කොටස් තුනකට බෙදෙන බව සෑම දෙනාම දන්නව. එයින් හතළිස් පස් වසරක් අප සම්මා සම්බුදු රදුන් දේශනා කොට වදාළ ධර්මය පර්යාප්ති වශයෙනුත්, ඒ අනුව සීලාදී ගුණ ධර්මයන්හි යෙදීම පුතිපත්ති වශයෙනුත් දක්වෙන බව පැහැදිලි යි. පුතිවේධ නමින් තෙවනුව දක්වූයේ දේශනා කොට වදාළ ධර්මය අවබෝධ කර ගැනීමයි. පළමුව පර්යාප්ති නමින් සඳහන් කළ ධර්මය ආරක්ෂා වුනොත් පමණයි ඒ අනුව පිළිවෙත්වල යෙදෙන්නටත්, ධර්මාවබෝධය ලබා ගැනීමටත් හැකි වන්නෙ. ඒ අනුව පුධාන තැනක් පර්යාප්ති නමින් දක් වූ අප භාවිත කරණ තිපිටක ධර්මයට ලැබෙනව.

සසර කවර තැනක උපත ලැබුවත් නියම සැපතක් කිසිවෙකුට ලබා ගන්න බෑ. රූපවාහිනි, සඟරා, පුවත්පත් බලන විට එංගලන්තය, ඇමරිකාව ආදී දියුණු රටවල බොහෝ සැප ඇතැයි කෙනෙකුට සිතුනත් ඇත්ත වශයෙන් සැහැල්ලු ජීවිත ගත කරණ බුද්ධිමත් සාමානා මිනිසුන් ලබන සැපත ඒ රටවල ධනවතුන්ට පවා නොලැබෙන බව ඉතා විමසිල්ලෙන් බලන විට පැහැදිලි වෙනව. උපන් සෑම සත්වයෙකු ම ස්ථීර වූ දුකින් තොර සැප ලබා ගැනීමට කැමති නම් ඒ සඳහා භාවනාවේ යෙදීමෙන් පුතිවෙධඥානය ලබා ගත යුතුමයි.

බුදුදහමට අනුව සමථ, විදර්ශනා යනුවෙන් භාවනා දෙකක් ඇති බව පුසිද්ධ කරුණක්. එයින් චිත්ත භාවනා නමින් හඳුන්වන සමථ

i

භාවනාවෙන් උඩින් යාම ආදී විවිධ සෘද්ධි ලබා ගත හැකි වුවත් සියලු කෙලෙස් පුහීණ නොකරන ලද නිසා ඒ ලබන සැප සම්පත් ස්ථිර නෑ. විදර්ශනා නමින් දෙවනුව හැඳින් වූ පුඥා භාවනාවෙන් අප කවුරුත් බලාපොරොත්තු වන සදාකාලික සැප ලඟා කර ගන්න පුළුවන්. එසේ වීම තමයි රහත් භාවයට පත් වුනා යනුවෙන් හඳුන්වන්නෙ.

බොහෝ අය දාන ආදී පිංකම් කොට ශබ්ද නගා සාදුකාර දෙමින් කොපමණ නිවත් සුව පැතුවත් එය ලෙහෙසියෙන් ලබා ගන්න පුළුවන් දෙයක් නොවෙයි. අඩු වශයෙන් කල්ප ලක්ෂයක් තරම් කාලයක් දානාදී පාරමී ධර්ම පුරමින් කිුයා කළ යුතුව තිබෙනව. එසේ පාරමී ධර්ම සම්පූර්ණ කරමින් පැමිණි අය රහත් භාවයට පත් වන කුම දෙකක් පිළිබඳව ධර්ම ගුන්ථ කරුණු දක්වා ඇති බව පැහැදිලියි. තිුහේතුක පුතිසන්ධියක් ඇතිව උපත ලැබීම එක් කුමයක්. දෙවන කුමය තමයි පශ්චිම භවික සත්වයෙකුව උප්පත්තිය ලැබීම.

දීර්ඝ කාලයක් පිළිවෙත් පුරමිත් ලෝභ, ද්වේෂ, මෝහ ආදී කෙලෙස් ගෙවා දමමින් අවුත් අවසානයේ සියලු කෙලෙස් නැති කිරීමේ ශක්තිය ඇතිව උපත ලබන අය තිහේතුක පුතිසන්ධිය ලැබූවන් සේ සලකනවා. ඒ අයට රහත් වීමේ වාසනාව ඇතත් එයට යොමු නොවුන හොත් සමහර විට රහත් භාවය ලබා ගැනීමට නොහැකි වන්නට පුළුවනි. මෙයට හොඳ නිදර්ශනයක් තමයි මහධන සිටු පුතුයාගේ ජීවිත කතාව. රහත් වීමට සුදුසු තිහේතුක පුතිසන්ධියක් ඇතුව උපත ලබා සිටිය නමුත් ඒ සඳහා උනන්දු වී සීත් යොමු කිරීමක් නොවූ හෙයින් ඔහුට මග ඵල නොලැබුන බව ධර්ම ගුත්ථ පෙන්වා දෙනවා. මාර්ග ඵල ලැබීමට තරම් වාසනාව තිබු අජාසත් රජතුමා දෙව්දත් නමැති පාප මිතුයා ආශුය කිරීම නිසා එම වාසනාව අහිමි වීම තවත් නිදසුනක්.

පශ්චිම භවික නමින් දක් වූ අය රහත් භාවයට පත් වී මිස මරණයට පත් වන්නේ නෑ. එවැනි තැනැත්තා වෙනත් කෙනෙකු විසින් විනාශයට පත් කිරීමට හෝ පුළුවන් කමක් නැහැ. බක්කුල ආදී උතුමන්ගේ චරිත කතා වලින් ඒ බව පැහැදිලි වෙනව. සම්මා සම්බුදු හෝ පසේබුදු බවට පත් වන උතුමන්ට කිසිදු කෙනෙකුගේ සහායක් නොමැතිව ඒ උතුම්

ii

තත්ත්වයන් ස්වෝත්සාහයෙන් ලබා ගත හැකියි. එහෙත් රහත් භාවයට පත් වීමේ වාසනාව ඇති අයට පරතොඝොෂපුතාය යනුවෙන් හඳුන්වන වෙනත් කෙනෙකු විසින් කියන ධර්මයක් සුළු වශයෙන් හෝ කණට ඇසීමක් අවශා කරණව. එසේ ධර්මශුවණයක් නොවුව හොත් මාර්ග ඵල ලැබීම අපහසුයි.

කෙනෙකු මුණ ගැසුන තරමින් හෝ ආශුය කළ තරමින් ඔහු රහත් බවට පත් වී සිටීදයි දන ගැනීම අමාරුයි. අද සමාජයේ සමහර අය හිටි ගමන් කෙනෙකු දකින්නට නො ලැබුන කල්හි නොවේ නම් නොපෙනී ගිය කල්හි "රහත් වුනාය" යි කීමට පුරුදු වී තිබෙනව. උඩින් යාමත් රහත් වීමේ ලක්ෂණයක් කොට සමහර අය හිතනව. එහෙත් නොපෙනී යාම හෝ උඩින් යාම රහත් වීම නිසා ලබා ගත් දෙයක් නොවෙයි. කෙලෙස් යටපත් කොට ගෙන ධාාන ලැබීමෙන් එවැනි දේ කරන්න පුළුවනි. එහෙත් ඒ කිසිම හපන්කමක් කරන්න බැරි, එහෙත් සම්පූර්ණයෙන් සසර දුක් සියල්ල අවසන් කළ ශුෂ්කවිදර්ශක නමින් හඳුන්වන රහතන් වහන්සේ ධාංතාදිය උපදවා ගත් අයට වඩා ශේෂ්ඨ බව අමතක කරන්න නරකයි.

සමට භාවනාව වඩා උඩිත් යාම, දුර ඇති රූප දකීම, ඈත කෙරෙණ ශබ්ද ඇසීම වැනි විශේෂ ශක්තීන් ලබා ගත් අය ඒ කරුණු කි්යාත්මක කිරීම තුළින් ධාානලාභී අය යැයි පැහැදිලිව හඳුනා ගැනීමට පුළුවන් වෙනව. එහෙත් රහත් භාවයට පත් වූ කෙනෙකු හැදින ගැනීමට ධාාන ලාභියෙකුගේ වගේ පුකට විශේෂ ලක්ෂණයක් ඇති බවක් පෙනෙන්න නෑ. එසේ නම් කොහොම ද රහත් කෙනෙක් දනගන්නෙ? ඒ සඳහා ඇති ඉතා වැදගත් වූත්, පුකට වූත් කුමය තමයි අටලෝ දහම්හි කම්පා නොවන කෙනෙකු බව තේරුම් ගැනීම. දීඝහානකඅභය නම් තෙරුන්ට අවශා වූනා වෙනත් පිණ්ඩපාතික තෙරනමක් රහත් ද කියා දන ගන්න. ඒ සඳහා තරුණ හිමි නමක් කැඳවා පරීක්ෂා කර බලන ලෙස රහසේ දනුම් දුන්නා. එක් දවසක් කැලණි ගඟේ මෝදර පිණ්ඩපාතික තෙරුන් නාමිත් සිටිය දී තරුණ භිකුෂු නම රහසේ දිය යටින් ගොස් කිඹුලෙකු අල්ලන්නාක් මෙන් පිණ්ඩපාතික තෙරුන්ගේ පාදයක් ඇල්ලුව. බියට පත් පිණ්ඩපාතික තෙර මහත් සේ ශබ්ද නගා කෑ ගැසුව. ඒ අනුව උන්වහන්සේ රහත් කෙනෙකු නොවන බව දන ගත්ත. සද මුහුණු රජුගේ කාලයේ අන්ධ වූ මහා ස්ථවිර නමක් මහා විහාරයේ වැඩ සිටිය අතර උන්වහන්සේ රහත් කෙනෙකුය යි පුසිද්ධ වී තිබුණා. එහි සතාතාවය පරීකෂා කිරීමට සිතු රජතුමා අන් සියලු භිකුෂූන් පිණ්ඩපාතය සඳහා බැහැර වැඩි කල්හි නිශ්ශබ්දව තෙරුන් කරා ගොස් සර්පයෙකු මෙත් කකුල ඇල්ලුවා. කිසිදු කම්පාවකට පත් නොවු උත්වහන්සේ ගල් ටැඹක් මෙත් නිසොල්මන්ව සිටියා. උන්වහන්සේ රහත් වී ඇති බව ස්ථීරවම රජතුමාට මේ නිසා වැටහුනා. මෙයින් පැහැදිලි වන්නේ ලාභ, අලාභ ආදී අටලෝ දහම්හි කම්පා නොවීම රහත් වූ උතුමන්ගේ ලකෂණයක් බවයි. රහත් වූ කෙනෙකු අපවත් වූ පසු සිරුර නරක් නොවී තිබෙන බවත් සමහර ධර්ම ගුන්ථ පෙන්වා දී තිබෙනව.

තමා තුළ රහත් බව තබා සොවාන් තත්ත්වය හෝ වෙනත් ධාානයක් හෝ නැති බව මැනවින් දන දනත් අනුන් මුලා කොට ලාභ පුයෝජන ගැනීටම කියා කරන අය වාසය කරන බව පේනවා. මෙය බලගතු පාපකාරී කියාවක්. තවත් සමහර අය පුගුණ කරන ලද පිළිවෙත් නිසා තමන් රහත් බව ලබා ඇතැයි වැරදි අන්දමට සිතා සිටිනව. මහාතිස්ස නමින් පුකට වී සිටිය භික්ෂූ නම එවැනි කෙනෙක්. උන්වහන්සේ සිතා සිටියේ සැට වසරකටත් පෙර තමා රහත් භාවයට පත් වූයේය කියල. තලංගර වාසී ධම්මදින්න හිමියන්ට කමටහන් දී රහත් භාවය ලබා ගැනීමට පවා උපදෙස් දුන්නේ උන්වහන්සේ. එක් දිනක් ධම්මදින්න හිමියන් පැමිණ පොකුණක් මවන්න යයි ගුරු හිමියන්ට කීවා. එයින් පසු විශාල පියුමක් මවා ඒ මත සොළසැවිරිදි සුරූපී කාන්තාවක් මවන්න ආරාධනා කළා. ඒ කාන්තාව දෙස සුභ වශයෙන් නිමිති ගන්න යැයි නැවතත් කීව. ඒ අනුව ඇය දෙස බලා අරමුණු ගනිත් ම ආසාව ඇති වුනා. එදා තමයි වටහා ගත්තේ තමා රහත් බව ලබා නැති බව.

වර්තමානයේ ලෝකයේ බොහෝ රටවල මධාස්ථාන පිහිටුවා ගෙන බොහෝ අය භාවනාවේ යෙදෙන බව පුසිද්ධ කරුණක්. එසේ නම් ඔය කරණ භාවනා වලින් මගඵල ලැබිය හැකි ද යන්න බොහෝ අයට ලොකු ගැටළුවක්. තුන් පිටකය විස්තර කරමින් පසු කාලයේ ලියන ලද සමහර අටුවා පොත්වල මේ පිළිබඳ විවිධ මත පළ වී තිබෙනවා. ඒවායේ බොහෝ තැත්වල පත්දහසක් කල් ශාසනය පවතින බව දක්වෙනව. ථෙර ගාථා අටුවාව ශාසනය යුග පහකට බෙදා තිබෙනව. ඒවා නම් විමුක්ති යුගය, සමාධි යුගය, සීල යුගය, සුත යුගය, දාන යුගය වශයෙන්. ශාසනය පවතින්නේය යි සලකන අවුරුදු පත්දහස අනුව එක් යුගයකට අයත් අවුරුදු දහස ගෙන බැලුව හොත් මාර්ග ඵල ලැබිය හැකි විමුක්ති යුගයත්, ධාහන ආදිය ලැබිය හැකි සමාධි යුගයත් මේ වන විට අවසන් වී තිබෙනව. අද අප මේ ජීවත් වන්නේ බුද්ධ පරිනිර්වාණයෙන් දෙදහස් පණ්සිය හතලිස් අටවැන්නෙ. ඒ අනුව සීලයෙහි යෙදීමේ වැදගත්කම සලකන සීල යුගයෙහි අප පසුවන බව පේනවා.

මෙවැනි තවත් බෙදීම් කීපයක් ගැන ම අටුවාවල සඳහන් වී ඇති බව පැහැදිලි කරුණක්. පසු කාලයේ ලියූ මෙවැනි අටුවා මත පසෙකින් තබා බුද්ධ දේශනාව පිළිබදව වඩා විමසා බැලීම වැදගත්. මහාපරිනිබ්බාණ සූතුයෙහි සුභද පරිබාජකයා අමතමින් බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙසේ දේශනා කළා. **"ඉමෙව සුහද්ද හික්වූ සම්මා විහරෙශපුං අසුඤ්ඤො ලෝකෙ අරහන්හෙහි"** සුභදය භිඤූන් මානව වාසය කරනවා නම් ඒතාක් ලෝකය රහතුන් ගෙන් හිස් නොවන්නේය යන්න එහි අදහස යි. බොහෝ දේශනාවල මෙන් ම මෙහිදී ද භික්ෂූ යන්න යොදා ඇතත් භිඤූ, භිඤූණි, උපාසක, උපාසිකා යන සිවු පිරිස පිළිබඳව ම එසේ දේශනා කරන ලද බව පැහැදිලි ය. මෙයින් වටහා ගත යුත්තේ මනා වූ පිළිවෙත් හි යෙදෙමින් විදර්ශනා භාවනා කිරීමෙන් කවර කලෙක වුවත් මාර්ග ඵල ලැබිය හැකි බවයි.

එක් දවසකින් හෝ දෙකකින් කරණ භාවනාවෙන් මගඵල ලැබිය තොහැකි බව බුද්ධිමත්ම සෑම දෙනාම දන්නවා. ඒ අනුව යෙදෙන භාවනාවෙන් මේ ආත්මයෙහි කෙලෙස් පුහීණ කළ නොහැකි වුවත් කවදා හෝ දිනක රහත් භාවයට පත් වීම සඳහා වර්තමානයේ යෙදෙන භාවනාව හේතු වනු නො අනුමානයි. එපමණක් නොව සීලයේ පිහිටා සිට භාවනාවේ යෙදීම නිසා මරණින් මතු ඉතා බියජනක සතර දුගතියට නොවැටී ගමන් කරන්නට හැකි වෙයි. එය උපන් කෙනෙකු ලබා ගැනීමට ඇති මහත්ම වාසනාවක්.

සසර දුගතියට නොවැටී නිවත් සුව සාදා ගැනීමට අවශා කරණ භාවනාවේ යෙදීමට බොහෝ අයට පහසුකම් නැහැ. භාවනා මග කියා දීමට නිකුත් කළ පොත් පත් ඇතත් ඒවා තේරුම් ගන්න සමහරුන්ට අමාරුයි. මෙවැනි ගැටළු තිබෙන වකවානුවක **අජාන් බුහ්මවංසෝ** මහ තෙරුන් විසින් ලියන ලදුව **ගරු අහය හිමියන්** විසින් පරිවර්තනය කොට ඇති මෙම ගුන්ථය ඉතා ලිහිල් ලෙසත්, සිත් ඇදගන්නා ලෙසත් කරුණු ඉදිරිපත් කොට තිබෙනවා.

ලන්ඩනයේ උපත ලබා උසස් අධාාපනය ලැබීමෙන් ගෞරව උපාධි හිමි කොට ගෙන වයස විසි තුණේ දී තායිලන්තයේ දී පැවිද්ද ලබා ගත් අජාන් බුහ්මවංසෝ හිමිපාණන් උසස් පැවිදි පුතිපදාවෙහි යෙදෙමින් ද භාවනාවෙහි නියැලෙමින් ද කල් ගත කරණ ආදර්ශ සම්පන්න හිමිනමක්. මේ අතර දහස් ගණනක් භාවනා මගට යොමු කිරීමෙන් අසීමිත සේවයක් සිදු කරමින් පසු වන බව පුසිද්ධ කරුණක්.

මීට වසරකට පමණ ඉහතදී එලිදක්වුණු භාවනාව ඉතා සරල බසින් විස්තරාත්මකව පැහැදිලිකර දී ඇති **' බුදු දහමෙහි හදවත භාවනාවයි'** යන ගුන්ථයෙන් අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ ලංකා වාසීන්ට හඳුන්වා දුන් ගරු අභය හිමියන්ගේ දෙවැනි පරිවර්ථන ගුන්ථයයි මේ. ඉතා ලිහිල්ව භාවනාව පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබා ගැනීමට **'දැන් භාවනාවට කාලයයි'** නමැති ගුන්ථයද බෙහෙවින් වැදගත් වන බව මගේ පිළිගැනීමයි. එපමණක් නොව එවැනි දෙයක යෙදීමට කාලය නැතැයි පවසන බොහෝ අයගේ උදාසීනකම නැති කිරීමට **'කාලය හරී හැටි යොදා ගැනීම'** නමැති ලිපිය හරියට පුයෝජනවත් වෙනවා. ගරු බුහ්මවංසෝ හිමියනට ම ආවේණික වූ රචනා ශෛලියකින් ඉංගීුසි භාෂාවෙන් ලියා පළ කොට ඇති ගුන්ථය තව දුරටත් ලිහිල් ලෙස සිංහලට නැඟීම පුවේශමෙන් කළ යුතු කාර්යයක්.

සාර්ථක ගෘහ ජීවිතයක් ගෙවා බුදු දහම කෙරෙහි, විශේෂයෙන් භාවනාව කෙරෙහි ඇලුම් කළ ජෝර්ජ් කාරියවසම් මහතා, භික්ඛු අභය නමින් අජාන් බුහ්මවංසෝ ස්ථවිරයන් වහන්සේ ආචාර්ය කොට පැවිදි බිමට පත්ව යහපත් ජීවිතයක් ගත කරනව. උන්වහන්සේ දඩි ආයාසයක්

vi

ගෙන ගරු බුහ්මවංසෝ හිමියන් විසින් ලියන ලද මෙම ගුන්ථය ලිහිල් සිංහල භාෂාවට කදීම ලෙස පරිවර්තනය කර ඇති බව පැහැදිලි කරුණක්. ගරු අභය හිමියන්ගේ උගත් බවත්, ශාසනානුලොමිකත්වයත් උතුම් පුතිපදාවන්හි යෙදීමේ දඩි කැමැත්තත් මේ කෘතිය තුළින් වඩාත් පුකට වෙනව. මේ ගුන්ථය තැන්පත් මනසකින් යුතුව හොඳින් කියවා මනුෂාත්වයෙන් ලබා ගත හැකි උසස් ම පුතිඵලය බුදුරදුන් දක්වා වදාළ ධර්ම මාර්ගයේ යෙදීමය යි වටහා ගෙන කියා කළ හොත් තමන්, තමන්ට ම කර ගන්නා අසීමිත සේවයක් බව වටහා ගන්න ඕන.

ෘගවට ව නිවත් පෘවගෙත් පැතැයීව ලැබේවා!

සද්ධම් කීර්ති ශී තිුපිටකාචායාී

#### පූජප දිවියාගහ යසස්සි නායක ස්ථවිර

කොළඹ නවකෝරළයේ පුධාන අධිකරණ සංඝනායක කෙළඹ ආනන්ද විදාහලයේ විශුාමික සහකාර විදුහල්පති

බෞද්ධායතනය, වටරප්පල පාර, ගල්කිස්ස. 11- 06 - 2004.



### හැදින්වීම

අජාන් (ගුරුතුමා) බුන්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ වසර 1951 දී ලත්ඩන් නගරයේ උපත ලැබූහ. බුදු දහම සමඟ ඔහුගේ මුල් ම සම්බන්ධය ඇති වූයේ පාසැල් වියේ දී ලන්ඩන් නගරයේ පොත්හලක පොතපත පරීඤා කරමින් සිටිය දී ය. ඔහු කේම්බුජ් විශ්ව විදහාලයේ සෛද්ධාන්තික භෞතික විදහාව හදාරමින් සිටි වකවානුවේ දී, එම පළාතේ බෞද්ධ සංගමයේ සාමාජිකත්වය ලබා සිටි අතර භාවනාවෙහි ද නිරත විය. පළමුවන පන්තියේ ගෞරව උපාධියක් ලබා ගැනීමෙන් පසු ඔහු ඩෙවොන් නගරයේ ජොෂ්ඨ පාසැලක භෞතික විදහා ගුරුවරයකු ලෙස කෙටිකාලයක් සේවයෙහි යෙදුනේය. ලන්ඩන් නුවර දී මුණගැසුණු තායිලන්ත භිඤුවක කෙරෙහි ඇති වූ මහත් පුසාදය මුල් කොට ගෙන මහණදම් පිරීම සඳහා හටගත් බලවත් ආශාව මුදුන්පත් කර ගැනීමට තායිලන්තයට ගිය ඔහු වයස 23 දී, වට් සාකෙත් ආරණායේ තාන් චොකුන් පොම් ගුණපෝන් මහ තෙරුන් වෙතින් උපසම්පදාව ලබා ගත්තේය.

1975 දී අජාත් චා මහ තෙරුත් වහන්සේ යටතේ පුහුණුව ඇරඹූ උත්වහන්සේ පිටරට භික්ෂූන් උදෙසා ආරම්භ කරනලද වට් පා නතචට ආරණාගේ මුල් ගෝල පිරිසට අයත් වූහ. 1983 දී ආරම්භ කරන්නට යෙදුණු බෝධිංයාන ආරණාය පිහිටුවීම සඳහා උන්වහන්සේ බටහිර ඔස්ටෙුලියාවේ පර්ත් නගරයට පැමිණියහ. ආරණායෙහි අවශා ගොඩනැගිලි ඉදි කිරීම ආදී කටයුතු සඳහා බොහෝ වෙහෙස මහන්සි වන අතර ම, උන්වහන්සේ විවිධ ජාතීන් අතර බුදු දහම පුචලිත කිරීමෙහි ද යෙදී සිටිති. කුඩා ළමයින්ගේ සිට පුාදේශික සිරකරුවන් දක්වා සමාජයේ නානා

viii

තරාතිරම්වල අය උත්වහන්සේගේ දෙඇසට ලක් වෙති. භිකුෂු විනය පිළිබඳ ව උන්වහන්සේගේ පුවීණත්වය බටහිර රටවල වෙසෙන භික්ෂූන් අතර ඉතා පුකට ව ඇත. උන්වහන්සේගේ මෙම දැනුම සහ උපදේශ එංගලන්තය, ස්විට්සර්ලන්තය, ඕස්ටේුලියාව සහ නවසීලන්තය ආදී නොයෙකුත් රටවල වෙසෙන භික්ෂූන් වහන්සේලාට ධර්ම - විනය හැදෑරීමට හා පිළිපැදීමට මහත් සේ උපකාරී වෙයි.

1995 දී බෝධිංයාන ආරණාය පාලනය කිරීමේ භාරදූර කටයුත්ත භාර ගත් උන්වහන්සේ එහි අධිපතිවරයා වන අතර බටහිර ඕස්ටේලියානු බෞද්ධ සංගමය, වික්ටෝරියා බෞද්ධ සංගමය සහ මෙල්බර්න් චිත්ත විවේක තපෝවනය යනාදී ආයතනයන්හි අනුශාසකයාණෝ ද වෙති. එතුමා අනගාරිකවරුන්, සාමණේරවරුන් හා භිඤූන් වහන්සේලා පුහුණු කිරීමේ කටයුතුවලට මූලිකත්වය දෙන අතර ම, ගිහි ජනතාව උදෙසා පර්ත් නගරයෙහි පිහිටි ධම්මාලෝක බෞද්ධ මධාස්ථානයේ දී සති අන්තවල භාවනා පන්ති පැවැත්වීම්, සූතු පිටකය ඉගැන්වීම හා ධර්ම දේශනා පැවැත්වීම් ආදී කටයුතු මඟින් ගිහි පිරිස පුහුණු කිරීමෙන් ද අපමණ සේවයක් ඉටු කරති.

විටින් විට ඕස්ටේලියාවේ විවිධ පාන්තවල හා ඉන්දුනීසියාව, සිංගප්පූරුව. මැලේසියාව ආදී රටවල පවත්වන බෞද්ධ ධර්ම දේශනා හා භාවනා පුහුණු කිරීමේ වැඩ සටහන්වලට ද උන්වහන්සේ ශුමය වැය කෙරේ. මෙකල ඕස්ටේලියාවේ ඉතා ශීසුයෙන් පැතිරෙන ආගම බුද්ධාගම බවට පත් වීමට උන්වහන්සේගෙන් වන සේවය අති මහත්ය.

බෞද්ධ හා කිස්තියානි ඉතිහාසයේ මුල් වතාවට, බෞද්ධ භිකුෂුවකට පල්ලියක පූජාව පවත්වන වේලාවට එයට සහභාගී වීමට ලත් ආරාධනයට අනුව මෑත දී පර්ත් නගරයේ සුපුසිද්ධ සාන්ත ජෝර්ජ් පල්ලියේ ඉරිදා සවස පූජාවේදී දේශනයක් පැවැත්වීම උන්වහන්සේගේ ගුණ ගරුක බව, මෛතීය සහ සුහදතාවය පෙන්නුම් කෙරෙන්නකි. ඒ සමඟ ම මෙකල ඉතා දූර්ලභ, අනොහ්නා ආගමික සහජීවනය සම්බන්ධයෙන් අනා ආගමිකයින් අතර වුව ද මුන්වහන්සේ දිනා ගෙන ඇති ගෞරවය හා විශ්වාසය ද එමඟින් මනා ව පිළිබිඹු කෙරේ. භාවනාව පිළිබඳ උන්වහන්සේගේ නිපුණත්වය මෙම ගුන්ථය කියවීමෙන් ඔබට ම වටහා ගත හැකිය.



# බටහිර ඕස්ටේුලියානු බෞද්ධ සංගමය

බටහිර ඕස්ටේලියානු බෞද්ධ සංගමය දනට ඕස්ටේලියාවේ ඇති විශාලතම බෞද්ධ ආයතනය වන අතර එය ඉතා ශීසුයෙන් දියුණු වෙමින් පවතින බෞද්ධ ආයතනවලින් එකකි. බටහිර සහ ආසියානු ජාතික බෞද්ධයින් එකමුතු කරමින් අනාදිමත් කාලයක සිට පැවැත එන ආරණායික සම්පුදාය නඟා සිටුවීමේ අරමුණ මුල් කර ගනිමින්, පැවිදි ජීවිතයක් ගත කිරීම සඳහා කැප වූ ස්තී පුරුෂ දෙපාර්ශ්වයට ම නිවන් දොර විවෘත කර ගැනීම උදෙසා පුහුණුවක යෙදී මට අතාවශා වනගත ආරණායන් පිහිටුවීමෙන් සහ ගිහි භවතුන්ගේ ධර්මාවබෝධය සහ භාවතාව වැඩි දියුණු කර ගැනීමට යෝගා නාගරික බෞද්ධ මධාස්ථානයක් ඇති කිරීමෙනුත් පසු ගිය වසර 30ක සුළු කාලයක් තුළ දී එය ඉටු කර ඇති සේවය ඉමහත්ය.

1983 දී පර්ත් නගරයට ආසන්න ව, අක්කර 97ක භූමිභාගයක දොර ලැල්ලකට පමණක් සීමා වූ කුටියක වසමින්, වසර ගණනාවක් තුළ දහඩිය මහන්සියෙන් ගොඩනැංවීම ඇරඹූ සර්පන්ටයින් පෙදෙසේ පිහිටි බෝධිංයාන ආරණාය භිකුෂුන් වහන්සේලා විසිනමකටත්, අනගාරිකවරුන් හතරදෙනකුටත්, ගිහි භවතුන් හත්දෙනකුටත්, බාහිර ලෝකයෙන් ඈත් වී, නිහඬ වාතාවරණයක භාවනායෝගි ව විසීමට අවශා වූ සෑම පහසුකමක් ම සලසයි. අද පවත්නා තත්ත්වයට එය ගෙන ඒමට එකල දී අධිපති ධූරය දරූ අජාන් ජගරෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ සමග අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ ඇතුළු අනිකුත් ගිහි පැවිදි භවතුන් වැය කර ඇති ශුමය අති පුශංසනීය වේ.

ඉංග්රීස් ජාතිකයෙක් 1984 දී මෙම ආරණායෙහි මුලින් ම පැවිදි ජීවිතයට ඇතුළත් විය. මෙරට ම ඉපදුනු ඕස්ටේලියානු ජාතිකයකු පැවිද්ද ලැබුවේ 1987 වසරේ දීය. 2000 වසරෙහි දී ආරණායෙහි වස්වැසූ භිඤූන් වහන්සේලා ගණන විස්සක් වූ අතර උන්වහන්සේලා ඉංග්රීසි, ජර්මානු,

Х

නෝවීජියානු, ලාංකික, මැලේසියානු, රුසියානු, අමෙරිකානු සහ ඔස්ටේලියානු ආදී ජාතීන්ගෙන් සමන්විත වූහ.

භාවනායෝගී භිඤූන් වහන්සේලාගේ මානසික වර්ධනය ඇතිකර ගැනීමට අතිශයින් වැදගත් වන ආරණායක පැවතිය යුතු සුහද, සාමකාමී වාතාවරණය සුරක්ෂිත කර ගැනීමට පහසුවන අයුරින් එහි වෙසෙන භිඤූන් සංඛාාව 20කට සීමා කිරීමට කර ඇති තීරණය නිසා අජාන් බුහ්මවංසෝ මහතෙරුන් යටතේ මහණදම් පිරීමට බලාපොරොත්තු වන්නවුන් හට දිගු කලක් බලා සිටීමට දන් සිදුවී ඇත. එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් කෙටි කාලීනව ආරණායෙහි නතර වීමට කැමැත්තක් දක්වන ආගන්තුක භිඤූන් වහන්සේලා වෙනුවෙන් ඉඩ වෙන්කර ඇත්තේ එක නමකට හෝ දෙනමකට පමණය.

අජාත් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුත් වහන්සේගේ අනුශාසකත්වය යටතේ 1998 දී පර්ත් නගරයට ආසන්න ව අක්කර 583ක භූමිභාගයක මෙහෙණින් වහන්සේලා සඳහා ධම්මසාර සේනාසනය පිහිටුවනලදී. එහි නායකත්වය දරනුයේ 1985 දී ලංකාවෙහි දී පැවිදි වී එහි අවුරුදු දහයක් ගත කොට මෙරටට පැමිණීමට පුථම එංගලන්තයේ අජාන් සුමේධෝ මහ තෙරුන් වහන්සේගේ අමරාවතී ආරණාගයෙහි අවුරුද්දක් වැඩ විසූ ඕස්ටේලියානු ජාතික අජාන් වායාමා දසසිල් මාතාවය. මුල් වතාවට මෙම ආරණාගෙහි පැවිදි ජීවිතයට ඇතුළත් වූයේ ඕස්ට්යානු ජාතික කාන්තාවකි.

පර්ත් නගරයෙහි පිහිටි ධම්මාලෝක බෞද්ධ මධාස්ථානයෙහි සති අන්තයේ පැවැත්වෙන බෞද්ධ වැඩකටයුතු වලට සහභාගී වන පින්වතුන් සඳහා සලසා ඇති පහසුකම් අතරට පුස්තකාලයක් ද, සිකුරාදා දිනවල ධර්ම දේශනාවලට සවන් දීමට පැමිණෙන තුන්-හාරසීයයක් පමණ පින්වතුන් සඳහා ඉඩකඩ ඇති නවීන පහසුකම් සහිත ධර්ම ශාලාවක් ද, එම කටයුතු සඳහා සති අන්තයේ නතර වීමට පැමිණෙන තෙරුන් වහන්සේලා වෙනුවෙන් තුන්නමකට විසිය හැකි ආවාසයක් ද, සාමාජිකයන්ගේ විවිධ සංස්කෘතික කටයුතු සඳහා ශාලාවක් ද ඇතුළත්ය.

අජාත් බුහ්මවංසෝ මහතෙරුත් වහත්සේගේ ධර්ම දේශතා අඩංගු පොත්පත් මුදුණය කිරීම, ධර්ම දේශතා පටිගත කොට බෙදා හැරීම, මෑතක සිට පරිගණක මඟින් අන්තර්ජාලය හරහා සිකුරාදා සවස පැවැත්වෙන ධර්ම දේශතය ඕනෑම රටක සිට සවත් දීමට අවස්ථාව සලසා දීම යනාදිය මෙම සංගමයෙන් ඉටු කෙරෙත තවත් අමතර සේවාවත් හැටියට හඳුන්වා දිය හැකිය. වෙබ් අඩවිය: www.bswa.org.au.



### පරිවර්තකගෙන්

ලංකාවේ ජීවත්වන බොහෝ දෙනකුට "දරුපවුලත් සමඟ පිට රටකට ගොස් සැපවත් ජීවිතයක් ගත කිරීමට ඇත්නම්" යන අදහසක් ඇත. දනට අවුරුදු 30කට පමණ ඉහත දී එවන් අදහසක් මට ද ඇති විය. වැඩි දුර ඉගෙනීමත්, රැකියාවත් සඳහා එංගලන්තයට ගිය මා ඉත් පසු ව දරුපවුල ද සමඟ දිවි ගෙවීම සඳහා තෝරා ගත්තේ ඕස්ට්රිලියාවයි.

කුඩා කල සිට ම බුද්ධ ධර්මය හා බෞද්ධ චාරිතුවාරිතු පිළිබඳ ව හොඳ අවබෝධයක් තිබුණ ද, පිටරටවල දී අනා අාගමිකයන් එවැනි ගුණ ධර්ම සමහර විට අප පිළිපදිනවාටත් වඩා හොඳින් පිළිපදින බව පෙනී යාම නිසා ආධාාත්මික ගුණවගාව වෙත තවදුරටත් මා මනස තදින් ඇදී යාමක් නො වීය. බුදු දහම 'දුකින් මිදී ම' අරමුණු කොට ගත් නමුදු සැප දුටු තැන එයට ඇලීම අන් අයගේ මෙන් ම අපගේ ද උරුමය වී ඇත. මේ සැපත්, එය සෙවීමට ගන්නා තැතත්, එය සුරැකීමට ගන්නා වෙරත් දුකක්යැයි බෞද්ධයින් වශයෙන් අපි පිළිගන්නෙමු ද?

තම රටේ හෝ පිටරටක හෝ සිටියත් කිසිවකු කිසි දිනක සැහීමකට පත් නො වන්නා වූ මෙම තාවකාලික සැපත සොයමින්, නොලද හැකි සතුටත් ලුහුබඳිමින්, ජීවිතයේ මෙතෙක් විදි හා විඳින්නා වූත් දුක පිළිබඳ හැඟීමක් සහ වැටහීමක් දනට අවුරුදු 15කට පමණ ඉහත දී සිතෙහි පහළ වූයෙන්, මම ඒ ගැන විමසිලිමත් වූයෙමි.

එකල අප ආරණායෙහි විසූ විනයගරුක, සිල්වත් භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ පැවැත්මෙහි මා කලින් නොදුටු උපශාන්ත භාවයක්,

xii

සැනසුන බවක් දිස් වන්නට විය. අනාෳ ආගමිකයින් ලෙස උපත ලබා, තෙරුවන් සරණ ගිය මොවුන් අතර උපතින් බෞද්ධයකු වූ මම අසරණයෙක් වීමි.

පොතපතින් උගත් ධර්මයට දැනුම සීමා කර නොගත්, ධර්මයේ සාරය වූ භාවනාව තුළින් හදවත් සිසිල් කර ගත්, විනයගරුක බවින් ගත සංවරයට පමුණුවා ගත්, උන්වහන්සේලා මා වෙත ගෙන ආ පණිවිඩය කුමක් ද? "බුදු දහම අකාලිකය, බුදුරජාණන් වහන්සේ පෙන්වූ මඟට පිවිසීමට දැනුදු අපට හැකියාවක් ඇත" යන්නය.

උත්වහත්සේලා වෙතින් ධර්මය හා භාවතාව හැදෑරීමෙත්, පුතිපත්ති පිරීමෙහි ඇති හරය හා අගය වටහා ගතිමි. ඉතා පිරිසිදු සහ ඉතා පැහැදිලි වූ ධර්මය, අප අතර පුචලිත ව පවතින මේ ජීවිත කාලය තුළ දී එය අවබෝධ කර ගැනීමට උනත්දුවක්, ධෛයා්ීයක් තො ගෙන මරණින් පසු තමන් නො දක්නා මතු ජීවිතයක දී එම ධර්මය ම අවබෝධ කර ගැනීමට ලැබේවායි පැතීමේ ඇති තේරුම කුමක් ද? අප රවටන්තේ කවුරුත් ද? නිවන යනු පැතීමෙන් පමණක් ලද හැකි දෙයක් තො වේ. එය මරණින් පසු ලද හැකි ද නොවේ. නිවන යනු තම ජීවිත කාලය තුළ දී තමා විසින් ම අවබෝධ කර ගත යුතු සතායෙකි.

සැනසුන සිත පීතිමත්ය. පීතිය සිත පුබෝධමත් කරයි. පීතිමත්, පුබෝධමත් සිත පහසුවෙන් සමාධිගත වේ. සමාධිගත වූ සිතෙහි පුඥාව පහළ වේ. දියුණු කර ගන්නා වූ, තියුණු කර ගන්නා වූ පුඥාව නිවනට මඟයි. නැති නම් "පුඥාව නැත්තා හට ධාාන නැත. ධාානයන් නැත්තා හට පුඥාව නැත. යමකුට ධාානයත්, පුඥාවත් ඇද්ද හේ ඒකාන්තයෙන් ම නිවනට ළඟය"යි බුදුරජාණන් වහන්සේ පවසත් ද? (ධම්මපදය, 372 ගාථාව)

ලංකාවෙන් පිට වී අවුරුදු 25ක් සම්පූර්ණ වූ දින, එනම් 2000 ජනවාරි 2 වෙනිදා සිය පවුලේ ආශිර්වාදය ඇති ව අජාන් බුහ්මවංසෝ මහතෙරුන් වෙතින් මහණකම ලබා, එම අවුරුද්දේ ම දෙසැම්බර් මස 26 වෙනිදා උපසම්පදාව ලත් බව මා සඳහන් කරන්නේ අනෙකක් නිසා තොව, ගුරුදේවයාණන් වහන්සේගේ ආදර්ශය, ධර්මාවබෝධය හා භාවනාව මා තුළ මෙතරම් වෙනසක් ඇති කර ලීමට සමත් වූයේ නම්, එම ආදර්ශය

XIII

ම, එම ධර්මාවබෝධය ම, එම භාවනාව ම, ඔබ තුළ කෙතෙරම් වෙනසක් ඇති කර ලීමට සමත් වේ දැයි ඔබට ම විපරම් කර බැලීම සඳහා අනුබලයක් වශයෙනි.

භාවනාවේ පුගතිය සඳහා මූලික වන 'අත්මිදීම' ඇරඹෙන්නේ පිටතින් තොව ඇතුළතිනි. තම මනස තුළ මතු වන, පවතින දේ පිළිබඳ ව හරි සිහියක් නොමැති නම් එවායින් අත්මිදීමක් කළ හැකි ද? බුදුරජාණන් වහන්සේ මීට අවුරුදු 2500කට පෙර පවසා ඇති "අප සිතන, කියන සහ කරන සෑම හොඳ හෝ නරක හෝ දෙයකට ම මුල් වන්නේ සිතය" යන කියමන ඇතුළත් ධම්මපදයේ මුල් ගාථාව අප කොතෙකුත් අසා සහ කියවා ඇතත්, භාවනාවෙහි යෙදී සිත සන්සුන් සහ තැන්පත් කර ගන්නා තෙක්, තම ජීවිතයේ වැදගත් පෙරළියක් ඇති කිරීමට සමත් එම මූලික සිද්ධාන්තය හදවතට කා - වද්දා ගැනීම අතිශයින් දුෂ්කරය.

උදෑසන ඇස් ඇරුණු මොහෙතේ පටන් රෑ නින්දට ඇස් පියවා ගත්තා තෙක් සතිය හෙවත් පියවි සිහිය පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ ගත්ත. දවසේ වැදගැම්මකට නැති සිතිවිලි මතු වීම ඇරඹෙනුයේ ඔබ උදෑසන ඇඳෙත් නැඟිට පය බිම තැබීමටත් කලිනි. "තව මිනිත්තුවකින් නැගිට්ටා නම්, රෑ නින්ද ගියේ ම නැහැ නේ, හෙට ටිකක් කලින් නිදා ගන්නට ඕනෑ, මොකක් ද අර සද්දෙ උදේ පාන්දර ම, මොනවට ද මිනිස්සු මේ බල්ලන් ඇති කරත්නේ?" යනාදී සෑම සිතිවිල්ලකටම මුල ක්ලේශයන් බව වටහා ගැනීමට ඔබ පුඥාව උපදවා ගන්නේ කවදා ද? දෑස විවෘත ව ඇතත්, මෙවන් සිතිවිලි ගෙන දෙන්නේ සිතට අසහනයක් මිස සහනයක් නොවන බව ඔබට නො පෙනෙන්නේ මන්ද? දවස මුළුල්ලේ ම නො කඩවා මතු වන අනර්ථකාරී සිතිවිලි නිසා එක්රැස් වන අසහනයෙන් මිදෙන්නට මඟක් නැද්ද? මඟක් ඇතත් එය නොදුටුවකු සේ කුසීත ව බලා සිටින්නේ ඇයි?

ක්ලේශයන්ට යටහත් වූ දුබලයකු ලෙස දවස අරඹන්නේ නැති ව, සිතිවිලි රහිත, සැනසුණු, පුභාශ්වර සිතකින් අද දවස පිළිගැනීමට තවමත් ඔබගේ සූදානමක් නැත්තේ කාගේ බලපෑම නිසා ද? දත් මදිද්දී කණ්ණාඩියේ එහා පැත්තේ ඔබට සුභ උදෑසනක් පැතීමට බලා සිටින පුද්ගලයා දෙස

xiv

කෙලිත් බැලීමට ඔබ මැලි වත්තේ ඇයි? දත් බුරුසුව ඉවත් කොට ඔහු සමඟ සුහදතාවයෙන් සිනාසීමට ඔබට හැකියාවක් නැද්ද? මිතුරන් සමඟ සිනාසීමට හැකි නම්, ඔබ ඉදිරියේ දන් සිටිනා පුද්ගලයා කොන් කරන්නේ ඇයි? නුරුස්සන්තේ ඇයි? ඔහු කළ වරද කුමක්ද? ඔබ මුවඟ නැඟෙන සිනාව ඔබේ හදවතෙහි සැනසීම පිළිබිඹු කරන කැඩපතයි. හෙට උදෑසන එය ඇත්තක් දැයි සොයා බලන්න! එහෙත් පුශ්නය එය මතක් වෙයි ද යන්නය.

තමාගේ ම යහපත සඳහා මෙවැනි සුළු දේවලින් සතිය නො කඩවා පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ ගන්න. සිතෙහි පහළ වී ඇති සිතිවිල්ල තමාට ද, එමෙන් ම අනුන්ට ද යහපත, සැපත ළඟා කර දෙන්නක් ද? නො එසේ නම් එම සිතිවිල්ල යොමු කෙරෙන්නේ තමාට හෝ අනුන්ට අයහපතක්, පීඩාවක් ගෙන දීමට දයි ඔබට අඟවා සිටිනේනේ සතියයි. දනට එය රහසක් වුවත්, සන්තානයෙහි පහළ ව ඇති සිතිවිල්ලේ ආදීනව විගුහ කොට එය පවත්වා ගැනීමට හෝ එයින් අත්මිදීමට හෝ අවශා කාලය සහ ධෛයාර්ය ලබා දෙන්නේ එම සතියයි. ඔබට දහැමි ජීවිතයක් ගෙන යෑමට ඉඩකඩ ලබා දෙන්නේ සතියයි. සුළුවෙන් හෝ සතිය පවත්වා ගැනීමට ඔබට හැකියාව ලත් විට, එය ඔබට පුතාකෂ වනු ඇත.

නිවහල්, නිරවුල්, පීතිමත් දිවිපෙවතක් උදෙසා හොඳ දේ හොඳ හැටියටත්, නරක දේ නරක හැටියටත් සිතට එකඟ ව පිළිගැනීමට හා ඒ අනු ව කිුයා කිරීමට සුදුසු හොඳ ම මොහොත සිහියෙන් සිටින මේ මොහොතයි. දියුණු කර ගත් සතියත්, නිවැරදි දකීමත් මේ මොහොතෙහි ලබා දෙන සැනසුම, සාමය හා පීතිය යම් මොහොතක රස විදීමට ඔබට හැකි වූයේ නම්, බුදුරජාණත් වහන්සේ දෙසූ දහමෙහි හරය ඔබ හදවත විනිවිද ගිය මොහොත එම මොහොතයි. විචිකිච්ඡාවෙන් තොරව, ආපසු බැලීමක් නොමැති ව කෙළවර දක්නා තෙක් බුදු මඟෙහි ඉදිරියට යාම අරඹන සුභ මොහොත ද එම මොහොතයි.

බොහෝ දෙනෙක් තමා දන්නා, හඳුනන අය භාවනා කරන නිසා හෝ ශාරීරික ව සහ මානසික ව යම්යම් දේ ලබා ගැනීමේ අදහසින් හෝ අද පටන් ගෙන හෙට පුතිඵල බලාපොරොත්තුවෙන් භාවනාව අරඹති.

XV

"මම සියල්ල දනිමි" යන ස්වාභිමානය ඇති ව, භාවනාවේ යථාර්ථය පිළිබඳ ව නිවැරදි සහ පැහැදිලි අවබෝධයක් ඇති කර ගන්නේ නැති ව, කරන්නන් වාලේ 'භාවනා කිරීමට' යෑමෙන් ටික දිනක දී 'භාවනා නොකිරීමට' ඔවුන්ගේ මනස යොමු වී යාම බොහෝ විට සිදු වන දෙයකි.

ඒ - මේ දෙයෙහි නියැලෙන්නේ නැති ව, සුළු මොහොතක් හෝ එක්තැන් වී සිටීමට ඇති 'නුපුරුදුකම' නිසා සිතෙහි මතු වන නොසන්සුන්කමින් විඩාවට පත් වී, 'භාවනා කිරීම' අතරමඟ නතර කිරීමෙන් වැළකී සිටීමට මඟක් ඔවුහු නොදනිති. 'භාවනා කරද්දී' වැල නොකැඩී සිතෙහි මතු වන නොයෙකුත් මාදිලියේ සිතිවිලිවලින් වල්මත් වී, එක් අරමුණක සිත පිහිටුවා ගැනීමට අපොහොසත් ව 'භාවනා කිරීමට' තිබූ ආසාව අතුරුදහන් වී, සිතෙහි වීයාීය සහමුලින් ම සිඳී ගොස්, සිත අඩපණ වී, කුසීතකමින් සිත පිරී යෑමෙන් ඔවුන් භාවනාව අත්හැර දමන්නේ ඉතා සුළු කාලයක දීය.

පළපුරුදු භාවනානුයෝගී සිල්වතකුගෙන් මේ පිළිබඳ ව උපදෙස් නොලැබීම හා නොපැතීම, නිවැරදි දකීමක් ඇති කර ගත් කලපාණ මිතුයකුගේ ඇසුර නොසෙවීම සහ පිරිසිදු අරමුණක් ඇති කර නොගැනීම ආදී කරුණු රැසක් භාවනාව කඩාකප්පල් වීමට හේතු වශයෙන් පෙන්වා දිය හැකිය.

භාවනාව සඳහා උපදවා ගත යුතු ආසාව අනෙකක් නො ව බලවත් උනන්දුවයි. එය ඇලීමක් නො වේ. භාවනාවේ දියුණුව සඳහා ඇති කර ගන්නා තණ්හාව අනෙකක් නො ව දැඩි අධිෂ්ඨානයයි. එය කෑදරකමක් නො වේ. භාවනාවේ දී ඇලීමෙන් සහ කෑදරකමින් සහමුලින් ම අත්මිදිය යුතුය.

දියුණුවක් දකීමට නොඉවසිලිමත් වීම, ඉහළ මට්ටමකට ළඟාවීමට - එනම් ධාානයක් ලබා ගැනීමට, එසේත් නැතිනම් නිමිත්තක් දක ගැනීමට-පහළවන දොළදුක ආදී දෑ භාවනාවේ දියුණුව මුළුමනින් ම ඇනහිටුවයි.

සෑම භාවතා වාරයක ම අවසානයේ දී දෙනෙත ඇරීමට පළමු ව, භාවනා පටන් ගැනීමේ දී පැවති මනසේ ස්වභාවය සහ දැන් පවත්නා මනසේ ස්වභාවය ද සුළු කාලයක් තුළ හොඳින් සංසන්දනය කර බලන්න. භාවතාවෙහි යෙදීමෙන් මනසෙහි තැන්පත් බව හා නිරවුල් බව වර්ධනය වූයේ ද? මනස එක්තැන් වූයේ ද? එසේ වූයේ නම්, එම තත්ත්වය උදා කර ගැනීම සඳහා තමා යොදා ගත් උපායයන් හා ඉවහල් වූ හේතුසාධක හොඳින් මතකයේ රඳවා ගන්න. ඒවා මතු භාවතා වාර තුළ දී උපයෝගී කර ගන්න. අඩුලුහුඬුකම් මඟහරවා ගන්න.

තො එසේ නම්, මනසෙහි දක ගත හැකි වෙනසක් තො වූයේ ද? එය වියවුලට පත් වූයේ ද? සිත විසිර ගියේ ද? එසේ වූයේ නම් කවර හේතූන් නිසා භාවනාව අබල දුබල වූයේ දයි හොඳින් විගුහ කර බලන්න. එම හේතූන් සිහියට ගෙන, භාවනාවෙන් පිටත දී, එනම් එදිනෙදා ජීවිතයේ දී, ඒවා ඉවත් කිරීමට සහ දුර්වල කිරීමට ඔබ වැයම් කරන්නේ නම්, හරිහැටි නොකෙරුණු භාවනාවෙන් වුව ද ඉටු වනුයේ යහපතෙකි. එය කාලය අපතේ හැරීමක් නො වේ. සිතේ සැනසීමට අකුල් හෙළන, ක්ලේශයන් දන හඳුනා ගැනීමට අවශා ශක්තියක් හා පුඥාවක් ඔබ ඇති කර ගන්නෙහිය. සමථය දියුණු කර ගැනීමට යත්න දරන පුද්ගලයින් එම උත්සාහයේ පුතිඵලයක් ලෙස භාවනාවේ දී මෙන් ම ඉන් පිටත දීත් දියුණු කර ගන්නේ නිවැරදි දකීමයි. භාවනාවේ දී සමථය හා අත්වැල් බැඳ ගන්නා විපස්සනාව එයයි.

හරිහැටි නොකෙරෙන භාවනා වාරයක දී මතු වන අසහනය නැති නම් දුක ඇත්ත වශයෙන් ම දුකක් නො ව, දුක නැති කර ගැනීමට මඟ පෙන්වීමකි. ඔබේ පුඥාව දුකත්, දුක ඇතිවීමට හේතුවත්, පෙන්වා දෙන නිසා එයින් අත්මිදී පුීතිය හා සැනසීම ළඟා කර ගැනීමට ධෛය්‍රීය ගන්න.

එවැනි භාවනා වාරයක දී සිතෙහි මතු වූ නොසන්සුන්කම ඇති කිරීමට තුඩු දුන් හේතූන් භාවනාවෙන් පිටත දී ඔබේ මනසට බලපෑමක් ඇති නො කරන්නේ යයි ඔබ සිතන්නෙහි ද? සිත තුළ පැසවමින් පවතින්නා වූ එම හේතූන්, එම ක්ලේශයන් යටපත් කරමින් සගවාගෙන වෙනතක් බලා ගෙන සිටිය හැකිවුවත් ඒවායින් මනසට වන හානිය ඔබට නො පෙනුනත්, කාලය ගතවීමත් සමඟ ම ඔබ නොදැනුවත්වම, ඔබේ ඉරියව් හා කියාකලාප තුළින් ඒවා ලොවට හෙළිදරව් කෙරෙනු ඇත. යම් මොහොතක සිතෙහි පහළ වූ දුකක්, එහි පැලපදියම් වීම වැළැක්වීම සඳහා අවශා වූ සිහිකල්පනාව නොමඳ ව දියුණු කර ගන්න. පිරිසිදු, පුබෝධමත් සහ සැනසුනු සිතකින් දවසේ එදිනෙදා කටයුතුවල යෙදෙන්න. තමාගේ ලාභ-පුයෝජන සඳහා වත්, සතුට සඳහා වත්, අනුන් පිනවීම සඳහා වත් හෝ වෙන මොනයම් කාරණයක් නිසා වත් හෝ පංච ශිලය බිදී යාමට කිසිම ඉඩක් නො තබන්න. දාන ශීල ආදී ගුණධම්යන් තවතවත් වැඩි දියුණු කර ගන්න.

"සැප ඇති" තැන්වල නැවත ඉපදීමට අර අඳින්නේ නැතිව, "සැප තැති" තැන්වල උපත ලැබීමට ඇති ඉඩ අහුරා, දුකින් මිදීම අරමුණු කොට ගෙන, සාමය, සැනසීම, ළඟාකර ගැනීම සඳහාත්, මෙළොව අභිවෘද්ධිය සඳහාත්, තථාගතයාණන් වහන්සේ අනුදත වදාළ භාවනාවෙහි ඉතසිතින් යෙදෙන්න. මනසට එහි ස්වාභාවික තැන්පත් බවට පත්වීමට ඉඩ දෙන්න. සෑම භාවනා වාරයක ම ආරම්භයේ දී සිතෙහි තදින් කාවද්දා ගත යුත්තේ, "කිසිවෙක් නොවෙමි, යා යුතු තැනක් නැත, කළ යුතු දෙයක් නැත, මෙතැන මේ මොහොතේ, හිඳිමි, දනිමි" යන්න පමණයි.

ශීලය වැඩි දියුණු කර ගන්න. ශිලයෙන් භාවනාව ද, භාවනාවෙන් පුඥාව ද, පුඥාවෙන් ශීලය ද, දියුණු වේ. භාවනාවෙන් ඔබ අත් කර ගන්නා සැපත, සැනසුම හා සාමය ඔබ ඇසුරට පත් අය තුළ ද ඉතිරී-පැතිරී යෑම වැළැක්වීම ඔබට කළ නොහැකි දෙයකි. ඔබට කළ නොහැකි දෙයකින් ලොවට සෙතක් සැලසේ නම්...... ඔබට කළ හැකි දේවල් ගැන කවර කතා ද?

සිල්වතෙකු වීමෙන් මේ ඉතා කෙටි ජීවිතයේදී දිනෙන් - දින පුපාතයට යන සමාජයේ මිම්මට අනුව තමාට අවාසියක් වුවත්, එම සමාජයේ තැනක් නොලැබුනත්, සෙස්සන් හට තමා සිහි වියරු වුවෙකු සේ පෙනුනත්, අන් අයට නොපෙනෙන, ආය<sup>®</sup> පුද්ගලයින් දක්නා, බුදුරජාණන් වහන්සේ පෙන්නුම් කර දී ඇති ලෙසට මැරි-මැරී උපදින, ඉතා දික් වූ දුක් සහගත සංසාරයෙහි ඔබට අයත් වන්නේ "අමරණීය" තැනකි.

අවාසනාවකට මෙන් , කියවීමෙන් අත්කර ගන්නා ඥානය අප බලාපොරොත්තු වන පුතිඵලය වූ මානසික සහනය ළඟාකර දීමට අපොහොසත්ය. නිරතුරු ව ම විමසිලිමත් ව, සිහිකල්පනා ව තමා වෙතින් ගිලිහී යාමට ඉඩ නො දී දිනපතා ඉඩ ලත් සෑම විටක දී ම භාවනාවේ යෙදිමින්, මෙහි අඩංගු අදහස් හා උපදෙස් අවබෝධයෙන් ම තම හදවතෙහි තහවුරු කර ගන්න. සිත සන්සුන් වීමත් සමඟ ම මනසෙහි පහළ වන පුඥාව ඊට ආධාර වන බව ඔබට ටික දිනක දී පෙනී යනු ඇත. පුඥාව නොමැති ව භාවනාව ද භාවනාව නොමැතිව පුඥාව ද ඇති නොවන බව බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කර ඇත්තේ එහෙයිනි.

භාවතාව හරියාකාරව තොකෙරෙන විට දී හෝ එහි දියුණුවක් තොදකින විට දී හෝ එයින් අසහනයට පත් තොවත්ත. ඔබේ මතු සුභ සිද්ධිය සඳහා තව තවත් දිරි ගන්න. නොපසුබට වන්න. දන් සැප විඳ පසුව දුක් විඳිනවාට වඩා දුන් මහන්සි වී දුනුත්-පසුවත් සැප විඳින්න.

බුදුරජාණත් වහත්සේ පෙන්වා දුන් මාර්ගයෙහි හරය හා අගය ඔබ වටහා ගත්තේ නම්, භාවනාවෙහි යෙදී හරියාකාරව උපදෙස් පිළිපදින්න. ඔබේ සිත තැන්පත් බවට හා නිරවුල් බවට පත් කර ගත්තේ නම්, එය උත්වහන්සේට දක්වන ලද උසස්ම ගෞරවය බව සිතට ගන්න. පළමුව තමා සම්මතයෙහි පිහිටා මෛත්ය පෙරදැරි කරගෙන, සැමගේ අභිවෘද්ධිය සඳහා ධර්මයට හිතැති ඔබේ හිතවතුන් ද යහ මඟට ගැනීමට දිරි ගන්න, ඔවුනට ආදර්ශයක් වන්න.

ධර්මය සිතෙහි තහවුරු වන්නේ ඔබ එය අවබෝධ කර ගැනීමට දක්වන කැමැත්ත හා ධර්මයට දක්වන ගෞරවය මුල් කරගෙන ය. එම නිසා මේ පොත තැන තැන නොදමා ඊට සුදුසු පිරිසිදු ස්ථානයක තබන්න. ධර්මය අඩංගු පොත පත කියවද්දී පිටු පෙරලීම සඳහා ඇඟිල්ලේ කෙළ නො තවරත්න. ධර්මයට සිත යොමුකළ, ඔබගේ හිතවතුන්ගේ අතට ද මෙය පත් කරන්න. තාහාග අතුරින් උතුම්ම තාහාගය ධර්ම තාහාගයයි.

කාහටත් කියවා තෙරුම් ගැනීමට පහසුවන අයුරින් සරල බසින් මෙය ඔබ අතට පත් කළේ "භාවනා කරන්න කැමති නමුත් හරියට කියලා දෙන්න කෙනෙක් නැහැ", "පොත්වල තියෙන කුම තේරුම් ගන්න අමාරුයි", "භාවනා පන්ති වලට යන්නට වෙලාවක් නැහැ" යනාදී බොළද තර්ක ඉදිරිපත් කරමින් භාවනාවේ නොයෙදෙන අතලොස්සකට හෝ භාවනාවෙහි

XIX

යෙදී තම සිත හඳුනාගැනීමෙන්, එහි ඇති දුර්වලකම් අවබෝධ කර ගෙන, ඥානාන්විත ව ඒවා මඟ හරවා ගැනීමෙන් සෙතක්-ශාන්තියක් අත් කර ගැනීමට හැකි වනු ඇත යන බලාපොරොත්තුවෙනි. දනටමත් භාවනාවෙහි යෙදී සිටින්නන් හට භාවනාව තව දුරටත් ගැඹුරට දියුණුකර ගැනීමට මෙය ආධාර වේනම්, ඒ අමතර ලාභයකි. එය එසේම වේවායි ඉත සිතින් පතමි.

පරිවර්තනයේ දී සහ අදහස් තව දුරටත් විස්තර කර දීමේ දී යම් යම් පුමාද දෝෂ ඇති වූයේ නම් එහි වගකීම මා සතු බව කරුණාවෙන් සලකන්න.

සිය වැඩකටයුතු පසෙකටලා මෙයට පෙරවදනක් සපයාදුන් ශී ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනයේ පුධාන ලේකම් ගරු දිවයාගහ යසස්සි නායක හිමිපාණන් වෙත මාගේ ගෞරව පූව් තුතිය මින් පිරි නමමි.

මාස දෙකක පමණ සුළු කාලයක් තුළදී මෙම පොත මේ අයුරින් එළි දක්වීම සඳහා මා හිත මිතු "ලිතිර" මුදුණාලයාධිපති කමල් ඇඹුල්දෙණීය මහතා සහ ශිරාණි ජයසිංහ මහත්මිය ඇතුළු එහි කායාීය මණ්ඩලය ගත් වෙහෙස මා ඉතා අගයකොට සලකමි. සෝදුපත් බැලීමෙන් සහාය දක්වූ ශාලිකා කන්නන්ගර මහත්මියටද ස්තූතිය පුද කරමි. සැමට පිං අත්වේවා!

අවසාන වශයෙන් ධර්මය පිළිබඳ සිය අවබෝධය ඔබට ද නොඅඩුව ලබා දීම සඳහා උන්වහන්සේගේ ධර්ම දේශනා සිංහලට පරිවර්තනය කොට ඔබ අතට පත් කිරීමට අවසර දුන් මා ගුරුදේවයන් වන අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය පුද කරමි.

#### තික්ඩු අතය,

බෝධිංයාන ආරණාය, සර්පන්ටයින්, 6125, බටහිර ඕස්ටේලියාව, 1- 05 - 2004.

XX



#### නමෝ තස්ස භගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

කාලය හරි හැටි යොදා ගැනීම

කාලය කියත දෙයින් අපි අදහස් කරන්නෙ මොකක්ද කියල පැහැදිලි කර දුන්නොත් හොඳයි කියල මට හිතුන. බුද්ධාගමට අනුව කාලය අපි ගැඹුරින් වටහා ගන්නෙ කොහොමද? අනවශා අන්දමින් ඊට ලොකු තැනක් දීල, අන්තිමට ඒක තමන්ටම හිසරදයක් වෙන්න ඉඩ නොදී, කාලයට අපිව පාලනය කරන්න ඉඩ නොදී කොහොමද අපි කාලය හරි හැටි යොදා ගන්නෙ? කාලය අපි දන්න දෙයක් හැටියට, හොඳින් තේරුම් ගත් දෙයක් හැටියට භාර නොගෙන ඒක ටිකක් ගැඹුරින් අපි සොයා බලමු. අද ලෝකයෙ ජීවත් වන හුඟ දෙනෙකුට කාලය වැදගත් දෙයක් වුනත් මේ අය කාලය කියන දේ හරියාකාරව වටහා ගන්නෙ බොහොම කලාතුරකින් නිසා ඒක ඔබට බරපතල පුශ්න, අපහසුකම් ඇති කරන්න මූලික හේතුව වෙන්න බොහෝ විට ඉඩ තියෙනව.

විශේෂයෙන්ම මේ නවීන පන්නෙට හැඩ ගැහෙන අපි හැම දෙයක්ම කරන්නෙ බොහොම කලබලයෙන්. මේ වගේ අළුත් අවුරුද්දක් එළඹුනාම අපි හැමෝම වගේ අහන්නෙ, කාලය මොනතරම් ඉක්මනට ගෙවිල යනවද? අපිට බැරිද මේක නවත්වන්න? මෙහෙම ඉක්මනට කාලය ගෙවෙන කොට අපට යන කළ දවස මොකක්ද? අපි පොඩි කාලෙ මේ කාලය ගෙවුනෙ මීට වඩා හුඟක් හෙමින් නේද? වයසට යාම, ලෙඩ රෝග, මරණය කියන දේවල් ළඟා වෙන්නෙ මොනතරම් ඉක්මනටද? අපි මේ කාලයේ හිරවෙලා නේද ඉන්නෙ?

මේව ඇත්තටම අපිට බලකර හිටිනව මේ දේවල් හරියාකාරව තේරුම් ගන්න. ඒවිතය කියන්නෙ මොකක්ද කියල වත් අපි තාම හරියට තේරුම් අරගෙන නැහැ. අපි ඉපදුන, පාසැල් ගියා රස්සාවක් ලැබුණ, කසාද බැන්ද, එහෙමත් නැත්නම් හාමුදුරුනමක් වුනා - ඒ ඉතින් තමන්ගෙ කැමැත්ත අනුව - ඊළඟට මොකද වෙන්නෙ? වයසට යනව මැරෙනව. හාමුදුරුවරු මැරෙනව වගේම ඔබත් මැරෙනව. අන්තිමට අපි ඔක්කොම යන්නෙ තැන් දෙකකින් එකකට, එකම වගේ පෙට්ටියක, දරසෑයට නැත්නම් වල පල්ලට. මේ සැම දෙයක්ම කාලය සමග බැඳුණු දේවල්.

කැරකෝප්පුවකට ගියාම, සොහොන් උඩ හදල තියෙන නොයෙකුත් විදියේ සිහිවටන, සමහර වෙලාවට අපේ හිත ඇදල ගන්නව. මේ තැන් වල ඉන්නෙ අපි වගේම ජීවත් වෙල මීට අවුරුදු පණහකට සීයකට විතර ඉස්සර මීය පරලොව ගිය අය. කාටද ඒ අය දක් මතක? බොහොම ටික දෙනෙකුටයි. ඒ අයත් ධෛයාර්ය වන්ත පුද්ගලයො. බොහොම වෙහෙස මහන්සි වෙලා වැඩ කළ අය. ඔවුනුත් දුක් වේදනා වින්ද, ඔබ වගේම විනෝද වුනා. සමහර විට, විවාහ වෙලා දූ දරුවනුත් ඉන්න ඇති. ඔවුන් අතරත් වාද විවාද අඬදඹර තිබුණ. වෙලාවකට කරකියා ගන්න දෙයක් නැතිව ලත වුනා. හොඳ සතුටින් ගත කළ කාල තිබුණ. නමුත්, ඒ අය දූන් මැරිල. කාලයෙන් යට වෙල. ඒ නිසා, මේ ඉක්මනින් ගෙවී ගෙන යන කාලය හොඳාකාරව තේරුම් ගැනීමත්, එය හරියාකාරව යොදා ගැනීමත් අපිට වැදගත් වෙනව.

දත් ලෝකයෙ ජීවත් වෙත අපි හුඟ දෙතෙක් දත්තෙ තැහැ, ඒ අයට පුළුවත් කමක් නැහැ, මේ භාවනාව කියන දේ තුළිත් මේ දේවල් ටිකක් ගැඹුරින් තේරුම් ගන්න. කාලයෙන් පිටස්තරව පිහිටි "මේ මොහොත" කියන තැනට ළඟා වෙන හැටි අපි ඉගෙන ගෙන නැහැ. "දන්" කියල හඳුන්වන "මේ මොහොත" අපි අඳුනන්නෙ නැහැ. අවස්ථා දෙකක් අතර පිහිටි තැතක් හැටියට අපිට ඒක මැණල පෙන්නන්න බැහැ. කාලය අපි මණින්නෙ, එක්කො අනාගතයෙ යමක් සිදුවන තෙක් ගත වත කාලය, එහෙම නැතිනම් අතීතයේ යමක් සිදුවූ මොහොතෙ ඉඳල ගතවූ කාලය හැටියටයි. අපි මේ කාලය මැණිමේ කටයුත්තෙ හිර වෙලයි ඉන්නෙ.

මම තරුණ භිඤුවක් කාලෙ තායිලත්තෙ ඉදිද්දී ඒ ආරණායවල පත්තර තිබුණෙ නැහැ, රේඩියෝ ටෙලිවිෂන් ඒව මුකුත් නැහැ. අද දවස මොකක්ද කියල මතක්කර දෙන්න කව්රුවත් නැත්නම් ටික කාලයක් මේ වනගත ආරණාය වල ඉන්න කොට දවස අමතක වෙලා යනව. ඒක ඇත්තටම පුදුමාකාර දෙයක් අත්විඳල බලන්න. ඒ තැන් වල විදුලි බලය නැහැ. වැලි පාරවල් දිගේ යන්න ඕනෙ. හැම දෙයක්ම ඉතාමත් සරලයි. අපිට තිබුණ දේවල් බොහොම ටිකයි. මට මතකයි සමහර දවස්වල බොන්න තේ තිබුණෙ නැහැ. කෝපි වගේ දෙයක් ලැබුණොත් ඒ මාස හය, හතකට වරක්. මම මේ මාතෘකාවෙන් පිට පැනලයි කියන්නෙ, මම මහණ වුන අළුතම වගේ අපිව බලන්න පිට රට ඉඳල ආපු කෙනෙක් දවසක් සාමණේර නමකට කෝපි බෝතලයක් දීල ගිහින් තිබුණ. මේ ආරංචිය බොහොම ඉක්මනින් පැතිරිල ගියා. පිට රට වලින් ඇවිත් මහණ වුන අය හය හත් තමක් ඒ ආරණාගය හිටිය. එදා හවස කෝපි බොන්න සුදානම් වෙන බව දනගත්තාම මාත් හිටියෙ බොහොම නොඉවසිල්ලෙන්. ඒ මදිවට මේ මනුස්සය මී පැණි බෝතලයකුත් දීල ගිහින් තිබුණ. ඒ නම් අපි අහපු නැති දෙයක්. කෝපි බොන්න මී පැණිත්. අපි ඔක්කොම හවස එක කුටියකට එකතු වුනා. භිඤුන් වහන්සේලා හැටියට අපි පිළිපැදිය යුතු එක නීතියක් තමයි මොනම දෙයක් හරි අපේ අතට නොදුන්නොත් ඒක අපට අරගෙන පාවිච්චි කරන්න තහනම්. දන්නවනෙ මම කරපු දේ, දක්ක ගමන් ඒ කෝපි බෝතලය අතට ගත්ත. එතන හිටි ඔක්කොම හාමුදුරුවරු ඔළුවෙ අත තියා ගත්ත. දුක් වෙන්නයි අඳෝනා තියන්නයි පටන් ගත්ත. මොන දේකටද ඒක ඇල්ලුවෙ, සාමණෝරවරු ඒක පිළිගන් වනකන් ඉන්නෙ නැතිව? අපිට ඒක ආපහු දෙන්න වුනා. මොන කෝපිද? මට ඒ දවස අද වගේ මතකයි. අපේ ඒ ආරණායවල නීතිය කියන්නෙ නීතිය. වෙලාවෙ හැටියට උවමනා කම් වල හැටියට අපි ඒව වෙනස් කරන්නෙ නැහැ. මම එයින් ඉගෙන ගත්ත නුදුන් දේ අතට නොගන්න, විශේෂයෙන්ම කෝපි බෝතල් වගේ දේවල්.

සමහර වෙලාවට අතීතය දිහා බලපුවාම මේවගේ හොඳ දවස් අපට මතක් වෙනව. ඒ එක්කම කිසි කමකට නැති, බොහොම දුක් වේදනා විදි දවස්, ඒවත් මතක් වෙනව. දනට ගෙවී ඇති මේ අතීතය සමහර විට

අපේ කාලයෙන් බාගයක් විතර වෙන්න වුනත් පුඑවනි. එහෙම නේද? එක එක වෙලාවට මොනවද ඔබේ මතකයට එන්නෙ? ඇයි ඒව එහෙම මතක් වෙන්නෙ? යම්කිසි විදියක මානසික ස්වභාවයකින් ඉන්න කොට බොහොම වෙලාවට මට මතක් වෙන්නෙත් ඊට ගැලපෙන අන්දමේ ඒව. එහෙම නැති නම් මතක් වෙන දේවල් ඒ ඉන්න තත්වයට අනුව හැඩ ගැහෙනව. ඉන්නෙ සතුටින් නම්, සිත සැනසිල නම්, ඒක පුදුම දෙයක්, හිතට එන්නෙ අතීතයේ සතුටින් හිටි අවස්ථාවන්. තමන් ඉන්නෙ දුකින් නම් දකල තියෙනව නේද, වැල නොකැඩි හිතට එන්නෙ, මතක් වෙන්නෙ දුක වැඩි කරන දේවල්මයි. ඒ දුකින් ගොඩ එන්න දෙන්නෙම නැහැ.

ආරණායගත ජීවිතයේදී මම මෙය හොඳින් තේරුම් ගත්ත. මනසේ ස්වභාවය ඒකයි. අන්න ඒ නිසයි මතකයන් මම විශ්වාස නොකරන්නෙ. අපි අතීතයට එඹෙන්නෙ, දන් අපි ඉන්න මානසික ස්වභාවය තුළින්. එළියට එන මතක ඒ ඉන්න තත්වයට අනුව හැඩ ගැහෙනව. අතීතයේ අපිට හොඳ යයි හිතෙන දවස් තියෙනව, නරක යයි හිතෙන දවස් තියෙනව. නමුත්, ඒ මතකයන්ගෙ සතාතාවය ඒ විදියටම අපිට පිළිගන්න බැහැ. අපි ඉන්න මානසික තත්ත්වය අනුවයි, අපි ඒවා තෝරන්නෙ, බේරන්නෙ, හැඩ වැඩ කර ගන්නෙ. ඒ නිසා හොඳ වුනත්, තරක් වුනත් අතීත මතකයන් තදින් අල්ලා ගැනීම එච්චර නුවණට හුරු නැහැ. අපේ සමහරක් පැරණි මතකයන් හාර අවුස්සල බලන කොට අපිට මේ මොහොතෙ මොන තරම වේදනාවක් ඇති වෙන්න පුළුවන්ද?

දත් කාලෙ සමාජයේ වැරදි පිළිගැනීමක් තියෙනව, අපි දන් විදින සමහරක් මානසික පීඩන වලට හේතුව අතීතයේ සිදුවුන අකරතැබ්බයක් හෝ යම්කිසි මානසික සට්ටනයක් නිසා විය හැකිය කියල. මේ මානසික රෝගවලට පිළියම් කරන සමහරක් විශේෂඥයෝ කියා හිටිනව, දිරි ගත්වනව අතීතය හාර අවුස්ස බලත්න. නමුත් බුදුදහමේ එහෙම දිරි ගැත්වීමක් උගත්වත්තෙ නැහැ. හේතුව මේකයි. මෙහෙම හොයන කොට කාටද බැරි ඒ වගේ අවස්ථාවක් අතීතයෙන් සොයා ගන්න. අතීතයෙ අපි නොයෙක් අන්දමේ අතවර වලට මුහුණ දීල තියෙනව. නොයෙකුත් වද වේඳනා විදල තියෙනව. ඔව්, ඔබ මොකක් හරි එකක් සොයා ගන්නව.

නමුත් අතීතයේ දුක් වේදනා අවුස්සල බලල ඔබ මොකද මේ කරගන්නෙ? එය මොනතරම් දුක් කන්දරාවක් ඔබට මේ මොහොතෙ ගෙන දෙනවද? මෙහෙම අතීතය හාරල අවුස්සල බලල, අපි ඉතාමත් පීතියෙන් හිටි මොහොතක් මතකයට ගේන එක ඊට නරකද? සතුටින් හිටි ඒ සෑම අවස්ථාවක්ම, සතුටින් කාලය ගෙවූ සෑම වකවානුවක්ම, තමන් පීතියෙන් ඉපිල ගිය සෑම අවස්ථාවක්ම මතකයට ගන්න එක ඊට වඩා හොඳ නේද? ඇත්තටම ඔබට පේනව නේද මේ දෙකෙන් තමන්ට වඩා පුයෝජනවත් වෙන්නෙ කොයි එකද කියල. මගේ පොතේ හැටියට නම් පුළුවන් තරම් සතුටු දේවල් එළියට ඇදල ගන්න. මේ ඉන්න මොහොතෙ තියෙන කරදර මදිවටද අතීතයෙනුත් තවත් ඒව ඇදල ගන්නෙ? ජීවිතයෙ තියෙන බර මේ හොඳටම ඇති. අන්න ඒ නිසා අතීතයේ දුක් වේදනාත් එළියට අරගෙන, දන් මේ විදින දුකට ඒවත් එකතු කර ගන්න එපා.

නමුත් ඔබට ඇත්තටම අතීතයට යන්න උවමනා නම් යන්න, බලන්න මොනවද ඔබට දුක් වේදනා ගෙන දුන්නෙ කියල. අන්න ඒවට සමාව දෙන්න. ඒවායින් අත්මිදෙන්න. අමතක කර දාන්න. එයින් නිදහස් වෙන්න. නමුත් දන් කාලෙ සමහර අය මනෝ රෝග චිකිත්සාවට අනුව හිතනව, නෑ ඇත්තටම ඔබ ඒ අතීත ඉතා දුක්මුසු අකරතැබ්බ වලට නැවත මුහුණ දීල, ඒ ගැන මෙනෙහි කරල, එමගින් නිදහස ලබා ගන්න පුළුවනි කියල. බුද්ධාගමට අනුව ඒක වැරදියි. අතීතයේ මොනයම් වරදක් තමන්ට වෙලා තිබුණත් බුදුදහමෙ උගන්වන්නෙ ඔබට පුළුවනි සම්පූර්ණයෙන්ම ඊට සමාව දෙන්න. සම්පූර්ණයෙන්ම එයින් අත්මිදෙන්න. අතීතයේ යටවී තිබෙන ඒ දුක්මුසු සිද්ධීන් සෑම එකක්ම පොදි පිටින් එළියට ඇදල අරගෙන පැත්තකින් තියන්න. නැවතත් ඒව අතට ගන්න එපා. එවිට ඔබ නිදහස්. ඒවා නැවත අතට නොගන්නව නම් ඔබ සදහටම නිදහස්. ඇයි ඒව නැවත අතට ගන්නෙ? මොනවටද? මෙතෙක් කල් මේ දේවල් වලින් හිරවෙලා, හැම වෙලාවෙම ඒව කර ගහගෙන ඉදල ඔබ මොනතරම් දුක් වේදනා විදල තියෙනවද? ඒ ඇති. ඒව එච්චරයි. ඒවායේ ඇති හරයක් නැහැ.

ඔබට පුළුවන් කම තියෙනව මේ නිදහස තෝර ගන්න. අවශායනම්, ඇත්තටම ඔබට පුළුවනි, මේ සෑම දෙයකටම අත්මිදීයාමට ඉඩ හරින්න.

මේ අසහනකාරී අතීතයෙන්, අතීත පුශ්න වලින් මිදෙන්න තියෙන එකම කුමය ඒව අත්හැර දූමීමයි. ඒව දිහා යන්තමට ටික වෙන්න බැලුවත් වැඩි වැඩියෙන් බැලුවත් වෙන්නෙ එකම දෙයයි. ඔබ දන්නව එය හොඳින්ම. ඔබ එය අත්විඳ තියෙනව. දූන් ඒ ඇති. අත්හරින්න, අත්මිදෙන්න, විශේෂයෙන්ම ඔබේ දරුණු අතීතයෙන්. ඔබට උවමනා කරන්නෙ සතුට නම්, එහෙම නම් බලන්න ඔබේ සුන්දර අතීතය දිහා. දෙකින් එකක් තෝරා ගැනීමේ බලය ඇත්තේ ඔබටයි. ඔබට සංඥානනය කරන්න පුළුවනි, ඔබ කැමති විධියට. සතුටට, අසතුට තෝරා ගැනීම ඔබට අයිති දෙයක්.

මේ මොහොතෙ මනසෙ පවතින ස්වභාවයට අනුවයි ඔබ අතීතය දිහා බලන්නෙ, අතීතය දිහා බලන ආකාරය රඳා පවතින්නෙ. අපේ යටගියාව, එහෙම නැතිනම් අපේ ඉතිහාසයත් මේ වගෙයි. වෙන එකක් තියා මේ පොත් වල ලියවිල තියෙන ඉතිහාසයත් මේ වගේමයි. මම පොඩි කාලෙ ඉගෙන ගත්තු ඉතිහාසය නෙවෙයි, දන් පොත් වල තියෙන්නෙ. ඒව ලිය වෙන්නෙ මේ පුතිසංස්කරණවාදීන්ට උවමනා හැටියටයි. ඒව හැම වෙලාවෙම වෙනස් වෙනව, වෙනස් කරනව මේ පුතිසංස්කරණවාදීන්ට ඕනෙ විදියට. ඉතිසාහසය ලිය වෙන්නෙ ඒ ලියන අයගෙ සිතැඟියාවට අනුකූලවයි. සතාාය ඒකද? ඔබේ ඉතිහාසයත් හෙළිදරව් වෙන්නෙ ඔබේ මානසික ස්වභාවයට අනුකූලවයි. එහෙම නේද? ඔබේ අදහසට අනුව ඒව ඇත්තටම හරි වෙන්නත් පුළුවන්, ඒව ඇත්තටම වැරදි වෙන්න පුළුවන්. ඒ දෙකම වැරදියි. ඒව ඔබට ඕනෙ විධියටයි හැඩ ගැහෙන්නෙ. ඒකයි මම මෙතනදී විශේෂයෙන්ම පෙන්නුම් කර සිටින්නෙ, ඒව සතායම දේ නෙවෙයි. ලියන වත් වෙලා ඇයි ඔබේ ඉතිහාසය රසවත් කර ගන්නෙ නැත්තෙ? පුළුවන් කම තියෙද්දිත් ඇයි එය නීරස කර ගන්නෙ? වෙනත් විධියකට කියනව නම් පොඩි කාලෙ ඔබට විදින්න සිදු වුන රසවත් දේවල්, ලස්සන දේවල් දිහා බලන්න. ඒ විධියෙන් කෙරෙන්නෙත් ඔබේ අතීත වැරදි වලට සමාව දීම, අතීතයට සමාව දීම, අතීතයේ සිදුවූ සෑම නරක දෙයකටම සමාව දීමයි. ඔබට සතුට ගෙන දුන්න, ඔබේ දියුණුවට උදව් උපකාර වුන සෑම දෙයක්ම, අවස්ථාවක්ම මතකයට අර ගන්නව නම් ඔබ එයින් ඉගෙන ගන්නව සතුටු වෙන්නෙ කොහොමද කියල. ඇයි ඒ සතුට? ඇයි එහෙම විනෝදයක්? ඒව ඇති වුනේ කොහොමද?

මගේ සිහියට එන මතක වලින් එකක් තමයි මම ඉගෙන ගන්න කාලෙ සිදු වුන දෙයක්. ඒක මගේ මතකයේ තදින්ම කාවැදී තියෙන සතුටක්. ඒක අමතක නොවෙන සතුටක්. මම කේම්බු්ජ් විශ්ව විදාාලයේ අවසාන විභාගයට පෙනී ඉන්න කාලෙ දවසක්, ඒ හරිම ලස්සන හැන්දෑවක්, පොත් කියවීම පැත්තක තියල විභාගයක් තියනව නේද කියල නොහිත මම මගේ යාළුවෙක් එක්ක, අපට තිබුණ ඔරුව ළඟ ඇලකට දාගෙන අපි ඔරු පැද්ද. මේ ලස්සන හැන්දෑවේ විභාගය ගැන කිසිම මතකයක් අපිට තිබුණේ නැහැ. ඔරුව ඇතුළෙ දිග ඇදී ගෙන ඉන්න ගමන් මේ යාළුව කියපු දේ හැම වෙලාවෙම මතකයට එනව. ඔහු කිව්ව "මේ මොහොතේ මට මේ මුළු ලෝකයෙ කොතැනක්වත් ඕනේ නැහැ." ඔරුවෙ පාවෙල යන ගමනුයි මෙහෙම කිව්වේ. හරි නම් මම විභාගයට ලෑස්ති වෙන්නයි ඕනෙ. ඒ පුදුමාකාර ලස්සන හැන්දෑවක්, මට ඒක මතක් වෙන, මතක් වෙන පාරට හිතේ මතු වෙන්නෙ ලොකු සතුටක්.

නමුත් මම කල්පනා කරල බැලුව කොහෙන්ද මේ සතුට එන්නෙ? කොහොමද ඒක ඇති වෙන්නේ? මොකක්ද ඊට හේතුව? එක හැන්දෑවකට මම කළ යුතුව තිබුණ දේවල්, මගේ ජීවිත වගකීම සෑම දෙයක්ම අතහැර දම්ම. ඒකෙ අදහස මම පිස්සු නැටුවයි කියන එක නෙවෛයි. හවස ආපහු ගියාම පොත් අරගෙන මම පාඩම් කළා. මම කම්මැලියෙක් වුනේ නැහැ. විභාගයෙන් මම ඉහළින්ම සමත් වුනා. නමුත් ඒ කළ දේ හරි හොඳයි. එය මට හුඟාක් උදව් වුනා මගේ වැඩ හොඳින් කර ගන්න. ඉතා වැදගත් යයි හිතා හිටි සෑම දෙයක්ම, වගකීමක්ම පැත්තකට දාල ඒ ලස්සන හැන්දෑවෙ සතුටු වීම මොනතරම රශාස්වාදයක්ද? මම හොඳින්ම දන්නව ගඟේ ඔරු පදිමින් සිටි ඒ හැන්දෑව, ඇත්තෙන්ම විභාගයෙන් උසේ පුතිඵල ලබාගන්න මට උදව් වුන බව. මට ඒ හැන්දෑව සන්සුන් කම, ප්රීතිය ලබා දුන්න. ඒ සඳහා මම එතැන දී කරපු දේ මට මතකයට ගන්න පුළුවනි. මම වෙන මුකුත් නෙවෙයි කළේ, මම එතැනදි කළේ අත්හැරීමයි. වගකීම් අත්හැර දම්ම. ඉදිරි දිනවල තියෙන විභාගය ගැන හිතේ තිබුණ භය අත්හැර දුම්ම.

වටිනා කාලයෙන් ටිකක් අරගැනීම ඇත්තටම බලපුවාම නරක නැහැ. ඒ කාලය මම පීතියෙන් ගත කළා. තමන් වෙනුවෙන් කාලය අරගන්න. නතර කරන්න. ඉන්න තැනම ඉන්න. කාලය හරිහැටි

යොදාගත්තේ කොහොමද කියල පෙන්නල දෙන්න, උදාහරණයක් හැටියට අතීතයෙන් මම අරගන්නෙ අන්න ඒ මතකයයි. හුඟාක් වැඩ රාජකාරි තියෙන භිඤුවක් හැටියට, එකක් ඉවර වෙන කොට තව එකක් කරන්න තියෙන ආරණායක නායකයෙක් හැටියට මම හැම වෙලේම දන්නව, ටිකක් කාලය අරගන්න. වැඩ වලින්, වගකීම් වලින් අයින් වෙලා අර පුංචි ඇල පාර හොයා ගෙන ඔරුවෙ නැගිල පහළට ගහගෙන යන්න ඉඩ ඇරල මේ මොහොතෙ සතුට ඇති කර ගන්න. මේ කාලය ගැන කතා කරන කොට හැමෝම වගේ නිතරම කන්කෙඳිරි ගාන දෙයක් තමයි, "අනේ අපට වෙලාවක් නැහැනෙ. කොතෙක් කියල වැඩද?" මේ වගේ අය ඉන්නෙ හැම තිස්සේම කලබලෙන්, කිසිම ඉස්පාසුවක් නැහැ. වෙලාවකට අපි කරන්න ඕනෙ දෙයක් තමයි, කාලය අරගැනීම.

අපේ ආරණාය හදන්න පටන් ගත්ත කාලය මට මතකයි. මුල් දවස්වල ගොඩනැඟිලි ඉඳිකිරීමේ වැඩ වලින් පිරිල. ඒ කාලෙ හිටියෙ අපි ටික දෙනයි. දුන් නම් මෙතන නතර වෙන්න අහන අයගෙන් ඉවරයක් නැහැ. බොහොම වෙලාවට අපට කියන්න වෙලා තියෙනව ඉඩ නැහැයි කියල. ඒ කාලෙ නම් වැඩි දෙනෙක් මෙතන නතර වෙන්න ආවෙ නැහැ. මොකද දන්නෙ නැහැ හේතුව? බොහොම අමාරු වැඩ කරන්න වෙලා තිබුණෙ. එක වේලයි කන්නෙ. හවස් වෙනකොට හරිම මහන්සියි. සමහර වෙලාවට ඇත්තටම මට හිතුන, "මට දූන් භාවනා කරන්න වෙලාවක් ඇත්තේම නැහැ. මම මහණ වුනේ ආරණාය හදන්නද? ගඩොල් බඳින හැටි ඉගෙන ගන්නද?" ලබා ගත්තු හොඳ අධාාපනය නිසා මම හිතුවේ මේ වගේ බර වැඩ කරන්න වෙන එකක් නැහැ කියල. ඒ වුනාට මට දන් මොකද කරන්න වෙලා තියෙන්නෙ? බර වැඩ. මට පෙනෙන්න පටන් ගත්ත ඇතුළතින් පැන නැඟෙන දුක්ගැනවිලි. "මට දන් වෙලාවක් ඇත්තෙ නැහැ භාවනා කරන්න. ඒක එච්චර හොඳ දෙයක් නෙවෙයි. මේවා ඔක්කොම අල්ල දාල මම යන්න ඕනෙ වෙන තැනක් හොයාගෙන. දුන් ඇති මෙහෙම වැඩ කලා." ඒ ගමන මම ටිකක් හිතල බැලුව මගේ දවසෙ වැඩ පිළිවෙල දිහාව. මොනවද මම දවසකට කරන්නේ? එතකොට මට පෙනුන මගේ කාලය හරි හැටි යොදාගෙන නැහැ නේද කියල. මම කාලය හරියට යොදා ගන්නවා නම්, භාවනා කරන්න ඕන තරම් කාලය

තිබුණ. මට පෙණුන මම කාලය හුඟාක් නාස්ති කරනව කියල. විශේෂයෙන්ම මේ වගේ දුක්ගැනවිලි කිය කියා ඉන්නකොට. අන්න ඒක තමයි කාලයේ ලොකුම හතුර. දැන් කිසිම වෙලාවක් නැහැ කිය කියා අඬ අඬා ඉන්න එක. කට පියා ගත්තව නම් අන්ත එතකොට එතන කාලය තියෙනව. මම එය තේරුම් ගත්ත. ඒ හින්ද කන් කෙඳිරිය නවත්තල, කාලය කා දමන්නෙ නැතිව, නිදිකිරමින් ඉන්නෙ නැතිව, හිත හදා ගත්තාම භාවනාව සඳහා අවශාය කාලය මට ලැබුණ.

තමන් වෙනුවෙන් ටිකක් කාලය අරගැනීම, කාලය ඇති කර ගැනීම පිළිබඳ පුශ්නයක් මේක. බලන්න මේ ජීවිතය කියන්නෙ මොකක්ද කියල. මොකක්ද ජීවිතයෙ තේරුම? හැමදාම ගෙදරින් පිට වෙලා වැඩට යනව. හවසට ගෙදර එනව, කෑම කනව, ඊළඟට රූපවාහිනිය ලඟට වෙනව. දවස ගානේ අපි කරන්නෙ ඔය ටික නේද? කොයි තරම කාලයක් අපි මේ විධියට ගත කළාද? ඒකෙන් අපි ලබාගත් පුඥාව මොකක්ද? මේකෙ ඇත්තටම තේරුමක් තියෙනවද? දත් සමහරු කියයි "අනේ නැහැ, අපි එහෙම නැහැ. අපට වෙලාවක් ඇත්තේම නැහැ" කියල. වෙලාව ලැබුණු දාට බලන්න. වෙලාව තියන අයගෙන් අහල බලන්න. තමන් වෙනුවෙන් කාලය ටිකක් අරගැනීම බොහොම හොඳ දෙයක්. ඔබේ වගකීම් සපුරාලීමට කාලය දෙන්න. ඒ වගේම ඔබේ ඇතුළත සැනසීම ඇති කර ගැනීමට කාලය ලබා දෙන්න. ඒකයි මම ඉගෙන ගත්තෙ, මගේ අතීත පුීතිමත් මොහොතවල් මෙනෙහි කරල. "මේ මොහොතේ" පුීතිය ඇති කර ගන්නෙ මටත් කාලය වෙන්කර දීමේ ඇති වටිනාකම තේරුම් ගැනීමෙනුයි.

මොත තරම් මොහොතවල්, කාලය අපි විසිකර දමනවද? රථවාහන තදබදයක් නිසා වාහනය හිර වුනාම, මංසන්ධි වල හයි කරල තියෙන සංඥා පුවරු වල රතු එළියට නතර කළාම, නැතිනම් බස් එකක් එනකත් බලත් ඉන්න කොට මොකද අපි කරන්නෙ? මම හිතන හැටියට බටහිර රට වල අය සොයා ගත්තු හොඳම දෙයක් තමයි මේ රතු එළිය. මේ රතු එළිය අඟවන්තේ අපිට නතර වෙත්නයි. දැන් සමාජයේ අය මේ රතු එළි නැතිනම් නතරවෙයි කියල මම හිතන්නෙ නැහැ. ලංකාවේ සමාජය ගැන නම් මම කියන්න දන්නෙ නැහැ. මේ වගේ අවස්ථාවක, තැනක නතර කළාම මිනිත්තු කීපයක් යනකම් මොනවත් කරන්න උවමනාවක් නැහැ.

අනෙක් රථවාහන වලින් පරිස්සම් වෙන්න කියලත් නැහැ. ඉන්න තැනම ඉන්නව. ඒක මොනතරම් ලස්සනද? කාලය ලැබුණ නමුත් මොකද අපි කරන්නේ? කවදාවත් දකපු නැති දේවල් දිහා බලනව වගේ ඔළුව කරකව කරකවා බලනව. එක්කො රේඩියෝ එක දාගෙන සිංදුවක් අහනව. නැත්නම් මොකකට හරි තට්ටු කරකර තබ්ලා ගහන්න ඉගෙන ගන්නව. යටි හිතෙන් දෙස් තියනව. ඊළඟට කරන්න ඕනෙ මොනවද කියල හිතෙනව. මොනතරම දේවල් කරනවද?

අනේ ඇත්තටම කාලයක් නැහැ නේන්නම්. මේ ලැබුණ කාලය කොයිතරම් වටිනවද? කිසිම වගකීමක් නැහැ. කරන්න දෙයකුත් නැහැ. ඔබටත් පුළුවනි එතනම නතර වෙන්න. හිත එකඟ කර ගන්න. සැනසීම ඇති කර ගන්න. මොහොතක් භාවනා කරන්න. අඩුතරමින්වත් ඔබට ඒ සුළු මොහොත ලැබුණ. නමුත් ඔබ එය පුතිකෙෂප කළා. මේ එක උදාහරණයක්. ඔය වගේ ඉබේටම ඔබට පිරිනැමෙන කාලාන්තර, මොහොතවල් කොයිතරම් තියෙනවද? කොයිතරම් පිරිනැමුවත් ඔබ ඒවා අර ගන්නේ නැහැ. ඔබ ඒ මොහොතවල් යොදා ගන්නේ නැහැ, පීතිය සැනසීම ඇති කර ගන්න. පිටත කලබලයට වඩා ඇතුළෙ කලබලය වැඩියි. අන්ත ඒ නිසයි මේ කන්කෙඳිරි ගාන්නෙ "අනේ අපට වෙලාවක් නැහැයි කිය කියා." ඔබට කාලය ලැබුණ, නමුත් ඔබ එය නාස්තිකර දමම.

අහන්න ලැබුණු වටිනා උපදේශ මම හොඳට මතක තියාගෙන ඉන්නව. හොඳට පේන තැනක තියන්න හොඳ කියමනක් මේක. වැඩ කරන තැන මේසය මත හරි, බිත්තියක අලවල හරි තියාගන්න. "තිට් නා හං" කියන වියට්නාම හාමුදුරුවොයි මේක කිව්වෙ. "අපට වැඩි කාලයක් නැහැ. ඒ හින්ද අපි යන්න ඕනෙ හිමින්." මොනතරම් ලස්සන කියමනක් ද? ඒක හොඳට ගැලපෙනව අද කාලෙ සමාජයට. හැම වෙලාවෙම ඉන්නෙ බොහොම කලබලෙන්, හැම වෙලේම ඉන්නෙ පනින්න බලාගෙන. මොහොතක් වත් එක තැනක ඉන්න බැහැ. මේ වගේ කලබලෙන් වැඩ කරපු අවස්ථාවල් මට මතක් වෙනව. කලබලය නිසා, සිහිකල්පනාව එක තැනක නැති නිසා කරපු දේවල්වල අඩුපාඩු ඕනතරම්. වැඩේ ඉවර කර දාන්න ඇති ඉක්මන නිසා අපිට වැරදුන වාරවල් මොන තරම්ද? වැරදි

හදත්ත ආපහු ඒවා මුල ඉඳලම කරත්ත වුතා මතකයි තේද? අපේ මේ තොඉවසිල්ල, කලබලය නිසා අපි මොත තරම් වාද විවාද රණ්ඩු ඇති කර ගත්නවද? රස්සාව කරත තැන ඉත්ත අය එක්ක ඇති කර ගත්ත හිත් අමතාපකම් වල කෙළවරක් තැහැ. හොස්ස ලඟින් මැස්ස යන්න බැහැ. ඒතරමට වැඩ, ඔබට වෙලාවක් නැහැ කා එක්කවත් එකතු වෙන්න, හිත හොඳ කමක් ඇති කර ගත්ත. අපේ ජීවිතය එයාකාර නම් අපේ කාලයෙන් හුඟක් වැය වෙන්නෙ ඒ වැරදි හදා ගත්න. පෞද්ගලික අමතාපකම් තුනී කර ගත්ත. වාද විවාද මගින් ඇති කරගත් තොහොඳ කම් සමථයකට පත් කර ගත්ත, ඇත්තටම ඔබට කාලය හරිහැටි යොදා ගත්න ඕනෙ නම් හෙමිත් යත්ත. ඔබට පෙතෙයි උවමතා කරන තැනට, ඒ අයුරින් වඩා ඉක්මතට ලඟාවෙන්ත පුළුවන් බව. වැඩි කාලයක් නැහැ, ඒ නිසා අපි හෙමිත් යමු. අපේ ජීවත රටාව, අපේ ජීවිතය හැඩගස්වා ගතයුතු ආකාරය මේ වගේ ලස්සන උපදේශ පෙන්නුම් කර දෙනව.

අපේ ජීවිතයෙ තව කොච්චර කාලයක් ඉතිරි වෙලා තියෙනවද? හුඟ කලක් තියෙනවද ඉතිරි වෙලා? අවුරුදු පණහක්, තිහක්, විස්සක්..... වැඩි කාලයක් නැහැ. එහෙම නම් ඒ ටික වත් අපි හෙමින් යමු. පුීතියෙන් ගත කරමු. මේ ජීවිතය කියන ගමනේ රශාස්වාදය විඳින්න පුරුදු වෙමු.

හෙමිත් යන්න කියන්නෙ ගාට ගාට යන්න කියනව නෙවෙයි. එහි අදහස ඉතාමත් සැළකිලිමත් වෙන්න කියන එකයි. විශේෂයෙන්ම එක වෙලාවට එක දෙයක් කිරීමේ පුරුද්දයි. වරකට එක දෙයක් කරන්න පුරුදුවීම, කාලය හරියාකාරව යොදා ගැනීමේ එක් වැදගත් පුහුණුවක්. පත්තරය කියවද්දි එහෙම නැති තම දුරකථනයට සවන් දෙන අතරෙ මොකක් හරි ලියලියා කුරුටු ගාන එක පුරුද්දක් වෙලා. සමහර වෙලාවට කෑම කන ගමන් තවත් දේවල් කරනව. මම නිතර දකිනව මේ විදියට වැඩ කරන අය. සමහර වෙලාවට මෙතන උත්සවයක් තියෙන දාට හැමෝම කතා කරනව. වෙලාවකට මට හිතෙනව අනේ ඇත්තටම මෙතන කවුද අහගෙන ඉන්නෙ කියල? හැමෝම කතා කරන්නෙ එක වෙලාවට. මම නිතරම දකින දෙයක් තමයි හැම දෙනෙක්ම වගේ කෑම කන ගමන් කතා කරනව. මේ අයට පුදුම මානසික ගුප්ත බල තියෙනව මේ හැමදේම එක

වෙලාවෙ කරන්න. අපි නම් ආරණාගය දානෙ වළදන්නෙ කිසි කතාවක් නැතිව, නිහඬවයි. වරකට එක දෙයයි කරන්නෙ. අපි කතා කරන කොට කන්නෙ නැහැ. අපි ටෙලිෆෝනයට උත්තර දෙන කොට ඒකට කණ්දීගෙන ඉන්නව විතරයි. තමන් මුළුමණින්ම කරන දේට කැප වෙල. ඒ දේ විතරයි.

හෙමිත් යාම හරි පුදුමාකාර දෙයක්. හෙමිත් ගියත් කෙරෙන වැඩ කොටස වැඩියි. ඉක්මතට කරනව කියන්නෙ, ඔබ ටෙලිෆෝනයට සවත් දෙනව තම් ඔබට ඕනෙ ඒක ඉක්මනට ඉවර කරල ඊළඟ වැඩේට බහිත්න. ඒකත් ඉක්මනට ඉවර කරල දාත්ත. එතකොට ගිහිත් හොඳ තේ එකක් බොත්ත පුළුවති. ඒකත් ඉක්මනට බීල දම්මාම ගිහිත් ටෙලිවිෂත් එක බැලුව හැකියි. මේ විදියට හැමදේම ඉක්මනට, ඉක්මනට ඉවර කර දාල ඉවරයක් කරගන්නයි අපි බලන්නෙ. අපේ මේ ජීවිතය හැඩ ගහගෙන තියෙන හැටි පුදුමයි නේද? අපි හැම තිස්සේම බලන්නෙ මේ මොහොත තල්ලු කරල දාත්ත. ඔබ ඒ විදියට මේ මොහොත පැත්තකට තල්ලු කර දානව නම් ඔව් ඇත්තටම ඔබට කාලයක් නැහැ තමයි.

කාලයේ හැටියක් තමයි ඔබට අවස්ථාව ලබාදීම. නමුත් ඔබ හැම තිස්සේම එය පුතිකෙෂ්ප කරනව. ඔබ බලන්නෙ කාලය ඉක්මනට ගෙවල දාන්න. හැම දෙයක්ම පැත්තකට කර දාන්න. දේවල් පැත්තකට කර දැමීමේ පුරුද්ද ගැනත් ඔබ හොඳින් පරිස්සම් විය යුතුයි. මේ සුමානෙ දවස් ටික ඉක්මනට ගෙවිල යනව නම් සති අන්තය එනව. ඒ සති අන්තය ඉවර වුනාම ඊළඟ සති අන්තය එනව. ඒ විදියට දවස් ඉක්මනට, ඉක්මනට ගෙවිල යනව නම් තව මාස තුනකින් දිග නිවාඩුව එනව. එතකොට හොඳ සවාරියක් ගිය හැකි විනෝද වෙන්න. මේ කතාව ඉක්මනට ඉවර කර දම්මාම තව කාලයකට මට දේශනා පවත්වන්න වෙන්නෙ නැහැ. ඒ විධියෙ ආකල්පයක් ඔබට තියෙනව නම් ඔබ කරන්නෙ ඔබේ ජීවිතය විසිකර දමීම බව ඔබ තේරුම් ගන්න ඕනෙ. කාලය විසි කළ මේ වගේ උදවිය දන් ඉන්නෙ සොහොන් පිටි වල. අන්තිමට ඒ අයට පුළුවන් වුනා හැම දෙයක්ම පැත්තකට කරල දාන්න. අන්න දන් ඒ ගොල්ල මිනි පෙට්ටි වල ඉන්නව. හැමදේම කරල අහවරයි.

හුඟ කාලෙකට ඉස්සර භාවනා කරන්න පුරුදු වෙන කාලෙ මමත් දේවල් පැත්තකට කිරීමේ රස්සාවෙ යෙදිල හිටිය. ඇත්තටම මම භාවනා කරන්න පටන් ගත්තු අළුත මට උවමනා කළා භාවනාවේ ඈතටම යන්න. මම තායිලන්තයට ගිහින් මහණ වුනා. කිව්වට විශ්වාස කරන එකක් නැහැ, ඇත්තටම මම මගේ යාළුවන්ට කියලයි ගියේ මේ සතාාවබෝධය ඉවර කරගෙන අවුරුදු දෙකකින් ආපහු එන බව. ඒක පැත්තකට කරගත්තාම මට පුළුවනි, ජීවිතයේ ඉතිරි කාලය මට ඕනෙ විධියකට ගෙනියන්න. ඒක හරි ගියේ නැහැ. සතහාවබෝධය ඒ විධියට කෙරෙන්නෙ නැහැ. සතාායවබෝධය එහෙම වෙනව නම් ඒක සතාාවබෝධයක් නොවෙන බව ඔබ දන්නව. සමහර වෙලාවට ඔබේ හිතට එනව ඇති මේ වගේ අදහස්, "මේක මහ අමාරුයිනෙ, මේක මහ හිසරදයක්, මම මොකටද මෙහෙම ඉන්නෙ මේ විදියට වැඩ කර කර." අන්න ඒ සිතුවිලි නිසයි ඔබ දේවල් මගහැර යන්න හදන්නෙ. අපිට ජීවිතයෙන් බාගයක් ගත කරන්න වෙන්නෙ අමාරුවෙන්. ඉතිරි බාගෙ ගෙනියන එක ලේසියි. හරියට බාගෙට බාගෙ නොවුනත් ඊට හුඟාක් කිට්ටුයි. දුකට වැඩිය, සැප වෙන්නත් පුළුවන් සැපට වැඩිය, දුක වෙන්නත් පුළුවන්. අපේ ජීවිතයෙ නරක කාල තියෙනව, සතුටින් හිටි කාලත් තියෙනව. සමහර වෙලාවට අපි අමාරුකම් දිහා බලල දුක වැඩි කරගන්නව. ඇත්තටම ජිවිතයෙ අමාරුකම වැඩි වෙන්නෙ අපි ඊට අතින් එකතු කර ගන්න පුශ්න නිසයි.

මමත් මුලදි මේ වගේ දේශනා පවත් වන්න එච්චර කැමැත්තක් දක්වූයේ නැහැ. දවසක් මට කෙනෙක් කිව්ව වැදගත් කියමනක්. දේශනයක් පවත් වන කොට ඒකෙන් රසවිඳින්න. කවුරු අහගෙන ඉන්නවද, නැද්ද කියන එක ගැන එච්චර හිතන්න එපා. තමන් ඒකෙන් විනෝද වෙන්න. දේශනය කර ගෙන යනකොට ඒකෙන් රස විඳිනව නම් හුඟ වෙලාවකට ඒක හොඳ දේශනයක් වෙනව. ඔබ තැන්පත් වෙනව කලබලයක් නැහැ. අන්න ඒ තැන්පත් කම තුළින් අපි මේ ධම්ය කියල හඳුන්වන දේ ඉබේටම මතු වෙනව. 'මට වෙන දෙයක් කර ගන්න මේක පැත්තකට කරගන්නෙ කොයි වෙලේද?' 'මේ දේවල් කාටද කරන්න ඕනෙ?' 'මීට තරකද මම කැමති දෙයක් කරන එක?' ජීවිතයෙ ඕනෑම දෙයකට කැමැත්තක් ඇති කර ගන්න. එතකොට ඒ වගේ ආකල්පයන් අතුරුදහන් වෙනව. ඕනෑම පුශ්නයකට පහසුවෙන් මුහුණ දෙන්න හැකියාව ලැබෙනව.

මම හැම මොහොතක්ම හිතා මතාම රසවත් කර ගන්නව. මම බලා ඉන්නෙ නැහැ, ඒ මොහොත ඉබේටම රසවත් වෙනකම්. එහෙම නොකළොත් ඒ මොහොතේ අමුත්තක් නැහැ, පුාණවත් කමක් නැහැ. මෙය ලෙහෙසියෙන්ම කළ හැකි දෙයක්. ඔබට මුහුණ දෙන්න තියෙන අනාගත බැරූරුම් පුශ්ණයක් උනත් එච්චරයි. ඒව අමාරු කර ගන්නෙ ඒ ගැන හිතල. බොහොම බරපතලයි, දුක්කරදර ගොඩකට මුහුණ දෙන්න වෙයි කියල හිතනව. මනස එහෙම පිටින්ම විපරීත කර ගන්නව. කොහේ ගියත් කොතැනකට ගියත් මම කරන්නෙ ඒ වෙලාවෙ හැටියට තැනේ හැටියට, හැඩ ගැහෙනව.

හිරගෙවල් වලට ගියාම ඒ අයත් මා එක්ක මේ කාලය කියන දේ ගැන බොහොම කථා කරනව. ඒ අය අතරෙ තියෙන කථාවක් තමයි " ඔබට පුළුවනි කාලය හොඳින් ගෙනියන්න. එහෙම නැත්නම් අමාරුවෙන් ගෙනියන්නෙ." මම ඒ තැන් වලදි දන හැඳින ගත් හුඟ දෙනෙක් කාලය ගෙනියන්නෙ බොහොම අමාරුවෙන්. හිරකාරයෙක් වුනත් එතැන කාලය අමාරුවෙන් ගත කරන්න උවමනාවක් නැහැ. අපිත් ඔක්කොම හිරකාරයො තේද? සමහර අම්මල තාත්තල මේක හොඳ හිරයක් කියල දරුවන්ට හිර හොයල දෙනව. සමහරු සිය කැමැත්තෙන්ම හොයා ගන්නව. අපේ දරු පවුල් වලින් අපි හිරවෙල. අපේ රස්සාවෙන් අපි හිරවෙල. අපේ ශරීරවල අපි හිරවෙල. අපේ ආරණාගය අපි හිරවෙල. මොන විධියකට හරි අපි හිරවෙල ඉන්නෙ.

ඔබ එතැන කොහොමද කාලය ගතකරන්නෙ? අමාරුවෙන්ද? සතුටින්ද? ඔබට තියෙන ලෙඩ රෝග, අසනීප වලට වුනත් අමාරුවෙන් මුහුණ දෙන්න පුළුවනි. එහෙම නැතිනම් සතුටින් මුහුණ දෙන්න පුළුවනි. ජීවිතයෙ මතුවන නොයෙකුත් පුශ්න, අමාරුකම් අපිට සතුටින් විඳදරා ගන්න පුළුවනි. නැත්නම් ඒ ගැන හිත හිතා අඬ අඬා ඉන්න පුළුවනි. ඔබ කොයි ආකාරයෙන්ද ඒවට මුහුණ දෙන්නෙ? මූලික වශයෙන් බැලුවාම

ඔබ අතින් එකතු කරන දේවලුයි ඊට බලපාන්නෙ. ඒ කියමන වැරදි නම් අපට කිසි පිළිසරණක් නැහැ.

මම හිතනව මම ඊට හොඳ උදාහරණයක් දෙන්න පුළුවනි. නැත්නම් වෙන කෙනෙක්ගෙ අත්දකීමක් උදාහරණයක් හැටියට ගන්න පුළුවනි. මුහුණ දෙන්න වෙන ඉතාම දරුණු අවස්ථාවකදි වුනත් තමන්ට සතුටින් ඉන්න පුළුවනි. තමන්ගෙ සාමය සන්සුන් කම පවත්වාගෙන යන්න පුළුවනි. දන් අවුරුදු හතකට විතර උඩදි අපේ ආරණාය තියෙන පලාතෙ සර්පන්ටයින් වල විශාල ලැව් ගින්නක් ඇති වුනා. තද ලැව් ගින්නක්. අන්තිමට අපිට ආරණාය අත්හැර දාල යන්නත් සිදු වුනා. එදා මුළු හවස් වරුවෙම අපි ඒ ගින්න නිවන්න බොහොම මහන්සි ගත්ත. සම්පූර්ණයෙන්ම අපි හෙම්බත් වෙලයි හිටියෙ. එදා උෂ්ණත්වය අංශක හතළිස් නවයයි. පර්ත් වල රශ්නය වැඩිම වූ දවස. නමුත් ඊට මාසෙකට පස්සෙ දවසක් ඊටත් වඩා රත් වුනා. මුළු ආරණාපයේ සෑම ගහක් කොළක්ම පිච්චිල ගියා.

ගින්නෙ විශාලකම නිසා ටෙලිවිෂන් සමාගම් වලින් ආව පුවෘත්තිවලට ඒ ගැන වාර්තා කරන්න. මම මුල ඉඳලම එතැන හිටිය නිසා ඒ අයට උවමනා වුනා මා එක්ක සම්මුඛ සාකච්ඡාවක් පවත්වන්න. නමුත් ඒ අය බලාපොරොත්තු වුනේ මුහුණ මැලි වෙච්ච, ඇස්වල කඳුලු පිරුණු, සිහිය ටිකක් එහේ මෙහේ ගිය කෙනෙක් එක්ක කතා කරන්න වෙයි කියල. "වූන දේ වූනා, තවත් ආරණායක් නැති වූනා. ඕව ඔහොම තමයි." කියල මම කිව්වාම, ඒ අයගේ බලාපොරොත්තු ටිකක් සුන් වී ගිය බව මට තේරුණ. මම ඒ කියපු දේ, මා එක්ක සාකච්ඡා කල කාන්තාවට තදින් දදණුන බව මම දනගත්තේ ටික දවසකට පසුවයි. සුමාන කීපයකට පස්සේ ඇය මට කතා කරල කිව්ව, මම ඒවෙලාවෙ හැසුරුණ ආකාරය ඇයට දවස් ගණනක් ගතවන තෙක් හිතෙන් අස්කර ගන්න බැරිවුණාය කියල. එය දන්වන්නයි, විශේෂයෙන්ම ඇය මට ටෙලිෆෝන් කළේ. ඇය මේ වගේ ලොකු අලාභ හානි, හදිසි ආපදාවලට මුහුණ දුන්නු අය හුඟ දෙනෙක් එක්ක සම්මුඛසාකච්ඡා පවත් වල තිබුණත් ඇයට පෙනිල තියෙනව, එදා මම හැසුරුණ විදියෙ විශේෂ අමුත්තක්. මම එදා ඒ අවස්ථාවෙ හිටියෙ ඉතාමත් සංසුන්කමක් ඇතිවයි. මට කා එක්ක හරි, කිසි දෙයක් ගැන හරි

තරහක්, අමනාපයක් මගේ හිතේ ඇති වුනේ නැහැ. හිතේ කිසි මදිකමක් නැතිකමක් මට දනුනෙ නැහැ. එය තමන්ට කළ හැකි දෙයක්. මම එයින් අදහස් කරන්නෙ තියෙන පුශ්නය ඊට වඩා ලොකු කරගන්න එපා. ඔව් ඇත්ත තමයි, ආරණාය පිච්චුන එක ගැන හිතට අමාරුයි. නමුත් ඒ ලෝක විනාශය නෙමෙයි. හොඳයි ඔබ මැරෙන්න වුනත් ඉඩ තිබුණ. ඒ වුනත් ඒ ලෝකෙ අවසානය නෙවෙයි. ඒ හින්ද ඒව පුමාණයට වඩා ලොකු කරගෙන හිතත් පුච්ච ගන්න එපා.

අතීත දේවල් දිහා බලල ඇත්තටම අපිට ඉගෙන ගන්න තියෙන්නෙ බොහොම ටිකයි. ඒවත් තමන්ට හරිගිය දේවල් වෙන්න ඕනෙ. වැරදුන දේවල් වලට එහෙම තියෙන්න දෙන්න. අතීතයේ අපිට හරි ගිහින් තියෙන දේවලින් ඉගෙන ගන්න පුළුවන් හරි ටිකයි. වැරදුන ඒවයින් ඉගෙන ගන්න පුළුවන් ඊටත් වඩා බොහොම ටිකයි. වැරදුන දේවල් වලින් ඉගෙන ගන්නවට වඩා මම කැමතියි හරිගිය දේවලින් ඉගෙන ගන්න. අතීතයත් සමඟ කටයුතු කරන ආකාරය බාර ඔබටයි. තෝරා ගැනීම ඇත්තෙ ඔබ අතෙයි. අතීතයේ හිරකාරයෙක් වෙන්න එපා.

අතාගත කාලයත් මේ වගේමයි. 'අතේ මට මොනවද වෙන්න යන්නෙ?', 'කරදර ගොඩකට මට මුහුණ දෙන්නයි වෙන්නෙ.' කෙනෙක් අද මා එක්ක කතා කළා, ළඟදි ඇය යන්න අදහස් කරන දඹදිව වන්දනාව ගැන. 'මේ ගමන ගැන අනේ මට හරි බයයි. ළඟදි අහස් යාතුාවක් කඩා වැටිල ඔක්කොම මැරුණලු. ඉන්දියාවේ හැම තැනම දරුණු ලෙඩ තියෙන නිසා යන හැමෝම ලෙඩ හදාගෙනලු ආපහු එන්නෙ.' මේ කියන්නෙ ඔක්කොම වෙන්න පුළුවන් දේවල් ගැනයි. ඇත්තටම මේ විදියට මනස හැඩ ගස්වා ගත්තාම නැති පුශ්න ඇතිකර ගත්ත වෙනව. මේ ගමන යන්න හිත කියන්නෙ නැහැ. ගියත් ඒ යන්නෙ කොයි වෙලේ මට බඩේ අමාරුවක් හැදෙයිද? ලෙඩ වෙයිද? හිත හිතා. මානසිකව හැම වෙලේම ඉන්නෙ ලෙඩින්. ඇත්තටම මේ ඇත්තන්ට පුළුවනි අනාගතය ගැන තියන බය එන්න එන්න වැඩිකර ගන්න. හරියාකාරව කාලය ගත කරන්නෙ එහෙමද?

බුද්ධ දේශනාවෙ පැහැදිලි කර දීල තියෙන්නෙ අනාගතය ගැන යමක් ස්ථීරව කියන්න බැහැ කියලයි. මගෙ හිතේ තදින් කා වැදුන ඒ සූතු

පාඨයෙන් කියවෙන්නෙ, "මේ මේ විධියට සිදුවෙයි කියල ඔබ හිතන සෑම දෙයක්ම සිදු වෙන්නෙ වෙනත් විධියකටයි." මොනතරම් ලස්සන කියමනක්ද? "ඔබ හිතනව නම් වෙන්නෙ මෙහෙමයි කියල, එහෙම නම් ඔබට වැරදිල." මේක ඇත්තක්. හිතාගත් දෙයක් ඒ විධියටම සිදු වෙන්නෙ ඉතාමත්, ඉතාමත් කලාතුරකිනුයි. "ආ! ඒ මොනතරම් සැනසීමක්ද?" මම හිතන දේ නෙවෙයි සිදු වෙන්නෙ. එහෙම නම් මොකටද බය වෙන්නෙ? ඔබ හිත හිතා ඉන්නව නම් ඉස්සරහට වෙන්න යන්නෙ මොකක්ද කිය කියා, ඒ කාලය කා දමීමක්. සම්පූර්ණයෙන්ම කාලය විසිකර දමීමක්. ඉතා මෝඩ අනුවණ කියාවක්. එය හැමවිටම සිදු වෙන්නෙ අපි නොහිතපු විදියටයි. ඔබ හිතෙනව නම්, අනේ මට නරක කාලයක් ලබාගෙන එන්නෙ කියල. ඒක බොහොම වෙලාවට වැරදි වෙන්න පුළුවන්. හිතුවටත් වඩා නරක් වෙන්න පුළුවන්! ඒ වගේම හුඟක් හොඳ කාලයක් වෙන්නත් පුළුවන්. ඔබ දන්නෙ නැති දෙයක් ඒක. ඒ හින්ද ඔබ යමක් ගැන දන්නෙ නැතිනම් ඒ ගැන හිතන්න එපා. විශේෂයෙන්ම, අනාගතය ගැන භයක් ඇති කර ගැනීම නතර කරන්න.

ඔව් සමහර වෙලාවට, අතීතයෙන් යමක් අපට ඉගෙන ගන්න පුළුවනි. නමුත් අනාගතයෙන් අපිට වැඩි දෙයක් ඉගෙන ගන්න බැහැ. අනාගතය ගැන ටිකක් දුරට සැලැස්ම වල් ඇති කර ගත්තට වරදක් නැහැ. ආරණායක් ගොඩනඟන්නෙ කොහොමද කියල උදාහරණයක් හැටියට මම පෙන්වා දෙනවා. ආරණායක් හදන කොට ඒක හදන්නෙ ගඩොලෙන් ගඩොල, දවසින් දවස, කුටියෙන් කුටිය. අපේ ආරණායට එන හැමෝම කියනව ඒක බොහොම ලස්සනයි කියල. හැමදාම අපි එතන ඉන්න හින්ද එකේ ඇති ලස්සන අපිට පේන්නෙ නැහැ. වඩා ළඟින් ඉන්න කොට කාටත් ඇති වන පුශ්නයක් මේක. අගයක් නැහැ. ගානක් නැහැ. ඔව්, ඒක හොඳ ලස්සන ආරණායක්. නමුත් අපි ඒක ඒ විධියට ලස්සනට හදන්න ඕනෙ කියල හිතුවෙ නැහැ. ඒක අවුරුදු පහළොවක, විස්සක විතර කාලයක් තුළ සිදු වුන දෙයක්. දවසක් අපි ඔක්කොම එකතු වෙලා, "හරි මෙන්න මේ විදියට අපි බොධිංගන ආරණාය හදමු" කියල මහා ගාම්භීර ප්ලෑනක් ඇන්දෙ නැහැ. මේ මේ තැන්වල තියෙන්න ඕනෙ මේ මේ ගොඩනැඟිලි. ඒවයි හැඩය මෙහෙමයි. මේ තැන්වල පඩි බඳින්න ඕනෙ. අපි එහෙම සැලැස්මක් හදල, ඒ අනුව කටයුතු කළේ නැහැ. එහෙම නෙමෙයි, අපි පොඩි සැලැස්මක් හදල ඒකට අනුව වැඩ කළා. කාලෙකට පස්සෙ ඒක පැත්තකට විසි කරල තවත් එකක් හදාගෙන ඒකෙ විදියට වැඩ කරගෙන ගියා. ටිකෙත් ටික, ටිකෙත් ටික ඒක ඉබේටම සැලසුම් වෙත්ත, හැඩ වැඩ වෙන්න, ඉඩ ඇරිය.

අපේ ජීවිතයත් මේ වගේ තේද? අනාගතයත් ඒ ආකාරයි. අනාගතය අපට සැලසුම් කරන්න බැහැ. එය මොහොතෙන් මොහොත වාතාවරණයට අනුව හැඩ ගැහෙනව. දන් තිබුණ වාතාවරණය නෙමෙයි හෙට වෙන කොට. ඒ හැඩ ගැහීමට ඔබට අත හිත දෙන්න පුළුවනි. නමුත් ඔබට ඒක පාලනය කරන්න බැහැ. අන්න ඒකයි අනාගතයෙ තියෙන වැදගත්කම. ඔබට ඊට සහභාගි වෙන්න පුළුවනි. උදව් කරන්න පුළුවනි. නමුත් ඔබට එය පාලනය කරන්න බැහැ. ඔබ අනාගතය පාලනය කරන්න හදනව නම් ඔබ අනාගතය හඳුනාගත් පුද්ගලයෙක් නෙවෙයි. ඔබ කාලය විසින් මෙහෙය වන්නෙක්, කාලයට අනුව හැඩ ගැහෙත්තෙක් නෙවෙයි. සමහරු මගෙන් අහනව, "ස්වාමීන් වහන්සේට අනාගතය පේනවද? පේනවානම්, අනේ අපේ අනාගතය ගැන මොනව හරි කියනවද?" මම කියනව, "ඔව් මට හොඳට පේනව, ඔබේ අනාගතය මොන වගේද කියල……. ඒක අස්ථීරයි." අපි එහෙම අනාගතය පෙන්නල දුන්නට ඒ අයගෙන් මොනවත් ලැබෙන්නෙ නැහැ. ඔක්කොම ඉතින් පිණට තමයි. අනාගතය අස්ථීර දෙයක්.

ඔබ මේ වගේ කාලය පිළිබඳ සුළු සුළු දේවල් මතක තියා ගන්නව නම් ඇත්තටම ඔබේ ජීවිතය හොඳ තත්වයකට ගෙන එන්න පුළුවනි. ජීවිතයේ දුක් ගැහැට වැඩි හරියක් ඔබට මඟ හැරෙනව. පුශ්න ගොඩකින් මිදෙනව. ජීවිතයේ සතුට සාමය ඇති කර ගන්නව. අනාගතයේදි මොනවද වෙන්න යන්නෙ කියල බයේ මිරිකෙන්නෙ නැතිව ඔබ එයින් නිදහස් වෙනව. කවුද දන්නෙ, මොනවද වෙන්න යන්නෙ කියල? අනාගතයට නිදහසේ උදාවෙන්න ඉඩ හරින්න. එයට දීප්තිමත් වීමට ආධාර වෙන්න. ඒ දෙන සහයෝගය පුඥාන්විතව ලබා දීල ඔබේ අනාගතය හැකිතරම් පීතිමත් කරගන්න.

දුන් අපි නැවත "මේ මොහොත" වෙතට හැරෙනව නම් ඒ තමයි කාලයේ ඇති ඉතාමත් ලස්සන වැදගත්ම කොටස. මම කලින් කිව්ව වගේ තායිලන්තයේ ඉහත සඳහන් කළ ආරණාගය ඉන්දෙද්දි දවස, මාසේ මොකක්ද තියා අවුරුද්ද මොකක්ද කියලවත් මම දනගෙන හිටියෙ නැහැ. ඇත්තටම මේ අතිශයොක්තියක් නෙමෙයි. ඒකට හේතුව, මේ කාල සීමාවන් එක්ක ඇඳුන පත්තර, අළුත් අවුරුදු උත්සව, රේඩියෝ, ටෙලිවිෂන් මේ මොකක්වත් එතන තිබුණෙ නැහැ. ඇත්තටම දවසක් මට බය හිතුන, මුලින්ම පර්ත් වලට ඇවිත් අපිට ඉස්සෙල්ලම තිබුණ ආවාසෙ ඉන්දෙද්දි. දවසක් එතනට ආපු මහත්තයෙකුට මීමැස්මොරේ හැදිල සිහිය නැති වූනා. අපි ගිලන් රථයකට එන්න කිව්ව ලෙඩාව ඉස්පිරිතාලෙට ගෙනියන්න. නමුත් ගිලන් රථය එන අතරතුරේ මේ තැනැත්තාට සිහිය ආව. ඒ ආපු වෛදාය සේවකයො කොයි එකටත් කියල, එයා ඉන්න තත්ත්වය පරීකෂා කරල බ්ලන්න, එයාගෙන් ඇහැව්ව අද දවස මොකක්ද කියල? මම පස්සෙ ඒ අයගෙන් ඇහැව්ව දනගන්න, ඇයි එහෙම අහන්නෙ කියල? එතකොට කිව්ව, කෙනෙකුගෙ සිහිකල්පනාව හොඳට තියෙනවද බලන්න, ඒ අය සාමානායෙන් අහන පුශ්නයක් කියල ඒක. හරියට උත්තර නොදුන්නොත් ගිලන් රථයේ දාගෙන රෝහලට ගෙනියනව කියල. මට ටිකක් බය හිතුන. හොඳ වෙලාවට ඒ අය මගෙන් ඒ පුශ්නෙ ඇහැව්වෙ නැහැ!

සඳුද, අඟහරුවාද, බදාද, බුහස්පතින්ද, සිකුරාද, සෙනසුරාද, ඉරිද, මොනවද ඔය දවස්වල තියෙන වෙනස. රස්සාවකට යනව නම් සඳුද තමයි සුමානෙ වැඩ පටන් ගන්න දවස. සිකුරාද ඉවර වුනාම නිවාඩු. සුමානෙ අන්තිම. මේව කාලය දක්වන සළකුණු විතරයි. හිතල බලන්න තමන් ආරණායක ඉන්නව කියල. සමහර විට ඔබත් දවස් කිහිපයක් භාවනා කරන්න නතර වෙලා ඉඳල ඇති. හැම දවසම එක වගේ නේද? සති අන්තය කියල දෙයක් නැහැ. නිවාඩු දවස් කියල නැහැ. හැමදාම එක විධියයි, උදේ පාන්දරින් නැඟිටල භාවනා කරනව. දවස් ගැන තියෙන හැඟීම නැතිව යනව. එහෙම වුනාම මොනතරම් ලස්සනද? මම ඇත්තටම ඒකෙන් ලොකු ආශ්වාදයක් වින්ද. ආරණායක ජීවත් වෙනකොට අපි කාලය ගැන හැඟීමක් ඇති කර ගත්තෙ අහසෙ පායන හඳ දිහා බලල. ආරණාය ජීවිතයෙ වැදගත් පෝය දවස්. විශේෂයෙන්ම පසළොස්වක

පෝය දවස්. ඒ දවස් වල තමයි හුඟ දෙනෙක් ආරණායට එන්නෙ. මාසෙ පෝය, පුර අටවක අව අටවක දවස් වලට තමයි ගමේ අය සිල් අරගෙන මුළු රෑම ආරණායෙ ගතකරන්නෙ. පුරහඳ දවස් තමයි අමුතුම හැඟීමක් ඇති කරන්නෙ. මුළු වනාන්තරයම එළිය වැටිල. විදුලි එළිය නැහැ. මුළු රෑම වනාන්තරයෙ ඇවිදින්න පුළුවන් හඳ එළිය තියෙන කොට. මොනතරම ලස්සනද? අපි දන්නව හරියටම ඊළඟ පසළොස්වක පෝය දවස කවදද කියල. ඔබට උවමනාවක් නැහැ දූන ගන්න මාසෙ, දවස මොකක්ද කියල. විශේෂයෙන්ම සඳුද, ඉරිද වගේ දවසක්ද කියල.

ඒ පරිසරයෙ ජීවත් වෙද්දි මට හැඟුනෙ ස්වභාව ධම්යට කිට්ටුවෙන් ජීවත් වෙනව වගේ. මීට වඩා සාමයක්, ලෝකය සමඟ ලොකු එකමුතු කමක හැඟීමක් ඇති වුනා. හේතුව, ඒ පරිසරයේදි කාලය මනින මිනුම් දඬු අපි අතින් හදා ගත්තු, මවා ගත්තු ඒව නොවූ නිසයි. ඊටත් වඩා වැදගත් වුනේ, ඒ වගේ ජීවිතයක් ගත කරන කොට භිඤුවක් හැටියට අපි කාලය ගත කරන්නෙ නැහැ, අතීතය ගැන හිත හිතා, අනාගතය ගැන ලත වෙවී. අපි කළ එකම දේ, විශේෂයෙන්ම භාවනාවෙදි තව තවත්, තව තවත් ගැඹුරට, "මේ මොහොතෙ" ගිලී සිටීමයි. අන්න එතකොට තමයි ඔබ තේරුම් ගන්නෙ, අතීතය, අනාගතය, පැය, මාසය, අවුරුද්ද හැටියට අපි කරන මිනුම්, කාලය හැටියට හඳුන්වන මේ සළකුණු ඔක්කොම මායාවක් මිරිඟුවක් බව. අපි හදා ගත්තු දේවල් මේව.

භාවනාවෙ යෙදිල ඉන්නකොට අපි ඉන්නෙ හොඳ සිහි කල්පනාවෙන්. නමුත් පැය ගණන් ගතවෙල යනව, ඒත් අපිට හැඟිමක් නැහැ, එච්චර කාලයක් ගත වුනාද කියල. හරියට දන් ටිකකට කලින් ඉඳගත්ත වගෙයි හැඟෙන්නෙ. භාවනා කරන කොට හුඟ දෙනෙක් මේක අත්විදල තියෙනව නමුත් මට මතකයි පාසැල් යන කාලෙ බස් එක එනකම් බලා ඉන්න කොට විනාඩි පහක් දහයක් බස්එක පරක්කු වුනොත් ඉවසන්න බැහැ. පටන් ගන්නව කියවන්න. ඔරලෝසුව දිහා බලල ඉවරයක් නැහැ. කේන්තියෙ පුපුරනව. නමුත් දන් භාවනා කරන කොට පැය ගණන් ගත වෙනව කිසිම ගානක් නැහැ. කාලය පිළිබඳව විගුහකර බලද්දි මම මේ ගැන හුඟක් දුරට කල්පනා කරල බැලුව. ඔබ මේ වගේ කාලයක් තොදුනෙන භාවනා අවධීන්ට එළඹුනාම ඇත්තටම මොකද වෙන්නෙ? ඇයි එතන කාලය අඩුවීමක් හැඟෙන්නෙ, කාලය ටිකක් වෙන්නෙ. ඊට හේතුව මට හොඳින්ම පැහැදිලි වුනා. ඔබ ඉන්නෙ මේ මොහොතෙයි, ඔබ මේ මොහොතෙ හිරවෙලා. ඔබ මේ මොහොතෙන් එළියට යන්නෙ නැහැ, ඊළඟ මොහොතෙ මොකක්ද වෙන්න යන්නෙ කියල හොයල බලන්න. පහුගිය මොහොතෙ මොකද වුනේ කියල බලන්න. ඔබට කාලය ගැන දනෙන්නෙ, හැඟීමක් ඇති වෙන්නෙ ඔබ එය මණින්න පටන් ගත්තාමයි. අතීතයටත් අනාගතයටත් පැන පැන ඉන්න පටන් ගත්තාමයි. හැබෑ ලස්සන මේ වර්තමානයෙම රැඳී ඉන්නකොට, මේ මොහොතෙ කල් ගත කරනකොට ඔබ ඇතුල් වෙන්නෙ කාලයෙන් තොර භවයන්ටයි. ඔබ කාලයෙන් නිදහස්. මොහොතවල් මැන මැන ඉදිමේ ලොකුම බරින් ඔබ නිදහස ලබාගෙන. භාවනාවෙදි ඔබ අත්විඳින දෙයක් මේක. ඒ රසය ඔබ අත් විඳින්න පටන් ගත්තාමයි තේරුම් ගන්නෙ අපි මේ දවස් අවුරුදු ගණිමින්, මණිමින් කරන විගඬම මොකක්ද කියල. "මේ මොහොත" ඇත්තටම මීට අවුරුදු දහයකට, විස්සකට, තිහකට උඩදි පැවතුන මොහොත වගේමයි. කිසි වෙනසක් නැහැ.

හොඳ ගැඹුරු භාවනාවකට පස්සෙ මනස හොඳට බලවත් වුනාම, අතීතයත් සමඟ මනසට කරන්න පුළුවන් දේවල් තේරුම් ගත්තාම ඔබ ඒ ගැන පුදුමවේවි. මම මීට කලින් කිව්ව මේ මතකයේ ස්වභාවය මොන වගේද කියල. බොහොම වෙලාවට අතීතය ගැන කථා කරන කොට මතකය කියල අපි බාර ගෙන තියෙන්නෙ මතකයක, මතකයක්. ඒ මතකයත් මතකයක, මතකයක, මතකයක්. ඒ ඇත්තටම අතීතයට යාම නෙවෙයි. අතීතයේ නැවත ජීවත් වීමක් කියල එය හඳුන්වන්න බැහැ. කුඩා වයසෙදි හිටියෙ කොයිවගේද කියල මතක් කරන කොට ඔබට මතක් වෙන්නෙ ළමා කාලෙදි තිබුණ අවසාන මතකය පිළිබඳ මතකයක්. ඒකත් මතකයක මතකයක්. අන්න ඒ හින්දයි අපිට මතකයයි කියල හැඟෙන අපේ අතීතය ගැන එතරම විශ්වාසයක් තියන්න බැරි. එය නොයෙකුත් මතකයන් තුළින් විකෘති වෙලයි එළියට එන්නෙ. මේකෙ ඇත්ත නැත්ත ඔබ තේරුම් ගන්නෙ ඉතා ගැඹුරු භාවනාවන්ට සම වදින්න පුළුවන් කම

ලැබුණට පස්සෙයි. ඒ වගේ භාවනා වාරයකට පස්සෙ ඔබට පුළුවනි මනස පිටත් කර යවන්න, අතීතයේ ඒ පැරණි මතකයට කෙලින්ම. එතකොට ඔබේ මනසෙ මතුවන මතකය සම්පූර්ණයෙන්ම වෙනත් ආකාරයක මතකයක්. මේක හරියට කෙනෙක් සම්මෝහනයට පත් කළා වගේ. අවුරුදු තුනේ වයසෙදි ඔබට කොයි වගේද මතක? එතකොට ඔබ නැවත ඒ කුඩා කාලයේ ගත කළ ජීවිතය අත්විඳිනව. ඒකයි මෙය තේරුම් කර දෙන්න හොඳම විධිය. මේ කෙලින්ම ඒ මතකය වෙතට යාමයි. ඔබේ මනස ඒ කාලාත්තරයත් සමඟ සම්බන්ධයක් ඇති කර ගෙන ඔබ සංඥානනය කරන්නෙ, ඔබේ සංඥානයට හසුවෙන්නෙ, ඔබ අවුරුදු තුනේ වයසෙදි ගත කළ ජීවිතයයි.

ඇත්තටම, ඔබට මෙය කරන්න පුළුවන් දෙයක්. මේ පිරිසිදු මතකයන් සහ අපි සාමානායෙන් හඳුන්වන මතකයන් අතර වෙනස එතකොට ඔබ හරියාකාරව තේරුම් ගන්නව. එතැනදි ඔබ ඒ අතීත මොහොත ඔබේ වර්තමාන මොහොත කරගන්නව. ඔබ ඇත්තටම, ඒ මොහොතට පිවිසෙනව. ඔබ එතැන. එය, මේ මතකය කියන දෙයට වඩා හුඟක් වෙනස්. ඔබ ඒ මොහොත අත්විඳින්නෙ ඔබට ඇති එකම මොහොත හැටියටයි. ඒ හැර වෙන මොහොතක් නැති හැටියටයි. දන් ඔබට පේනව මේ මොහොතෙ ඇති බලගතුකම. මේ මොහොත හරියාකාරව තේරුම් ගැනීම මොන තරම් හොඳද? එය වෙත එළඹෙන්නෙ කොහොමද, ඒක හසුරුවා ගන්නේ කොහොමද, එයින් පීතිය ඇති කර ගන්නෙ කොහොමද කියල ඔබ දන් දන්නව.

සමහර වෙලාවට ඔබටත් පුළුවන් කම ලැබෙනව මේ කාලයෙන් මිදුණු වර්තමානයට ඇතුල් වෙන්න. ඒ වෙලාවට ඔබ විදින්නෙ සැබෑ පීතියක්. එයින් ඔබ සෑහීමකට පත්වෙනව. ඒ විතරක් නෙමෙයි, අපි මේ කාලය මණින මිනුම් දණ්ඩ වෙනස් වෙන්න පටන් ගන්නව. විශේෂයෙන්ම භාවනා මුළුවලදි ඔබ විටින් විට හොඳ භාවනා වාර වල් අත්විදිනව. ළුවැනි අවස්ථාවලදී පැයක කාලය දනෙන්නෙ විනාඩි දහයක් වගේ. මම පසුගිය දවසක පවත්වපු භාවනා මුළුවකදි එක් මහත්මියක් දවසක් මට ඇවිත් කිච්ච, "අජාන් බුහම් මට වෙලාවකට තරහත් යනව. ඇයි අජාන්

පැයේ භාවනාව හරියට වෙලාවට ඉවර කරත්තෙ නැතිව තව විනාඩි දහයක්, පහළවක් ඒක දිග් ගස්සන්නෙ? කොයි වෙලාවකවත් නැහැ ඔබවහන්සෙ ඒක වෙලාවට නවත්වන්නෙ." ආයිත් දවසක මට ඇවිත් කියනව, "පසුගිය භාවනාව හොඳ ලස්සනට කෙරීගෙන ආව, කොහෙද අජාන් ඒක ඉක්මනට නතර කලානෙ. ඇයි අද කලින් සීනුව ගැහැව්වෙ?" ඒ ඔක්කොම පැයේ භාවනා වාරවල්. හිතේ කලබලය, නොසන්සුන් කම තියෙන කොට පැයක කාලය දනෙන්නෙ හුඟාක් දිග හැටියටයි. නමුත්, භාවනාවෙන් මනස සන්සුන් වෙලා එය තැන්පත් වුනාම මේ පැය දනෙන්නෙ බොහොම සුළු කාලයක් හැටියටයි. මම හිතන්නෙ හුඟ දෙනෙක් මෙය අත්විඳල ඇති.

බුද්ධාගමට අනුව නොයෙකුත් මට්ටමේ භවයන් තියෙනව. නොයෙකුත් දේව ලෝක තියෙනව. මේ ගැන ටිකක් කල්පනා කරල බලන කොට සමහරක් දේව ලෝක ගැන පුදුම හිතෙනව. සමහරක් දේව ලෝකවල ජීවත් වෙන අයගෙ ජීවිතයෙන් එක දවසක්, මේ අපේ මනුෂාය ලෝකයෙ අප ගත කරන ජීවිතයෙ අවුරුදු සීයකට සමානයි. තවත් සමහරක් ඒවයෙ එක දවසක් අවුරුදු දාහකට, දහ දාහකට සමානයි. කෝටියකට සමාන ඒවත් තියෙනව. ඒ අයට දුනෙන්නෙ මේ ඉතා දිගු කාලාන්තර සාමානා දවසක් හැටියටයි. මේ මම අතින් එකතු කරන දේවල් නෙවෙයි. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් වලට අනුවයි, මම මේව සඳහන් කරන්නෙ. මේ දෙවිවරුන් අත්විඳින නොයෙකුත් අන්දමේ පුදුමාකාර කාල මිනුම්, කාලාන්තර ගැන අහන කොට මොන තරම් පුදුම හිතෙනවද? නමුත් ඔබේ භාවනාව හොඳින් කෙරීගෙන යනව නම් ඔබට එය තේරුම් ගන්න ලේසියි. එවැනි ලෝක වලදි ඔබ විඳින සංතෘෂ්ඨීය, මනසෙ තේජාන්විත බලය, මනස ඇති කර ගන්නා සාමයේ සැනසීමේ පුමාණයට අනුවයි ඔබ ඒ අත්විදින කාලාන්තර, කාල මිමි සම්පූර්ණයෙන්ම වෙනස් වෙන්නෙ. සමහර විට ඔබට මතක නැතිව ඇති ඔබ මීට කලින් ජීවත් වුන දේව ලෝක ගැන. ඒ වුනත් ඔබ භාවනාවෙදි තේරුම් ගන්නව මේ කරුණු. තවදුරටත් ඔබ ඒ කාලාන්තර වලින් පුදුමයට පත්වෙන්නෙ නැහැ. ඔබට වැටහෙනව එය සිදුවිය හැකි දෙයක්, සතාායක් බව. ඒ අතරෙම ඔබට පෙනෙනව අපි මේ දවස්, මාස, අවුරුදු හැටියට ගණන් අරගෙන තියෙන

කාලාන්තර නාම මාතුයක් විතරයි කියල. මේ ඔක්කොම රැඳී පවතින්නෙ තමන් ඒ ඒ කාලාන්තරයන් සංඥානනය කරන ආකාරයටයි. අපේ ඕනෑ එපාකම් මතයි, ඒ මිණුම් ඇති කර ගෙන තියෙන්නෙ. ඒව අපේ ජීවිතයට නැතුවම බැරි, වෙනස් කළ නොහැකි දේවල් නෙවෙයි. මේ බව හොඳින් තේරුම් ගත්තාම තමන්ට පුළුවනි, මේ කාලය කියන දේ වෙනස් කරගන්න. තමන්ට රිසි පරිදි භාවිතා කරන්න, හසුරුවා ගන්න.

ඔබට විවේකය උවමනා නම්, ඔබට සාමය උවමනා නම්, ඔබට සැනසීම උවමනා නම්, ඔබට පීතිය උවමනා නම් ඕනෑම වෙලාවක ඔබට එය ලබාගත හැකියි. බොහෝ දෙනෙක් කියන්නෙ, ධම්ය ගැන දන ගන්න සුමානෙකට සැරයක්වත් මේ වගේ තැනකට එන්න, "අනේ අපිට වෙලාවක් නැහැ. මොන තරම් වැඩ අපිට තියෙනවද?" ඒ අයට භාවනා කරන්න කාලයක් නැහැ. කරන්න තියෙන දේවල ඉවරයක් නැහැ. අජාන් චා හිමිපාණත් නිතරම අහත්තෙ, "කෑම කත්ත එහෙම වෙලාව තියෙනවද?" ඔක්කොම කියනව, "ඔව් ඒකට වෙලාව තියෙනව." "කී පාරක් කනවද දවසකට? තුන් පාරක්, සමහර අය අතර මැදත් කනව පස් හය පාරක් විතර. තත් පාරක් කත්ත වෙලාව තියෙනව නම් ඇයි තුන් පාරක් භාවනා කරන්න බැරි?" අපි කියනව නම් අපිට භාවනා කරන්න වෙලාවක් නැහැ කියල, අපි ඒකෙන් ඇත්තටම කියා හිටින්නෙ අපිට භාවනා කරන්න උවමනාවක් නැහැ කියලයි. ඔබට කරන්න වෙලාවක් නැති පහු දමමින් ඉන්න දේවල් තියෙනව නම් හොඳට බලන්න ඇස් අරල, ඒව ඔක්කොම ඔබට වැදගත් යයි නොහිතෙන දේවල්, එහෙම නේද? ඔබට යමක් වැදගත් නම් ඒකට ඕන තරම් කාලය හොයා ගන්න පුළුවනි. ඔබට ටෙලිනාටකයක් බලන්න ඕනෙ නම් ඒකට කොහොම හරි, නොකා හරි කාලය හොයා ගන්නෙ නැද්ද? නිවාඩුවකට කොහේ හරි සවාරියක් යන්න උවමනා නම් කොහොමද ඒකට කාලය හොයා ගන්නෙ? ඒක වැදගත්නම්, ඔබ හොයා ගන්නව වෙලාව, ඔබ ඇති කර ගන්නව කාලය.

ඔබේ දින චරියාව හදාගන්නෙ ඔබයි. වරද අනුන් පිට හරි, ඔබේ වගකීම් මත හරි ඒක පට වල ගැලවෙන්න හදන්න එපා. ඒක ඔබට අයිති කාය.ාීයක්. ඔබේ ජිවිතය ගැනයි අපි මේ කතා කරන්නෙ. ඔබේ ජීවිතය

වෙනුවෙන් ඔබ කරන්න යන්නෙ මොනවද? කාලය අපි හරියාකාරව යොදා ගන්නෙ කොහොමද? කාලය කියල අපි හඳුන්වන දේ මොකක්ද? ඉඩ ඇති වෙලාවට මේව ගැන ටිකක් හිතල බලන එක ඔබට වැදගත් වේයයි මම හිතනව. ඔබට ලැබිල තියෙන්නෙ ඉතා වටිනා දුර්ලභ මනුෂාය ජීවිතයක්. ඉතිරිව ඇති එම ජීවිත කාලයෙදි ඔබ මොනවද කරන්න යන්නෙ? ඔබ මනුෂා ජීවිතය පිළිබඳව හොඳ වටහා ගැනීමක් ඇති කර ගෙනද ඉන්නෙ? මනසේ සැබෑ ස්වරූපය, ඔබ හඳුනා ගත්තාද? ජීවිතයේ ඇති පරමාර්ථය ගැන ඔබ යමක් පවසනවානම් ඒ ඔබ, කාලය යොදාගෙන තියෙන ආකාරය පිළිබඳව විය යුතු නේද?

මම හිතනව, මෙතෙක් පැවසූ දේවල් කාලය පිළිබඳව හුඟ දෙනෙක් අහන පුශ්න වලට පිළිතුරු ලබා දෙන්න ඇති කියල. ඔබ ඒව හදවතට අරගෙන පුඥාව ඇති කර ගන්න. ඒ පුඥාවයි ඔබට නිදහස ලබා දෙන්නෙ. කාලය කියන හිරගෙයින් නිදහස් වීමට, දුක් වේදනා නමැති හිරගෙයින් නිදහස් වීමට, කාලයේ ගුහණයෙන් මිදුණු භවයන් වෙත ළඟාවීමට ඔබට අවස්ථාව සලසනව. අන්න එතකොටයි ඔබ කාලයත් සමඟ නොබැදුණු සතාායන්, සදාකාලික සතාායන් අවබෝධ කර ගන්නෙ. මේ මොහොතෙ ගැබ්වෙල තියෙන සදාකාලිකත්වය ඇත්තේ හරියටම මෙතැන, මේ මොහොතෙ, ඔබේ හදවත තුළයි. ඔබට කව්රුවත් මේව කියල දෙන්න උවමනා නැහැ. කියල දෙන කම් ඉන්න උවමනාවකුත් නැහැ. ඇඟිල්ලෙන් අනිනකම් බලා ඉන්නත් එපා. කරන්න තියෙන එකම දේ කණ්ණාඩියක් අරගෙන, ඔබේ ඉස්සරහින් අල්ලන්න. ඔබට පේනව ඔබව. කණ්ණාඩියෙ උපමාව ඉතා පැරණි එකක්. ඔබට සතාය දකින්න පුළුවන් ඔබෙන් පිටත නෙවෙයි, පොතක නෙවෙයි, උත්තමයෙකුගෙ වචන වල නෙවෙයි, ඔබේ ඇතුළතමයි. බුද්ධාගමෙත් බයිබලයක් තියෙනව, ඒ තමයි කණ්ණාඩිය. බලන්න ඒ දිහා. මොනවද ඒකෙ ලියවිල තියෙන වචන? මොනවද ඒකෙ ලියවිල තියෙන ඉගැන්වීම්? අල්ලන්න කණ්ණාඩිය මූණටම ලං කරල. අන්න එතකොට ඔබ දකිනව සතාය හා ඒ ඉගැන්වීම්. ඔව්, ඔබට සතාය දුනගන්න ඕනෙ නම් බලන්න ඔබේ ඇතුළත දිහා. ඔබේ ඇතුළටම යන්න. ඔබේ මනස තුළට යන්න. මේ මොහොතෙ ඇතුළටම යන්න. අන්න එතැනයි ඔබ මේ දේවල් සොයා ගන්නෙ. කාලයෙන් මිදුණු මේ මොහොත

තුළයි ඒව ඇත්තෙ. ඔබට ඇති එකම කාලය එයයි. මේ ඔබේ ජීවිතයයි. ඔබට මෙය අත්විඳ බැලීමට අවස්ථාව ලැබී තියෙනව. එයට ඔබට හැකියාව තියෙනව. කාලය නාස්ති කරන්න එපා. සෑම මොහොතක්ම හරියාකාරව යොදා ගන්න.

මොකක්ද මේ ජීවිතයේ ඇති වැදගත්ම දේ? සොයා බලන්න. එයට ඔබේ කාලය දෙන්න. නූවමනා දේ වෙනුවෙන් කාලය මීඩංගු කරල, ඒ වටිනා කාලය නාස්ති කර ගන්න එපා. විශේෂයෙන්ම කාලය විසි කරන්න එපා. එහෙම විසි කර කර හිටියොත් ඔබ නතර වෙන්නෙ අර පෙට්ටියෙයි. කොහෙද ඒ කාලය ඔක්කොම ගියේ කියල පසුතැවෙන්න ඉඩ තියන්න එපා.

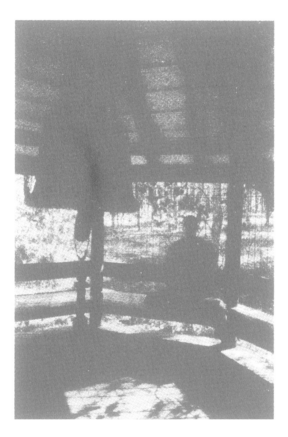
මේ වෙලාවෙ මට මතක් වෙනව විලියම් බ්ලේක් පඬිවරයාගේ කවියක්. එය මොන තරම් ලස්සනද? තේරුම මේකයි. "ලෝකය එක වැලි කැටයකත්, දෙව්ලොව සිරිය කැලෑ මලකත්, අනන්තය ඔබේ අත්ලෙහිත්, සදාකාලිකත්වය එක පැයකත්, ඔබට දකිය හැකියි." ඔබ භාවනාව දන්නවා නම්, සතා තතවය වැටහුනා නම්, මේ දේවල් වල ස්වභාවය තේරුම් ගත්තානම් මේ මොහොත තුළ ඔබ සදාකාලිකත්වය සොයා ගන්නව. ඔබ එය සොයා ගත්තාම, ඔබ නතර වුනාම, මුළු ලෝකයේම තියෙන කාලය ඔබට ලැබෙනව. අන්න එතකොටයි ඔබට හිතෙන්නෙ ඇයි මම තව ටිකක් වැඩිපුර නතර නොවෙන්නේ කියල? ඔබ දුව පනිමින් ඉන්නවා නම් ඔව්, ඔබට කාලයක් නැහැ. නමුත් නතර වෙනවා නම් ඔබට ඕනෑ තරම් කාලය තියෙනව. අඩු තරමින් වත් ඔබ දන් දන්නවා ඇයි අපට කාලයක් නැත්තෙ කියල? අපේ ජීවිතය මහ කලබැගෑනියක්, ඉස්පාසුවක් ඇත්තේම නැහැ. වැඩ, ඉවරයක් නැති වැඩ. අවශා තරමට අපි නතර වෙන්නේ නැහැ. මොහොතක් වත් සාමකාමීව ඉන්න උත්සාහ කරන්නේ නැහැ.

තතරවීමත් භාවනාවක්. හැම තිස්සේම එරමිණිය ගොතා ගන්න උවමනා නැහැ. සුමානයකට සැරයක් මෙතෙන්ට බණ අහන්න ඇවිත් කරන පැය භාගයේ භාවනාව විතරක් මදි. ඔබට කාරෙකේ යන ගමන් බස්එකේ යන ගමන් භාවනා කරන්න පුළුවනි. හතරමං හන්දි වල නතර

කළාම, රථවහාන අස්සේ හිරවුනාම භාවනා කරන්න පුළුවන්. කන්තෝරුවෙ වැඩ කරන අතරෙ සුළු මොහොතක් ඔබට සොයා ගන්න පුළුවනි, තැන්පත් කම ඇතිකර ගන්න. ඇඳේ ඇල වෙලා නින්දට වැටෙන්න කලින් ඔබට වෙලාව හොයා ගන්න පුළුවනි. හිතීම නවත් වල, මනෝ ලෝකයේ වල්මත් නොවී නතර වෙන්න. එතන ඉන්න. කාලය අරගන්න. මේ මොහොතෙ රැඳී ඉන්න. කාලය අරගන්න. අපි මේ ජීවිතය කියල කියන දෙයින් සතුටක් ලබා ගන්න උත්සාහ කරන්න. මේ මොහොතෙ වටිනාකම තේරුම් ගන්න. අපි හැම වෙලාවෙම ඉන්නෙ එක්කො අතීතයෙ, නැත්නම් අනාගතයෙ. වර්තමානය ගැන මොනවද අපි දන්නෙ?. මේ විධියට ජීවිතය හඳුනා ගනීද? සතායතාවය සොයා ගනීද? ඔබට නැණවත් පුද්ගලයකු වීමට උවමනා නම්, නිදහස ලැබුවෙකු වීමට උවමනා නම්, ඔව් ඔබට උවමනා නම් ඒ සඳහා ඔබට කාලය තියෙනව. ඇති දේ ඇති හැටියට දත් පුද්ගලයකු වීමට, සතාාවබෝධයකරා යාමට, මඟ මේකයි. සදාකාලික ධමීය ඇත්තේ ඔබ තුළයි. එය සොයා ගන්න.

කාලය හරියාකාරව යොදා ගන්නා හැටි, කාලයේ බැඳීම් වලින් මිඳීමට මග, කාලය පිළිබඳව මෙනෙහි කළයුතු දේවල් කිහිපයක් මම පෙන්නා දුන්න. මම හිතනවා ඉන් සමහරක් ඔබට පුයෝජනවත් වෙයි කියල. භාවනා පිළිබඳව, මෙනෙහි කළ යුතු දේවල් පිළිබඳව බෞද්ධ ඉගැන්වීම් වලින් සමහරක්, මම ඒ ඔබට කියා දුන්නෙ. ඔව්, දූන් මගේ කාලය අවසානයි!

રડ70] રડ70] રડ70]





## තමෝ තස්ස භගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

## භාවනා කරන්නේ කෙසේදු?

මේ ඉතා ලස්සන මාතෘකාවක්. මේ විෂය මගේ හදවත උණුසුම් කරනව, පුබුදු වනව. හේතුව, මම ඒ දෙයහි තමයි නිතරම යෙදී ඉන්නෙ. මගේ මහණදම් පිරීම දිරිමත් කරන්නෙ එයයි. මගේ සතුට ලබා දෙන්නෙ එයයි. මගේ වීයාය්ය, මගේ මනසෙ පැහැදිලි කම, මගේ පුඥාව ලබා දෙන්නෙත් එයයි. අනෙක් අයගෙ යහපත සඳහා මම කරන දේවල්, යමක් කරන හරි ආකාරය තේරුම් ගැනීමට උදව් වෙන්නෙ, නැතිනම් වෙනත් විධියකට කියනව නම් මම කොයි වගේ පුද්ගලයෙක්ද කියල කියා පාන්නෙ, මේ හැම දේකටම මුල් වෙන්නෙ මේ භාවනාවයි.

මුලින්ම අපි හිතල බැලුවොත්, ලෝකෙ තියෙන දේවලින් ලේසිම දේ තමයි භාවනාව. ඇයි හිනා වෙන්නෙ? මේ අය අහල තියෙනවද, කිකට් කණ්ඩායමක්, එහෙම නැත්නම් ටෙනිස් කීඩකයෙක්, වෙනෙකක් තියා විභාගයකට සූදානම් වෙන ළමයෙක් වුනත් පුහුණු කර වන අයෙකු මුලින්ම කරන්නෙ ඔබට මෙය කළ හැකියි, ඔබට දිනුව හැකියි, විරුද්ධ කණ්ඩායම ලෙහෙසියෙන් පැරදිය හැකියි යන හැඟීම ඔවුන්ගෙ මනසට තදින් කාවැද්දීමයි. අනිත් අයට ඇත්තෙත් තමන්ට වගේම අත් දෙකකුයි කකුල් දෙකකුයි. මේ විධියට කෙනෙකු තුළ විශ්වාසය ඇති කළාම ජය ගැනීම පහසු වෙනව. ඇත්තෙන්ම ඔවුන් ජය ගන්නව. ඔවුන්ට අත්කර දිය හැකි පුතිඵල පුදුම සහගතයි. ඒ නිසා මම කියන්නෙ භාවනාව ඉතා පහසු දෙයක් කියලයි. දත් මොකද කියන්නෙ? ඔබ ඊට එකඟවුනා නේද? භාවනාව ඉතා ලෙහෙසි දෙයක් හැටියට සැලකුවාම ඇත්තෙත්ම එය ලෙහෙසි වෙනව. ඒ නිසා මම අද ඔබට කියල දෙන්න යන්නෙ 'අමාරු භාවනාව' කරන විධිය නෙවෙයි 'ලේසි භාවනාව' කරත්තේ කොහොමද කියලයි. මම අද භාවනාව උගත්වත්නෙ කම්මැලි අයටයි. ඔබ හැමෝම කම්මැලි නේද? නෑ, නෑ ඔබ කම්මැලියි කියල මම පිළිගන්නේ නැහැ. ඔබ දන්නෙ නැහැ කොහොමද කම්මැලියෙක් වෙන්නෙ කියලවත්. හොඳයි ඔබට ඔතන වාඩි වෙලා ඉඳගෙන මුකුත් නොකර ඉන්න පුළුවන්ද? බැහැ නේද? අන්න ඒකයි මම කිව්වෙ මුකුත් නොකර ඉන්න බැහැ කියල. හැම තිස්සේම මොන මොනව හරි කරන්න ඕනෙ. එහෙම නේද?

මම ඕස්ටේලියාවේදි මේ උදාහරණය අරගෙන පෙන්නනව. ඔබ දන්නවතෙ ඒක මහ විශාල රටක්. බිම් පුමාණය හුඟාක් තියෙන නිසා හැම දෙනෙකුටම වගේ ගෙවල් වල පිටි පස්සෙ ඉඩකඩ තියෙනව, වත්තක් තියෙනව. ඒ නිසා මම ඒ අයට කියන්නෙ, ගෙවත්ත තියෙන්නෙ හැම තිස්සේම ගිහින් වත්තෙ වැඩ කරන්න නෙවෙයි. ඉඳලහිටල, එක්කො සතියකට වරක්, නැතිනම් අඩු තරමින්වත් මාසයකට සැරයක්වත් වත්තට ගිහින් වාඩිවෙල නිකම් ඉන්න. මෙතෙක් ඔබ කරල තියෙන වැඩ වලින් රස විදින්න. වවල තියෙන ලස්සන මල් වලින්, ගස් වලින්, ස්වාභාවික සෞන්දර්යයෙන් සතුටක් ලබා ගන්න. ගස් වලින් ඉගිලෙන කුරුල්ලන් දිහා බලාගෙන ඉන්න. එහෙම නැතිනම් අඩුගණනේ අහසේ වලාකුළු පාවෙල එන හැටි, ඒවා පාවෙල යන හැටි බලාගෙන ඉන්න. වට පිටාවෙන් රස විදිමින් කිසිවක් නොකර ඉන්න. ඒ නිසයි මම ඒ අයට කියන්නෙ, වත්තට යන්න, ඒක කොයි විධියට තිබුණත් කමක් නැහැ, වාඩි වෙන්න, නිස්කලංකව ඉන්න.

නමුත් කෙනෙක් වත්තට ගිහින් මොකද කරන්නේ? එයාගෙ තීරණය මෙහෙමයි. අජාන් බුහම් මට කිව්වෙ මුකුත් කරන්න එපා කියල. ඒ හින්ද මම කරන්න ඕනෙ, ඉස්සෙල්ලම තණකොළ ටික කපල දානව. ඊළඟට හැඩිවෙලා තියෙන වත්තෙ කොළ ටික අතුගාල දානව. ඊට පස්සෙ මල් ගස් වලට වතුර දානව. වැට අයිනෙ තියෙන ගස් වල අතු ටික කපල

දාන්නත් ඕනෙ. එතකොට කරන්න තියෙන දේවල් ඔක්කොම කරල ඉවරයි. කරන්න තියෙන දේවල් පැත්තකට කර ගත්තාම ඊට පස්සෙ මුකුත් නොකර වාඩිවෙල හිටිය හැකියි. දැන් පේනවනේද, මේ වගේ පුද්ගලයෙකුට වත්තට ගිහින් නිවී සැනසිල්ලෙ ඉන්න මොහොතකට වත් ඉඩ නොලැබෙන බව. ඒ අයට වත්තට ගිය හැම වෙලාවෙම කරන්න වැඩක් තියෙනව.

ඒ නිසයි මම ඒ අයට කියන්නෙ වත්තට යන්න, ඒක කොයි විධියට තිබුණත් කමක් නැහැ, වාඩි වෙන්න, නිස්කලංකව ඉන්න. ඊළඟට මේ අනිත් එක්කෙනා මොකද කරන්නෙ? පුටුවක් අරගෙන ගිහින් වත්තෙ වාඩි වෙනව. තණකොළ කපන්න එපා කියලයි තියෙන්නෙ. මල් වලටවත් වතුර දාන්න එපා කියල කිව්ව. අජාන් බුහම් මට කියල තියෙන්නෙ කිසිම දෙයක් කරන්න එපා කියල. ඒත් ඒ අය පුටුවෙ ඉඳගෙන මේ විධියට කල්පනා කරනව. මට තණකොළ කපන්න එපා කියල කිව්වට තණකොළ හොඳටම වැවිල. අතුගාන්නත් එපා කිව්ව. වත්ත පුරාම කොළ වැටිල හරිම කැතයි. මල් ගස් වලට වතුර නොදම්මොත් හෙට වෙනකොට වේලිල තියෙයි ද දන්නෙ නැහැ. අර ගහ උස වැඩියි, කරටිය කැපුවොත් නම් හොඳයි.

මම මේක කළොත් හොඳයි, අරක කළොත් හොඳයි කියමින් හිත හිතා ඉන්න එක කිසි දෙයක් නොකර නිකත් ඉන්නව කියන එක නෙවෙයි. හිතන එකයි දන් කරන්න පටන් අරගෙන තියෙන්නෙ. වත්තට ගිහින් එහි රස විඳිනව කියන එකේ තේරුම, කරන්න තියෙන දේවල් සව් සම්පූණී කරන එක නෙවෙයි. ඒව ගැන හිතමින් ඉන්න එක නෙවෙයි. හේතුව, කොයි ආකාරයකින් වත් අපිට ඒවා කවදාවත් සව් සම්පූර්ණ කරන්න බැහැ.

බොහොමයක් අය සැනසිල්ලෙ ඉන්නෙ එක තැනකට ගියොත් විතරයි. කොහාටද? කනත්තට. ඒත් ඒකත් අනිත් අය ගිහින් සැනසිල්ලෙ ඉන්දවල එන්න ඕනෙ. වත්තෙ කරන්න තියෙන වැඩ ඔක්කොම ඉවර කරන්න හිටියොත් සැනසිල්ලෙ ඉන්න කවදාවත්ම ඉඩ නොලැබෙන බව ඔබ තේරුම් ගන්න ඕනෙ.

වත්තට ගිහින් නිවී සැනසිල්ලෙ ඉන්නෙ මෙන්න මෙහෙමයි. තණකොළ ටික කපා දමිය යුතු වුනත්, අතුගෑවොත් වත්ත හැඩ වෙනව වුනත්, මල් වලට වතුර දූමීම හොඳ වුනත්, ගස් වල අතු කපා දූමීය යුතු වුනත් ඒ දන් නෙවෙයි. මේ ඇවිත් තියෙන්නෙ, සැනසීමෙන් ඉන්න කාලයයි.

සැනසීම ඔබට සොයා ගත හැකි එකම තැන, අසම්පූර්ණ දේවල් අතර මැදයි. සෑම දෙයක්ම කරල අහවර වෙනකම් බලා ඉන්න හිටියොත් ඔබට කවදාවත්ම සැනසීම, සාමය ලබා ගන්න බැහැ.

මේක පැහැදිලි කරල දෙන්න මම හොඳ කතාවක් කියන්නම්. ඒ වුනත් මේක කියල මම නිතරම කරදරේ වැටෙනව. තායිලන්තයේ හිටිය පුසිද්ධ යොගාවචර මහ තෙරුන්වහන්සේ නමක්, අජාන් බුද්ධදාස කියල. අවුරුදු ගණනාවකට උඩදි උන්වහන්සෙ පුධාන භාවනා ශාලාව ගොඩනඟමින් හිටියෙ. වස් කාලය ආවාම උන්වහන්සේ සෑම වැඩක්ම නතර කළා. එහෙම කළේ, සිරිත් පරිදි, ඒ කාලය තුළ ආරණායේ වැඩ වසන ස්වාමීන් වහන්සේලාට භාවනා කරන්න, ධම්ය ඉගෙන ගන්න අවස්ථාව ලබා දෙන්නයි.

මේ කාලයේදී දවසක් ආරණායට ආපු දායකයෙක් උත්වහන් සේගෙන් මෙහෙම අහනව, 'ස්වාමීන් වහන්ස කවදද මේ ශාලාව හදල ඉවර කරන්නෙ?' අහන කොටම උත්වහන්සේ දුන් උත්තරය, 'හදල ඉවරයි'. මේ තැනැත්තා පුදුම වෙල අහනව, 'ස්වාමීන් වහන්ස ඒක මහ පුදුම කතාවක්නෙ. කොහොමද හදල ඉවරයි කියන්නෙ. වහලෙ උළු නැහැ, ජනෙල් වල වීදුරු නැහැ, දොරවල් තාම හයි කරල වත් නැහැ. මේක නිකම් කම්මලක් වගේනෙ. කරන්න වැඩ තව කොයිතරම් තියෙනවද?' උන්වහන්සේ ගත් කටටම කියනව, 'කරල තියෙන දේවල් කරල ඉවරයි.'

අත්ත ඒ විධියට තමයි සෑම දෙයක්ම පැත්කට කරල භාවතාවට හිත යොදවත්න පුළුවන්. කරල තියෙන දේවල් කරල ඉවරයි. මේ කතාව කියල මම හුඟක් කරදරේ වැටිල තියෙනව. ඕස්ටේුලියාවේ තියෙන අපේ මධාස්ථානයට පාසැල් ළමයිනුත් එනව. මම මේ කතාව කිව්වට පස්සෙ දෙමව්පියො ඇවිත් කියනව, "අජාන් බුහම්, අපට ලොකු පැමිණිල්ලක්

කරන්න වෙලා තියෙනව. අද හවස මම ළමයින්ගෙන් ඇහැව්වාම 'ගෙදරින් කරගෙන යන්න තියෙන වැඩ කරල ඉවරද?' කියල, ඒ අය කියනව 'තාත්තෙ කරල තියෙන දේවල් කරල ඉවරයි.' අජාන් තමයි මේකට මුල. දැන් අපිට කතා කරල බේරෙන්න බැහැ." ඒ මගේ වරද නෙමෙයි. උදාහරණය වැරදියට යොදා ගැනීම. මේ හැමෝම දන්නව ඒ උදාහරණයේ නියම තේරුම. එහෙම නේද?

ඔබට ජීවිතයේ සාමය සොයා ගත හැකි එකම කාලය, ඒකයි. ඒ, කරන්න තියෙන දේවල් හැම එකක්ම ඉවර කළාට පස්සෙ නෙවෙයි. මුළු ගේම සුද්ධ කරල ඉවර වුනාට පස්සෙ නෙවෙයි. ලියන්න තියෙන ලිය කියවිලි ඔක්කොම ලියල ඉවර වුනාට පස්සෙ නෙවෙයි. ගනුදෙනු සියල්ලම සම්පූර්ණ කළාට පස්සෙ නෙවෙයි. සෑම පුශ්නයක්ම නිරාකරණය කළාට පස්සෙ නෙවෙයි. ඒ සෑම වගකීමක්ම අත්මිදී යාමට ඉඩ දෙන්න. අහවර කර ගැනීමට බැරි වූදේ කොතෙක් තිබුණත්, මුළු ගෙයම යකුන් නැටූ පිට්ටනියක් වගේ පෙනුනත් දන් නතර කිරීමට කාලයයි. අමතක කරන්න. ඒවායින් අත්මිදෙන්න. කරල තියෙන දේවල් කරල අහවරයි. දකට ඒ හොඳටම ඇති. අපේ ජීවිතයේ සාමය බිඳක් හරි ඇති කර ගන්නෙ අන්න එහෙමයි. ළමයින් වරද්දා ගත්තෙ මෙන්න මෙතනයි. කරල තියෙන දේවල් කරල ඉවර තමයි. නමුත්, පස්සෙ ඒවා නැවතත් පටන් ගන්න ඔබ සුදානම් වෙන්න ඕනෙ. වස් කාලය අවසානයේදි අජාන් බුද්ධදාසට ඒ ශාලාව සෑදීම නැවතත් පටන් ගන්න වුනා වගේම අපිත් කරමින් සිටි කටයුතු වල අවසානය දකිය යුතුයි.

භාවතාව සඳහා කාලය ඇති කර ගත යුතු අත්දම ඒ උදාහරණයෙන් හොඳිත් පැහැදිලි කෙරෙනව. කවුරු හරි මගෙත් ඇහුවාම භාවතා කරනව කියත්තෙ මොකක්ද කියල, ඒ අයට වැඩි වෙලාවක් නැතිනම් අහගෙත ඉත්ත, මම කියනව මෙත්ත මේ කතාව. ඇත්තටම මේ දත් කාලෙ අයට වැඩි වෙලාවක් තැහැ. වැඩ, වැඩ බොහෝම කලබලයි. මම එය පැහැදිලි කරන්ත කෝප්පයක් අතට අරගෙන ඉහළට කරල අල්ල ගෙන ඉත්නව. මේ මගේ උදාහරණයක් නෙවෙයි. අජාත් චා උතුමාගෙ උදාහරණයක්. මම මේ කෝප්පය උස්සගෙන ඉත්ත ගමත් අහනව, 'මේ කෝප්පය බරද?' කියල. ඊට උත්තරයක් ලැබෙන්න කලින් මම කියනව, අල්ල ගෙන ඉන්න කාලය දික් වන තරමට බර වැඩි වෙන බවක් හැඟෙනව කියල. මේ කෝප්පය මම තව විනාඩි දහයක් උස්ස ගෙන හිටියොත් ඒක හුඟක් බර බව හැඟෙනව. මම තව පැයක් මෙහෙම අල්ල ගෙන හිටියොත්, දනෙන වේදනාව දරුණු වෙන්න පුළුවන්. මම මේක හෙට වෙනකම් මේ විධියට උස්ස ගෙන හිටියොත් කිව නොහැකි තරම් වේදනාවක් විඳින්න සිදු වෙනව. ඒ වගේම මම මහ මෝඩ ස්වාමීන් වහන්සේ කෙනෙකුත් වෙනව. එහෙම නම් කෝප්පය බර බව හැඟෙන කොට මොකද කරන්න ඕනෙ? බිමින් තියන්න. අත්හරින්න. ඉන් මිදෙන්න. ඔබට ගෙදරදි මේ පරික්ෂණය කළ හැකියි. ගෙදර ගියාම කෝප්පයක් අතට අරගෙන විනාඩි පහක් ඉහළට ඔසව ගෙන ඉන්න. ඊට පස්සෙ තප්පර දහයක් ඒක බිමින් තියන්න. නැවත ඒක අරගන්න. අන්න එතකොට පෙනෙයි, ඒක එච්චර බර නැහැ කියල. අපහසුවක් නැතිව තවත් විනාඩි පහක් නැවතත් ඒක අපිට උස්ස ගෙන හිටිය හැකියි. හේතුව මොකක්ද? ඒ කෝප්පයේ බර අඩු වුනේ නැහැ. ඒකෙ හැල්ලු බවක් තමන්ට දනෙන්නෙ ඒක බිමින් තියපු නිසයි.

මේ උපමාවෙ කෝප්පය හැටියට පෙන්නුම් කෙරෙන්නෙ ඔබේ සෑම පුශ්ණයක්ම, ඔබේ සෑම කණස්සල්ලක්ම, ඔබේ සෑම උද්වේගයක්ම, ඔබේ සෑම දුක් ගැහැටක්ම, ඔබ කර ගහගෙන ඉන්න සෑම දෙයක්ම ඊට ඇතුළත් වෙනව. දවසේ පැය විසිහතරම, සතියේ දවස් හතම, අවුරුද්දෙ මුළු තුන්සිය හැටපස් දවස තිස්සේම ඔබ ඒව උස්ස ගෙනයි ඉන්නෙ. අන්න ඒ නිසයි ඊට අසහනය කියල කියන්නෙ. ඇයි මේ අය මේ විධියට අසහනයෙන්, පීඩනයෙන් පෙලෙන්නෙ? ඒ අය දන්නෙ නැහැ දේවල් බිමින් තියන්න. නමුත් අර ළමයින් කළා වගේ 'කරපු දේවල් කරල ඉවරයි' කියල ගෙදර වැඩ මුකුත් නොකර හිටිය වගේ, සෑම දෙයක්ම බිමින් තියල අත්හැර දමන්න උවමනාවක් නැහැ. සුළු කාලයකට පමණයි, කෝප්පය බිමින් තියන්න ඕනෙ. නමුත් ඉන් පස්සෙ ආපහු අතට ගත්තම, ඒක උස්ස ගෙන ඉන්න එක එච්චර අමාරු නැහැ. ඒ නිසා ජීවිතයේ ඔබට මූහුණ දීමට සිදු වී ඇති වගකීම්, පුශ්න, කළයුතු දේවල් කොයිතරම් තිබුණත් කමක් නැහැ. ඒවා ඔබට ගෙන දෙන අසහනයෙන්, පීඩනයෙන් මිදෙන්නෙ, ඒවායේ පුමාණය අඩුකර ගැනීමෙන් නෙවෙයි. සැරින් සැරේට ඒවා බිම තියමින් මනසට විවේකය ලබා දීමෙනුයි. ඒකෙන් තම වගකීම් පැහැර හැරීමක් සිදු වෙන්නෙ නැහැ. හේතුව ඔබ ඒවා පැත්තකට කරන්නෙ ටික කාලයකටයි. ඉන් පස්සෙ නැවතත් ඒවා කරට ගත්තාම, පහසුවෙන් ඒව ගෙන ගිය හැකියි. භාවනා කරන්නේ කෙසේද යන්නෙ සාරය අන්න ඒකයි.

මම නිතරම කියා සිටින දෙයක් තමයි, පුශ්න වලින් අත්මිදෙන්න. අසහනයෙන් අත් මිදෙන්න. මේ වචන අහගෙන ඉඳල හුඟ දෙනෙක් මගෙන් මෙහෙම අහනව. 'අත්මිදෙන්න' කියන වචනෙ නම් ලස්සන තමයි. ඒක අපි කළ යුතු දෙයක්. නමුත් කොහොමද අත්මිදෙන්නෙ? ඔය කියන අත් හැරීම කරන්නෙ?

සමහර වෙලාවට පුශ්නයක් මතු වුනාම හුඟ දෙනෙක් බලනව ඒක තල්ලු කරල දාන්න. දත්මිටි කාගෙන කියනව, මට ඕන නෑ මේ පුශ්නය. මට ඕන නෑ. මට ඕන නෑ. ඒ අත්මිදිම නෙවෙයි. ඒ පාලනය කිරීම. තමන් පාලකයෙක් වෙන්න හදනව. ඒ අත්මිදීමට සම්පූර්ණයෙන්ම විරුද්ධ දේ. අත්මිදෙනව කියන්නෙ, දේවල් බිමින් තියනව. පැත්තකට කරනව. කෝප්පයක් නොසොල්වා තියා ගෙන ඉන්න කුම දෙකක් තියෙනව. ඒක තදින් අල්ල ගෙන හිටිය හැකියි. නමුත් හෙල වෙන එක නතර කරන්න ඒ විධියට බොහොම අමාරුයි. එහෙම නැතිනම්, කෝප්පය මේසයක් උඩ තියන්න පුළුවනි. එතකොට ඒක ඉබේටම නොසෙල්වී තියෙනව. ඒ නිසයි අජාන් චා උතුමා කියා හිටියෙ මනස හරියට ගහක තියෙන කොළයක් වගේ. ඒක එහාට මෙහාට හෙල වෙන්නෙ හුළඟ නිසයි. නමුත් හුළඟ අයින් කළොත් ඒකෙ හෙල වීම ටිකින් ටික අඩුවෙලා අන්තිමට සම්පූර්ණයෙන්ම නතර වෙනව. නිශ්චල වෙනව. ගහක කොළයක් නිශ්චලව පැවතීම එහි ඇති ස්වභාවික ගතියක්. ඒක හෙල වෙන්නෙ කලබලයට පත් කළොත් විතරයි. උන්වහන්සේ ඉගැන්නුවෙ ඒ ආකාරයටයි. මනසෙ ස්වාභාවිකව පවතින ගතිය තමයි, එහි නිසල බව. නමුත් හුළඟ නිසා ඒක එහාට මෙහාට වැනෙනව. දන්නවද මේ හුළඟ මොකක්ද කියල? පාලනය, දත්මිටි කෑම, කෑදර කම, ආශාව. අන්න ඒවයි මනස හොල වන්නෙ. ඒ නිසා අපි අත්මිදෙන්න කියල කියන කොට ආශාව කියන හුළඟ අපි නතර කරන්න ඕනෙ. සාමය කියන්නේ පාලනයට විරුද්ධ දේ. හුළඟ නතර වෙන කොට මනසත් නතර වෙලා.

බුදුරජාණත් වහත්සේ භාවතා කරන්නේ කොහොමද කියල පෙත්තල දූත්ත. උත්වහත්සේ සොයා ගත්ත භාවතා කරන තියම ආකාරය. උන්වහන්සේ මූලින්ම සොයා ගත්තෙ භාවනාව නොකෙරෙන්නෙ කොහොමද කියලයි. මුල් අවුරුදු හය තිස්සේ උන්වහන්සේ තමන්ගේ බලවත් පුළුවන් කම යෙදීමෙන්, දුඩි උත්සාහයයෙන්, අපුමාණ වියාීයෙන් උගු තපස් කුම වල යෙදිල, ශරී්රය මැඩ පවත්වා ගන්න මහන්සි ගත්ත. මොකක්ද උනේ? කිසිම පුතිඵලයක් ලබා ගත්තෙ නැහැ. ඉන් පස්සෙ උන්වහන්සේ මොකද කළේ? උන්වහන්සේගේ ජීවිත කතාවට අනුව, මම මෙතැනදී විශේෂයෙන්ම මතක් කරන්නෙ, මම මේ කියනදේ, භාවනාවට ඉතාමත් වැදගත් වන නිසයි. අවුරුදු හයක නිශ්ඵල උත්සාහයෙන් පස්සෙ උන්වහන්සේ සිහිපත් කළා කුඩා ළමයෙකු හැටියට පියතුමා සී සැමේ උත්සවයකට සහභාගි වෙමින් සිටියදි ජම්බු ගහක සෙවනෙ ඉඳගෙන ඉතාමත් ගැඹුරු භාවනා අවධියකට, පළමුවෙනි ධාානයට සමවැද සිටි අවස්ථාව. උන්වහන්සෙ පවසා සිටියෙ, ඉන්පසු කිසි දිනෙක, ඒ පසුගිය අවුරුදු ගණනාව තුළම, එවැනි ගැඹුරු භාවනා අවධියකට තමන් සම නොවැදුනෙ, එය ලබා දෙන සතුට, ආශ්වාදය ඉතා අධිකයයි උන්වහන්සේට සිතුනු නිසාය කියල. සතාාවබෝධය සඳහා මග එවැනි ආශ්වාද විදීමෙන් නොවේය යන අදහස උන්වහන්සේ ඇති කර ගෙන සිටි නිසා බවය කියල. අවුරුදු හයක් නිශ්ඵල දූෂ්කර කියාවෙහි යෙදුනට පස්සෙ, අවශාය නම් කියවල බලන්න මම මේ කියන දේ, මජ්ඣිම නිකායෙ 'මහාසතික' සූතුයේ උන්වහන්සේගේම වචන වලින්. උන්වහන්සේ එතැනදි පවසනව, "ඒ ජම්බු ගස යටදි මා විඳි සතුට, පසිඳුරන්ගේ ගුහණයෙන් මිදීමෙන් මම විදි ඒ ආශ්චාදය සමහර විට, බෝධියට එළඹීම සඳහා මඟ විය හැකියි" කියල.

සතාභවබෝධය හා නුවණ උත්වහන්සේට පහළ වුනා. "ඔව්, ඒක තමයි බෝධියට එළඹීම සඳහා මාගීය. නමුත් සාගින්නෙන් පෙලුන මේ ශරීරය ඉතාමත් දුර්වලයි. කිසිම සුව පහසුවක් දනෙන්නෙ නැහැ. ඒ නිසා එවන් ගැඹුරු භාවනාවකට එළඹෙන්න මේ විධියට බැහැ." ඉන් පස්සෙ උන්වහන්සේ කළේ නේරංජනා ගඟෙන් ඇඟපත සෝදා ගෙන හොඳ ආහාර වේලක් වැළදීමයි. දෙවිවරුන්ගෙ අනුහසින් ලැබුණු ආහාරය

වැළදීමෙත් පස්සෙ, තණකොළ, පිදුරු එකතු කර ගෙන සැප පහසු ආසනයක් බෝගස යට උන්වහත්සේ හදා ගත්ත. ඉත් පස්සෙ සිදුවුනු දේ අපි හැමෝම දත්නව. උන්වහත්සේ භාවතා කළා. ඉතාමත් ගැඹුරු භාවතා අවධීත්ට සම වැදුන. එහි පුතිඵලයක් වශයෙත් සතාාවබොධ කරගෙන අපේ බුදුරජාණත් වහත්සේ බවට පැමිණුතා.

බුදුබව ලබා ගත්තට පස්සෙ උන්වහන්සේ මුල් ශුාවකයින් පස් දෙනාට එම ධම්ය ඉගැන්නුව. මොකක්ද උන්වහන්සේගෙ මුල්ම ඉගැන්වීම? 'ධම්මචක්කපවත්තන' සූතුය. උන්වහන්සේ එම සූතුයේ මුලින්ම ඉගැන්නුවෙ මොකක්ද? ඒ සුතුයෙ මුල කොටස මොකක්ද කියල දන්නවද? ඔව්, හැම දෙනෙක්ම වගේ කියන්නෙ චතුරායාී සතා කියලයි. ආයාී සතායන් හතර. නමුත් ඒක වැරදියි. උන්වහන්සේ මූලින්ම ඉගැන්නුවෙ මැද පිළිවෙතයි. සූතුය කියවල බැලූවාම තමන්ටම පෙනේවි. ඔව්, ඒකයි මුල්ම ඉගැන්වීම. තමන්ගෙ මූල්ම ශුාවකයින් පස් දෙනාට, පස්වග මහණුන්ට පමණක් නෙවෙයි, උන්වහන්සේගේ ධර්මයට සවන් දුන් සෑම දෙනෙකුටම ඉගැන්නුවෙ ශරීරයට අධික දුක් පැමිණ වීමත්, ඇස, කණ, නාසය, දිව, ශරීරය යන ඉන්දියයන් පහ පිනවමින් අධික සැපයෙහි ගිලී සිටීමත්, කියන අත්ත දෙකින් මිදෙන්නටයි. නමුත්, මනස එක්තැන් කිරීමෙන්, සමාධිගත කිරීමෙන් විදින මානසික රශාස්වාදයෙන් මිදෙන්න යැයි උන්වහන්සේ කිසිම විටක පවසා සිටියේ නැහැ. හේතුව, එයයි නිවනට පිවිසිය හැකි මාර්ගය. අත්මිදීම සිදුකරන මඟත්, භාවනාව වෙත එළඹෙන මඟත්, මේ මැද මාවතයි. මැද පිළිවෙතයි.

භාවතා කරන කුම දෙකක් තියනව. මොනවද ඒ කුම දෙක? දෙවැනි ආයාී සතායට අනුව භාවතා කරන්න පුළුවනි. එහෙම තැත්නම් තුන්වෙනි ආයාී සතායට අනුව භාවතා කරන්නත් පුළුවනි. දෙවැනි ආයාී සතාව අනුව භාවතා කරන එක තමයි අපි හුඟ දෙනෙක් කරන්නෙ. ඇයි එහෙම කියන්නෙ? ඒ අය භාවතා කරන්නෙ තණ්හාවෙන්, ආශාවෙන්. මට ඕනෙ තිවත් දකිත්ත. මට ඕනෙ සැනසීම ලබා ගත්ත. මට ඕනෙ පෙත්තත්ත, මේ ලඟින් වාඩි වෙලා භාවතා කරන අයට වඩා හොඳට මට පුළුවනි භාවතා කරත්ත. ඒ තණ්හාව. මට ඕනෙ සැනසීම ලබා ගත්ත. ඒ තණ්හාව. මට ඕනෙ ධානයක් ලබා ගත්ත. ඒ තණ්හාව. ඒ පාලනය. ඒ දත්මිටි

කෑම. ඒක නෙමෙයි සාමය වෙත යන පාර. තණ්හාව කොහාටද පාර පෙන්වන්නේ? එන්න එන්න දුක වැඩි කරගන්න. ඔව්, අන්න ඒකයි ඇත්ත.

මොකක්ද තුන්වෙනි ආය<sup>8</sup> සතාය? දුකින් මිදීම. තුන්වෙනි ආය<sup>8</sup> සතාය පැහැදිලි කරද්දි උන්වහන්සේ පෙන්වා දුන්නෙ තණ්හාව නැති කිරීම නිවනට මඟ හැටියටයි. නිවන, උන්වහන්සේ විස්තර කළේ "නිබ්බානං පරමං සුබං", අපට ලබා ගත හැකි අති උත්තම සුවය හැටියටයි. ඒ නිසයි සමහර වෙලාවට යම් කෙනෙකු සතාාවබෝධය වෙත ආසන්නද නැද්ද කියල කියන්න පුළුවන්. ස්වාමීන් වහන්සේ නමක් දිහා බලපුවාම සැනසුන ගතියක් පෙන්නුම් කරන්නේ නැතිනම් ඒ අය අහලකට වත් ඇවිත් නැහැ. සමහර විට ඔබටත් වඩා දුකින් පෙලෙන තැනැත්තෙක් වෙන්න පුළුවනි. ඔබ වුනත් මේ දේශනා වලට ඇහුම්කන් දීගෙන ඉඳල ගෙදර ගියාට වස්සෙ කිසිම ශාන්ත බවක් නැත්නම්, මෙතනට එන්න කලින් හිටියාට වඩා තරහින් ඉන්නව නම්, මම හිතන්නේ නැහැ කිසිම කෙනෙක් ඔබේ කල් කි්යාවෙන් සතුටට පත් වෙනවයි කියල. බුදු මග, විශේෂයෙන්ම භාවනාව, ඔබේ සතුට, සැනසීම වැඩි දියුණුවට පත් කළ යුතුයි. අත් මිදුන තරමට ඔබේ දුක අඩු වෙනව. එපමණට ඔබේ සිනහවෙ දිග, පළල වැඩි වෙනව. ජීති සහගත තැනැත්තෙකු වෙනව.

සමහර අය අහනව, කොහොමද තමන් දන ගන්නෙ තමන්ගෙ භාවනාව හරියට කෙරෙනවද කියල? ඔබ අහල බලන්න තමන් ගෙන්ම තමා කොයි තරම් දුරට පීතිමත්ද කියල? භාවනාවෙන් ඔබ තව තවත් අසහනයට පත් වෙනව නම්, තව තවත් වේදනාවෙන් පෙළෙනව නම් ඔබ හරියට භාවනා කරන්නෙ නැහැ. ඔබ කරන්නෙ තණ්හාවෙන් කරන භාවනාවයි. ඔබ දුකින් පෙළෙනව නම් එයින් පෙන්නුම් කෙරෙන්නෙ යම් කිසිවක් වෙත ඇලීමක් ඇති බවයි.

භාවනාව නිසා ඔබේ සතුට එත්ත එත්තම වැඩි වෙනව තම්, ඔබේ මනස තව තවත් සැහැල්ලු බවට පත් වෙනව නම්, ඔබ තව තවත් සිනාමුසු වෙනව නම් එයින් පෙන්නුම් කෙරෙන්නෙ ඔබ භාවනා කරන්නෙ තුත්වෙනි ආය\$ී සතාංයට අනුව බවයි. ඔබ අත්මිදීමෙහි යෙදිල. භාවනාව හරි මඟට වැටිල.

භාවතා ගුරුවරයෙකු හැටියට භාවතා මුළු වලදි මම සමහර වෙලාවට භාවතාව මැදදි බලතව මේ භාවතා කරන අතිත් අය දිහා ඇත්තටම වෙලාවකට, මේ සමහර භාවතා යෝගීන් දිහා බලා ඉන්න බය හිතෙනව, දත්මිටි කාගෙන දඟලන දුඟලිල්ල දක්කාම.

මම මුල් වතාවට, සිඩ්නි නගරයෙ භාවනා මුළුවක් පවත්වද්දි ඊට සහභාගි වුන පුද්ගලයෙක් මා එක්ක කිව්ව, ඊට කලින් ඒ තැනැත්තා සහභාගි වුන භාවනා මුළුව ගැන. ගුරුවරයා මම නෙමෙයි. ඒ ගුරුවරයා ඊට සහභාගි වුන භාවනායෝගීන්ට මොන තරම් දුක් විඳින්න සැලැස්සුවාද කියනවා නම් ඒ අය භාවනා ශාලාවට කිව්වෙ, "වද පමුණුවන" කාමරය කියලයි. මම ඇහැව්ව, "ඇයි ඔබ මොන දේකටද එහෙම වේදනා වින්දෙ? ඒක භාවනාවක් කියල මම නම් කියන්නේ නැහැ" කියල. මම කිව්ව, "මේ අය මගේ භාවනාවට සහභාගි වෙනව නම්, භාවනා ශාලාවට කියන්න 'විනෝදාගාරය' කියල."

භාවනාව පිළිබඳ ඔබේ සංඥාන ගත පරණ අදහස් වෙනස් කර ගන්න. භාවනාවෙන් විනෝද වෙන්න. මගේ භාවනා මුළුවට සහභාගි වන අය විඳින්නෙ සතුටක්, බලවත් සතුටක්. ඔබ තව තවත් ලංවෙන්නෙ සතාාවබෝධය කරා.

භාවතා ගුරුවරු හුඟ දෙතෙක් මම හිතන්නේ තැහැ, තුන්වෙනි ආයා සකාය ගැන කතා කරනවයි කියල. එහි ඇතුළත් සතර වැදෑරුම් අත් මිදීම් තුළින් භාවනාව දියුණු කර ගන්න ආකාරය පිළිබඳව. බුදුරජාණන් වහන්සේ තුන්වෙනි ආයා සකාය පැහැදිලි කරද්දි අත්මිදීම් හතරක් ගැන සඳහන් කරනව. ඔබ ඒ විධියෙ ඉගැන්වීමක් මීට කලින් අහල තියනවද? උත්වහන්සේ ඉගැන්වු අත්මිදීම් හතර පාලියෙන් "චාග," "පටිනිස්සග්ග," "මුක්ති," "අනාලය" කියලයි හඳුන්වන්නෙ.

හතරෙන් පළමුවැන්න 'චාග'. එහි ලිහිල් තේරුම 'දීල දානව'. පරිතාාගය කියලත් කියන්න පුළුවනි. අන්න ඒ නිසයි අපේ ආරණායේ 'පිං පෙට්ටි' නැත්තෙ. තියෙන්නෙ 'අත්මිදෙන' පෙට්ටි. අත්මිදෙන මුල් කුමය තමයි 'දීල දාන එක.' තමන් ලඟ තියන දේවල් දීල දානව. මේ අය කවුරුත් දන්නව පොහොසත් වීම මොන තරම් කරදරයක්ද කියල. සල්ලි

වැඩිවුන තරමට කරදර වැඩියි. හිසේ ගින්න වැඩියි. බැංකුවල, වෙළෙඳ වාාපාර වල මුදල් යොදවල තියන අය හොඳින් දන්නව, අද තිබුණ හොඳ ලාභ දීමනාව හෙට වෙනකොට නැත්තටම නැති වෙන්න පුළුවනි. හැම තිස්සෙම ඉන්නෙ බයෙන්. ඒ නිසයි අපේ ආරණාය වගේම අනෙකුත් බෞද්ධ සමිති සමාගම් මේ වගේ අයට කරන උදව්වක් හැටියටයි, මේ අත්මිදෙන පෙට්ටි තියල තියෙන්නෙ. ඔවුන්ට ඒ සල්ලි වලින් අත්මිදිල සහනයක් ලබා ගන්න ඉඩ සලසා දෙන අදහසිනුයි. අපි කරන්නේ ලොකු සේවයක් ඒවගේ අය වෙනුවෙන්, එහෙම නේද?

නමුත් 'චාග' කියන අත්මිදීම ඊට වඩා හුඟක් ගැඹුරුයි. වැදගත් තේරුමක් ඇති වචනයක්. 'මේ දේවල් මට අයිති නෑ' කියන අදහසයි එහි ඇත්තෙ. අයිතිය කියන අදහසට විරුද්ධ අදහසයි එහි තියෙන්නෙ. අත් මිදෙන මුල් කුමය තමයි මේ දේවල් අපට අයිති නැහැ කියන අදහස හිතේ තහවුරු කර ගැනීම. අයිතිවාසි කමක් නොමැති බව. ඇත්තටම මොනවද ඔබට අයිති? ඇත්තෙන්ම ඔබට ඒවා අයිතිද?

ඕස්ටේලියාව වගේ බටහිර රටක භිකුෂුවක් ලෙස ජීවත් වීම සමහර වෙලාවට ලොකු විහිඑවක්. විටින් විට, යම් යම් දේවල් වෙනුවෙන් ආණ්ඩුවෙ කන්තෝරු වලට අපට යන්න වෙනව. එහෙම ගියාම, සමහර වෙලාවට අපිට ඒ අයට ඔප්පු කරන්න වෙනව අපි ඇත්තටම ඉන්නව කියල. 'මම' කියන මේ පුද්ගලය, ඇත්තටම ඉන්න කෙනෙක් කියල ඔප්පු කරන්න, ඒ අය කියනව විවාහ සහතිකයක් තියනව නම් පෙන්නන්න කියල. මට කොයින්ද විවාහ සහතිකයක්? එහෙම නම් ගේ හදන්න ගත්තු ණයකරයෙ සහතිකය හරි, ගෙයි ඔප්පුව හරි පෙන්නන්න. මට කොයින්ද ගෙයක්, මම ඉන්නෙ කැලේ. එහෙම නම් බැංකු ගිණුමෙ ලියවිල්ලක් පෙන්වන්න. බැංකුත් එක්ක මගේ කිසිම සම්බන්ධයක් නැහැ. කෝ එහෙම නම් රථවාහන බලපතුය මෙහාට ගන්න. මම කාර් එලවන්නෙ නැතැ. ගිය අවුරුද්දෙ අය බදු ගෙවපු ලිපිය තියනවද? සල්ලි අල්ලන්නෙ නැති කොට මා ලඟ කොයින්ද අය බදු ලියුමක්. අපි ලඟ මේ කිසිම ලියවිල්ලක් නැහැ. මේ අයගෙන් අපට බොහොම කරදර විඳින්න වෙනව. හේතුව අපිට අයිතිය කියල කිසිම දෙයක් නැහැ. මෙහෙම බලාගෙන ගියාම අපි ඇත්තෙ

නැහැ. මට ම ඔප්පු කරන්න බැහැ 'මම' ඉන්නව කියල. පේනවනෙ මේ අත්මිදීමෙන් ඔප්පු වෙන්නෙ 'අනත්ත', 'මම' කියල කෙනෙක් නැහැ. මොන තරම් ගැඹුරු ධර්මයක්ද මෙයින් උගන්වන්නෙ. අත්මිදුන, අතහැර දමූ පමණ කොයි තරම්ද, ඒ තරමට තමනුත් අන්තර්ධාන වී යනව. ඊට හේතුව ඔබ කිසි දෙයක අයිතිකාරයෙකු නොවන නිසයි. ඇත්තෙන්ම ඔබට භාවනාව දියුණු කරගන්න ඕනෙ නම් මෙන්න මෙහෙම කියන්න. "මේ දේ මට අයිති නැහැ. මේ දේවල් මගේ නෙවෙයි."

මම භාවනාව උගත්වත්තෙ අවධියෙන් අවධියටයි. ඔබ අත්මිදෙන්නෙ අවධියෙන් අවධියට, අවධියෙන් අවධියට, යම් පිළිවෙලකටයි. තට්ටු ගොඩනැඟිල්ලක මුල තට්ටුවකට ගිනිල්ලයි, දෙවනි තට්ටුවට යන්නෙ. ඊළඟට තුන්වෙනි තට්ටුවට. දෙවැනි තට්ටුවට යන්න කළින් පළමුවෙනි තට්ටුවට යන්න ඕනෙ. තුන්වෙනි තට්ටුවට යන්නෙ, දෙවැනි තට්ටුවට ගියාට පස්සෙයි. ඊළඟට තුන්වෙනි තට්ටුවෙ ඉඳල හතරවෙනි තට්ටුවට යනව. භාවනාවත් මේ වගේමයි. මුල් අවධිය තුළිනුයි දෙවෙනි අවධියට පිවිසෙන්නෙ. ඊළඟට තුන්වෙනි, හතරවෙනි, ....... යන පිළිවෙලටයි. භාවනාවෙ මුල් අවධිය තමයි, 'මේ මොහොතෙ අවධානය'.

ඔබ එහෙම පිටින්ම අත් මිදෙන්න, ඔබේ අතීතයෙන් හා ඔබේ අනාගතයෙන්. ඒ හින්දයි මේ දේශනයට කලින්, මාව මේ පිරිසට හඳුන්වා දුන් ආකාරය ගැන මම විරුද්ධ වෙන්නෙ. ඇත්තටම මට, මේ දේ දන් කියන්න සිද්ධ වෙලා තියනව. මම නෙවෙයි ඕස්ට්රිලියාවෙ තියෙන බෝධිංයාන ආරණාපය නායක හාමුදුරුවො. මම නෙමෙයි, බටහිර ඕස්ට්රිලියානු බෞද්ධ සංගමයෙ අනුශාසක වරය. ඔව්, හෙට මම ආපහු ගියාම ඒ රටට, මම තමයි. දන් නෙමෙයි. මේ තරම් දුර මැලේසියාවට අපේ ආරණාපය කර ගහගෙන අපි එන්නෙ නැති එක, ලොකුම ලොකු සහනයක් නෙවෙයිද? ඔබ කවුද? ඔබේ වෙළඳ වහාපාරයේ නැතිනම් වැඩපලේ අයිතිකාරයා ඔබද? ඔව් එතන වැඩ කරද්දි නම් ඔබ තමයි. ඔබ කියා ගන්නවා නම්, මට මෙය ඇත්තටම අයිති නැහැ කියල, ඔබ කෙටි කාලීන අධිපතියෙක්. එච්චරයි. මම මෙයින් අදහස් කරන්නෙ, ආරණාපය ඕස්ට්ලිලියාවෙ තියෙන්න ඇරල මැලේසියාවට ආවම තමන් යමකින් අත්

මිදෙනව. ඒ හා බැඳුණු මහත් වගකීම් ගොඩකින් අත්මිදීම නිසා තමන්ට ලැබෙන සහනය මොන තරම්ද? ආරණාය මට අයිති නැහැ. මම අධිපතියෙක් නෙමෙයි. මම අධිපතිකම දරන්නෙ එතන වැඩ කරන කොට විතරයි. මම මගේ කුටියට ගිහින් ඇස් පියා ගත්තම, මම තව දුරටත් අධිපතියෙක් නෙමෙයි. මම තව දුරටත් වගකීම් ගැන හිත හිතා ඉන්නෙ නැහැ. ඒවා මට අයිති නැත්නම් මට ඒවායින් අත්මිදෙන්න පුළුවනි.

මම මේ කියන දේ ඔබට වැටහෙනවද? ඔබට මේ මේ දේවල් අයිතියි කියල හිතෙනව නම් ඒ කියන්නෙ, ඔබේ වෙළෙඳ වාාපාරය, ඔබේ රැකියාව, ඔබේ සැමියා, ඔබේ බිරිඳ, ඔබේ දූ පුතුන්, ඔබට ඒවායින් අත්මිදෙන්න බැහැ. අයිතිකාර කම කියන්නෙ ඇලීම කියන දේමයි. ඒ නිසා මේ දේවල් වල අයිතිකාරයෙකු වෙන්න එපා. ඔබ භාවනාවෙ යෙදී ඉත්ත ඕනෑම වෙලාවකදි යම් පුශ්නයක් මතු උනාම කියන්න, "මට අයිති දෙයක් නෙමෙයි මේක" කියල. ඒවගේම ඔබේ අතීතයේ සෑම මොහොතක්ම, ඒවා ඔබේද? ඔබේ අතීතය ඔබට අයිතිද? අතීතය ඔබ අයිති කර ගත්තොත් එයින් වෙන්නෙ ඔබ අතීතයේ හිර වීමයි. හිරකාරයෙකු වීමයි.

ඔබ අතීතය අත් නොහරිනව නම් තමන් ඒ අතීතය වෙනව. ඔබ ඉන් අත්මිදෙනවා නම්, ඒ මම නෙමෙයි, එය මගේ නෙමෙයි කියල හිතනව නම් මොකද වෙන්නෙ? එය අවසානයි. එය අහවරයි. එතනින් ඉවරයි. ඔබ නිදහස්. කවුරු හරි ඔබ බල්ලෙක්යැයි කිව්වොත්, එතැනින් ඒක ඉවරයි. ඇති දෙයක් නැහැ. ඔබ ඒ අතීතයට හිමිකාරයෙක් වෙන්න ගියොත් දන්නවනෙ වෙන දේ. "දක්කද මම බල්ලෙක් කියල කිව්ව, මම බල්ලෙක් වෙන්න මොනවද කළේ? මම බල්ලෙක්ද?" දැනටමත් තුන් පාරමක්ම "මම බල්ලෙක්" කියාගෙන. ඒ ගැන තමන් හිතන හැම පාරකටම තවත් පාරක් බල්ලෙක් කියල කියාගෙන. ඔන කෙනෙක් කැමති දෙයක් කියපුවාවෙ. ඒ නිසා, අතීතය ඔබේ නෙවෙයි නම් එය අත්හැරිය හැකියි. ඇත්තටම මෙයයි සැනසීමෙන් විසීමට රහස.

ඔස්ටේලියාවෙ භිකුවක් හැටියට ජීවත් වන එක සමහර වෙලාවට ලොකු විනෝදයක්. විශේෂයෙන්ම මුල් අවුරුදු වලදි, ඒ කියන්නේ දනට අවුරුදු විස්සකට විතර ඉස්සර ඒ රටේ අයට කිසිම අදහසක් නැහැ මම කවුද කියල. හාමුදුරුනමක් දකල නැහැ. මට මතකයි එක දවසක් පර්ත්

වල තියන විහාරෙ ඉඳල, ඒ කාලෙ ඒක ගෙයක්, එතන ඉඳල ආරණායට යන්න ලෑස්ති වෙලා වාහනයට බඩු පටවමිනුයි මම හිටියෙ. මේ, ආරණායේ ගොඩනැඟිලි හදන්න උවමනා බඩු අරගෙන යන වකවානුවෙ. මම ඒවා පටවමින් ඉන්න කොට, අල්ලපු ගෙදර ඉන්න අවුරුදු එකොළහක, දොළහක විතර ගැණු ළමය එළියට ආවාම, මාව දක්ක. ළඟට ඇවිත් හොඳට උඩ ඉඳන් පහළට මා දිහා කීප වරක්ම බැලුව. මට තේරුණ ඒ බලන්නෙ ලොකු පිළිකුළකින් කියල. ටිකකට පස්සෙ ඇය කියනව, "මොනවද ඔය ඇඳගෙන ඉන්නේ? ඕව අදින්නෙ ගෑණු, මට වමනෙ යන්න එනව. ඇයියා." ඒ ළමය කියපු දේ ඇත්ත! සමහර වෙලාවට ටවුමට ගිහින් වැසිකිලියට යන්න අවශාය වුනාම, ඒවායෙ ගැහැණු පිරිමි වෙන් කරන්න දොරේ ඇඳල තියන රූප දිහා බලපුවාම, මටම හිතා ගන්නා බැහැ මම කවුද කියල? ගෑණු එකටද, පිරිමි එකටද මම යන්න ඕනෙ කියල? දොරේ ඇඳල තියන රූපයට අනුව නම් මම ඇත්තටම යන්න ඕන ගෑණු එකටයි. පිරිමි එකට ගියාම, සමහර වෙලාවට මිනිස්සු කියනවා, මම වැරදි එකටයි ඇවිත් ඉන්නෙ කියල. ඔබ ඒව අත්හැර දානව. හේතුව ඒ කියන දේවල් මට අයිති නැහැ. ඒ නිසයි මම මේ වගේ කතා කවුරුත් එක්ක බෙදා හදා ගන්නෙ. මම කැමතියි ඒවා ඔබට අහන්න සලස්වන්න. මම මගේ අතීතයෙන් කලබල වෙන්නෙ නැහැ. අතීතය බදා ගැනීමෙන් ඔබ කොයි තරම් අසහනයට පත් වෙනවද? අපි ඒ අතීතයෙ ඇලෙනව. අපි එය අයිති කර ගන්නව. ඒකයි අපේ පුශ්නය.

අනාගතයක් මේ වගේමයි. අපි කියන්නෙ "අපේ අනාගතය" කියලයි. එහෙම නේද? "මමයි හෙට විභාගයට පෙනී හිටින්න ඕනෙ. මටයි හෙට දක උගුල්ල ගන්න වෙලා තියෙන්නෙ. හෙට මම සම්මුඛ පරීකෂණයට යන්න ඕනෙ." ඔබේ අතීතයවත්, ඔබේ අනාගතයවත් ඔබ අයිති කර ගත්න එපා. ඇත්තටම ඔබට අයිති 'දූන්, මේ මොහොත' විතරයි. හෙට ඔබ ඉඳීද කියල කොහොමද දන්නෙ? ඔබ ස්ථිරවම දන්නෙ දූන් මේ මොහොතෙ ඉන්න බව විතරයි. ටිකක් ඒ ගැන හිතල බලන්න. භාවනාවෙ මුල් පියවර අතීතය අත්හැර දූමීම හා අනාගතය අත්හැර දූමීමයි. මේවා මගේ නෙමෙයි. මේකයි අත් මිදීමෙන් අදහස් කරන්නෙ.

ඔබේ දූ දරුවන් ගැන මොකද කියන්නේ? ඒ අය ඇත්තටම ඔබේද? ඒ ළමයින් ආවෙ කොහෙන්ද? ඔබ ඒ අයට ශරීරයක් ලබා දූන් බව ඇත්ත. නමුත් ඔවුන්ගේ විඥානය, ඔවුන් සතු කම් ආවෙ කොහෙන්ද? ඒ ළමයින් 'ඔබේ දූ දරුවන්' නෙවෙයි. ඔවුන් ඔබේ ජීවිතය හා සම්බන්ධ වුනා. නමුත් කවුද දන්නේ කොහේ ඉඳලද කියල. අන්තිමට ඔවුන් ඔබේ ජීවිතයෙන් වෙත් වෙලා යනව. සමහර විට ඊට කලින් ඔබ ඔවුන්ගේ ජීවිත වලින් වෙත් වෙලා යනව. ඒ අය අපේ නෙමෙයි. අවුරුදු දහයක්, විස්සක්, තිහක් විතර කාලයක් එකිනෙකා ඇසුරේ ඉඳල ඉන් පස්සෙ ඔවුන් ගිහින්. පුශ්න ඇති වෙන්නෙ ඒ අය අපේ කියල ඔබ අයිතිය භාර ගත්තොත්. එතකොට ඔවුන්ගේ සෑම පුශ්නයක්ම ඔබට කර ගහගන්න වෙනව. අපේ ළමයි, අපේ දෙමව්පියො, අපේ යහළුවො කියල අපි අයිති කර ගන්න හදනව නම් තව පැත්තකින් අපි ඒ අයව පාලනය කරන්නත් බලනව. බොහෝ විට ගැටුම් වලට මුල ඒකයි. ඔබ දන්නව විවාහ ජීවිතයේ මේ පුශ්නය මොන තරම් දරුණුද කියල? එක්කෙනක්, අනික් එක්කෙනාව අයිති කර ගන්න හදනව, පාලනය කරන්න හදනව. නිදහසක් නැහැ. සාමයක් නැහැ. අපි මොන තරම් දුරට එකිනෙකා අයිති කර ගන්න හදනවද?

භාවතාවේ මූලික පියවර අත්මිදීමයි. ඔබට කිසිවක් අයිති නැහැ. එය සම්පූර්ණ සතායක් තේද? සෑම දෙයක්ම අස්ථීරයි. ඒවා එනව යනව, ඇතිවෙනව නැතිවෙනව. මනසේ ඇතිවෙන සිතිවිලිත් ඒ වගේමයි. ඒවා ඇත්තටම ඔබේ සිතිවිලිද? ඒවා එන්නේ කොහේ ඉඳලද? ඔබට පෙනිල තියනවද ඔබ හිතන්නෙ සමහර වෙලාවට ඔබේ අම්ම තාත්ත හිතපු විදියටමයි. එහෙම නැත්නම් තමන්ගේ ජීවිතයට ලොකු බලපෑමක් ඇති කළ අය හිතන විදියටයි. ඔබේ සිතිවිලි වත් ඔබට අයිති නැහැ. ඔබේ සෑම සිතුවිල්ලක්ම එන්නෙ පිටතින්. ඒක හඳුන්වන්න පුළුවන් අදහස් කැවීම කියල. මම මැලේසියාවෙ හිටි මේ පහුගිය දවස් තුනේදි ඔබ නොදන්නවට, මම කළේ ඒකයි. මම ඔබට අදහස් කැව්ව. නමුත් ඒවා ඉතා හොඳ අදහස්. ඔබ දන්නව මේ සිතුවිලි නතර කරන්න පුළුවන් බව. එයින් මනස නිහඬතාවයට පත් වෙන බව. එය ඇති කර ගන්නේ මේ සිතිවිලි තමන්ගෙ නොවන බව අවබෝධ කර ගැනීමෙන්. මට ඒවා අයිති නැහැ. ඒවා ආපුදෙන්, ගියදෙන්, මට මොකද? මගේ ඒවත් එක්ක කිසි සම්බන්ධයක් නැහැ.

දවසක් බුදුරජාණන් වහනසේ භිකුෂූන් සමූහයක් එක්ක ජේතවනය මැදින් වඩිද්දි දර කෝටු, වියලි කොළ ටිකක් අතට අරගෙන මෙහෙම පුශ්න කළා. 'මහණෙනි ගමේ ඉන්න මිනිස්සු මේ දරකෝටු, වියලි කොළ ගොඩක් ගහල, ගිනි තියල, ඒවා අළු වෙන්න ඇරල, ඒ අළු හතර දිසාවෙන් එන සුළඟෙ පාකර හැරියොත් ඔබ එයින් කලබලයට පත්වෙනවද?' භිකුෂූන් වහන්සේල පිළිතුරු දුන්න, 'නැහැ ස්වාමීනි, අපි කලබල වෙන්නෙ නැහැ.' 'ඇයි ඒ?' 'මේ දර කෝටුත් කොළත් අපිට අයිති නැහැ.' 'බොහොම හොඳයි. එහෙම නම් මේ ගම්වැසියොම ඇවිත් ඔබ එකිනෙකා අල්ලල ගොඩක් ගහල, ගිනි තියල, ඒ අළු හුළඟට විසි කළොත්, ඔබ කලබල වෙනවද?' මම දන්නේ නැහැ, ඒ ඔක්කෝම හාමුදුරුවරු රහත් වෙලා හිටියද කියල. නමුත් ඔවුන් හරි උත්තරය දුන්න. 'නැහැ ස්වාමීනි, අපි කලබල වෙන්නේ නැහැ.' 'ඇයි මහණෙනි කලබල වෙන්නේ නැත්තෙ?' 'ස්වාමීනි, මේ ශරීර අපිට අයිති නැහැ.' 'මහණෙනි, බොහොම හොඳයි' කියල බුදුරජාණන් වහන්සේ පැවසුව.

මේ ශරීර ඔබට අයිතිද? ඇත්තෙන්ම ඒව ඔබේද? ඒව ඇත්තටම ඔබට අයිති නම් ඒවට කියන්න පුළුවන්ද, මෙන්න මේ මේ විධියට ඉන්න කියල. අසනීප වෙන්න එපා. සනීපෙන් ඉන්න. හුඟාක් කල් ජීවත් වෙන්න. එහෙම කියන්න පුළුවන් කමක් තියනවද? මේ ශරීරය තාවකාලික ගෙයක් විතරයි. ඒක ඇතුළෙ අවුරුදු දහයක්, විස්සක්, තිහක්…. ජීවත් වෙලා නැවතත් ඒව අත්හැර දාන්න වෙනව. ඒ නිසා අත්මිදීමෙන් අදහස් කරන්නෙ, මේ ශරීර පවා අපිට අයිති නැති බව වටහා ගැනීමයි.

මම මේ කතාව කිව්ව ඊයෙ මට දානෙ පිළිගන්න ආපු අයට. මේ තායි අයගෙ චාරිතුයක්, ඒ අය දානෙ දෙන්නෙ තායි සිරිත් විරිත් වලට අනුවයි. මම මේක කියන්න හොඳ නැහැ, ඒත් පටන් ගත්තු නිසා කියනව. හාමුදුරු නමකට පිළිගන්වන කෑම තමයි තමන් දිවාලොකෙ ගිහින් ඉපදුනාමත් කන්න ලැබෙන්නෙ කියල, ඒ අය තදින් විශ්වාස කරනව. ඒ හින්ද මේ තායි උදවිය මට ගෙනැත් දෙන්නෙ නැහැ, මම කන්න කැමති කෑම. ඒ අය ගෙනැත් දෙන්නෙ, ඒ අය දිවාලොකෙ ගියාම කන්න කැමති, ඒ අය ආස කරන කෑම! ඒ නිසයි මම කියන්නෙ, මගේ බඩ මට අයිති

නැහැ. මගේ බඩ මම දීල දාලයි තියෙන්නෙ. ඒක අයිති ඔබටයි. ඒ නිසා ඔබ කැමති ඕනෑම දෙයක් ඒක ඇතුළට ගෙනැත් දාන්න පුළුවනි. ඇත්තෙන්ම මේ බඩ මට අයිති නැහැ. ඒක මගේ නෙමෙයි. මේ ශරීරයෙ අනික් කොටසුත් ඒවගේම මට අයිති නැහැ. ඔබත් ඒ වගේ හිතනව නම් ඔබ තව දුරටත්, අසනීප, මරණය ගැන බය වෙන්නෙ නැහැ. එහි අදහස, භාවනාවේදි මේ ශරීරයෙන් අත්මිදුන හැකියි:

මේ විධියටයි අත්මිදෙන්නෙ. මට අයිති නැහැ. මගේ නෙවෙයි. සිතුවිලි අත්හැර දමන්න. ශරීරය අත්හැර දමන්න. ඒවායින් අත්මිදුනාම ඔබට ගැඹුරු භාවනාවකට සම වදින්න පුළුවනි. මේ විස්තර කර දුන්නෙ අත්මිදෙන මුල් කුමයයි. 'චාග,' මගේ නෙවෙයි, දීල දාන්න, මට මොනවටද?

අත්මිදෙන දෙවෙනි කුමය, 'පටිනිස්සග්ග.' ඒකෙ තේරුම විසිකර දාන්න, තියාගන්න එපා. ඔබේ මනසට මොනවද එන්නෙ, අල්ලල විසිකර දාන්න. මට ඕනේ නැහැ. තියා ගන්න එපා. යන්න දෙන්න. මේ ඉඩදීම තුන් ආකාරයි. ආපුදෙන්, හිටියදෙන්, ගියදෙන්.

දතට අවුරුදු කීපයකට උඩදි මම අම්මව බලන්න එංගලන්තයට ගියා. මගේ අම්ම නිසා කෙනෙක් ඇහැව්ව, අම්මට ගෙනිහින් දෙන්න පොඩි තෑග්ගක් දෙන්නද කියල. මට ලැබුණ මේ වූල් වලින් හදපු පුළුන් වගේ මොලොක් ලස්සන පුංචි කැන්ගරුවෙක්. මම අම්ම ඉන්න ගෙදරට ගියාම, එතන තියෙනව පුංචි පුංචි දේවල් තියන්න පොඩි රාක්කයක්. ඒක උඩ තමයි අපේ අම්ම, මේ පුංචි තෑගි, පිංතූර, සිහිවටන ඔක්කොම තියාගෙන ඉන්නෙ. නෑදෑයො, යාළුවො, රටරට වල ගියාම ගෙනැත් දෙන ඒව තමයි එතන එකතු වෙලා තියෙන්නෙ. මම මේ කැන්ගරුව දුන්නාම අම්ම ඒකට හුඟක් කැමති වුනා. අම්ම මේකත් මේ රාක්කය උඩ තියන්න ගියාම, ඒක උඩ බඩු පුරවල, ඒක තියන්න ඉඩක් ඇත්තෙම නැහැ. ඒ උඩ මේ කැන්ගරුවත් සමබර කරන්න ගියාම, ඒක උඩ තියෙන තව දහයක් දොළහක් බිමට ඇදගෙන වැටෙනව. එච්චරට පිරිල. මම ඇහැව්ව, "ඇයි අම්මෙ ඕක උඩ තියෙන දේවලින් කොටසක් විසිකර දාන්නෙ නැත්තෙ?" "හපෝ බැහැ මේ හැම එකක්ම මට වැදගත්. ඒව එක එක්කෙනා සිහිවෙන්නයි මම තියාගෙන ඉන්නෙ. කොහොමද මම ඒව විසිකරල දාන්නෙ." අන්න ඒ හින්දයි අපේ අම්මට, මේ පුංචි කැන්ගරුව, ඒක උඩ සමබර කර ගන්න බැරි වුනෙ.

ඇයි ඔබ ජීවිතයෙ කොයිම වෙලාවකවත් සාමයක් සතුටක් ලබා තොගන්නෙ? හේතුව, ඔබට ඇති පුශ්න, උද්වේග, වගකීම් මේ ඔක්කොම ඔබේ මනස ඇතුලෙ සමබර කර ගන්න බැරි වීමයි. මෙච්චර දුර ඕස්ටේුලියාවෙ ඉඳල ඇවිත් පුළුන් වගේ මොලොක්, ලස්සන සතුටක් දුන්නාම, ඒක තියා ගන්න තැනක් නැහැ. ඇයි? ඔබ මුළුමණින්ම පිරිල. පුරවගත. ඒ නිසා මේ 'පටිනිස්සග්ග' කියන්නෙ, තමන්ගෙ මේ රාක්කය අස්පස් කර ගැනීමයි. මනස හිස් කර ගන්න. පුරව ගන්න එපා. කිසිම දෙයක් තියා ගන්න එපා. 'පටිනිස්සග්ග' කියන්නෙ, මනසට එන ඕනෑම දෙයක් අහගෙන ඉන්න ඉන් පස්සෙ විසිකර දාන්න.

අජාත් චා, මගේ ගුරුතුමා, මගේ ශ්‍රේෂ්ඨතම තායකය, උත්වහත්සේ යමක් උගත්වත්තෙ ඒක තදිත් හිතේ කාවදිත්තයි. උත්වහත්සේ යම් උපමාවක් ගෙතහැර දක්වූවොත් ඒක කිසි දවසක අමතක වෙන්නෙ තැහැ. අජාත් චා උතුමා මට කියා දුන්ත, උපදේශකයෙකු වෙන්නෙ කොහොමද කියල. උත්වහත්සේ කිව්ව, "උපදේශකයකු හැටියට, අසා හිඳින්නෙකු හැටියට, හිතවතෙකු හැටියට ඔබ කුණු බාල්දියක් වෙන්න." ඇත්තෙත්ම මේ හමු වෙන්න එන අයට, උත්තර දෙන්න උවමනාවක් තැහැ. අහගෙන හිටියාම හොඳටම ඇති.

ඕස්ටේලියාවෙ ඉන්නව එක මහත්මියක්, මේ නෝනට හරියට තරහ යනව. සමහර දවස් වලට මේ ඇත්ත ටෙලිෆෝන් කරනව. උත්තර දෙන හාමුදුරුවන්ට නොසැහෙණ අන්දමට බණිනව. මටත් ඒ විධියටමයි කතා කරන්නෙ. මට දෙස් තියනව. මගේ නියම නමින් නෙමෛයි මට කතා කරන්නෙ, 'වෙන නම්' වලින්. ඊළඟට කියනව තුවක්කුවක් අරගෙන ඇවිත් ඔක්කොටම වෙඩි තියල දානව කියල. මම ඔහේ අහගෙන ඉන්නව. මම කියන්නෙ "ආ බොහොම හොඳයි. ඇත්තද? අනේ ඒක හරි කරදරයක්නෙ. මොනව කරන්නද ඕව ඔහොම තමයි." ඒ වගේ දෙයක් ඇර වෙන දෙයක් මම කියන්නෙ නැහැ. විනාඩි හත අටකට විතර පස්සෙ ඇය සන්සුන් වෙනව. ඊට පස්සෙ අනෙක් අය එක්ක කිය කියා ඇවිදිනව, ඇයව තේරුම් ගත්තු එකම හාමුදුරුවො මමයි කියල!

ඒක ඇත්ත, මට ඇයව තේරුම් ගන්න පුළුවනි. ඇයට මම කුණු බාල්දියක්. ඒ නිසා ඇගේ හදවතේ ඇති සෑම වේදනාවක්ම, බලාපොරොත්තු සුන්වීමක්ම, සෑම කරදරයක්ම තුනී වී යනව. ඒ නිසයි අජාන් චා උතුමා කිව්වෙ, උපදේශකයෙකු හැටියට, අසන්නෙකු හැටියට කටයුතු කරනව නම් කුණු බාල්දියක් වෙන්න කියල. හැම කෙනෙකුටම ඇවිත් ඔවුන්ගෙ සෑම පුශ්නයක්ම, කරදරයක්ම, කුණු ගොඩක්ම, ගෙනැත් අත හරින්න ඉඩ දෙන්න. ඔවුන් කියන දේවල් වලට ඇහුම්කම් දෙන්න, හිතේ මෛත්රීයෙන්. ඒ එක්කම උන්වහන්සේ උගන්නපු ඉතාමත් වැදගත් දේ තමයි, 'කුණු බාල්දියක් වුනා වගේම, මතක ඇතිව ඒකෙ පතුලෙ හිලකුත් හදාගන්න.' ඒ කියන්නෙ අනෙක් අයගෙ පුශ්න තමන් ගොඩගහ ගන්න එපා. ඒවායින් තමන් අසහනයට පත් වෙන්න එපා. මේක ඇත්තෙන්ම ඉතාමත් වැදගත් කාරණයක්. මේක බරපතල, ඒ වගේම දුක්මුසු, කාරණාවක්. හේතුව, පර්ත් වල හිටි මා දන්න දායිකාවක් දිවි නසා ගත්ත. ඇයට පුශ්නයක් තිබුණෙ නැහැ. නමුත් ඇයට සිදුවී තිබුණ අනුන්ගේ පුශ්න නැවත නැවතත්, නැවත නැවතත් අහගෙන ඉන්න. ඇය කුණු බාල්දිය පතුලෙ හිලක් හදා ගත්තෙ නැහැ. හැමෝගෙම පුශ්න ඇය ගොඩගහ ගත්ත. මේක විහිළුවක් නෙවෙයි. කුණුබාල්දිය පතුලෙ හිලක් සාදා ගත යුතුමයි.

මේකට අපි කියන්නෙ 'පටිනිස්සග්ග' කියල. සෑම දේකටම ගලා ගෙන යන්න ඉඩ දෙනව, කිසිවක් නතර කර ගන්නෙ නැහැ. ඒ නිසා අතීතයේ තමාට සිදුවී ඇති ඕනෑම දෙයක්, බලාපොරොත්තු කඩවීමක් හිතේ මතු වුනොත්, එය ආදෙන්, නමුත් යන්න ඉඩ හරින්න. අපි අතීතය නතර කර ගන්නෙ නැහැ. මේ අතීත පුශ්න නිසා සමහර අය කියනව, අපට භාවනා කරන්න බැහැ, උත්සාහ ගත්ත ගත්ත හරියන්නෙ නැහැ කියල. ඒව ඉවරයි. ඒ අතීතය. ඊළඟ මොහොතෙ වෙන්න යන්නෙ මොකක්ද කියල අපිට කියන්න බැහැ. ඔබ අතීතයේ කොටු වෙනව නම් නිදහස් අනාගතයකට ළඟා වෙන්න ඉඩක් නැහැ. අතීතයේ ලත් පැරදීම් වලින් දන් වැඩක් නැහැ.

මම ගුරුවරයෙක්ව සිටියදි, මගේ පංතියෙ හිටි පිරිමි ළමයෙක් ගණිතයෙන් බොහොම දුව්ලයි. ඔහු පන්තියෙ අන්තිමය. මම කල්පනා කලා පරිඤාණයක් කරල බලන්න. ඇත්තටම ඔහුට ගණිතය බැරිද? නැත්නම්

වෙන හේතුවක්ද? ඊළඟ අවුරුද්ද දිගටම මම මේ ළමයට වැඩිපුර අවධානය දීල, ලඟින් ඉඳගෙන නිතරම උදව් කළා. එක අතකින් බැලුවාම, අනිත් ළමයින්ටත් ඒවගේම අවධානයක් නොදීම වරදක්. ඒ වුනත් මම මේ ළමයව උනන්දු කලා. මම කොයිම වෙලාවකවත් කිව්වෙ නැහැ, ඔහු ගණිතයෙන් දුව්ලයි කියල. මම කිව්වෙ ගණිතය ලේසියි. මම උදව් කරන්නම්, කාටද බැරි ගණන් හදන්න. මම උනන්දුව ඇති කළ නිසා, වැඩිපුර උදව් උපකාර කළ නිසා ඒ අවුරුද්දෙ අන්තිමේදි ගණිතයෙන් ඔහු මුල් තැන ගත්ත. එය මට පෙන්නුම් කලා ගණිතය අමාරු දෙයක් නොවන බව.

ඒ වගේම භාවනාවත් අමාරු නැහැ. උවමනා කරන්නෙ සුළු දිරි ගැන්වීමක්, තරමක අවධානයක් පමණයි. ඒ නිසා කොයිම වෙලාවකවත් භාවතා කරන්න බැරිය කියල හිතන්න එපා. හරියට කර ගන්න බැරිවූ භාවනා වාරවල් අමතක කර දාන්න. ඒව විසිකර දාන්න. මේ හින්දයි සමහර වෙලාවට භාවනා මුළු වලදී සමහර අය අසහනයට පත් වෙන්නෙ. සමහර භාවනා වාරවල් තියෙනව කිසිම වගතුවක් පෙනෙන්නෙ නැති. මම මේකට ගෙනහැර දක්වන උදාහරණය මේකයි. යම් කෙනෙක් සඳුද වැඩට ගිහින් දවසම වැඩ කරල ගෙදර යනව හිස් අතින්. අඟහරුවාදත් වැඩට ගිහින් බොහොම මහන්සි වෙලා පැය ගණනාවක් වැඩ කරල ආපහු ගෙදර යන්නෙ කිසිම දීමනාවක් නොලබයි. බදාදත් ඒ වගේමයි. බුහස්පතින්ද වෙන කොට මේ අයගෙ හිත ටිකක් කල කිරිල. මොනවටද මම මෙහෙම වැඩ කරන්නෙ, පඩියක් ලැබෙන්නෙ නැතිනම්? ඒත් එදත් මහන්සි වෙලා වැඩ කරනව. නමුත් මොනවත් ලැබෙන්නෙ නැහැ. සිකුරාද වැඩට යද්දි හිතෙනව වැඩ නොකර ඉන්නත්. ඒත් මහන්සි වෙලා වැඩ කරනව. සිකුරාද හවස වැඩ කරද්දි ඔහුට ගෙනැවිත් දෙනව පඩිය. ආ! එතකොට හිතෙනව මොන දෙයක්ද, හැමදාම සිකුරාද නම් කොයි තරම් හොඳද?

භාවනාවත් ඔය වගේමයි. අපි ඒක කුම කුමයෙන් ගොඩනඟා ගත යුතුයි. හොඳ භාවනාවකට අවශා බල ශක්තිය අපි දියුණු කර ගත යුතුයි. වැඩට ගිය මුල දවසෙම පඩි බලාපොරොත්තු වෙන්න නරකයි. ඒ සඳහා

තව තවත් වැඩ කළ යුතුයි. ඒ නිසයි මම කියන්නෙ තමන්ට හොඳ භාවනාවක පාටක් පෙනෙන්නෙ නැතිනම් බයවෙන්න එපා, 'දීමනාව තැපෑලට වැටිල'යි තියෙන්නෙ. එය ළඟදීම ලැබෙනව. ඒ නිසා 'පටිනිස්සග්ග' කියන්නෙ දේවල් විසිකර දැමීම. කුණුබාල්දියක් වෙන්න ඉඩ හැරීම. ලැබුණට කමක් නැහැ විසිකර දානව. සිතට පහළවන ඕනම සිතුවිල්ලකට එන්න ඉඩ දෙන්න, යන්න ඉඩ දෙන්න. කිසිවක් නතර කර ගන්න එපා. ඒවායින් අත්මිදෙන්නෙ අන්න එහෙමයි. අපිට පුළුවනි එන්න ඉඩ දෙන්න. අපිට පුළුවනි ඉන්න ඉඩ දෙන්න. අපිට පුළුවනි යන්න ඉඩ දෙන්න. අපුදෙන්, හිටියදෙන්, ගියදෙන්.

අත්මිදෙන තුන්වෙනි කුමය හඳුන් වන්නෙ 'මුක්ති' කියලයි. ඒකෙ අදහස නිදහසයි. හිරගත කරල ඉන්න කෙනෙකුගෙ හිරෙන් නිදහස් වීම හඳුන්වන පාලි වචනය 'මුක්ති.' මම මේ හිර ගෙවල් ගැන හොඳින් දන්නව. හේතුව මම ඒවට ගිහින් උගන්වන නිසා. මෙවයෙ ඉන්න සමහර හිර කාරයින්ට හොඳ පුඥාවක් තියෙනව. ඒ අයට තියෙනව බුද්ධාගම ගැන හොඳ වැටහීමක්. එක හිරකාරයෙක් මා එක්ක ලොකු විශ්වාසයක් ඇති කර ගත්ත. මම අවුරුද්දකට වැඩි කාලයක් එතැන උගන්වා තියෙනව. ඔහු මාව විශ්වාස කලා, මම ඔහු වත් විශ්වාස කලා. දවසක් ඔහු මට ඇවිත් කියනව, 'අජාන් බුහම්, මට යම් දෙයක් කියන්න තියෙනව. මම අනිත් අයට බොරු කිව්වත් අජාන්ට බොරු කියන්නෙ නැහැ. මේක සම්පූර්ණ ඇත්තක්. මම මේ හිරේට නියම වුන වරද, ඇත්තටම මම කළේ නැහැ. මම සම්පූර්ණයෙන්ම නිර්දෝශයි. මම මේ හිරේ වැටිල ඉන්නෙ මම කිසි දාක කරප වරදකට නෙමෙයි.' මේක අහල, ඇත්තටම මට මේ තැනැත්ත ගැන ලොකු දුකක් මතු වේගෙන ආව. එතකොටම වගේ ඔහුගෙ කට කොනේ මතු වුන ලස්සන හිනාව මම දක්ක. ඒ එක්කම ඔහු කිව්ව, 'මම අපරාධ මහ ගොඩක් කරල තියෙනව. ඒ එකකට වත් මාව අහු වුනෙ නැහැ. ඒ හින්ද ඒක සාධාරණයි කියල මට හිතෙනව.' මේ අයට කම් විපාක ගැන තිබුණ දනීම දක්ක නේද? ඒ වගේම තමන්ටත් මේ හිරකාරයගෙ උදාහරණයෙන් පුයෝජනයක් ගන්න පුළුවනි. කොයි වෙලේ හරි තමන්ගෙ සැමිය හරි, බිරිඳ හරි තමන් කරපු නැති දේකට දොස් කියනව නම් හිත හදා ගන්න. 'කමක් නැහැ. මම අහු නොවෙන්න කරපු වැරදි කොච්චර තියෙනවද? මේක මොකක්ද?' ඒ කම් විපාකය. නමුත් 'මුක්ති' කියන්නෙ, හරියට හිරෙන් නිදහස් වීම වගේ දෙයක්.

තවත් අවස්ථාවකදි අපේ ආරණාගය හිටි ස්වාමීන් වහන්සේ නමක් භාවනාව උගන්වන්න මම හිර ගෙයකට පිටත් කළා. එය අළුත් හිර ගෙයක්. සුමාන හතරකට පහකට පස්සෙ මේ හිර කාරයො උන්වහන්සේ එක්ක හොඳ හිතවත් කමක් ඇති කර ගත්ත. භාවනාවෙන් පස්සෙ වෙලාව ඉතිරි වෙලා තිබුණොත් එකතු වෙලා තේ කෝප්පයක් බොන එක සිරිතක්. දවසක් ඒ වෙලාවෙදි, මේ අය අහනව, "ආරණාය මොන වගේ තැනක්ද? මොනවද එතන ඉඳගෙන කරන්නේ?" උන්වහන්සේ කියනව, "මම නිදා ගන්නෙ බිම." "ඇයි? එතන නිදා ගන්න ඇඳක් වත් දෙන්නෙ නැද්ද?" "නෑ, අපි හුඟ දෙනෙක් නිදා ගන්නෙ බිම, කන්නෙ එක වේලයි." හිර කාරයොන්ගෙ කට වල් ඇරුන. "මොනව හැන්දෑවට කන්න දෙන්නෙ නැහැ." "නෑ, අපි දවල් දොළහෙන් පස්සෙ කන්නෙ නැහැ." "එතන ටෙලිවිෂන් තියනවද? කාමර වල හයි කරල." "අපෝ නැහැ. ටෙලිවිෂන් තියා, රේඩියෝ අහන්නත් අපට තහනම්." මේ වගේ තව තවත් ආරණාය ගැන විස්තර කියා ගෙන යන කොට මේ හිර කාරයන්ට අමතක වුනා තමන් ඉන්න තැන වත්. ඒ අය කියනව "එතන හරි සවුත්තු තැනක්නෙ. ඇයි ඇවිල්ල අපිත් එක්ක නතර වෙන්නෙ නැත්තෙ?"

හැම හිර කාරයෙකුටම හාමුදුරුවන්ගෙ ජීවිතය ගැන දුක හිතුන. ඔවුන්ට හැඟුණෙ ආරණාය හිර ගෙයක් කියල. මේ කතාව මා එක්ක කිව්වාම, මම ඒ ගැන කල්පනා කලා. මේ වගේ පුංචි කථා වල තියෙන සැඟවුණු ගැඹුරු ධම්ය පෙනෙන්නෙ, ඒව ගැන ටිකක් මෙනෙහි කරල බැලුවාමයි. ඒක ඇත්තක්, සාමානාය වශයෙන් බලපුවාම, අපේ රටේ හිර ගෙයක පහසුකම් වැඩියි ආරණායකට වඩා. ආරණායෙ ඉන්න කොට ඇයි එහෙම නම් හාමුදුරුවන්ට නොහැඟෙන්නෙ තමන් ඉන්නෙ හිර ගෙයක කියල.

ඇත්තටම, යම් තැනක් හිර ගෙයක් වෙන්න නම් මොනවද තිබිය යුතු සුදුසුකම්. යම් තැනක ඔබ ඉන්න අකමැති නම් එතැන හිර ගෙයක්. ඒකයි එකම සුදුසුකම. අරණායෙ ජීවත් වන භිඤූන් වහන්සේලා එතන

ඉන්න කැමතියි. ඒ නිසා ඒ අයට ඒක හිර ගෙයක් හැටියට හැඟෙන්නේ නැහැ. නමුත් හිර ගේක ඉන්න කච්රු වත් එතන ඉන්න කැමති නැහැ. කොයි තරම් පහසුකම් සැලස්සු වත් ඒ අය එතන ඉන්න කැමති වෙන්නෙ නැහැ. ඔබ ඉන්න තැන ඉන්න අකමැති නම් ඒකට කියන්නෙ හිර ගෙයක් කියලයි.

දනට අවුරුදු විසි පහකට විතර උඩදී, තායිලන්තයේ එක්තරා ස්වාමීන් වහන්සේ නමක් වැඩ හිටිය. ඒකාලෙ උන්වහන්සේ තමයි සංඝරාජ පදවියට ඊළඟට සුදුසු පුද්ගලය හැටියට හිටියෙ. ඊට පස්සෙ, දෙවනියට හිටි හාමුදුරුවො මේ ගැන බොහොම ඊෂීාාවෙන් හිටියෙ. මේ හාමුදුරුවන්ට ඕන වෙලා තිබුණ මේ පදවියට පැන ගන්න. ඒ නිසා ඔහු මොකද කලේ? පුයෝගයෙන්, හැම තැනම ඔහු පතුරුවා හැරිය මේ පළමුවෙනි තැනට ඉන්න ස්වාමීන් වහන්සේ කොමියුනිස්ට් කාරයෙක් කියල. මම මේ දුනට පවත්වල තියෙන දේශනා ගණන බැලූවාම, ඒව අරගෙන, එහාට මෙහාට කරකවල උවමනා නම් කෙනෙකුට පුළුවනි, මාවත් තමන්ට කැමති අන්දමේ පුද්ගලයකු හැටියට පෙන්නන්න. ඒ වගේ වැඩට මේ දෙවෙනි තැනට හිටි හාමුදුරුවො දඎයෙක් වුන නිසා උසාවියෙදි ඔප්පු කරන්න පුළුවන් වුනා පළමුවෙනි තැනට ඉන්නෙ කොමියුනිස්ට් කාරයෙක් කියල. ඒ කාලෙ තායිලන්තයෙ තිබුණ තද නීති වලට අනුව උන්වහන්සේ මහණකමෙන් ඉවත් කරල අවුරුදු දෙකකට හිරේට නියම කළා. මේ කාලයේදීම වගේ සංඝරාජ තුමා අපවත් වුන නිසා, මේ බොරු පැමිණිල්ල කළ හාමුදුරුවන්ට ඒ පදවිය ලැබුණ. දවසක් ගුවන් තොටුපලට කාරෙකකින් යද්දි, සංඝරාජ නිසා තනිවම නෙමෙයි, ආරඤාවට තවත් පොලිස් කාර් කිහිපයකට මැදිව යද්දි, අනික් පැත්තෙන් ආපු වාහනයක් ලිස්සල ගිහින් මේ කාරෙකේම හැපුණ. හැපුනේ කොතැනද? අර අලුතින් පත්වුන සංඝරාජ හිමි සිටි තැනමයි. වෙන කාට වත් තුවාලයක් උනේ නැහැ. නමුත් මේ සංඝරාජ හාමුදුරුවෝ මරණයට පත් වුනා. තායිලන්ත මිනිස්සු අතරෙ තියෙනව කම් විපාක ගැන තද විශ්වාසයක්. ඒ නිසා හැමෝම හිතුවේ මේ වගේ අනතුරක් සිදු වුනේ යම්කිසි කම්යක් ඵලදීමෙන්ය කියල. ඒකට මොකක් හරි කරපු බරපතල වරදක් ඇති. මොකක්ද කළ වරද? පළමුවෙනි තැනට හිටි හාමුදුරුවන් හිරේට දාන්න කළ පුයෝගය. ඒ නිසා නැවත ඒ නඩුව

විභාගයට අරගෙන බැලුවාම පෙණුන, ඒ දෝෂාරෝපන වල කිසි සතායක් නැති බව. ඉන් පස්සෙ උන්වහන්සේ හිරෙන් නිදහස් කරල නැවත මහණකම ලබා දීල, හිටි ආරණායෙම නායක කමට පත් කළා.

තායි සංඝයාවහන්සේලා පිළිබඳ ඉතිහාසය දන්නව නම් මේ සිද්ධිය සමහර විට ඔබට මතක ඇති. උන්වහන්සේ කිව්ව හිරේ හිටි කාලය තරම් නිදහස් කාලයක් තමන්ට තිබුණේ නැහැ කියල. ඒ ඇයි? හිරේ හිටි ඒ කාලය තුළදි උන් වහත්සේට මේ මට වගේ දේශනා පවත්වමින් ඉන්න සිදු වුනේ නැහැ. කාටවත් උපදෙස් දෙන්න වුනේ නැහැ. මුළු දවසම තමන්ගෙ පාඩුවෙ ඉන්න ඉඩ ලැබුණ. භාවනා කරන්න, පොත පත කියවන්න ඕන තරම් කාලය තිබුණ. උන්වහන්සේ කිව්ව මහණදම් පිරූ කාලය තුළ තමන් ගත කළ හොඳම කාලය, හිරේ හිටි කාලය කියල. ඒ කාලය තුළ කිසිම වගකීමක් නොතිබීමයි ඊට හේතුව. උන්වහන්සේට ඒක හිර ගෙයක් උනේ නැහැ. උන්වහන්සේ එතැන ඉන්න කැමති උනා.

දැන් මේ හිර ගෙය කියන එකේ අදහස තවදුරටත් විගුහ කරල බැලුවොත් ඉතා වැදගත් දේවල් අපට පැහැදිලි වෙන්න පටන් ගන්නව. කරන රැකියාවට ඔබේ කැමැත්තක් නැතිනම්, එතන වැඩ කරන්න කැමති නැතිනම්, එය අපට හැඳින්විය හැකියි, හිර ගෙයක ඉන්නව වගේ කියල. ඒ වගේම තමන් යුග දිවිය ගත කරන්නෙ සතුටකින් නෙවෙයි නම්, බලාපොරොත්තු වූ හැටියට කටයුතු සිදු වෙන්නෙ නැතිනම්, ඔබ ඉන්නෙ හිර ගෙයක. ඔබ ජීවත් වන ශරීරය සමඟ ඔබ සෑහීමකට පත්වී නැතිනම්, ඒ හිර ගෙයක ජීවත් වීමක්. අපි මේ ජීවිතයේදි මොන තරම් හිර ගෙවල් සාදා ගන්නවද?

අත්මිදීමේ මූලික පරමාර්ථය මේ හිර ගෙවල් වලින් නිදහස් වීමයි. අපි මේ අතීතය කියන හිර ගෙයත්, අනාගතය කියන හිර ගෙයත් හදා ගන්නව. තියෙන විදියකින් සැහීමකට පත් වෙන්නෙ අපි ඉගෙන ගෙන නැහැ. ඒ නිසයි හිර ගෙයක ඉන්නව වගේ හැඟෙන්නෙ. බොහෝ විට ඔබ ඉන්නෙ වට කෙරුනු, සීමා වුන තැනක. මේ වගේ හිරවූ තැනකින්, හිර ගෙයකින්, තමන් කොහොමද නිදහස් වෙන්නෙ? ඒ නිදහස ලබාගන්නෙ කොහොමද? ඒ වෙන තැනකට යාමෙන් නෙමෙයි, ඉන්න තැනම සැහීමකට

පත්වෙන හැටි ඉගෙන ගැනීමෙන්. ඒකයි හිර ගෙයකින් මිඳීම සඳහා කල යුතු. එක තැනකින් තව තැනකට ගියාට නිදහස ලැබෙන්නෙ නැහැ. පුශ්නය තේරුම් ගන්න. ඉන්න තැනම සෑහීමකට පත්වෙන හැටි ඉගෙන ගන්න. ආරණාපය ගත ජීවිතයෙන් ඔබ සෑහීමකට පත්වී ඇත්නම් ආරණාපය ඔබට හිර ගෙයක් වෙන්නෙ නැහැ.

අත්මිදෙන මේ තුන්වෙනි කුමය සැහීමකට පත්වීමයි. හිර ගෙයක් විවේකාගාරයකට පෙරලා ගැනීමට හැකියාව ඇති කර ගන්න. එය විනෝදය, විවේකය ගෙන දෙන තැනක් හැටියට සැලකුවාම ඔබ නිදහස්. එය තවදුරටත් හිර ගෙයක් වෙන්නෙ නැහැ. හැම මොහොතකම පීති සහගතව විසීමට කැමැත්තක් ඇති කර ගැනීම, ජීවත්වීමට සුදුසු එකම මඟ බව ඔබට දන් පැහැදිලි වෙන්න ඇති.

නිදහස කියන්නෙ භාවනාවෙ ගැඹුරට පිවිසීමයි. භාවනාවට හිඳගත්තාම, ඔබේ අතීතයත්, ඔබේ අනාගතයත් අසතුට ගෙන දෙනව නම් ඔබ හිර ගත වෙලා. ඒවා ඔබට සැනසීම ලබා දෙන්නෙ නැත්නම් ඔබට නිදහසක් ඇත්තෙ නැහැ. නිදහස ලැබෙන්නෙ සෑහීමකට පත් වුනාමයි. සිතුවිලි කන්දරාවක් ඔබේ හිතේ කැරකෙනව නම්, ඒව මනසෙ තිබීම ගැන ඔබ අසතුටු නම්, ඔබේ ආසාව ඒවායින් මිදිල මනස තැන්පත් වෙනව දකින්න නම්, ඔබට උවමනා ඒවායින් ගැලවිලා වෙන තැනකට යන්න නම්, ඔබට නිදහසක් නැහැ. ඔබ හිර ගත වෙලා. ඒ නිසා භාවනාවෙදි සිතුවිලි ගොඩක් මනසෙ තිබෙනව නම්, ඒවට ඔහේ තියෙන්න ඉඩ හරින්න. ඒ සිතුවිලි තිබුණදෙන්, එපමණකින් සෑහීමකට පත් වෙන්න. එතකොට ඔබ නිදහස්. ඒව අරහෙට මෙහාට තල්ලු කරන්න යාම ඔබ ඒවා පාලනය කරන්න යාමක්. මට එපා මේවා, මට ඕනෙ නැහැ මේවා, යන්නයි කිව්වෙ. ඒ පාලනය කිරීම. කරන්නෙකු වීම. නවතින්න, නිහඩ වන්න, කට පියා ගන්න.

භාවනා කරන්නෙ මෙන්න මෙහෙමයි. මේ කතාව අහන්න. අජාන් චා උතුමා ජීවත්ව හිටිද්දි මම තායිලන්තයේ පා පොන් ආරණායේ මහණදම් පුරණ කාලයේ දවසක් හවස උන්වහන්සේ දේශනාවක් පැවැත්තුව. සමහර චෙලාවට දේශනාව පැය ගණනාවක් නැත්නම් මුළු රැයම වුනත් දික්

වෙන්න පුළුවනි. ඒකයි සිරිත. අවුරුදු දහයක, දොළහක විතර මේ කුඩා සාමණේරවරයත් එදා මේ දේශනාවට ඇවිත් හිටිය. මුල් පැයේදි ඔහු තුළ තිබුණ ලොකු උනන්දුවක් කියන දේ අහගෙන ඉන්න. දෙවෙනි පැය හිටියෙ බොහොම අමාරුවෙන්. තුනිවෙනි පැයේදි තරහ එන්න එන්නම වැඩිවුනා. "කොයි වෙලේද අජාන් චා මේ දේශනාව නතර කරන්නේ? ලොකු හාමුදුරුවරුන්ට නම් මොකද? මම තාම පොඩියි. මට නිදා ගන්න ඕනෙ. මට හොඳටම නිදිමතයි. කොයි වෙලේද අජාන් චා නතර කරන්නේ? කොයි වෙලේද අජාන් චා නතර කරන්නේ?" මෙහෙම තරහින් පුපුර පුපුර, මන්තුයක් වගේ ඒකම ජප කර කර ඉන්න කොට, මේ පොඩි මනසෙ යම් කිසි වෙනසක් ඇති උනා. "කොයි වෙලේද අජාන් චා නතර කරන්නෙ" කියල හිතන්නෙ නැතිව ඔහු හිතුව, "කොයි වෙලාවෙද මම නතර කරන්නෙ?" ඔහු නතර කළා. ඊළඟට ඔහු ඇස් අරින කොට ඔක්කොම හාමුදුරුවරු ශාලාවෙන් ගිහිල්ල. එළිවෙන්නත් කිට්ටුයි. ඔහු පැය තුන හතරක්ම ගැඹුරු භාවනාවකට වැටිල. ඔහු හිටියෙ සම්පූර්ණ පීතියෙන් පුමෝදයේ ගිලිල.

ඔහු නැවතුනා! නිදහස් වීමට මඟ ඒකයි. ඇති හැටියෙන් සැනසෙන්න. මනසෙ මොන දෙයක් සිදු වුනත්, තිබුණත් කමක් නැහැ. ශරීරයේ මොන මොන දේවල් ඇති වුනත්, දැනුනත් කමක් නැහැ. ඒ සමඟින් සෑහීමකට පත් වෙන්න. අන්න ඒකටයි අත්මිදීම කියන්නෙ. භාවතා කරන මඟ ඒ ආකාරයි.

අත්මිදෙන හතරවෙනි කුමය 'අනාලය.' කිසිම දෙයක නොඇලෙන, කිසිම දෙයක් රදවා නොගන්නා මනසක් ඇති කර ගැනීම. මනස හරියට කෑම පිහින කොට අඩියෙ නොඅල්ලන ටෙෆ්ලොන් තැටියක් වගේ. කිසිම දෙයක් ඒකෙ ඇලෙන්නෙ නැහැ. එහෙම නැතිනම් ලඟින්න තැනක් නැති කුරුල්ලෙක් වගේ. රාතියට නිදා ගන්න කුරුල්ලෙකුගෙ ලැඟීම, 'ආලය' හැටියට හඳුන්වන්න පුළුවන්. කුරුල්ලෝ ගස් උඩ නිදා ගන්නේ කොහොමද කියල සමහර වෙලාවට කුතුහලයක් ඇතිවෙනව. තද හුළඟක්, කුණාටුවක් රෑට ඇති වුනත් කුරුල්ලො ගස් වලින් වැටෙන්නෙ නැහැ. මේ කච්රුවත් දකල තියෙනවද රෑට නිදා ගන්න ගිය කුරුල්ලො උදේට

ගස් වලින් බිමට වැටිල ඉන්නව. තමන් ගහක් උඩ නිදා ගත්තොත් කොහොමට හිටීද? බිමට වැටෙයිද? නිදා ගන්න ගත සන්සුන් කරන හැම වෙලාවෙම හිතට බයක් එනව, බිමට ඇදන් වැටෙයිද කියල, මොන නින්දක්ද? මට කෙනෙක් කිව්ව කුරුල්ලෙක් අත්තක් උඩ වහල සන්සුන් වෙත්ත, සන්සුන් වෙන්ත උගේ නිය තව තවත් අත්තට තද වෙනව කියල. අත්මිදෙන්න, අත්මිදෙන්න නියපොතු තව තවත් සන්සුන් වෙනව, ආරකෂා සහිත වෙනව. උදේට කුරුල්ලො අවදි වුනාම ලොකු මහන්සියක් ගන්න ඕනෙ, ඒ තදවෙලා තියෙන නියපොතු දිගහැර ගන්න. අත්හැරිය තරමට, කුරුල්ලා තව තවත් සන්සුන් වෙනව, ගහ උඩ ආරක්ෂා සහිත වෙනව. නමුත් මේ 'අනාලය' ඒකට විරුද්ධ දේ. හරියට මේ කුරුල්ලට ලඟින්න ගහක අත්තක් නැතුව වගේ. මේ ක්ලේශයන්ට පුළුවන් තව තවත් අහසෙ ඉහළට, ඉහළට යන්න. ආසාවන් පියාඹනව, පියාඹනව. නමුත් ඒවාට ආපහු ඇවිත් තැන්පත් වෙන්න තැනක් නැහැ. ටිකෙන් ටික මේ ආසාවන් තව තවත් විඩාවට පත් වෙලා ඉතාමත් දුව්ල වෙනව. ඒවාට තැන්පත් වෙන්න ඔබේ මනසේ තැනක් නැතිනම් අවසානයේදි ඒවා විතාශ වෙනව, මිය යනව, ආශාවත් කෙලවර වෙනව. ඒකයි 'අතාලය' කියන එකේ අදහස, ලඟින්න තැනක් නැති වීම.

මේ තමයි හතර වැදෑරුම් අත්මිදීම්. විශේෂයෙන්ම මගේ නෙවෙයි කියන අදහස. නිදහස් වීම. සෑහීමකට පත්වීම. විහින් හිරගත නොවීම. මෙතැන නොසිට වෙන තැනකට පැන යන්නට තියෙන නොඉවසිල්ල, ආශාව, අත්හැර දමීම. දේවල් විසිකර දමීම. එන්න දෙනව, ඉන්න දෙනව, යන්න දෙනව, තියා ගන්නෙ නැහැ. අඩියේ හිලක් තියෙනව කුණු බාල්දියක් වගේ. තවදුරටත් මේ ක්ලේශයන්ට, ආශාවන්ට ලඟින්න තැනක් නැහැ. මනස ඒවාට ඉඩ දෙන්නෙ නැහැ, මනස තුළ තැන්පත් වෙන්න, ලඟින්න. හති වැටිලා අන්තිමට විනාශ වෙලා යනව.

මම නෙළුම් මලේ උපමාව මෙතැනදි ගෙනහැර දක්වනව. මේ නෙළුම් මලට පෙති තට්ටු හතක් තියෙනව. උදේ පාන්දර මේ නෙළුම් මල වැහිලයි තියෙන්නෙ. පිපිල නැහැ. එය දිග ඇරෙන්නෙ හිරු එළියෙ රශ්මිය ඒ පෙති මත සෑහෙන වෙලාවක් වැටිල තිබුණොත් විතරයි. හිරු රශ්මිය

මුල් පෙති තට්ටුව මත සෑහෙත වෙලාවක් රැඳී තිබුණාම ඒවා දිග ඇරෙත්න පටන් ගන්නව. දෙවැනි පෙති තට්ටුව තියෙන්නෙ පළමුවෙනි පෙති තට්ටුව ඇතුළතයි. දෙවැනි පෙති තට්ටුව සොයා ගන්න හිරු වමටවත් දකුණටවත් යන්න උවමනාවක් නැහැ, එය ඇත්තේ දනට පෙනෙන පෙති තට්ටුව ඇතුළතයි.

හිරු රශ්මියෙන් අදහස් කරන්නෙ ඔබේ සිහි කල්පනාව හා අවධානයයි. මේ දන් හිඳින තැනම සිහි කල්පනාව පවත්වා ගැනීමෙන් පෙති ඇරෙන්නට පටන් ගන්නව. ඇතුළතින් ඇති පෙති තට්ටුව විවෘත වෙන්නෙ පිටතින් ඇති, දනට පෙනෙන පෙති තට්ටුව දිහා නොසෙල්වී නොකඩවා බලා හිඳිමින් ඔබේ සිහි කල්පනාව නොකඩවා පවත්වා ගත්නවා නම් පමණයි. එතකොට දෙවැනි තට්ටුව දිග ඇරිල ඇතුළතින් ඇති තුන්වෙනි පෙති තට්ටුව දිස් වෙන්න පටන් ගන්නව. මේ වගේමයි, ඊළඟට ඇති හතරවෙනි හා පස්වෙනි පෙතිතට්ටු. හයවෙනි පෙති තට්ටුව ඇත්තේ පස්වැන්නේ ඇතුළතයි. වමින් වත්, දකුණින් වත් නෙවෙයි. එතැනමයි. දන් ඔබ ඉන්න තැනමයි. හත්වෙනි පෙති තට්ටුවත් මේ වගේමයි. හයවෙනි තට්ටුව මැදයි එය පවතින්නෙ.

භාවනාවෙ ඒ ඒ අවධීන්, නෙළුම් මලේ පෙති තට්ටු දිග ඇරෙනව වගේ එකක් ඇරෙන කොට තවෙකක් මතු වෙනව. කොතැනකටවත් යන්න උවමනා නැහැ. දන් ඉන්න තැනම තවත් ඇතුළට යාමයි කරන්න ඕනෙ. ඒ නිසයි භාවනා අවධීන් මෙවන් ආකාරයටම පැහැදිලි කර දෙන්න. මුලින් කරන්න ඕනෙ 'මේ මොහොත' නැමති කාලය තුළට කිමිදීමයි. ඔබ කළ යුතු අතීතය, අනාගතය, කියන දිගු කාල පරිච්ඡේද යන්ගේ මැදට යාමයි. එම මුල් අවධියෙ අවධානය හොඳින් පවත්වා ගෙන යනකොට මුල් පෙති තට්ටුව දිග ඇරිල ඔබ දකින්නෙ හැම විටම පවතින, නොවෙනස්ව පවතින වර්තමානයයි.

අපි කාලය මනින්නෙ එක්කො අතීතයට ගියොත් නැත්නම් අනාගතයට ගියොත්, විනාඩි දහයක්, පැයක් කියන්නෙ එක්කො අතීතයේ ඉඳලා, නැත්නම් අනාගතයට. ඔබ ඉන්නෙ 'මේ මොහොතෙ' නම් එතන කාලයක හැඟීමක් නැහැ. අපි, මේ ලෝකය ඇති කරගෙන තියෙන කාලයෙ

හිර වෙලයි ඉන්නෙ. 'මේ මොහොත' වෙත එළඹුනාම, පළමුවෙනි පෙති තට්ටුව දිග ඇරුණාම, කාලය නැමති ඒකාධිපතියා ගෙන් මිදුණාම, 'මේ මොහොතෙ' අවධානය නොකඩවා පවත්වා ගත්තාම දෙවෙනි පෙති තට්ටුව විවෘත වෙලා ඔබ දකින්නෙ නිහඬතාවයයි. 'මේ මොහොත' ඇතුළත පවතින නිහඬතාවයයි. 'දන්, මේ මොහොතට', ඉංගිුසියෙන් කියන්නෙ NOW කියලා. N,O,W මේ මොහොත මොකක්ද මැද අකුර "O". බිංදුව. මුකුත් නෑ. හිස්. නිහඬතාවය. මේ මොහොතෙ මැදට යන්න. ඒ නිහඬතාවය වෙතම අවධානය යොමු කර ගෙන ඉන්නවා නම් ඔබ වෙන මොනවත් කරන්න උවමනා නැහැ. සෑහීමකට පත් වන්න. නිහඬ වන්න. එම අවධානය රැක ගන්න. එතැනදි ඒ පෙති තට්ටුවත් විවෘත වෙලා ඔබ දකින්නෙ හුස්ම. හුස්ම වෙත අවධානය යොමු කරගෙන ඉදිද්දි, එය පාලනය කරන්න යන්න එපා. මොනවත් නොකර, එයින් සැහීමකට පත්වෙලා හුස්ම සමඟ රැඳී සිටින්න. එය ඔබට විවෘත කර දෙන්නෙ, හුස්ම සම්පූර්ණයෙන්ම දන හිඳීමේ අවධියයි. කාලය පිළිබඳ හැඟීමක් නැති, නිහඬතාවයෙන් වට වුනු 'මේ මොහොතෙ' සැම හුස්මක්ම මූලාරම්භයෙ ඉඳල අවසානය දක්වාම රස විඳින්න ඔබට දුන් පුළුවනි. සෑහීමකට පත්වෙලා, ඉහතදි මා පැවසු ආකාරයට කම්මැලියෙකු වගේ කිසිවක් නොකර අවධානය රැක ගෙන හිඳීමයි ඔබ දුන් කළ යුතු. ඒ හුස්ම එතකොට ඉතාමත් ලස්සන වෙන්න, ඉතාමත් පියකරු වෙන්න පටන් ගන්නව. මේ, හුස්ම පියකරු බවට පත්වන අවධියයි. හුස්ම දිහාම බලා හිඳීම ලොකු පීතියක්, සුවයක් ගෙන දෙනව. ඔබේ අවධානය ඒ පියකරු හුස්ම වෙතම රඳවා ගෙන හිටියාම එයත් දිග ඇරිල හෙළිදරව් කෙරන්නේ මනසෙ විශ්මිත ආලෝකයයි. අපි එය හඳුන්වනව 'නිමිත්ත' කියලයි. මේ මනසෙ ඡායාවයි. හුදු මනසෙහි ඡායාවයි. මේ ආලෝකය හොයා ගෙන කොහාටවත් යන්න උවමනාවක් නැහැ. එය ඇත්තෙ පියකරු හුස්මෙ මැදයි. ඒ පෙති දිග ඇරුතාම අන්න එතැනයි මේ පියකරු නිමිත්ත ඇත්තෙ. ඒ නිමිත්ත වෙතට අවධානය යොමු කරන්න. එම අවධානය නොකඩවා රැක ගෙන ඉන්න. එයින් සෑහීමකට පත් වෙන්න. කිසිවක් උවමනා නැහැ. සම්පූර්ණයෙන්ම සෑහීමකට පත්වෙලා. ඒ නිමිත්තත් ඊළඟට විවෘත වෙලා එහි හදවතෙහි ඔබ අත්විඳින්නෙ 'ධාාන' ආශ්වාදයයි.

මේ හැම අවධියක්ම, බලවත්ව, ඉතා තදින් තමන් සෑහීමකට පත්වූ අවධීන්, අත් මිදුණු අවධීන්. ධාාන අත්දකීම් පවා ස්වාභාවික අත්දමින් සිදු වන අත්මිදීමේ අවධීන් හැර වෙන අමුතු දෙයක් නෙවෙයි. ඒවා තණ්හාවෙන් තොර, බැඳීමෙන් තොර, ඇලීමෙන් තොර අවධීන්. භාවනාවෙ මේ වගේ ගැඹුරු අවධීන් තණ්හාවෙන් අයිති කර ගන්න බැහැ. තණ්හාව, ඒ දෙවැනි අායාාී සතාය. තණ්හාවෙන් අයිති කර ගන්න බැහැ. තණ්හාව, ඒ දෙවැනි අත්මිදීමෙන්, අත්දකීමෙන්, තුන්වෙනි අායාාී සතායට අනුව භාවනා කිරීමෙන්. භාවනාව ස්වභාවික සිදුවන කියාවලියක් වෙන්නෙ අන්න ඒ නිසයි. හුළඟ හැමීම අඩු වෙන්න, අඩු වෙන්නෙ කොළවල සෙලවීමත් එන්න, එන්නම අඩු වෙනව. තව තවත් නිශ්චල වෙනව. තව තවත් සාමකාමී වෙනව. භාවනා මගෙහි ඇති විසිතුරු කමයි, මම මේ පෙන්වා දුන්නෙ.

මේ නෙළුමේ මැදට යන්න, යන්න ඇතුළත පෙති තව තවත් පියකරු වෙතව. තව තවත් සෞමා වෙනව. නෙළුමේ මුදු මොලොක්, වඩාත් පියකරු, සුවඳින් වැඩි පෙති තියෙන්නෙ එහි මැදට වෙන්නයි. ඇතුළට වෙන්නයි. ඒ වගේම භාවනාවෙ ගැඹුරට යද්දි සතුටත් එහි ලස්සනත් වැඩි වෙනව. මේ 'පියකරු හුස්ම' අවධිය පමණටවත් භාවනාව දියුණුකර ගන්නට හැකි අය පවා ලබා ගන්නෙ ඉමහත් සතුටක්, බලවත් සැනසීමක්. මේ වගේ අවධියකට පත් වෙන කොට ඇයි තමන්ට දුනෙන්නෙ බලවත් පීතියක්? ඊට හේතුව ඔබ මහ දුක් කඳක් අත්හැර දුමීමයි. ඇතුළතින් කරන ඇලීම්, අන්න ඒවයි අපි අත්හැර දමන්නෙ. ජීවිත වගකීම් වලින් අපි අත්මිදෙනව. පුශ්න වලින් අපි අත්මිදෙනව. අසහනයෙන් අපි අත්මිදෙනව. අතීතයත්, අනාගතයත්, අපි අත්හැර දමන්නෙ ඒවා දුක් කන්දරාවක් අපට ගෙන දෙන නිසයි. ඒ වගේම මේ ශරීරයෙන් අපි අත්මිදෙනව. මේ ශරීරය අපට ගෙන දෙන්නෙ මොන තරම් වදයක්ද? අපි හැම විටම හෙලවෙනව. ඇයි අපි හෙලවෙන්නේ? රිදිල්ලෙන් අත්මිදෙන්න. නැතිනම් වෙන මොනවටද? ඇත්තටම ඔබේ ශරීරය සැහීමකට පත් වෙන්නෙ කොයි ආකාරයෙන්ද? කොයිම වෙලාවකවත් ඊට සුව පහසුවක් දනෙන්නෙ නැහැ. නිදද්දීත් එහෙමයි. මොන තරම් එහාට මෙහාට පෙරලෙනවද?

භාවනාවෙ යම් අවස්ථාවකදි, ගත සමාධියට පත් වෙනව. එතකොට තව දුරටත් ගතක හැඟීමක් නැහැ. ගත අතුරුදහන් වෙලා. සාමානායෙන් පියකරු හුස්ම වෙතට ළඟා වෙන්න කිට්ටුවයි, මේක සිද්ධ වෙන්නෙ. ඔබ හුස්ම දිහා බලා ඉන්නව, ගත සම්පූර්ණයෙන්ම තැතිව ගිහින්. මෙතැනදී තමයි ඔබ මුල වතාවට ගත සමාධිගත වීම අත්විදින්නෙ. එතකොට අතන මෙතන කසන්න උවමානවක් නැහැ. මේ ඉතාමත් සිත් ඇදගන්නා අවස්ථාවක්!

මම මුල වතාවට මේ ගත සමාධිගත වීම ඉගෙන ගත්තෙ භාවනා කරන කොටයි. හේතුව, මට ඒක ඉගෙන ගන්න සිදු වුනා. පිට රැටියන් සඳහා 'නනචට්' ආරණාාය ආරම්භ කළ මුල් දවස් වල අජාන් චා උතුමා වත්දතා මාත කිරීමටත්, අප සමඟ භාවතා කිරීමටත් එතැනට හවසට වඩිනව. භාවනාව පටත් ගන්නෙ ඉර බැහැගෙන යන වෙලාවට. මේ වෙලාවට තමයි මදුරුවොත් එළියට එන්නෙ. මේ මදුරුවොත් දනගෙන හිටිය හාමුදුරුවරු හවසට හොඳ ආහාර වේලක් සපයන බව. හාමුදුරුවරුන්ට මදුරුවො මරන්න බැහැ. කෙස් නැති ඔළුව, වැසී නැති දකුණු අත වගේ හමේ හොඳ කොටස් තිබුණ ඇවිත් ලඟින්න. අනික මේ මදුරුවොන්ට නිතරම කන්න ලැබෙන්නෙ තායි කෑම නිසා බටහිර කෑම කන්නත් විශේෂ කැමැත්තක් පෙන්නුව. මම විහිළු කරනව නෙවෙයි, ඇත්තටම මේ මදුරුවො හරිම සැරයි. මාත් එක්ක හිටි ඇමෛරිකානු හාමුදුරුවොත් එක්ක අපි සමහර වෙලාවට ගණිනව, සෙල්ලමට වගේ, කීදෙනෙක් අනිත් එක්කෙනාගෙ අතේ වහල ඉන්නවද කියල. තිහක් , හතලිහක් වෙනකම් ගනින්න පුළුවන්. නමුත් ඉන් පස්සෙ, වහල ඉන්නෙ එකිනෙකාට ඉතාමත් කිට්ටුව නිසා ගණින්න බැරුව යනව. වෙලාවකට පැනල යන්න හිතෙනව. එච්චරට දරුණුයි වේදනාව. නමුත් අජාන් චා හාමුදුරුවොයි අනික් තායි හාමුදුරුවරුයි ඔහේ ඉන්නව. කිසිම හෙළවීමක් නැහැ. එතකොට මාත් හිතුව මටත් පුළුවනි ඒ අය වගේම ඉන්න. ඇයි මට බැරි? මම හිතේ ධෛයාාීය ඇති කර ගත්ත. අනික, ඒ ඇරෙන්න වෙන කුමයක් තිබුණෙ නැහැ, භාවනාව හරියට කරගෙන යන්න. මනසට ටිකක් වත් විසිර යන්න ඉඩ දුන්නොත් යන්නෙම ඒ මදුරු වේදනාවටමයි. සමහර වෙලාවට දැනෙනව ගුඩුස්, ගුඩුස් ගාල මගේ ඇඟේ ලේ ටික බීල දානව. ඒකයි හිත කියන්නෙ. ඒක

පුදුම අසහනයක්. මේ අවස්ථාවෙන් ගැලවෙන්න තියෙන එකම මඟ, ඇත්තටම හුස්ම දිහා බලාගෙන ඉන්න එක පමණයි. මම මේ හුස්ම දිහා කොයි තරම් හොඳට බලාගෙන හිටියද කියනව නම් මුළු ගතම අතුරුදහන් වුනා. භාවනාවේ ඉතාමත් පිවිතුරු අවධියකට එළඹුනා. මට ගතක් තියෙනවද කියලවත් හැඟීමක් නැහැ. අන්න එහෙමයි, මම මදුරුවන් ගෙන් මිදුනෙ.

මේ වගේ භාවනාවෙ ගැඹුරු අවධීන් වලදී සිදුවන පුදුම සහගත දේවල් කියල විස්තර කරන්න බැහැ. භාවනාවෙත් එළියට ආවාම ඇඟපතේ කිසිම වේදනාවක්, පලු මතුවීමක් තිබුණෙ තැහැ. දන්නවනෙ මදුරුවො කෑවාම පලු මතුවෙන බව, නමුත් මගේ හමේ එක පලුවක් වත් මතු වුනේ තැහැ. ඒ වගේම අවසාන පැය භාගයේදී මදුරුවො එකෙක් වත් මගේ ඇඟෙන් ලේ බීවේ නැහැ. මම ඊට හේතුව හොයා ගත්තෙ පස්සෙයි. ඇත්තටම මේ මදුරුවො ඇදිල එන්නෙ අපේ ඇඟේ රෝම කූප වලින් පිට කෙරෙන අංගාරිකාම්ල වායුව ඉව කරගෙන. ගත කියාත්මකව පවතින තරමට ඒ වායුව පිට වීමත් වැඩියි. ඒ නිසා තමන් නිශ්චල වෙන්න වෙන්න, සන්සුන් වෙන්න වෙන්න, මදූරුවො ගිහින් වෙන කෙනෙක්ව හපනව. ඒක එච්චර අනුකම්පා සහගත කියාවක් නෙමෙයි. ඒ උනත් කරන්න දෙයක් නැහැ. ඒක හුඟක් නුවණට හුරුයි.

ඒ නිසා මේ ගත සමාධියට එළැඹෙන, සමාධි ගතවන අවධියට එළඹෙන්න උත්සාහ ගන්න. ඒ තමයි භාවනාවෙන් අත් කර ගන්න එක් සුවයක්, ශරීරයෙන් නිදහස ලැබීම. මේ වගේ භාවනාවෙන් යම්කිසි සැනසීමක්, සුවයක් විඳිනවා නම්, කරුණාකරල මේ බව මතක තියා ගන්න, ඔබ භාවනාවෙ හරි මඟයි ගමන් කරන්නෙ.

භාවනාවෙ ගැඹුරට යනකොට තම අවබෝධය බලවත් වෙනව. පියකරු හුස්ම අත්විඳීමට හැකි තත්වයට ආවාම ශරීරය අතුරුදන් වෙලා යනව. ඊළඟට ලස්සන ආලෝකය, නැතිනම් නිමිත්ත යනුවෙන් හඳුන්වන දේ මතුවන අවධියයි. මේ භාවනාවෙ විශ්මය ජනක අවධියක්. ආනාපාන සති සූතුයෙ නවවෙනි අවධිය ලෙසට හැඳින්වෙන "චිත්ත පටිසංවේදි" යයි මේ. ඔබ මේ ඇත්තටම දකින්නෙ ඔබේම මනසයි. ඔබ දකින්නෙ ඔබේ මනසේම ඡායාවයි.

මතක තියා ගත්ත, මේ දකිත මතසෙ ආලෝකය, නිමිත්ත, දුර්වර්ණ තම්, දුව්ල නම් එයින් පෙත්නුම් කරන්නෙ ඔබේ මනසත් දුර්වර්ණයි, දුව්ලයි. මේ වගේ දුර්වර්ණ, දුව්ල නිමිත්තක් දක්කාම මම නිතරම සිහිපත් කරල බලනව මොනවද මා අතින් අද වැරැද්දකට සිදු වෙලා තියෙන්නෙ කියල. මා අතින් මොනව හරි වැරැද්දක් කෙරිල තියෙනව නම්, අව සිහියෙන් යමක් සිදුවී තියෙනව නම් ඔබට පෙනෙනව මනසෙ අපිරිසිදු කම. ඔබ බලා ඉන්නෙ කෙලින්ම ඔබේ මනසෙ කේන්දුය දිහා. ඔබේ මනස ඉතා දීප්තිමත් නම්, පැහැපත් නම් ඔබ දන්නව, දවස ගතකරල තියෙන්නෙ මොන තරම් හොඳින්ද, මොන තරම් සතුටින්ද කියල.

ඔබ මේ නිමිත්ත ඉතාමත් නිශ්චලව තබාගත යුතුයි. හේතුව ඔබ බලා ඉන්නෙ ඔබේ මනසෙ ඡායාව, සෙවනැල්ල දිහා. හරියට තමන් දිහා කණ්ණාඩියකින් බලා ඉන්නව වගේ. කණ්ණාඩිය නොසෙල්වී තබා ගන්න ඔබට එය තදින් අල්ල ගන්න පුළුවනි. නමුත් ඒකෙන් ඡායාව සෙලවීම නතර කරන්න බැහැ. ඡායාව නොසෙල් වෙන්න නම් බලා ඉන්න පුද්ගලයා නොසෙල්වී ඉන්න ඕනෙ. එම ආලෝකය නිශ්චල වීමට නම්, ඒ බලා ඉන්න දේ, දන හිඳින්නා, මනස නිශ්චල විය යුතුයි.

ඔබ මේ අවධීන් වලදි තමයි මනස නමින් හැදින්වෙන දෙයෙහි ස්වභාවය පිළිබඳව ඉතා ගැඹුරු විදසුන් නුවණ ලබා ගන්නෙ. මේ අවධියට එළඹුණු කෙනෙකු තමයි තේරුම් ගන්නෙ බරපතල හදිසි අනතුරු වලට, හෘදාහබාධ වලට භාජනය වූ පුද්ගලයින්, ඒ කියන්නෙ ජීවත්ව සිටියදීම මරණ මොහොත අත්දක ඇති සමහර පුද්ගලයින්, මේ වගේ ආලෝකයක් වෙත ඇදී යන ලෙසක් දකින්නෙ ඇයි කියල. භාවනාවෙ මේ අවධියේදී සිදු වෙන්නෙත් ඒ ටිකමයි. මරණය කියන්නෙ මොකක්ද කියල ඇත්තටම ඔබ අවබෝධ කර ගන්නව. භාවනාවෙදි මේ අවධියේදී එවන් ආලෝකයක් ඔබ දකින්නෙ ගත සම්පූර්ණයෙන්ම අතුරුදන් වී ඇති නිසයි. ඇස, කණ, නාසය ආදී ආයතනයන් පහම සන්සිදිල, නතරවෙලා, සම්පූර්ණයෙන්ම කියා විරහිත වෙලා. මේ සෑම දේකටම පිටු පසින් තියෙන දේ, 'මනස' ඔබ දකිනව. මරණයේදී සිදු වෙන්නෙ මේ ටිකමයි. ගත අතුරුදන් වෙනව. ආයතනයන් පහ නතර වෙනව. නමුත් ඔබේ සම්පූර්ණ අනුදනුම ඇතිව,

මනසට සම්පූර්ණ නිදහස ලබා දීමෙන්, භාවනාවෙ මේ අවධියෙදි ඔබ කරන්නෙත් ඒ දෙයමයි.

මේ නිමිත්ත පුබල කර ගැනීමෙන් අවසාන පෙති තට්ටුවත් විවෘත වෙලා ඔබ ඇතුළු වන්නෙ ධාානයකටයි. මේ පුමෝදයේ අති උත්කෘෂ්ඨ අවධියක්. මේ වගේ උත්තරීතර අවධීන් වෙත ඔබ ළඟා වෙලා තියෙන කෙනෙකු නම්, කරුණාකර මට සමාවෙන්න මේ වචන පාවිච්චි කරනවට, නමුත් මේ තමයි ඔබට තේරෙන විධියෙන් එය පැහැදිලි කර දෙන්න පුළුවන් කුමය. මේ සතුට කාමස්වාදයෙන් ලබන තෘප්තියට වඩා අති මහත්. ඔබ මුළු ජීවිතයේ විඳ ඇති ඕනෑම ආශ්වාදයකට වඩා එය උසස්. මෙය ඉතා ගැඹුරු, වචන වලින් විස්තර කළ නොහැකි ඉතා බලවත් වින්දනයක්.

මම සාමානායෙන් භාවනායෝගීන්ට කියන්නෙ මේ වගේ භාවනාවෙ ගැඹුරු අවධියකට පිවිසිල, එයින් ඉවතට ආවාම තමන්ගෙන්ම මේ පුශ්නය අහන්න. 'මොකක්ද මගේ මුල්ම මතකය?' ධාානයකින් ඉවත් වුනාම, බොහෝ විට ඔබට හැකියාව තියෙනව, ඔබේ පෙර ජීවිත මතකයට ගෙන එන්න. මේ අවධියේදී මනස ඉතා බලවත්. එයට ඕනෑම දෙයක් කරන්න ශක්තිය, බලය තියෙනවා. මනාව පුරුදු කළ සතෙක් වගේ කියන ආකාරයකට එය හැසිරෙනව. මොකක්ද මගේ මුල්ම මතකය කියල ඇහැව්වාම එය ගිහින් ඒ මතකයන් ඔබ වෙත ගෙන එනව, සිහිපත් කර වනවා.

පර්ත් වල පැවැත්වූ පසුගිය භාවනා සමුළුවෙදි එක් මහත්මියක් භාවනා වාරයකට පස්සෙ මට ඇවිත් කිව්ව ඇයගේ භාවනාව ඉතාමත් හොඳින් සිදු වුන බව. මා ඇයට උපදෙස් දුන්න ඊළඟ වාරයේදී ඉහත දක්වූ ආකාරයට කටයුතු කරන්න කියල. ඉන් පසු ඇය ඇවිත් කිව්ව ඈ කුඩා දරුවෙක් ලෙස ජීවත්ව සිටි, මීට ඉහතින් ඇයට කිසිම මතකයක් නොතිබුණ, මැලේසියාවෙ පිහිටි විශාල ලස්සන නිවස ඇගේ මතකයට නැඟුන බව. තව තවත් දිරි ගැන්වීමෙන් පස්සෙ ඇයට පුළුවන් වුනා, ඇය මව් කුසෙහි දියරයෙන් වටවූ ගර්භාෂය තුළ ජීවත්වූ ආකාරය මතකයට ගෙන එන්න. මනස බල ගැන්වීමෙන් ඈ ලබාගත් මතකයන් පුදුමාකාරයි.

පුතරුත්පත්තිය පිළිබඳ අදහස කෙනෙකුට ඔප්පු කරන්න බැහැ නේද කියල සමහර අය කියන කොට මම ඒකට තදින්ම විරුද්ධ වෙනව. මම කියනව තමන්ටම එය ඔප්පු කර ගන්න පුළුවනි. තමන් භාවනාව හොඳින් පුහුණු කරල අවශාය පමණට මනස බල ගන්වා ගත්තට පස්සේ මේ කුමයට, තමන්ගේ පැරණිම මතකය ගැන තමන් ගෙන්ම පුශ්න කර ගැනීමෙන් ඉතාමත් ඈත මතකයන් සිහි කර ගන්න පුළුවනි. සමහර විට ඒවා පෙර ජීවිත වල මතකයන් පවා විය හැකියි. මේ වගේ බලගැන්වූ මනසට එන මේ මතකයන් ඔබ වෙතට එන්නෙ, ඒ මොහොතෙ ඔබ එතන ඉන්නව වගේමයි. මව් කුස එම දියරයේ උණුසුම ඔබට දූනෙන්නෙ, ඔබ ඇත්තටම එහි ජීවත් වුනා වගේමයි. කිසිම සැකයක් නැතිව ඔබ දන්නව. ඒකයි මේ වගේ මතකයන්ගේ ඇති විශේෂ ලඤණය. අද දවසේ සිදු වුන අත්දකීමත් මතකයට ආවම ඔබ දන්නව, ඒ අත්විඳීම කළේ තමන් බව. එවිට ලත් වේදනාව, උණුසුම, ඔබට දුනෙනව. ඔබට හැඟෙනව. අන්න ඒ වගේමයි ඔබට සිහිපත් වන ඉතා පැරණි මතකයන්. ඒ අත්විඳීම් කළේ තමන් බවට කිසිම සැකයක් නැහැ. මේ වගේ භාවනා වාර වලදි තමයි පෙර ජීවිත පිළිබඳ තමන් තුළ පවතින විචිකිච්ඡාව සමථයකට පත් වන්නෙ. බුදු රජාණන් වහන්සේ බෝ ගස යටදි ලත් අත්දකීම් වලට මුල් වූයේත් මේ භාවනාවමයි.

පෙර ජීවිත කීපයක් සිහිපත් කරගැනීමට තරම ශක්තියක් ඔබට ලැබුණාම ඔබට අවබෝධ වෙනව ඇයි මගේ 'මේ ජීවිතය' මේ ආකාර කියල. ඒවා එකිනෙක අතර ඇති සම්බන්ධය, නැතිනම් අපි කර්ම නීතිය කියලා හඳුන්වන දේ ඔබට වැටතෙනව.

ඒ වගේම මෙවැනි බලගතු භාවනා වාරයකට පස්සෙ ඔබට මෙනෙහි කරන්න පුළුවන් වෙනව, ඇයි එය තම ජීවිතයෙ ලත් අති උත්තරීතර සතුට වන්නෙ කියල. තුන්වෙනි ආයා ීසතායෙන් පෙන්නුම් කරන්නෙ එයයි. ඔබ හැකි තාක් අත්හැරිය. ඔබ හැකිතාක් දුක කෙළවර කළා. මෙවැනි අති උත්කෘෂ්ඨ මානසික උද්දාමයන් බුදුරජාණන් වහන්සේ හැඳින්වූයේ "නෙකබමම සුබ" අත් විඳීමෙන් ලබන පීතිය, "උපස්සම සුබ" සාමයෙන් ලබන පීතිය, "පරිවේක සුබ" ගත සිත සන්සුන් වීමෙන් ලබන පීතිය,

"සම්බෝධි සුඛ" සම්බෝධියට පත් වීමෙන් ලබන පීතිය හැටියටයි. භාවනාවෙ මේ ගැඹුරු සුවයන් "අසේවිතබ්බං," "බහුලිකාතබ්බං," "භාවේතබ්බං," "නභයතබ්බං," හැටියටයි උන්වහන්සේ විස්තර කළේ. ඇයි මම ඒවා පාලියෙන්ම සඳහන් කළේ. ඒවා බුදුරජාණන් වහන්සේ පාවිච්චි කළ වචන. ඒවයේ තේරුම "එවන් පීතිය සොයා යා යුතුයි," "එවන් පීතියෙහි නිතර නිතර ගිලී සිටිය යුතුයි," "එවන් පීතිය වැඩි දියුණු කර ගත යුතුයි," "එවන් පීතියට බිය නොවිය යුතුයි." මජ්ඣම නිකායේ 'ලටුකිකොපම' සූතුය කියවා බලන්න.

සමහර අය මේ වගේ ගැඹුරු භාවනාවකට එළඹුනාම එහෙම නැතත්, තරමක සමාධියකට හරි පත් වුනාම, ඒ විඳින ප්රීතිය දිහා බලල හිතනව "නෑ, හොඳ නැහැ මේ සතුට දිගටම විඳින්න. එතකොට ඒක ඇලීමක් වෙනව." කරුණාකරල, ඒ සතුටට ඇලෙන්න. දීඝ නිකායේ 'පසාදිකා' සූතුයෙ බුදුරජාණන් වහන්සේ පවසන්නෙ ධාහනයන්ගෙන් ලබන ප්රීතියට ඇලෙන්නටයි. උන්වහන්සේ එතනදී යෙදු වචනය 'අනුයෝග'. ඒකෙ තේරුම, එයත් සමඟ ඈදෙන්න. හරියට කරත්තෙක ගොන්නු දෙන්නෙක් එකට ඈඳුව වගේ. 'අනුයෝග' එම වචනයමයි. මම ඇලීම කියල පාවිච්චි කරනව. යම් කිසිවෙකු මේ ගැඹුරු භාවනා අවධීන්ට ඇලෙනව නම්, බලාපොරොත්තු විය හැකි පුතිඵල හතරයි. ඒ පුතිඵල හතර මොනවද දන්නාවද? 'පසාදිකා' සූතුයේ බුදුරජාණන් වහන්සේ පෙන්වා දුන් අන්දමට අප දන්නා මාර්ග ඵල හතරයි. මාගීය දිණුවකු වීම, එක්වරක් පැමිණෙන්නෙකු වීම, නැවත නොපැමිණෙන්නෙකු වීම, රහත් වීම යන හතරයි.

අත්ත ඒ තිසයි ධාානයත්ට බිය නොවිය යුතු. ඒවා වැඩි දියුණු කර ගත යුතුයි. සම්බෝධියට මග ඒකයි. මෙනෙහි කරද්දි ඔබට හැඟෙනව ඇයි ඒ තරම් සතුටක්? හේතුව අත්මිදීම, බොහොමයක් දේවල් අවසාන කිරීම. ඔබ දත්නව අත්මිදීම ලබා දෙන්නෙ සැනසිලි සුවයක් බව. අත්මිදීම ලබා දෙන පීතිය ජීවිතයේ විඳ නැති අත්දමේ පීතියක්. ඒ පීතිය තමයි ඔබ දිරි ගත්වන්නෙ තව තවත් අත්හරින්න, අත්මිදෙන්න. බුදු මග ඔබ සොයා ගත්නව. අත්මිදෙන මග තමයි දහම් මග. ඔබ අත්මිදෙන්නෙ යම් පසු කාලෙකදි තමන් වෙත ලඟා වෙන පීතියක් සඳහා නොවෙයි. ඔබ

අත්මිදෙන්නෙ මෙතැන මේ මොහොතෙ ලබන ප්රීතිය සඳහායි. ඔබ වටහා ගන්නව මේ සෑම ආශාවක්ම, මේ සෑම ඇලීමක්ම, ඔබේ අසහනයට, දුකට හේතුව බව. ඕනෑම මොහොතක ඔබට අත්මිදිය හැකියි. අත්හරින්න, අත්හරින්න, අත්හරින්න. ඔබ බලාපොරොත්තු වූ සතුට ඔබ සොයා ගන්නව. සෑහීමට පත් වෙනව. ඔබ සොයා ගන්නව, ඇයි සෑහීමට පත් වීම ඉහළම ප්රීතිය වන්නෙ කියල. ඕනෑම දෙයකින් සෑහීමකට පත් වෙන්න ඔබ පුරුදු වෙනව නම් එයයි භාවනාවෙ මඟ.

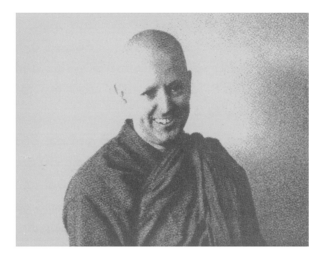
ඔබ නෙළුමෙ හදවතට ලඟා වෙලා, එහි ඇති මැණික දකිනව. ඒ තමයි පුමෝදය. අතිමහත් පුමෝදය. අපි භාවනා මඟ විස්තර කරන කොට කියා දෙන්නෙ අත්මිදෙන මඟ, පුීතිය වෙත ළඟා වෙන මඟ. මම භිඤූවක් වූනේ ගිහියකු ලෙස භාවනාවෙන් ලත් ගැඹුරු අත්දුකීම් නිසයි. පොත් පත් කියවීමෙත් මම බෞද්ධයෙකු වුනා. නමුත් ගිහියෙකු ලෙස මා භාවනාවෙත් ලත් අත් දකීම් මට කිසිසේත්ම ඉවත දාන්න බැරි වුනා. මම භිඤුවක් උනේ ඒ අත්දකීම් නැවත නැවතත් ලබා ගැනීමට පුළුවන් දයි සොයා බලන්නයි. ඒ දනට අවුරුදු තිහකට උඩදීයි. තවමත් මම භිකුෂුවක්. නිදහස් මනසක රසය විඳීමට නම්, ඔබ අත්මිදිය යුතුයි. මෙයයි භාවනා මඟ. එය එතරම් අමාරු නැහැ. ඇත්තටම එය පහසුයි. හේතුව එන්න එන්න ඔබ විඳින පීතිය වැඩි වෙනව, වැඩි වෙනව, වැඩි වෙනව. කොයි තරම්ද කියනව නම් සමහර වෙලාවට හැඟෙනව මීට වඩා පුමෝදයක් උහුලන්න බැහැ කියල. ඒත් ඒ හැම විටම ඔබට පුළුවනි. අන්න ඒ නිසයි බුදුරජාණන් වහනසේ සිනාමුසු. ඒ නිසයි උතුම් ගුරු භිකුෂන් වහන්සේලා සිනාමුසු. ඇයි ඒ උතුමන්ලා සතුටු? අත්මිදුනු නිසයි. භාවනා කරන්නෙ එහෙමයි. ඔබ හිතන තරම් එය අමාරු නැහැ. හැම විටම තුන්වෙනි ආයා් සතායට අනුව භාවනා කරන්න.

ඇයි භිඤූන් වහන්සේලා, මෙහෙණින් වහන්සේලා ප්රිතියෙන් ඉන්නෙ? දවසක් බන්ධනාගාර නිලධාරියෙක් මාව ආරණායට ආපහු ගෙනැවිත් බැස්සුව. ඔහු බුද්ධාගම ගැන කිසිවක් දන හිටියේ නැහැ. එන ගමන් මගෙන් අහනව "මෙහෙම අහනවට මට සමාවෙන්න. ආරණායට වෙලා මොනවද මේ අය කරන්නේ? එතන ගැණු ඉන්නවාද". මම කිව්ව "නැහැ,

ගෑණු උදවිය එතන තැහැ." "එහෙනම් බීම, රෑට හොඳට බොනවා තේද?" මම කිව්ව නෑ, අපි මත්පැන් මුකුත්ම පාවිච්චි කරන්නෙ නැහැ." "ටෙලිවිෂන් තියනවාද". "නෑ අපි ටෙලිවිෂන් බලන්නෙ නෑ." "ජීවිතයෙ ඇති වැදගත්ම දේවල් තුන ඒව. ඒවා නැතිව මොනවද ඔතනට වෙලා කොරන්නේ?" මම කිව්ව, "අපි භාවනා කරනව. එයින් ලැබෙන සතුට ඔය කිව්ව දේවල් තුනටම වඩා බොහොම ඉහළයි" කියල.

අන්න ඒ නිසයි අපි මහණ ජීවිතයෙ රැදී ඉන්නෙ. විවාහ වීමෙන් ලබා ගන්නවාට වඩා, දරුවන් ලැබීමෙන් ලබා ගන්නවාට වඩා, මිල මුදල් රැස්කර ගැනීමෙන් ලබා ගන්නවාට වඩා ලොකු සතුටක් අපි විදින්නෙ. මම කිව්ව ඔහුට මා දන්න යහළු ස්වාමීන් වහන්සේ නමකට දනට අවුරුදු විසිපහකට විතර උඩදි උන්වහන්සේගේ දෙමාපියන් තායිලන්තයට ඇවිත් කිව්ව "ඇමෙරිකානු ඩොලර් මිලියනයක් දෙන්නම්, සිවුරු ඇරල අපිත් එක්ක ආපහු යමු" කියල. ඔහු එය පුතිකෝප කළා. තවමත් එතුමා භිකුෂුවක්. අන්න ඒ නිසයි, අපි මහණදම් පුරන්නෙ. මේ අත්මිදීමෙන් ලබාගන්නා සතුට සාමය සඳහායි. එය යොමු කරන්නේ අති උතුම් පීතිය වෙතටයි. ඒ නිවනයි.! මම බලාපොරොත්තු වෙනව යම් දිනක ඔබ සියළු දෙනාමත් ඒ පීතිය අත් කර ගනී කියල. ඒ වගේම ඔබ දන ගනීවි ඇයි බුදුරජාණන් වහන්සේ සිනාමුසු කියල. සවන් දුන්නට ඔබ සැමට ස්තූතියි.

ଅମଦି! ଅମଦି! ଅମଦି!



## දැන් භාවනාවට කාලයයි අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ

"අජාන් වුත්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ වසර 1951 දී ලන්ඩන් නගරයේ උපත ලැවූහ. බෞද්ධ පොතපත කියවීමෙන් තමා බෞද්ධයෙක්ය යන හැඟීම එතුමා ඇති කර ගත්තේ අවුරුදු දහහතේ පාසැල් යන වියේ දී මය. කේම්බුජ් විශ්ව විදහලයේ සෛද්ධාන්තික භෞතික විදහව හදාරමින් සිටිය දී ද, එතුමා බුදු දහම හා භාවනාව පිළිබඳ ව මහත් උනන්දුවක් දැක්වූහ. උපාධිය නිම කිරීමෙන් පසු අවුරුද්දක පමණ කාලයක් ගුරු වෘත්තියෙහි යෙදී සිට, තායිලන්තය බලා පිටත් වූයේ තික්ෂුවක වීමේ අතිලාෂයෙනි.

විසිතුන් හැවිරිදි වියේ දී බැංකොක් නුවර, චට් සාකෙත් ආරණාසය අධිපති මාහිමිපාණන් වෙතින් එතුමා මහණ දිව්යට පිව්සියන. ඉන් අනතුරු ව අවුරුදු නවයක කාලයක් අජාන් චා මාහිමිපාණන්ගේ වනගත සමීපුදායට අනුකූල පුහුණු වීමේ හා ඉගෙනීමේ කටයුතුවල නිරත වූහ.

පර්ත් නුවර අසල වනගත ආරණාසයක් පිහිටුවීමේ කටයුතුවලට සහාය වීම සඳහා ලත් ආරාධනය අනුව වසර 1983 දී උන්වහන්සේ ඕස්ටේලියාවට සැපත් වූන. උත්වහන්සේ දැනට නොධිංයාන ආරණාසයෙහි අධිපති ධූරය මෙන් ම බටහිර ඕස්ටේලියානු බෞද්ධ සංගමයේ අනුශාසක ධූරය ද හොබවති.....\*

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits. The land and people would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share."

> ~THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL~

## **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue

accrued from this work

adorn Amitabha Buddha's Pure Land,

repay the four great kindnesses above,

and relieve the suffering of

those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts aenerate Bodhi-mind,

spend their lives devoted to the Buddha Dharma,

and finally be reborn together in

the Land of Ultimate Bliss.

Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA

南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文: NOW TIME TO MEDITATE】

## 財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55, Sec 1, Hang Chow South Road, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org

Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි. Printed in Taiwan 2,000 copies; August 2018 SR032-16113

