

## มาปฏิบัติกันเถิด

© ภิกขุ โสปาโก โพ<del>ชิ</del>

ISBN 974-344-187-5

Cover designed and photo by Phramaha Thanat Inthisan

พิมพ์ครั้งแรก : พ.ศ. ๒๔๔๔

จำนวน ๒,๐๐๐ เล่ม

Buddha Uttayan Thatpanom International Meditation Center (BIMC)

Baan Nikomtahanpansuek Tambol Dongmoo Ampher Warnyai Mukdahan 49000 Thailand

Contact Us:
Achan Sopako Bodhi (Sobin Namto)
Tel. 001-66-42-613254 Cellular phone: 001-66-1-9757439
E-mail: achansobin@yahoo.com

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold. แจกฟรีเป็นธรรมทาน ห้ามจำหน่าย! Printed in Tajwan

### คำปรารภ

การจัดพิมพ์หนังสือ "มาปฏิบัติกันเถิด" ข้าพเจ้าได้พิจารณาเห็นว่า
การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน หรือ การเจริญสติปัฏฐานนั้น มีหลายแบบหลายวิธี
ที่จะฝึกสติให้อยู่กับปัจจุบัน เพื่อให้เกิดสมาธิและปัญญา ตามเป้าหมายทาง
พระพุทธศาสนา จึงได้รวบรวมวิธีการฝึกสติแบบง่ายๆ คือการกำหนดรู้ความ
เคลื่อนไหวของกาย ในอิริยาบถต่างๆ ทั้งอิริยาบถใหญ่และอิริยาบถย่อย คือทำให้
เป็นจังหวะตามขั้นตอน เริ่มตั้งแต่พลิก-ยกมือทีละข้าง กำหนดทีละอารมณ์
ให้เป็นอารมณ์เดียวอยู่เสมอ ข้าพเจ้าได้เคยจัดพิมพ์หนังสือ เพื่อเป็นคู่มือในการ
ฝึกสติเบื้องต้น ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ภาษาไทยให้ชื่อว่า "อยู่ที่ปัจจุบัน
เท่านั้น" ภาษาอังกฤษ ชื่อ "Moment to Moment Mindfulness" ตามวิธีที่ได้
ปฏิบัติมาด้วยตนเอง และได้นำมาฝึกสอนท่านผู้สนใจทั้งในประเทศ และ
ต่างประเทศ เป็นเวลานานกว่า ๔๕ ปี

ฉะนั้น ในการจัดพิมพ์ครั้งนี้ จึงได้นำมารวบรวมใหม่ ให้ชื่อว่า "มา ปฏิบัติกันเถิด" ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ รวมพิมพ์ในเล่มเดียวกัน เพื่อประโยชน์ในการปฏิบัติและการเผยแผ่ ทั้งแก่ชาวไทยและชาวต่างชาติสืบไป

หวังว่าหนังสือมาปฏิบัติกันเถิดเล่มนี้ จักอำนวยประโยชน์แก่ท่านผู้อ่าน และท่านที่สนใจนำไปปฏิบัติ ตามแนวทางแห่งการเจริญสติปัฏ**ฐ**าน แบบต่อเนื่อง เพื่อบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ตามสมควรแก่อุปนิสัย วาสนาบารมีของแต่ละท่าน

ขออนุโมทนาเป็นอย่างยิ่งแก่ท่านผู้มีส่วนช่วยเหลือ ในการจัดพิมพ์ หนังสือเล่มนี้ ทั้งตีพิมพ์ ตรวจแก้ พิสูจน์อักษร จัดรูปเล่ม จนเป็นผลสำเร็จลุล่วง ไปด้วยดี ตลอดถึงท่านผู้ได้ช่วยบริจาคปัจจัยสมทบทุนในการจัดพิมพ์ครั้งนี้ ขอทุกท่านจงเป็นผู้มีส่วนแห่งบุญกุสล ในการเผยแผ่ธรรมะแนวทางปฏิบัติ วิปัสสนาแบบต่อเนื่อง จงเจริญรุ่งเรืองก้าวหน้าในหน้าที่การงาน มีสุขภาพ พลานามัยทั้งกายใจแข็งแรง เจริญด้วยจตุรพิธพรชัยคือ อายุ วรรณะ สุขะ พละ และถึงความสงบร่มเย็นในพระสัทธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ด้วยกันทุกท่าน

ภิกขุ โสปาโก โพธิ

(อาจารย์โสบิน ส.นามโท)

I Pash hos

หมายเหตุ: อาจารย์โสบิน ส.นามโท ปัจจุบันใช้ชื่อ ภิกขุ โสปาโก โพธิ หรือ อาจารย์โสปาโก โพธิ ตามฉายาที่ได้อุปสมบท ถวายชีวิตแค่ พระรัตนตรัย ณ วัดไทยพุทธคยา ประเทศอินเคีย

## มาปฏิบัติกันเถิด

คำว่า "ปฏิบัติ" คือ กิริยา การกระทำ หรือการประพฤติ ตามหลักทาง พระพุทธศาสนา มี ๒ อย่างคือ

(๑) การปฏิบัติ เพื่อทำจิตให้สงบ เรียกว่า สมถกรรมฐาน หรือ สมาชิ ภาวนา

### คำว่า สมาธิ คือ ความสงบ มี ๓ อย่าง คือ

ก. ขณิกสมาธิ - ทำจิตให้สงบชั่วขณะหนึ่งๆ

ข. อุปจารสมาธิ - ทำจิตให้เข้าไปสงบในอารมณ์นั้นๆ

ค. อัปปนาสมาธิ - ทำจิตให้สงบนึ่งในอารมณ์อันหนึ่ง (เอกัคคตา)

คือ ฌานสมาบัติ

(๒) การปฏิบัติ เพื่อทำจิตให้เกิดปัญญา รู้แจ้งตามสภาวะความเป็นจริง เรียกว่าวิปัสสนากรรมฐาน

#### หรือ วิปัสสนาภาวนา

สมถะภาวนา แปลว่า การทำให้เกิดความสงบขึ้น

วิปัสสนาภาวนา แปลว่า การทำให้เกิดปัญญา คือแสงสว่างขึ้น

### คำว่า ปัญญา มี ๓ อย่างคือ

๑. สุตมยปัญญา ความรู้คือแสงสว่างที่เกิดจากการฟัง
 ๒. จินตมยปัญญา ความรู้คือแสงสว่างที่เกิดจากการคิด

๓. ภาวนามยปัญญา ความรู้คือแสงสว่างที่เกิดจากการภาวนา

คำว่า ภาวนา แปลว่า การเจริญหรือการกระทำให้เกิดมีขึ้น เช่น สมถภาวนา คือการเจริญสมาธิให้เกิดมีขึ้น วิปัสสนาภาวนา คือการเจริญสติปัฏฐาน เพื่อให้เกิดปัญญาขึ้น ฉะนั้น ตามหัวข้อที่ตั้งไว้ว่า "มาปฏิบัติกันเถิด" นั้น จึงมุ่งหมายถึงการ เชิญชวนมาเจริญสติปัฏฐาน คือการปฏิบัติวิปัสสนานั่นเอง คังจะได้แสคง ตามแนวปฏิบัติสติปัฏฐาน ๔ โดยการสร้างจังหวะกำหนครู้รูป-นาม ให้เป็นไป ติดต่อตามขั้นตอนดังต่อไปนี้

## ขั้นตอนที่ ๑ การเริ่มต้นใหว้ครู

นั่งพับเพียบ หรือ ขัคสมาชิ แล้วแต่สะควกตามความถนัคของแต่ละบุคคล แล้วเอามือวางไว้ที่เข่าทั้งสอง ตั้งสติกำหนคอยู่ที่ปัจจุบันเท่านั้น คือให้ระลึกว่า ขณะนี้เรานั่งอยู่ในลักษณะอย่างนี้ๆ แล้วกำหนครูปนั่ง หรือนั่งเป็นรูป ตัวรู้เป็น นามเท่านั้น แล้วปรารภความเพียร ในใจว่าจะเริ่มเจริญสติปัฏฐาน คือ กำหนครรู้ รูป-นาม ในอริยาบทน้อย-ใหญ่แล้ว พลิกมือขวาตะแคงขึ้นแล้วหยุค ตั้งไว้ที่เข่าชั่ว ขณะหนึ่ง หรือวินาทีหนึ่ง โดยการกำหนดรู้อาการใหวของมือที่ตะแคงขึ้น บริกรรมตามอาการที่กระทำนั้นๆว่า "พลิกหนอ" ยกมือขึ้นให้ตรงเข่าแล้วหยุค บริกรรมว่า "ยกหนอ" เอามือเข้ามาตรงหน้าอก บริกรรมว่า "มาหนอ" แล้วหยุค ้ ตั้งสติกำหนดพลิกมือซ้ายตะแคงขึ้นแล้วหยด บริกรรมว่า "พลิกหนอ" ยกมือขึ้น บริการว่า "ยกหนอ" เอาเข้ามาตรงหน้าอกบริกรรมว่า "มาหนอ" แนบเข้ากับมือ ข้างขวา บริกรรมว่า "ถูกหนอ" เสร็จแล้วให้ตั้งสติระลึกถึงคุณของครูอาจารย์ ผู้สอนพระกรรมฐานแก่ทุกท่านที่เราเคารพนับถือ จนกระทั่ง ระลึกย้อนหลังไป ร้อยปี พันปี สองพันปี สองพันห้าร้อยสี่สิบห้าปี ในปีนี้ ซึ่งมีสมเด็จ พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นพระปรมาจารย์ของพวกเราชาวพุทธทั้งหลาย และเป็น ศาสคาเอกของโลก เป็นผู้สั่งสอนวิปัสสนาแก่สาวกทั้งหลายองค์แรก จนกระทั่ง ถึงบรรคาพระอรหันต์ทั้งหลายและพระอริยสงฆ์ทั้งปวง ตลอคถึงครูบาอาจารย์ผู้ แนะนำพร่ำสอนแนวทางปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน สืบมาจนจวบเท่าปัจจุบัน เราขอการวะบุชาพระกุณแค่ทุกๆ ท่าน

นี่คือ การเริ่มต้นการปฏิบัติ เรียกว่า "ไหว้ครู"

ขั้นตอนที่ ๒ การเจริญสติปัฏฐาน ๔ ที่ปรากฏเป็นปัจจุบัน ให้สติได้ กำหนครู้ทั้งทางกาย, เวทนา, จิต และธรรม ตามลำดับดังต่อไปนี้

เมื่อไหว้ครูเสร็จ เอามือมาวางไว้ที่เข่าตามเคิม เคลื่อนมือขวาออกไปหา เข่าตรงๆ บริกรรมว่า "ออกหนอ" แล้วหยุดหย่อนมือลงตรงเข่า บริกรรมว่า "ลงหนอ" แล้วหยุดนิดหนึ่ง จึงค่อยวางมือลงที่เข่า บริกรรมว่า "ถูกหนอ" เสร็จแล้วกำหนอมือข้างซ้ายในทำนองเดียวกัน จนเสร็จเรียบร้อยทั้งสองมือ แล้วตั้งสติกำหนคว่า "นั่งหนอ - นั่งหนอ" ๒ ครั้ง แล้วค่อยเก็บมือทีละข้าง เอามาวางไว้ที่ท้อง ดังนี้ พลิกมือขวาขึ้นตะแคงไว้ว่า "พลิกหนอ" ยกขึ้นตรงๆ ว่า "ยกหนอ" เอาเข้ามาหาตัวที่ท้องต่ำกว่าสะคือว่า "มาหนอ" แล้วกำหนด พลิกมือซ้ายว่า "พลิกหนอ" ยกขึ้นตรงๆว่า "ยกหนอ" เอามือเข้ามาหาตัว ว่า "มาหนอ" ถูกกับมือขวาว่า "ถูกหนอ" แล้วกุมมือทั้งสองไว้ที่ท้องว่า "นั่งหนอ - นั่งหนอ" ๒ ครั้ง แล้ววางมือทั้งสองลงที่หน้าตักว่า "วางหนอ" เสร็จแล้วกำหนดนั่งเป็นรูปรู้ว่านั่งเป็นนาม บริกรรมในใจว่า "นั่งหนอ-นั่งหนอ" ประมาณ ๑ - ๒ นาที ต่อจากนั้น ตั้งสติไว้ที่ท้องเหนือสะคือ ๒ นิ้วมือ เวลา หายใจเข้าตั้งสติกำหนดที่ท้องพองขึ้น บริกรรมว่า "พองหนอ" เวลาหายใจออก ้ ตั้งสติกำหนดท้องที่ยุบลง บริกรรมว่า "ยุบหนอ" และกำหนดเช่นนี้ต่อไปบริกรรม ว่า "พองหนอ - ยุบหนอ -พองหนอ-ยุบหนอ" อย่างน้อย ๑๐ นาที เมื่อเสร็จ จากนั่งแล้วจะลูกขึ้นยืนและเดินจงกรมต่อไป ต้องกำหนคจังหวะทุกครั้ง โดยนัย ที่กล่าวแล้วข้างต้น เพื่อให้สติเป็นไปติดต่อไม่ขาดสาย อุปมาเสมือนลูกโซ่โดย การทำอารมณ์ให้เป็นจังหวะทีละข้าง เพื่อให้เป็นไปตามลำคับอย่างต่อเนื่อง คังกล่าวแล้ว สติก็เจริญขึ้นหรือไวขึ้นสามารถที่จะกำหนดอารมณ์ให้ทันกับ ปัจจุบัน ทั้งทางกาย ทางเวทนา ทางจิต และทางธัมมารมณ์โดยลำดับ

### ขั้นตอนที่ ๓ กำหนดเวทนา กำหนดจิต และกำหนดธัมมารมณ์

ในกรณีที่ขณะกำลังนั่งอยู่ ปรากฏว่ามีทุกขเวทนาเกิดขึ้น ก็กำหนด ความรู้สึกที่ปรากฏว่า "ปวดหนอ" หรือ "ทุกข์หนอ" แล้วกลับมากำหนด "พองหนอ ยุบหนอ" ต่อไป

ในขณะที่จิตนึกคิดถึงอารมณ์ต่างๆในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต ให้มีสติ กำหนดว่า "กิดหนอ กิดหนอ" สักแต่ว่ากิดก็อรับรู้ว่าขณะนี้จิตกำลังกิด รู้แล้วละ รู้แล้ววางเพราะเป็นธรรมชาติของจิต บังกับบัญชาเขาไม่ได้ อย่าไปสนใจ หรือ ปรุงแต่งใดๆ ทั้งสิ้น จิตก็จะสงบไปเอง

ขณะนั่งอยู่มีอารมณ์ทางใจอย่างใดอย่างหนึ่งเกิดขึ้น ก็ให้กำหนดรู้หรือ ทำความเข้าใจว่า เป็นธรรมชาติที่มีอยู่ในจิตสันดาน ของมนุษย์ปุถุชน ทุกคน ทุกชาติทุกภาษา เป็นเพียงความรู้สึกในอารมณ์ทางใจ ที่เกิดขึ้นตามเหตุ ตามปัจจัยเท่านั้น ไม่ใช่เป็นของๆใคร เช่น นิวรณ์ธรรมทั้ง & อย่างใดอย่าง หนึ่งคือ:-

กามฉันทะ ความกำหนัด รักใคร่ ในกามคุณ ก็ดี
พยาบาท ความโกรธ อาฆาต พยาบาท ก็ดี
ถืนมิทธะ ความง่วงเหงา หาวนอน ก็ดี
อุทธัจจกุกกุจจะ ความฟุ้งซ่าน รำคาญใจ ก็ดี
วิจิกิจฉา ความลังเลใจ ความสงสัย ก็ดี

ให้กำหนดรู้เสียว่า คือ ธรรมชาติที่เกิดจากใจ เป็นอารมณ์กรรมฐาน เป็นที่ตั้งของสติ เมื่อกำหนดรู้แล้วละ รู้แล้ววาง กิเลสใหม่ก็จักไม่เกิดขึ้น ทั้งกิเลส เก่าที่มีอยู่แล้วก็จักขัดเกลาให้เบาบางไป

## ขั้นตอนที่ ๔ การกำหนดอารมณ์ ทางอายตนะภายในภายนอก กระทบกัน

๓า เมื่อตาเห็นรูป สักแต่ว่าเห็น ผู้เห็นเป็นนาม ไม่ใช่เราเห็น
 บริกรรมว่า "เห็นหนอ - เห็นหนอ" สีเป็นรูป เห็นเป็นนาม

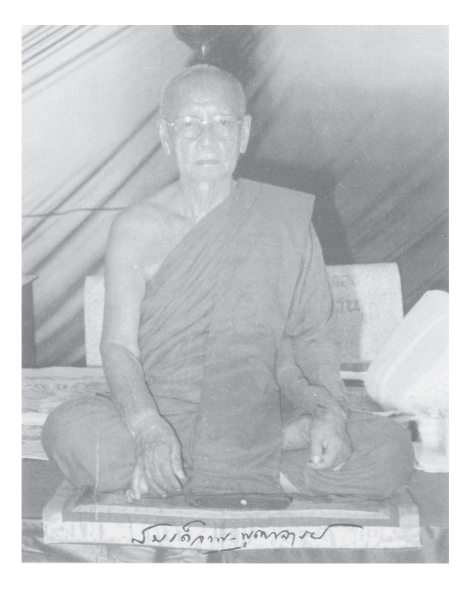
- หู เมื่อได้ยินเสียง กำหนด สักแต่ว่าได้ยิน บริกรรมว่า "ได้ยินหนอ ได้ยิน หนอ" เสียงเป็นรูป ได้ยินเป็นนาม
   จมูกเมื่อรู้กลิ่น สักแต่ว่า คมกลิ่น บริกรรมว่า "กลิ่นหนอ กลิ่นหนอ" กลิ่นเป็นรูป รู้กลิ่นเป็นนาม
- ลิ้น เมื่อลิ้มรสอาหารต่างๆ ก็กำหนอสักแต่ว่าลิ้มรส บริกรรมว่า "รู้หนอ ๆ" หรือ "รสหนอ ๆ" รสเป็นรูป รู้เป็นนาม
- กาย ขณะที่กายถูกต้องสัมผัส สักแต่ว่ารู้สึกเย็น ร้อน อ่อน แข็ง กระทบกับ ร่างกาย บริกรรมว่า "ถูกหนอ ๆ" หรือกำหนคสัมผัส การถูกต้องเป็นรูป ตัวรู้สึกเป็นนาม
- ใจ ทางใจ ขณะที่จิตนึกคิด ก็กำหนดรู้ ว่าคิดหรือกำหนดสักแต่ว่าคิดเท่านั้น รู้แล้วละ รู้แล้ววาง บริกรรมว่า "คิดหนอๆ" อย่าได้ติดใจว่าคิดถึงเรื่อง อะไร ทำไมจึงต้องคิด กลับมากำหนดอารมณ์ปัจจุบันต่อไปว่า ขณะนี้ กำลังคิดถึงรูปหรือคิดถึงนามอะไรอยู่

ฉะนั้น จึงขอให้ผู้ที่ปฏิบัติวิปัสสนาได้เจริญสติปัฏฐาน ๔ ให้เป็นไป ติดต่อทั้งกลางวันและกลางคืนเถิด ด้วยอำนาจแห่งการกระทำความเพียร ให้เป็นไป ไปอย่างต่อเนื่อง ไม่ขาดสายตามขั้นตอนนี้แล้ว ผู้ปฏิบัติจักพึงได้บรรลุธรรมวิเศษ คือ มรรค ผล นิพพานภายใน ๗ วัน ๗ เดือนและ ๗ ปีเป็นอย่างช้า ตามสมควร แก่อุปนิสัย วาสนาบารมีของตนๆ

"Those who perceive the arising and ceasing of mental and physical states, even though they live for a day, are far better than those who never see the arising and ceasing of mental and physical states and live a hundred years."

Dhammanada

10



ท่านเจ้าประคุณ สมเด็จพระพุฒาจารย์

(อาจ อาสภมหาเถร)

อดีตผู้อำนวยการใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระทั่วปร**ะเทศ** 



## อนุโมทนากถา

นับตั้งแต่คุณมหาโสบิน นามโท หรืออาจารย์โสบิน ได้มาถวายตัว เป็นศิษย์ผู้ปฏิบัติใกล้ชิดของข้าพเจ้าเมื่อปี พ.ศ.๒๔៩๒ สมัยนั้น ข้าพเจ้า คำรงตำแหน่งสังฆมนตรีว่าการองค์การปกครอง เป็นเจ้าอาวาสวัคมหาธาตุยุวราช รังสฤษฎิ์ และเป็นอุปัชฌาย์ของคุณมหาโสบิน โสปาโก ที่ได้มาบรรพชาเป็น สามเณรและอุปสมบทเป็นพระภิกษุ ณ สำนักวัคมหาชาตุฯ กรุงเทพมหานคร ข้าพเจ้าจึงให้ความเมตตาเป็นพิเศษ ด้วยเหตุที่เธอมีอุปนิสัยสนใจในการปฏิบัติ วิปัสสนากรรมฐานตั้งแต่เธอเป็นสามเณร และเป็นสามเณรรูปแรกที่เข้าปฏิบัติ วิปัสสนาที่วัคมหาชาตุฯ ในสมัยนั้น โคยมีเจ้าคุณพระภาวนาภิรามเถร (สุข ปวโร) วัดระฆังโฆสิตาราม เป็นพระอาจารย์สอน เป็นเวลาถึง 🖨 เดือนเต็ม ครั้นเธอได้ อุปสมบทเป็นพระภิกษุแล้ว เธอก็ได้เป็นกำลังสำคัญในการศึกษาพระปริยัติธรรม และปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยที่ข้าพเจ้าได้แต่งตั้งพระมหาโสบิน (โสปาโก) นามโท ให้เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม ประจำวิชาธรรมะและวิปัสสนากรรมฐาน ประจำทั้งในสำนักวัคมหาชาตุฯ และสำนักอื่นๆ ในความอำนวยการของข้าพเจ้า ปรากฏว่าเธอได้ปฏิบัติหน้าที่ สนองงานที่ได้รับมอบหมายให้ด้วยดี โดยมีศิษย์ทั้ง บรรพชิตและคฤหัสถ์ ให้ความเคารพนับถือมารับการศึกษา และปฏิบัติวิปัสสนา เป็นจำนวนนาก

ข้าพเจ้ามีความตระหนัก และมีความแน่วแน่มานานแล้วว่า การศึกษา พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะปฏิบัติศาสนาทางเดียวเท่านั้นที่จะทำให้ผู้ศึกษาเข้าใจ สัจธรรม และได้เสวยผลแห่งพระสัทธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยปราศ จากข้อสงสัยใดๆ ทั้งสิ้น ด้วยเหตุนี้ ข้าพเจ้าจึงได้ทำการเปิดสำนักวิปัสสนา กรรมฐานขึ้น ณ วัดมหาธาตุฯ กรุงเทพมหานคร เมื่อปี พ.ศ.๒๔៩๕ เป็นต้นมา และได้เผยแผ่ไปทั่วราชอาณาจักร ดังเป็นที่ทราบกันทั้งในประเทศและต่าง ประเทศ เป็นลำดับจนกระทั่งปัจจุบัน เพราะฉะนั้นข้าพเจ้าจึงปรารถนาที่จะ อุปถัมภ์พระภิกษุสามเณร ผู้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ ด้วยการอุทิศตนเพื่อพระพุทธ

#### ศาสนาอย่างแท้จริง

คุณมหาโสบิน นามโท เป็นผู้หนึ่งซึ่งตรงกับความปรารถนาของข้าพเจ้า ค้วยเหตุที่เธอได้มีวิริยอุตสาหะในการอบรมสั่งสอน เพื่อสนองคุณของสำนักขของอุปัชฌาย์อาจารย์เป็นอย่างคื ข้าพเจ้าจึงให้ความอุปถัมภ์ ส่งให้ไปศึกษาเพิ่ม เติมและคูการพระศาสนา ที่ประเทศพม่า โคยได้ฝากกับท่านอัครมหาบัณฑิต อู วิสุทธะสยาคอ กาบาเอ้ นครย่างกุ้ง เมื่อปี พ.ศ.๒๕๐๐ ครั้นกลับประเทศไทย เธอก็ได้สนองงานค้านการเผยแผ่ทั้งปริยัติและปฏิบัติจนเป็นที่ยอมรับของคณะสงฆ์ และเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสของศิษยานุศิษย์โคยทั่วกัน

จากผลงานที่ปรากฏแก่พุทธบริษัทดังกล่าวมา ทางคณะสงฆ์แห่งประเทศ ลาว มืองค์สมเด็จพระสังฆราชพระธรรมญาณมหาเถร พร้อมด้วยพระอาจารย์ มหาปาล อานันโท อาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนากรรมฐานประจำประเทศลาว ได้ ขอคุณมหาโสบิน โสปาโก(นามโท) ไปเป็นอาจารย์สอนอภิธรรม และวิปัสสนา กรรมฐานประจำสำนักวัคบุปผาวิปัสสนาราม นครหลวงพระบาง ประเทศลาว ข้าพเจ้ามีความยินดี จึงได้อนุมัติให้ไปอยู่ประเทศลาว เธอก็ได้ทุ่มเทกำลังสติ ปัญญาที่ได้ศึกษาและปฏิบัติมา ทำการอบรมสั่งสอนทั้งอภิธรรมและวิปัสสนา กรรมฐานให้แพร่หลายในประเทศลาวนั้น จนเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสของประชาชน ลาวเป็นอย่างยิ่ง

กรั้นเมื่อกลับจากประเทศลาวแล้ว ได้ส่งเธอไปเป็นอาจารย์สอนอภิธรรม และวิปัสสนากรรมฐานที่จังหวัดภูเก็ต ปรากฏว่าได้สร้างผลงานพิเศษไว้ โดยได้ สร้างโรงเรียนอภิธรรมวิทยากรขึ้น เพื่อเป็นที่เผยแผ่การศึกษา และปฏิบัติ วิปัสสนากรรมฐานที่สำนักสงฆ์ "ประชาศรัทธาธรรม" ปัจจุบันคณะสงฆ์ได้ อนุญาตให้ตั้งเป็นวัด เรียกว่า วัดนาการาม ตำบลวิชิต อำเภอเมือง จังหวัดภูเก็ต

ต่อมา พระธรรมโกศาจารย์ (ชอบ อนุจารีมหาเถร) พระพิมลธรรม ใน ปัจจุบัน ซึ่งเป็นประธานกรรมการฝ่ายสงฆ์ สร้างวัดไทยในสหรัฐอเมริกา ได้ พิจารณาจัดส่งพระภิกษุไปปฏิบัติศาสนกิจและสร้างวัดไทยขึ้น จึงได้คัดเลือกคุณ มหาโสบิน โสปาโก (นามโท) เป็นหัวหน้าคณะพร้อมด้วยพระสงฆ์อีก ๔ รูป ไปดำเนินการสร้างวัดไทยและเผยแผ่พระพุทธศาสนา ณ มลรัฐแคลิฟอร์เนีย ซึ่งเป็นวัดไทยแห่งแรกในสหรัฐอเมริกา ครั้นต่อมาหลังจากเธอได้สร้างวัดไทย แห่งที่สอง คือวัดพุทธวราราม นครเดนเวอร์ รัฐโคโลราโดแล้ว เธอก็ได้กลับมา ขออนุญาตลาสิกขาเพื่อรักษาสุขภาพของเธอและเพื่อความสะควกในการเผยแผ่ พระพุทธศาสนา ร่วมกับคณะอาจารย์ชาวต่างชาติ และเพื่อความเหมาะสมแก่การ ปฏิบัติตนให้เข้ากับลัทธิธรรมเนียมของชาวตะวันตก เมื่อข้าพเจ้าเห็นว่าเธอยังมี ความตั้งใจที่จะทำงาน เพื่อพระศาสนาโดยการไปสอนวิปัสสนาตามสถาบัน และ ศูนย์เผยแผ่พระพุทธศาสนาต่างๆ ในทวีปอเมริกา เมื่อเธอลาสิกขาแล้ว เธอก็ สามารถทำประโยชน์แก่พระพุทธศาสนา สร้างผลงานเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสของ ชาวต่างชาติได้เป็นอย่างดี โดยมีฝรั่งทั้งชายหญิงสมัครเข้ามาเป็นสิษย์ศึกษา ปฏิบัติธรรมจำนวนมาก เป็นที่น่าอนุโมทนา

เมื่อเธอได้จัดพิมพ์หนังสือ เกี่ยวกับวิปัสสนากรรมฐานเป็นรูป เล่มเพื่อ เผยแผ่และเป็นคู่มือ ในการปฏิบัติธรรมครั้งนี้ทราบว่าได้จัดพิมพ์เป็น 🖢 เล่ม เล่มแรกสำหรับผู้เริ่มต้นปฏิบัติ ส่วนอีกเล่มหนึ่งสำหรับผู้สนใจทั่วไป และเคย ผ่านการปฏิบัติวิปัสสนามาแล้ว จึงหวังว่า หนังสือทั้งสองเล่มนี้คงจะอำนวยผล ประโยชน์ให้ผู้สนใจศึกษาปฏิบัติตามแนวทางปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามสมควร ข้าพเจ้าขอแสคงความยินคี และอนุโมทนาสาธุการ ในความอุตสาหะวิริยะของ คุณมหาโสบิน โสปาโก(นามโท) ผู้เป็นศิษย์ที่สามารถเป็นกำลังสำคัญในการช่วย เผยแผ่พระพุทธศาสนาในต่างประเทศ ขออำนวยพรให้เธอและศิษย์ชาวต่างแคน ได้มีความเจริญรุ่งเรื่องในพระพุทธศาสนา สามารถเข้าถึงสัจธรรมของพระสัมมา สัมพุทธเจ้ายิ่งๆ ขึ้นไปตลอดกาลนาน เทอญฯ

> 2 NI LENDIN-MUNDIN (สมเด็จพระพุฒาจารย์)

อธิบดีสงฆ์วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ ปฏิบัติหน้าที่สมเด็จพระสังฆราช ผู้อำนวยการใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระแห่งประเทศไทย

## คำนำ ในการจัดพิมพ์ครั้งที่ ๑ - ๒

อดีต์ นานุวาคเมยุย นปุปฏิกงุเข อนาคต์ ยทตีต์ ปหีนนุต์ อปุปตุตญจ อนาคต์

บุคคล ไม่ควรครุ่นคิดถึงอคีตที่ล่วงแล้ว ไม่ควรหลงเพื่อถึงอนาคตที่ยังไม่เกิดขึ้น เพราะอคีตก็ผ่านไปแล้ว อนาคตก็ยังไม่มาถึง อยู่กับปัจจุบันเท่านั้น จึงจักเห็นแจ้งในสัจธรรมทั้งปวงได้

อาศัยความตามบาลีคาถา ในภัทเทกรัตสูตรข้างคันนี้ จึงได้ตั้งชื่อหนังสือ เล่มแรกนี้ว่า "อยู่ที่ ปัจจุบัน เท่านั้น" โดยใช้ชื่อภาษาอังกฤษว่า " MOMENT TO MOMENT MINDFULNESS A Pictorial Manual for Meditators"

ข้าพเจ้ามีความตั้งใจมานานว่าอยากจะเขียนหนังสือคู่มือแนะแนวทางปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานแบบง่ายๆพอเป็นพื้นฐานเบื้องต้นแก่นักปฏิบัติ และท่านที่
สนใจในการฝึกสติ ตามหลักมหาสติปัฏฐานทางพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท
สมัยเมื่อข้าพเจ้าเป็นสามเณร ได้เข้าปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานครั้งแรก ที่สำนักวัด
มหาธาตุฯ กรุงเทพมหานคร กับท่านเจ้าคุณอาจารย์พระภาวนาภิรามเถร
(สุข ปวโร) วัดระฆังโฆสิตาราม ในสมัยนั้นยังไม่มีตำราเป็นคู่มือในการสอน
ต้องเรียนกับพระอาจารย์โดยตรง ท่องจำอารมณ์วิปัสสนา คือ รูป นาม ขันธ์ & ด้วยปากเปล่า บางครั้งอาจารย์ถึงกับแจกเบี้ยให้ดู เพื่อให้เข้าใจและท่องจำได้ง่าย
ขึ้น ข้าพเจ้าจึงคิดอยู่เสมอว่า ถ้าหากมีโอกาสก็จะเขียนตำรา เพื่อเป็นบทเรียน
ประกอบการสอน สำหรับผู้ยังไม่เคยเข้าปฏิบัติวิปัสสนามาก่อน จะได้ศึกษา
แนวทางปฏิบัติอันเป็นหลักปริยัติ คือ ภาคทฤษฎีคงจักอำนวยประโยชน์แก่ท่านผู้
สนใจมิใช่น้อย

เมื่อข้าพเจ้าได้มีโอกาสไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา และสอนวิปัสสนา
กรรมฐานในต่างประเทศ คือ ที่ประเทศสหรัฐอเมริกา ประเทศเม็กซิโก และ
ประเทศแคนาคา ยิ่งมีความรู้สึกว่า ตำราเป็นสิ่งจำเป็นมากในการปฏิบัติ เพราะ
ธรรมเนียมฝรั่งทั้งในอเมริกาและยุโรปนิยมถือตำราเป็นใหญ่ ในการปฏิบัติไม่ว่า
จะทำอะไรต้องกางตำรากันก่อนทั้งนั้น แม้แต่จะหุงข้าวหรือปรุงอาหารแต่ละ
อย่างต้องดูคู่มือประกอบ และทำตามคำแนะนำในหนังสือทุกขั้นตอน ตรงกัน
ข้ามกับคนไทยหรือชาวเอเชียเรา ฉะนั้น ตำราจึงนับว่าเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง
สำหรับชาวตะวันตก โดยเฉพาะเกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนาค้วยแล้ว ยิ่งมีความ
จำเป็นมากที่จะต้องมีหนังสือเป็นคู่มือ ชี้แนะแนวทางปฏิบัติให้อุปมาเสมือน
แผนที่เป็นเครื่องชี้บอกทิศทางแก่ผู้เดินทางฉันใด การเจริญวิปัสสนากรรมฐานก็
ต้องอาศัยปริยัติ คือ หลักทฤษฎีเป็นแผนที่ชี้ทางปฏิบัติ ที่ถูกต้องของผู้สนใจใน
การปฏิบัติเหมือนกันฉันนั้น และหนังสือหรือตำราเกี่ยวกับการปฏิบัติกรรมฐาน
ทางพุทธศาสนา ในอเมริกาและยุโรป ส่วนมากเป็นแนวปฏิบัติแบบนิกายเซ็นบ้าง
แบบธิเบตบ้างซึ่งเป็นฝ่ายมหายานที่ชาวตะวันตกรู้จักและเข้าใจกัน สำหรับแนว
ปฏิบัติตามแบบเถรวาทหรือหินยาน ยังมีน้อยมากไม่เพียงพอต่อความต้องการ

ด้วยเหตุนี้ ข้าพเจ้าจึงได้พยามยามจัดพิมพ์หนังสือ เกี่ยวกับการปฏิบัติ วิปัสสนากรรมฐานเป็นภาษาอังกฤษขึ้นในโอกาสเดียวกันนี้ แบ่งออกเป็น ๒ ภาค คือเล่มแรกสำหรับผู้เริ่มต้นปฏิบัติใหม่เพื่อจะได้เห็นเป็นตัวอย่าง ให้ชื่อเป็นภาษา อังกฤษว่า "Moment to Moment Mindfulness" ส่วนเล่มที่สองสำหรับผู้เคยผ่าน การปฏิบัติมาก่อนแล้ว ไม่มีรูปภาพประกอบ ให้ชื่อว่า "Insight Meditation Practical Steps to Ultimate Truth"

อนึ่งการจัดพิมพ์หนังสือทั้งสามเล่มนี้ เป็นผลสำเร็จลุล่วงด้วยดีโดยได้ อาศัยความร่วมมือ ร่วมใจจากบรรคาสานุศิษย์ และท่านที่เคารพนับถือหลายฝ่าย ได้ให้การสนับสนุนช่วยเหลือ ทั้งในด้านกำลังกาย กำลังใจ และกำลังทรัพย์ตาม ศรัทธาของแต่ละท่าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกี่ยวกับภาคภาษาอังกฤษนั้น ได้อาศัย ซิสเตอร์มาธาร์ ธัมมปาลี ซึ่งเป็นชาวอเมริกัน และเป็นศิษย์ใกล้ชิดของข้าพเจ้าคน

16

หนึ่ง นับถือพุทธศาสนามาเป็นเวลา ๑๕ ปี ได้สละชีวิต อุทิศตนบวชเป็นอนาคา ริกาในพระพุทธศาสนา ได้ใช้ความอุตสาหวิริยะอันแรงกล้าเสียสละเวลา บันทึก การสอนและหลักธรรม ตามแนวปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่ข้าพเจ้าได้อบรมสั่ง สอนในทวีปสหรัฐอเมริกา รวบรวมจัดพิมพ์เป็นรูปเล่มขึ้น

ข้าพเจ้าจึงขอขอบคุณ อนาคาริกา ธัมมปาลี เป็นพิเศษไว้ ณ ที่นี้ และขอ อนุโมทนาขอบคุณค้วยใจจริงแค่ทุกๆท่าน ที่ได้มีส่วนช่วยเหลือในการจัดพิมพ์ ต้นฉบับ ตรวจแก้ จัครูปเล่ม ให้หนังสือเรื่อง แนวทางวิปัสสนากรรมฐาน ทั้ง ภาษาไทยและภาษาอังกฤษนี้ได้เป็นผลสำเร็จโดยความเรียบร้อย สมประสงค์ที่ ข้าพเจ้าตั้งใจไว้

จึงขอตั้งกัลยาณจิตอุทิศส่วนบุญ และแผ่ส่วนกุศลอันจะพึงเกิดมี จาก หนังสือทั้งสามเล่มนี้ให้แก่มารคา บิคา ครู อุปัชฌาย์ อาจารย์ และท่านที่มีส่วน ช่วยเหลือและอุปถัมภ์โคยทั่วกัน ขอท่านทั้งหลาย จงเป็นผู้มีส่วนแห่งบุญกุศลอัน เกิดจากการปฏิบัติ ตามสมควรแก่วาสนาบารมีของตนและขอจงเจริญด้วยสติ ปัญญาญาณรู้แจ้งพระสัทธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งในชาตินี้ชาติหน้า ตลอดชาติสุดท้ายจนถึงความพ้นทุกข์คือพระนิพพานเทอญ

อิทัง เม ปุญญะภาคัง สัพพะสัตตานัง เทมิ.
อิทัง เม ปุญญัง นิพพานัสสะ ปัจจะโย โหตุ.
อิทัง เม วิปัสสะนากุสะลัง อาสะวักขยาวะหัง โหตุ.

(โสบิน ส.นามโท)

I Smith

<u>หมายเหตุ</u> - ปัจจุบันใช้ชื่อโสปาโกโพธิ แทน โสบิน ส.นามโท

### ดำบำครั้งที่ ๓

หนังสือ "อยู่ที่ ปัจจุบัน เท่านั้น" เป็นคู่มือการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ผู้มีศรัทธาและสนใจที่จะศึกษาค้นคว้า และนำไปปฏิบัติ จักได้บรรถผล คือประสบสันติสุขอย่างแท้จริง

โลกยุคพัฒนาที่มีการเปลี่ยนแปลงไป ตามกระแสโลกาภิวัฒน์ในปัจจุบัน ทำให้วิถีชีวิต สังคม และสภาพจิตใจของมนุษย์ยากที่จะหาสันติสุขได้ง่าย การ พัฒนาด้านจิตใจ จึงมีความสำคัญและจำเป็นที่ทุกคนทุกหม่เหล่าต้องให้ความ สนใจและปฏิบัติมากยิ่งขึ้น

การพัฒนาจิตใจให้บรรลุสันติสุขได้ ด้วยอาศัยการประพฤติปฏิบัติตามคำสั่ง สอนของพระศาสดา คือศึกษาหลักธรรมจากพระไตรปิฎก และปฏิบัติตามหลักธรรม นั้นๆ โดยเฉพาะการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ตามแนวสติปัฏฐาน ๔ เป็นการ พัฒนาชีวิตและจิตใจของมวลมนุษยชาติ ให้บังเกิดผล คือสันติสุขอย่างแท้จริง

หนังสือ "อยู่ที่ ปัจจุบัน เท่านั้น" ได้พิมพ์ออกเผยแผ่มาแล้ว 🖢 ครั้ง ได้รับความสนใจจากผู้ที่ศึกษาและนักปฏิบัติธรรมเป็นจำนวนมาก ในการพิมพ์ ครั้งนี้ คณพรรณี โชติมงคลและคณะผู้เข้าปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่วัดพุทธ วราราม นครเคนเวอร์ รัฐโคโรลาโค สหรัฐอเมริกา ซึ่งข้าพเจ้าใค้เป็นผู้บอก พระกรรมฐานเมื่อผ่านการปฏิบัติแล้ว ได้ศึกษาค้นคว้าทดสอบแนวทางปฏิบัติของคน ตามผลที่ปรากฏจึงเห็นว่าหนังสือ อยู่ที่ปัจจุบันเท่านั้น เล่มนี้เป็นประโยชน์ต่อ ผู้เข้าปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน จึงมีศรัทธาร่วมกันบริจาคทรัพย์จัดพิมพ์ขึ้น เพื่อเผยแผ่เป็นธรรมวิทยาทาน และ ได้ขออนุญาตนำภาพเขียนวิธีกำหนด ๔ อิริยาบถ ของอาจารย์ธนิต อยู่โพธิ์ อดีตอธิบดีกรมศิลปากร มาลงตีพิมพ์ไว้ในเล่มนี้ค้วย เพื่อความเข้าใจและชัคเจนในวิธีการกำหนควิปัสสนาภาวนาที่ถูกต้อง อนุโมทนาและขอบคุณอาจารย์ธนิต อยู่โพธิ์ และคุณพรรณี โชติมงคล พร้อมทั้ง คณะนักปฏิบัติธรรม และผู้ที่ช่วยเป็นภาระธุระในการพิมพ์ครั้งนี้ทุกท่านไว้ ณ โอกาสนี้ด้วย

> I Smith (โสบิน ส. นามโท)

# สารบัญ

| คำปรารภ                                     | ရာ          |
|---------------------------------------------|-------------|
| คำเชิญชวน มาปฏิบัติกันเถิด                  | હ           |
| คำอนุโมทนากถา                               | <b>၈</b> ၈  |
| คำนำพิมพ์ครั้งที่ ๑ และ ๒                   | ବଝ          |
| คำนำพิมพ์ครั้งที่ ๑                         | <b>ಂ</b> ಜ  |
| วิปัสสนากรรมฐาน                             | മര          |
| ธุระ 🖢 อย่าง                                | ් මේ        |
| ปัจจุบันธรรม                                | ් කරු       |
| สติกับโมหะ                                  | <b>්</b>    |
| สติกับสัมปชัญญะ                             | <b>්</b>    |
| วิธีเข้าปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน              | ရာဝ         |
| คำอาราธนาอาชีวัฏฐะมะกะศีล                   | வி          |
| คำถวายตัวแค่พระพุทธเจ้า                     | ୩୯          |
| สมาทานกรรมฐานด้วยตนเอง                      | କଝ          |
| แผ่เมตตาตน                                  | ရာခ         |
| อาจารย์ให้กรรมฐาน                           | <b>ග</b> හ  |
| ผลของการปฏิบัติวิปัสสนาญาณกรรมฐาน           | <b>ක</b> ජි |
| กฎข้อห้ามในขณะปฏิบัติ                       | <b>ර</b> ඉ  |
| วิธีปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามขั้นตอน        | <b>ර</b> ඉ  |
| วิธีกำหนดจังหวะนั่ง                         | હહ          |
| ท่านั่งสมาธิที่สมบูรณ์แบบ                   | <b>હ</b> ઇ  |
| วิธีกำหนดจังหวะเอามือมาวางไว้ที่เข่าตามเดิม | હળ          |
| ท่านั่ง สมบูรณ์อีกแบบหนึ่ง                  | డం          |
| วิธีกำหนดจังหวะเก็บมือ                      | డం          |
| วิธีกำหนดท่ายืน                             | <i>රී</i> ක |

୭ଟ 19

### โสปาโก โพธิ

| วิธีกำหนดการเดินจงกรม                                | હલ         |
|------------------------------------------------------|------------|
| วิธีกำหนดจังหวะในการเดินจงกรม                        | డిప్       |
| วิธีกำหนดจังหวะนอน                                   | මර         |
| วิธีกำหนดจังหวะเวลารับประทานอาหาร                    | <b>ે</b> હ |
| คำบริกรรมภาวนาคำว่าหนอ                               | ৳৻         |
| ความหมายของศัพท์                                     | ග්ර        |
| ปริโยสานกถา                                          | ග) ඉ       |
| สถานที่ติดต่อสถานปฏิบัติกรรมฐาน                      | ආ න        |
| ประวัติสังเขป พระอาจารย์โสปาโก โพธิ (โสบิน ส. นามโท) | ආඅ         |



พระวิปัสสนาจารย์ เจ้าคุณพระภาวนาภิรามเถร (สุข ปวโร)

ปฐมาจารย์วิปัสสนากรรมฐาน สำนักวัคมหาธาตุฯ กรุงเทพมหานคร

## วิปัสสนากรรมฐาน

วิ + ปัสสนา + กรรมฐานวิ แปลว่า วิเศษ แจ้งชัด ต่างปัสสนา แปลว่า รู้ เห็น

กรรมฐาน แปลว่า ที่ตั้งของการกระทำคือการงานของจิต ซึ่งมีอารมณ์ เป็นที่ตั้งที่ผูกมัคจิตไว้

รวมความว่า คำว่า วิปัสสนากรรมฐาน แปลว่า ที่ตั้งแห่งการงานของ จิต อันเป็นอุบายให้เกิดปัญญารู้แจ้งเห็นจริงตามสภาวธรรม คือความเป็นจริง โดยธรรมชาติ ได้แก่เห็น รูปธรรม นามธรรม เห็นพระไตรลักษณ์จนสามารถให้ เกิด มรรคจิต ผลจิต เห็นพระนิพพานเป็นอารมณ์ ในที่สุด

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน หมายถึงการเจริญสติปัฏฐานแบบต่อเนื่อง ทั้งกลางวันและกลางคืน เพื่อให้เกิดปัญญารู้เห็นสภาวธรรม คือ รูป นาม ตาม ความเป็นจริง จนกระทั่งเห็นความเกิดดับของรูป นาม ในปัจจุบัน และเห็นความ เป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง เห็นความเป็นทุกขัง ทนอยู่ไม่ได้ เห็นความเป็นอนัตตา ไม่ใช่ตัวตน และไม่เป็นไปตามอำนาจของใคร เรียกว่าเห็นพระไตรลักษณ์อย่าง ชัดเจน สามารถถอดถอนวิปลาสธรรม คือ สัญญา

วิปลาสความสำคัญผิด จิตวิปลาส ความคิดผิด และทิฏฐวิป ความเห็น ผิดออกจากขันธสันดานเสียได้ สามารถที่จะละอุปาทาน ความยึดมั่นในตัวตน ตลอดจนบรรลุถึงซึ่งมรรค ผล และนิพพานตามวัตถุประสงค์ และเป้าหมายทาง พระพุทธศาสนา

**b**9 21

## ฐระ ๒ อย่าง

รุระ แปลว่า หน้าที่หรือกิจการงานที่จะต้องทำ รุระในพระพุทธศาสนามี ๒ อย่าง คือ

- ๑. คันถธุระ
- ๒. วิปัสสนาธุระ

คันถธุระ ได้แก่การศึกษาพระไตรปีฎก นิกายหนึ่ง หรือสองนิกาย ตามสมควรและตามกำลังสติปัญญา ของตนแล้วทรงจำไว้บอกกล่าวสั่งสอน ซึ่งพระพุทธพจน์นั้น เรียกว่าปริยัติศาสนา คือหลักทฤษฎีของพุทธศาสนา.

วิปัสสนาธุระ ได้แก่การปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนที่ตนได้ศึกษา แบ่ง ออกเป็น ๒ ภาค คือ ภาคสมถกรรมฐาน ๑ ภาควิปัสสนากรรมฐาน ๑ เรียกว่า ปฏิบัติศาสนา และปฏิเวธศาสนา คือผลของการปฏิบัติที่ถูกต้อง คือ มรรค ๔ ผล ๔ นิพพาน ๑ อันเป็นฝ่ายโลกุตตระ

ในที่นี้จะขอกล่าวเฉพาะภาคทฤษฎี (ปริชัติ) ในแนวปฏิบัติวิปัสสนา กรรมฐานโดยสังเขปเท่านั้น เพื่อให้นักปฏิบัติ (โยคี) ได้เรียนรู้และท่องจำ รูป นาม ซึ่งเป็นอารมณ์ของวิปัสสนาให้เข้าใจ พอเป็นพื้นฐานในเบื้องต้นก่อนว่า อารมณ์ ของวิปัสสนา คืออะไร มีเท่าไร อะไรบ้าง ถ้าจะกล่าวตามหลักปริชัติแล้ว อารมณ์ของวิปัสสนามีจำนวนถึง ๗๓ อย่าง แบ่งเป็นหมวดได้ ๖ หมวด เรียกว่า วิปัสสนาภูมิ ๖ คังนี้

- ๑. ขันธ์ ๕
- ๒. อายตนะ ๑๒
- നെ. ഇിനു ഒപ്
- ๔. อินทรีย์ ๒๒
- ๕. อริยสัจ ๔
- b. ปฏิจจสมุปบาท ๑๒

ต่อไปนี้จะขออธิบายเฉพาะขันธ์ ๕ และอายตนะ ๑๒ พอเป็นแนวทาง ปฏิบัติ ซึ่งจัคว่าเป็นวิปัสสนาภูมิที่สำคัญในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน

#### ขันธ์ ๕ คือ

- ๑. รูป ธรรมชาติที่ถูกรู้ (อารมณ์)
- ๒. เวทนา ธรรมชาติเสวยอารมณ์ (สุข ทุกข์ อุเบกขา)
- ๓. สัญญา ธรรมชาติความจำอารมณ์ คือจำได้หมายรู้
- ๔. สังขาร ธรรมชาติการปรุงแต่งร่างกาย และจิตใจให้ดี, ให้ชั่ว
- ๕. วิญญาณ ธรรมชาติรับ, เก็บ, อารมณ์ และสั่งสมกรรมกิเลส

#### ขันธ์ ๕ ย่อลงเป็น ๒ คือ

- ๑. รูปขันธ์ ย่อลงคงเป็นรูป (กาย)
- ๒. เวทนา
- **ລ**. สัญญา
- ๔. สังขาร ๑ ขันธ์นี้ ย่อเป็นนาม (เจตสิก)
- ๕. วิญญาณ ย่อเป็นนาม (จิต) นามเจตสิก และนามจิต เรียกว่า นามธรรม "รูปธรรม นามธรรม" ทั้งสองนี้ เป็นสภาวะปรมัตถอารมณ์ ที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน

### ขันธ์ ห้า มีอยู่ห้า เร่งศึกษาให้เข้าใจ ปฏิบัติเพื่อพ้นไป พ้นภัยใหญ่จาก ขันธ์ห้า

ในทางปฏิบัติ ท่านย่อลงให้เหลือเพียง ๒ คือ รูป ๑ นาม ๑ และรูปนาม นี่แหละเป็นภูมิคือพื้นที่ ที่เพาะปลูกวิปัสสนาญาณ (ปัญญา) ให้เกิดขึ้น คังที่ได้ อธิบายว่า การปฏิบัติวิปัสสนา คือ การเจริญสติปัฏฐานมี รูป-นาม เป็นกรรมฐาน มีรูป-นามเป็นอารมณ์ มีรูป-นามเป็นทางเดิน สติเป็นผู้ทำกรรมฐาน สติเป็นผู้ กำหนดรู้อารมณ์ สติเป็นผู้เดินตามทางคือ รูป-นามในปัจจุบันเรียกว่า มัชฌิมา ปฏิปทามีคำปุจฉาถามขึ้นมาว่า รูป-นาม เกิดขึ้นที่ไหน? และเกิดขึ้นเมื่อไร? วิสัชนาแก้ว่า รูป-นามทั้งสองเมื่อจะเกิดขึ้นก็เกิดขึ้นที่อิริยาบถน้อยใหญ่และที่

#### โสปาโก โพธิ

อายตนะภายใน กับอายตนะภายนอกกระทบกันคังนี้

- ก. รูป-นาม เกิดทางอิริยาบถ ๔
- ท่องจำสูตร ๑. ขณะยืน-ยืนเป็นรูป รู้เป็นนาม
  - ๒. ขณะเดิน-ก้าวเป็นรูป รู้เป็นนาม
  - ๓. ขณะนั่ง-นั่งเป็นรูป รู้เป็นนาม
  - ๔. ขณะนอน-นอนเป็นรูป รู้เป็นนาม
- **บ. อิริยาบอย่อย** ขณะพลิก ยก คู้ เหยียด เคลื่อนไหว ก้ม เงย เหลียวซ้าย มองขวา และอาการที่เคลื่อนไหวต่างๆ ล้วนแต่เป็นรูปธรรม ตัวรู้หรือความรู้สึก ในขณะนั้น เป็นนามธรรม
- ท่องจำสตร
- ๑. ขณะพลิกมือ-พลิกเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๒. ขณะยกมือ-ยกเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๓. ขณะคู้เข้า-คู้เป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๔. ขณะเหยียคออก-เหยียคเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๕. ขณะเคลื่อนใหว-เคลื่อนใหวเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ขณะใหวติง-ใหวเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๗. ขณะกุ้มลง-กุ้มเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ಚ. ขณะเงยขึ้น -เงยเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ขณะเหลียวมอง-เหลียวมองเป็นรูป รู้เป็นนาม

ส่วนปลีกย่อยอื่นๆ เช่น รับประทานอาหาร ถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะ นุ่งห่ม เป็นต้น โปรดทำความเข้าใจตามนัยที่แสดงมาแล้วนี้

**ค. รูป-นาม** เกิดทางอายตนะภายใน ภายนอก กระทบกันดังนี้

ท่องจำสูตร

- ๑. ทางตา เวลาเห็น-สีเป็นรูป เห็นเป็นนาม
- ๒. ทางหู เวลาได้ยิน-เสียงเป็นรูป ได้ยินเป็นนาม
- ๓. ทางจมูก เวลาได้กลิ่น-กลิ่นเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๔. ทางลิ้น เวลาลิ้มรส-รสเป็นรูป รู้เป็นนาม
- ๕. ทางกาย เวลาถูกต้อง-ถูกเป็นรูป รู้เป็นนาม

๖. ทางใจ เวลานึกกิด-หทัยวัตถุเป็นรูป จิตที่นึกกิดเป็นนาม
 หมายเหตุ : ชัมมารมณ์ อารมณ์ที่เกิดกับใจ ได้แก่ปสาทรูป สุขุมรูป เป็นรูป
 จิต เจตสิก บัญญัติ นิพพาน เป็นนาม

## ปัจจุบันธรรม

คำว่าปัจจุบัน แปลว่า ธรรมชาติที่ปรากฏขึ้นให้จิตรู้ ทนต่อการพิสูจน์ได้ ในขณะที่กำลังปรากฏอยู่ในปัจจุบันจริงๆ จะเรียกว่า รูปธรรม นามธรรม หรือ รูปธาตุ นามธาตุ รูปขันธ์ นามขันธ์ ก็ได้ ตามนัยแห่งวิปัสสนาภูมิ ๖ ยกตัวอย่าง ทางอายตนะ ๑๒ ในขณะที่อายตนะภายใน กับอายตนะภายนอก มากระทบกัน เรียกว่าปัจจุบันธรรมเพราะในขณะนั้นรูป-นามจะปรากฏขึ้นสามารถที่จะพิสูจน์ได้ คังจะได้ยกมาแสดงให้เห็นชัดในทวารทั้ง ๖ ดังต่อไปนี้

- ๑. ปัจจุบันธรรมทางตา ขณะที่กำลังเห็นรูป คือสีที่มากระทบประสาท ตาหรือแก้วตา การเห็นก็ปรากฏขึ้น สีเป็นรูป จิตที่เห็นเป็นนาม เรียกว่าปัจจุบัน ธรรม เมื่อรูป-นามดับไปแล้ว เป็นอดีตผ่านไปแล้วพิสูจน์ไม่ได้ เมื่อรูป-นามยัง ไม่เกิดเรียกว่าเป็นอนาคต ก็รู้ไม่ได้ หรือพิสูจน์ไม่ได้ว่ารูป-นามมีจริง จะพิสูจน์ ได้ก็ต่อเมื่อกำลังเป็นปัจจุบันธรรม คือ ขณะที่เห็นอยู่เท่านั้น
- ๒. ปัจจุบันธรรมทางหู เกิดขึ้นในขณะที่เสียงมากระทบแก้วหูหรือ ประสาทหู การได้ยินเสียงก็เกิดขึ้น เสียงเป็น รูป จิตที่ได้ยินเป็น นาม เรียกว่า เป็นปัจจุบัน เมื่อเสียงจางหายไปผู้ได้ยินก็ดับไปเรียกว่า เป็นอดีตพิสูจน์ไม่ได้ รู้ไม่ได้ ส่วนในอนาคตที่ยังไม่ได้ยินเสียง ก็เรียกว่ายังไม่เกิด ก็รู้ไม่ได้และพิสูจน์ ไม่ได้เช่นเดียวกัน จะพิสูจน์ได้ก็แต่รูป-นามที่กำลังปรากฏอยู่ ในปัจจุบันขณะที่ได้ยินอยู่เท่านั้น

- ๑. ปัจจุบันธรรมทางจมูก ขณะที่กลิ่นมากระทบประสาทจมูก การรู้กลิ่น ก็ปรากฏขึ้น กลิ่นที่มากระทบเป็น รูป จิตที่รับรู้กลิ่น เหม็น หอมเป็น นาม รูป-นามเกิดขึ้นมาแล้วก็จะดับไปหายไปเป็นอดีตไม่สามารถที่จะพิสูจน์ได้เมื่อ รูป-นามยังไม่เกิดไม่มี เป็นอนาคต ก็พิสูจน์ไม่ได้เช่นเดียวกันจะรู้เฉพาะแต่ใน ปัจจุบันขณะที่รู้กลิ่นอยู่เท่านั้น
- ๔. ปัจจุบันธรรมทางลิ้น เกิดขึ้นในขณะที่รสอาหารมากระทบประสาท ลิ้นการรู้สึกว่า รสเผ็ด เค็ม เปรี้ยว หวาน ก็ปรากฏขึ้นเป็นปัจจุบัน รสต่างๆ เป็น รูป จิตที่รู้รสเป็น นาม เมื่อกลืนผ่านลำคอลงไปแล้ว รสต่างๆ ก็หายไปผู้รู้ก็จะ หายไป เมื่อรูป-นาม ทางลิ้นคับไปแล้วเป็นอดีตกำหนดรู้ไม่ได้ และเมื่อยังไม่ ปรากฏเกิดขึ้นเรียกว่าอนาคตก็พิสูจน์ไม่ได้ เช่นเดียวกันจะรู้ได้ก็แต่เฉพาะใน ปัจจุบันที่กำลังลิ้มรสอยู่เท่านั้น
- ๕. ปัจจุบันธรรมทางกาย เกิดขึ้นขณะอารมณ์ที่มากระทบประสาท กายมี เย็น ร้อน อ่อนแข็ง เป็นต้น การรู้สึกสัมผัสก็เกิดขึ้น สิ่งที่มากระทบถูก ต้องร่างกายเป็น รูป จิตที่รู้สึกสัมผัสเป็น นาม ขณะที่รูป-นามกำลังปรากฏอยู่ เรียกว่าปัจจุบัน เมื่อคับไปแล้วเรียกว่าอดีต กำหนดรู้หรือพิสูจน์ไม่ได้ และ รูป-นาม ทางกายยังไม่เกิดขึ้น เรียกว่า อนากตจะรู้ไม่ได้ และพิสูจน์ไม่ได้เช่นกัน จะพิสูจน์ได้แต่ในขณะเป็นปัจจุบันอยู่เท่านั้น
- ๖. ปัจจุบันธรรมทางใจ จะเกิดขึ้นได้ในขณะที่นึกคิดหรือขณะที่จิต สั่งให้รูปเคลื่อนไหว มีการยืน เดิน นั่ง นอน เป็นต้น ความรู้สึกก็จะปรากฏขึ้น การคู้เหยียด เคลื่อนไหวเป็น รูป ความนึกคิดหรือผู้สั่งให้ร่างกายเคลื่อนไหวเป็น นาม ขณะที่กำลังนึกคิดอยู่เรียกว่าปัจจุบัน เมื่อความคิดผ่านไปแล้ว เป็นอดีต และเมื่อยังไม่เกิดขึ้นเป็นอนาคตพิสูจน์ไม่ได้ และกำหนดรู้ไม่ได้ ต่อเมื่อความ นึกคิดเกิดขึ้นหรือการเคลื่อนไหวทางกายปรากฏขึ้น จึงสามารถพิสูจน์ได้ในขณะ ปัจจุบันนั่นเองว่าอะไรคือ รูป อะไรคือ นาม

### การกำหนดความคิด

เวลานึกถึงอะไรๆ ก็ตาม เช่นนึกถึงบ้าน นึกถึงเพื่อนฝูงนึกถึงอารมณ์ใน อดีตหรือนึกถึงเรื่องอนาคต ให้ตั้งสติกำหนดที่หัวใจปักลงที่หทัยวัตถุ พร้อมกับ ภาวนาว่า "คิดหนอ คิดหนอ" ดังนี้ อย่าให้เลยไปถึงสมมุติบัญญัติ สักแต่ว่าคิด ให้รู้อยู่แค่ปัจจุบันถ้าเลยไปถึงรูปบ้านปรากฏในความทรงจำให้กำหนดรู้ว่า "รู้หนอ รู้หนอ" รู้ว่าบ้านเป็นเพียงอุปาทานตามสมมติบัญญัติเท่านั้น สภาวะที่แท้จริงคือ รูปกับนามกำลังปรากฏขึ้นทางใจ เมื่อกำหนดว่า รู้หนอ รู้หนอ รู้แล้วละ รู้แล้ว วาง เพื่อไม่ให้ความยินดียินร้ายเกิดขึ้น เพราะการเจริญวิปัสสนา คือให้รู้แล้วทิ้ง มิใช่ว่ารู้แล้วให้จำ จึงขอให้ทำความเข้าใจให้ถูกต้องก่อนที่จะเข้าปฏิบัติ

### สติกับโมหะ

ปัจจุบันธรรมที่แสคงมาแล้วนั้นเป็นสนามรบของสติกับ โมหะอุปมาเหมือน สนามรบในสงคราม วิปัสสนาภูมิ คือ รูป-นาม เป็นสนามรบฉะนั้น วิปัสสนา คือ สัมมาสติ อันเป็นแม่ทัพฝ่ายกุศล กำหนครู้ทันปัจจุบันธรรม ก่อนมีสัมมาวายาโม ความเพียรชอบเป็นเครื่องสนับสนุนมีสัมมาสมาธิเป็นเครื่องส่งเสริมให้สติสมบูรณ์ สามารถเอาชนะ โมหะคือความหลงได้ในขณะรู้ทันต่อปัจจุบัน คังจะแสคงต่อไปนี้

- ๑. ขณะเห็นรูปสติกำหนครู้ทัน โมหะความหลงเข้าไม่ได้ กุศลธรรมทั้ง ปวงก็จะเกิดขึ้น แต่เมื่อไม่รู้ทันโมหะ คือ ตัวหลงก็เกิดขึ้น บาปอกุศลทั้งหลายอัน เป็นตัวอกุศลจะเกิดขึ้น
- ๒. ขณะได้ยิน สติกำหนครู้ทัน โมหะความหลงเข้าไม่ได้ กุศลธรรม ทั้งปวงก็จะเกิดขึ้น แต่เมื่อสติไม่รู้ทันโมหะความเผลอกับบาปอกุศลทั้งหลายก็จะ เกิดขึ้น

#### โสปาโก โพธิ

- ๔. ขณะรู้รส สติกำหนดรู้ทัน โมหะความหลงเข้าไม่ได้กุศลธรรมทั้ง ปวงก็จะเกิดขึ้น แต่เมื่อสติรู้ไม่ทัน โมหะความเผลอก็เกิดขึ้น บาปอกุศลทั้งหลาย ก็จะเกิดขึ้น
- ๕. ขณะรู้สึกทางกาย สัมผัสกับเย็น ร้อน อ่อน แข็ง สติกำหนครู้ทัน โมหะ ความหลงก็เข้าไม่ได้ กุศลธรรมทั้งปวงก็จะเกิดขึ้น แต่เมื่อสติรู้ไม่ทัน โมหะความเผลอกับบาปอกุศลทั้งหลายก็จะเกิดขึ้น
- ๖. ขณะใจนึกคิด หรือยืน เดิน นั่งนอน คู้เหยียดเคลื่อนไหว สติกำหนดรู้ทัน โมหะความหลงเข้าไม่ได้ กุศลธรรมทั้งปวงก็จะเกิดขึ้น แต่เมื่อสติรู้ไม่ทัน โมหะ ความเผลอพร้อมด้วยบาปอกุศลทั้งหลาย และกิเลสมี ความโลภ ความโกรธ และ ความหลง เป็นต้นก็จะเกิดขึ้น

## สติกับสัมปชัญญะ

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน จำเป็นต้องใช้อุบายวิธี ที่จะฝึกสติให้อยู่ กับปัจจุบัน คือการกำหนดรู้อารมณ์เดียวในขณะหนึ่งๆ หรือในเวเลาที่รูป นาม กำลังเกิดขึ้น และในขณะนั้นต้องมีสัมปชัญญะคอยควบคู่กันไปด้วย จึงจะเรียกว่า ทันต่อปัจจุบัน ดังนั้นผู้ปฏิบัติวิปัสสนา ควรจะได้ทำความเข้าใจก่อนว่า อะไรคือ สติ อะไรคือสัมปชัญญะ สติคือความระลึกได้ หมายถึงตัวที่กำหนดรู้อารมณ์ สัมปชัญญะ คือความรู้ตัวอยู่เสมอ หมายถึง การรู้ตัวว่าขณะนี้กำลังกำหนด อารมณ์อะไรอยู่ กำลังรู้รูปหรือนาม อะไรเป็นอารมณ์ และรู้ว่าสติทันต่อปัจจุบัน หรือไม่? หรือว่าเผลอสติก็รู้ตัวอยู่เสมอ ผู้ที่รู้ทันต่ออารมณ์คือสติ ผู้ที่รู้ตัวว่าสติ อยู่กับปัจจุบัน คือสัมปชัญญะ สติมีหน้าที่รู้แล้วละ รู้แล้วปล่อยวาง คือ สักแต่ว่า

තිස්

รู้ในขณะปัจจุบันเท่านั้น ไม่ลึกไปกว่านั้น ส่วนสัมปชัญญะมีหน้าที่รู้แล้วจำ และ ทำความเข้าใจให้ถูกต้องว่าอะไรคือรูป อะไรคือนาม และอะไรคือบัญญัติ ยก ตัวอย่างเช่น ขณะที่ตาเห็นรูปคน สติกำหนดรู้แค่เห็น หรือสักแต่ว่าเห็นเท่านั้น อย่าให้เลยไปถึงเป็นหญิง เป็นชาย เป็นคนโน้นคนนี้ เพราะคำว่าหญิงหรือชาย เป็นสมมติบัญญัติ สีที่ปรากฏขึ้นให้จักขุวิญญาณเห็น เป็นรูปธรรม ผู้เห็นเป็น นามธรรม ทางหูก็เช่นเดียวกัน ขณะได้ยินเสียง สติกำหนดสักแต่ว่าได้ยิน อย่าให้ ลึกลงไปถึงเสียงคน เสียงระฆัง เป็นต้น เพราะคนหรือระฆังเป็นสมมติบัญญัติ ส่วนเสียงที่มาปรากฏให้ได้ยินเป็นรูปธรรม ผู้ได้ยินเป็นนามธรรม สัมปชัญญะจะ เป็นผู้แยกแยะสภาวธรรม คือสมมติสัจจะและปรมัตถสัจจะ ได้แก่ รูป นาม กับ สมมติบัญญัติออกจากกัน เพื่อให้สติได้กำหนดรู้ รูป นาม ในปัจจุบัน อันเป็น สภาวะล้วนๆ ส่วนบัญญัติ หรือสมมติสัจจะ ไม่มือดีต อนาคต และปัจจุบัน

ฉะนั้นผู้สนใจในการปฏิบัติวิปัสสนา จึงควรศึกษาและทำความเข้าใจก่อน จึงจะสามารถปฏิบัติให้ถูกต้องได้ เพราะส่วนมากนักปฏิบัติมักจะเข้าใจผิด หรือ เข้าใจสับสน จนแยกไม่ออกว่าอะไรคือสติ อะไรคือสัมปชัญญะ เพราะละเอียด มาก เช่นเคียวกับตาเห็นรูป ถ้าสักแต่ว่าเห็นภาพหรือสีที่มากระทบแก้วตา คือจักขุ ประสาท เรียกว่า จิต (จักขุวิญญาณ) เป็นผู้เห็น แต่ถ้าเห็นว่าเป็นสิ่งโน้นสิ่งนี้ หรือเป็นสัตว์ บุคคล เป็นต้น เรียกว่าเห็นลึกเลยไปถึงบัญญัติ จึงกลายเป็นเห็น ด้วยสัญญา ความจำชื่อของสิ่งต่างๆ ที่เห็นในอดีต จึงจัดว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดจากสภาวะความเป็นจริง

คังนั้นการเจริญสติปัฏฐาน จึงต้องมีอุบายวิธี หรือรูปแบบ(เทคนิค)ใน การกำหนครู้ว่าสติมีขอบเขตแค่ใหน? อย่างไร? จึงได้มีวิธีแนวการสอนโดยมีการ สร้างจังหวะต่างๆ ขึ้น เพื่อให้นักปฏิบัติได้ยึด คือ เป็นหลัก คังมีกฎระเบียบที่ ควรทำความเข้าใจต่อไปนี้

- ๑. การปฏิบัติเป็นเรื่องที่จะต้องฝึกหัคด้วยตนเอง
- ๒. ต้องมีอุบายหรือกลวิธีที่ฉลาดในการฝึกสติแบบต่อเนื่อง

ഉപ

๓. ต้องกำหนดให้เป็นอารมณ์เดียวและทำให้เป็นไปติดต่อเสมือนลูกโซ่

29

#### โลปาโก โพธิ

#### ไม่ขาดสาย

- ๔. ต้องตั้งใจทำตามระเบียบหรือกฎเกณฑ์ที่กรูอาจารย์กำหนดไว้อย่าง เคร่งครัด
- ๕. สักแต่ว่าปฏิบัติตามหน้าที่โดยปราสจากตัณหา คือ ความต้องการ หรือเจตจำนงใดๆ ทั้งสิ้น ผลคือปัญญาจะพึงเกิดขึ้นเอง

## ้วิธีเข้าปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และวิธีสมาทาน

ผู้สรัทธาจะเข้าปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานพึงปฏิบัติตามขั้นตอนต่อไปนี้

- (๑) ถวายดอกไม้รูปเทียนหรือเครื่องสักการะต่อพระรัตนตรัย และต่อ พระอาจารย์ ผู้ให้พระกรรมฐาน
  - (๒) จุดธูป เทียน บูชาพระรัตนตรัย (ถ้าสถานที่ มีที่บูชาเหมาะสม)
  - (๓) กล่าวนมัสการเป็นภาษาบาลี ดังนี้
    อะระหัง สัมมาสัมพุทโธ ภะคะวา พุทธัง
    ภะคะวันตั้ง อะภิวาเทมิ (กราบ)

สะวากขาโต ภะคะวะตา ชัมโม ชัมมัง นะมัสสามิ (กราบ)

สุปะฎิปันโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ สังฆัง นะมามิ (กราบ)

(๔) กล่าวคำนอบน้อมแด่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ (๑ หน)

### (๕) เจริญพระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ บทสวดพระพุทธคุณ

อิติปี โส ภะคะวา อะระหัง สัมมาสัมพุทโธ วิชชาจะระณะสัมปันโน สุคะโต โลกะวิทู อะนุตตะโร ปุริสะทัมมะสาระถิ สัตถา เทวะมะนุสสานัง พุทโธ ภะคะวาติ

#### (แล้วกราบหมอบลงว่า)

กาเยนะ วาจายะ วะ เจตะสา วา พุทเธ กุกัมมัง ปะกะตั้ง มะยา ยัง พุทโธ ปะฎิกคัณหะตุ อัจจะยันตั้ง กาลันตะเร สังวะริตุง วะ พุทเธ

#### บทสวดพระธรรมคุณ

สะวากขาโต ภะคะวะตา ชัมโม สันทิฎฐิโก อะกาลิโก เอหิปัสสิโก โอปะนะยิโก ปัจจัตตั้ง เวทิตัพโพ วิญญูหีติ

#### (แล้วกราบหมอบลงว่า)

กาเยนะ วาจายะ วะ เจตะสา วา ชัมเม กุกัมมัง ปะกะตัง มะยา ยัง ชัมโม ปะฎิคคัณหะตุ อัจจะยันตัง กาลันตะเร สังวะริตุง วะ ชัมเม

#### บทสวดพระสังฆคุณ

สุปะภูปินโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ
อุชุปะภูปินโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ
ญายะปะภูปินโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ
สามีจิปะภูปินโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ

ຫອ 31

ยะทิทั้ง จัตตาริ ปุริสะยุคานิ อัฏฐะ ปุริสะปุคคะลา
เอสะ ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ อาหุเนยโย ปาหุเนยโย
ทักขิเณยโย อัญชะลึกะระณีโย อะนุตตะรัง ปุญญักเขตตัง
โลกัสสาติ

### (แล้วกราบหมอบลงว่า)

กาเยนะ วาจายะ วะ เจตะสา วา สังเฆ กุกัมมัง ปะกะตัง มะยา ยัง สังโฆ ปะฏิกคัณหะตุ อัจจะยันตัง กาลันตะเร สังวะริตุง วะ สังเฆ

หมายเหตุ: ถ้าปฏิบัติอยู่ในป่า อยู่ในถ้ำ หรือบนภูเขา ควรสวคกรณียเมตตะสูตร (กรณียมตุถ ฯ) ขันธปริตร (วิรูปกุเข ฯ) และอาฎานาฎิยสูตร (วิปสุสิสุส ฯ)

### (b) ผู้ปฏิบัติต้องชำระศีลให้บริสุทธิ่ก่อน

- ก. ถ้าเป็นพระภิกษุ ให้แสดงอาบัติ
- ข. ถ้าเป็นสามเณร ให้สมาทานศีล ๑๐
- ค. ถ้าเป็นอุบาสก-อุบาสิกา ให้สมาทานศีล ๕ ศีล ๘ หรือาชีวัฏฐะ มะกะศีล ตามสมควรแก่ฐานะ และควรแก่อัตภาพของตน ที่ สามารถจะรักษาได้ ในที่นี้จะขอแสดงวิธีสมาทาน อาชีวัฏฐะ มะกะศีล

### (๓) คำอาราธนาอาชีวัฏฐะมะกะศีล

อะหัง ภันเต ติสะระเณนะ สะหะ อาชีวัฏฐะมะกะสีลานิ ยาจามิ ทุติยัมปี อะหัง ภันเต ติสะระเณนะ สะหะ อาชีวัฏฐะมะกะสีลานิ ยาจามิ ตะติยัมปี อะหัง ภันเต ติสะระเณนะ สะหะ อาชีวัฏฐะมะกะสีลานิ ยาจามิ หมายเหตุ ถ้าหลายคน อะหัง เป็น มะยัง, ยาจามิ เป็น ยาจามะ

#### คำกล่าวนะโม ๓ จบ

นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ

พุทธัง สะระณัง คังฉามิ

ธัมมัง สะระณัง คังฉามิ

สังฆัง สะระณัง คังฉามิ

ทุติยัมปี พุทธัง สะระณัง คังฉามิ

ทุติยัมปี ธัมมัง สะระณัง คังฉามิ

ทุติยัมปี สังฆัง สะระณัง คังฉามิ

ตะติยัมปี พุทธัง สะระณัง คังฉามิ

ตะติยัมปี พุทธัง สะระณัง คังฉามิ

ตะติยัมปี ธัมมัง สะระณัง คังฉามิ

ตะติยัมปี ธัมมัง สะระณัง คังฉามิ

#### (๘) คำสมาทานอาชีวัฏฐะมะกะศีล

- ปาณาติปาตา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ
- ๒. อะทินนาทานา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ
- ๓. กาเมสุมิจฉาจารา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ
- ๔. มุสาวาทา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ
- ๕. ปิสุณาวาจา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ
- ผะรุสะวาจา เวระมะณี สิกขาปะทัง สะมาทิยามิ
- สัมผับปะลาปา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ
- ส. มิจฉาอาชีวา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ คำสรุปว่า อิมานิ อาชีวัฏฐะมะกะสีลานิ สะมาทิยามิ (ว่า ๓ หน)

(ฮ) คำขอถึงพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งตลอดชีวิต พุทธัง ชีวิตัง ยาวะ นิพพานัง สะระณัง คัจฉามิ ธัมมัง ชีวิตัง ยาวะ นิพพานัง สะระณัง คัจฉามิ สังฆัง ชีวิตัง ยาวะ นิพพานัง สะระณัง คัจฉามิ

### (๑๐) คำมอบกายถวายชีวิตต่อพระพุทธเจ้า อิมาหัง ภะคะวา อัตตะภาวัง ตุมหากัง ปะริจจะชามิ

ข้าแต่สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้า ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน ข้าพระพุทธเจ้าขอ น้อมถวายอัตภาพร่างกาย และจิตใจแค่พระผู้มีพระภาคเจ้า เพื่อเจริญวิปัสสนา กรรมฐาน ให้สำเร็จเป็นพุทธบูชา ธัมมบูชา สังฆบูชา ตามสมควรแก่ธัมมานุ ธัมมะปฏิบัติ ณ โอกาสบัคนี้

## (๑๑) คำมอบตัวต่อพระอาจารย์หรืออาจารย์ผู้สอนพระกรรมฐาน อิมาหัง อาจะริยะ อัตตะภาวัง ตุมหากัง ปะริจจะชามิ

ข้าแต่ท่านอาจารย์ผู้เจริญ ข้าพเจ้าขอมอบกายถวายตัวต่อพระอาจารย์ เพื่อเจริญ วิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน ที่พระอาจารย์จะได้แนะนำสั่งสอนสืบไป

### (๑๒) คำขอกรรมฐานต่อพระอาจารย์ นิพพานัสสะ เม ภันเต สัจฉิกรณัตถายะ กัมมัฏฐานัง เทหิ

ข้าแต่ท่านอาจารย์ผู้เจริญ ขอท่านได้โปรคให้พระกรรมฐานแก่ข้าพเจ้า เพื่อ นำไปประพฤติปฏิบัติ กระทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน อันเป็นที่สิ้นไปแห่งอาสวะ กิเลส และกองทุกข์ทั้งมวล ณ กาลบัคนี้ เทอญฯ

หมายเหตุ: - ถ้าอาจารย์เป็นฆราวาส ไม่ต้องใช้คำว่า "พระ"

- ถ้าเข้าปฏิบัติกับพระอาจารย์ให้รับศีลจากท่านก่อน หรือสมาทาน กับอาจารย์ผู้สอนกรรมฐาน ก็ได้ และถ้าปฏิบัติด้วยตนเอง ให้ตั้ง สัจอธิษฐานสมาทานด้วยตนเอง ก็ได้

#### (๑๓) วิธีสมาทานกรรมฐานด้วยตนเอง

อุกาสะ อุกาสะ ณ โอกาสบัคนี้ ข้าพเจ้าขอสมาทานซึ่งพระกรรมฐานขอ ขณิกะสมาธิ อุปจาระสมาธิ อัปปนาสมาธิ และวิปัสสนาญาณจงมาบังเกิดใน จิตวิหารขันธะสันดานของข้าพเจ้า ข้าพเจ้าจะตั้งสติกำหนดไว้ที่กาย เวทนา จิต ธัมมารมณ์ และอิริยาบถน้อยใหญ่ ขณะนั่งกำหนดที่ลมหายใจเข้า-ออก เวลา หายใจเข้าก็กำหนดรู้ ตั้งสติไว้ที่ท้องเหนือสะดือ บริกรรมว่า "พองหนอ" เวลา หายใจออกก็กำหนดที่เดียวกัน บริกรรมว่า "ยุบหนอ" "พองหนอ" หรือ กำหนดที่ปลายจมูก บริกรรมว่า "ถูกหนอ" หรือ "รู้หนอ" คือ รู้ว่าลมกระทบที่ ปลายจมูกนั่นเอง "ยุบหนอ" สามหนและเจ็ดหน ร้อยหนและพันหน ตั้งแต่บัดนี้ เป็นต้นไปตราบเท่าถึงนิพพาน

### (๑๔) ตั้งสัจอธิษฐานและปรารถนา

ข้าพเจ้าขอตั้งสัจอธิษฐานปฏิญญาณต่อพระรัตนตรัย และต่อครูบาอาจารย์ว่า พระพุทธเจ้า และเหล่าพระอริยสาวก ได้ดำเนินไปสู่พระนิพพานด้วยหนทางอัน ใด อันเป็นทางสายกลางเป็นทางสายเอกนี้ ข้าพเจ้าจะขอปฏิบัติตามทางสายนั้น อย่างเคร่งครัด โดยไม่ย่อท้อต่อความลำบากและความทุกข์ทั้งปวง "อิมาย ธมฺมานุธมฺมปฏิปตฺติยา พุทฺธ์ ปูเชมิ ธมฺมํ ปูเชมิ สงฺฆํ ปูเชมิ" ข้าพเจ้าขอ บูชาคุณของพระพุทธเจ้า พระธรรมเจ้า พระสังฆเจ้า ด้วยการปฏิบัติธรรม สมควรแก่การบรรลุมรรค ผล นิพพาน "ถ้าไม่ได้บรรลุผลตามสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติ ที่ควรได้ควรถึงแล้วไซร้ ข้าพเจ้าจะไม่ลดละความเพียร เวียนไปเพื่อความ ทุกข์ ในวัฏฎะสงสารต่อไป จะขออุทิศชีวิต เลือดเนื้อ เพื่อปฏิบัติบูชาคุณของ พระรัตนตรัย จนกว่าจะถึงที่สุดแห่งทุกข์ทั้งในชาตินี้ ชาติหน้า ตลอดชาติอย่างยิ่ง จนถึงพระบิพพาบ"

ด้วยอำนาจแห่งความสัตย์จริงที่ได้ตั้งจิตอธิษฐานนี้ ขอจงเป็นพละปัจจัย ให้ข้าพเจ้าได้สำเร็จมรรคผลสมความปรารถนา ดวงตาเห็นแจ้งในธรรมตามที่ พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ในสติปัฎฐานสูตรทั้ง ๔ ในกาลอันไม่ช้านี้ เทอญ

#### โลปาโก โพธิ

(๑๕) แผ่เมตตาแก่ตนเอง ดังนี้

อะหัง สุขิโต โหมิ ขอให้ข้าพเจ้าจงมีความสุข เถิด

อะหัง นิททุกโข โหมิ ขอให้ข้าพเจ้าจงอย่าได้มีความทุกข์ เลย

อะหัง อะเวโร โหมิ ขอให้ข้าพเจ้าจงอย่าได้มีภัยมีเวรเลย

อะหัง อัพยาปัชโณ โหมิ ขอให้ข้าพเจ้าจงอย่าได้มีความพยาบาท

เบียคเบียนซึ่งใครๆ เลย

อะหัง อะนีโม โหมิ ขอให้ข้าพเจ้าจงอย่าได้มีความเจ็บไข้

ทุกข์กาย ทุกข์ใจเลย

สุขี อัตตานัง ปะริหะรามิ ขอให้ข้าพเจ้าจงมีความสุขกาย สุขใจ

รักษาตนให้พ้นจากทุกข์ภัยอันตรายทั้ง

สิ้นเถิด

(๑๖) แผ่เมตตาให้แก่บุคคลอื่นและสัตว์อื่น ดังนี้

สัพเพ สัตตา อันว่าสัตว์ทั้งหลายที่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด

แก่ เจ็บ ตาย คัวยกันทั้งหมดทั้งสิ้น

อะเวรา โหนตุ จงเป็นสุขๆ เถิด อย่าได้มีภัยมีเวรแก่กัน

และกันเลย

อัพยาปัชฌา โหนตุ จงเป็นสูขๆ เถิด อย่าได้มีความพยาบาท

เบียคเบียนซึ่งกันและกันเลย

อะนีมา โหนตุ จงเป็นสุขๆ เถิดอย่าได้มีความทุกข์กาย

ทกข์ใจเลย

สุขี อัตตานัง ปะริหะรันตุ ขอจงมีความสุขกาย สุขใจ รักษาตน

ของตน ให้พ้นจากทุกข์ภัยอันตรายทั้ง

สิ้นเถิดฯ

#### (๑๗) อาจารย์ให้กรรมฐาน

นับตั้งแต่เวลาที่ท่านมาขอกรรมฐานนี้เป็นต้นไป จนกว่าจะถึงเวลาออก กรรมฐานตามที่กำหนดเอาไว้ ท่านได้ชื่อว่าเป็น "โยคี" คือผู้กระทำความเพียร เพื่อละกิเลสหรือชื่อว่า "โยคาวจร" คือผู้เดินทางไปสู่พระนิพพาน ฉะนั้นธรรมดา คนที่จะเดินทางใกล หรือท่องเที่ยวไปตามที่ต่างๆ จำเป็นต้องศึกษาให้รู้ทิศทาง หรือแผนที่เป็นเครื่องชี้บอกหนทางจึงจะไปได้ถูกต้อง และสามารถที่จะเดินทาง ให้ถึงจุดหมายปลายทางได้ ฉันใด โยคีผู้ปฏิบัติวิปัสสนาจึงควรจะได้ศึกษา และ ทำความเข้าใจคำว่าทางเดินเสียก่อนว่า อะไรคือทาง? และเราควรจะเดินตามทาง ได้ด้วยวิธีใด? คำว่า ทางในที่นี้ ตามนัยแห่งสติปัฏฐานสูตรกล่าวว่า "เอกายะโน อะยัง ภิกขะเว มัคโค" ดังนี้เป็นต้น ความว่าภิกษุทั้งหลาย ทางคืออัฏฐังคิกะ อริยะมรรคนี้ เป็นทางสายเอก เป็นทางสายกลาง และเป็นทางสายเคียวเท่านั้นที่ จะยังผู้ปฏิบัติ ให้ถึงความบริสุทธิ์หมคจคจากกิเลสอาสวะได้ และเป็นทางไปสู่ที่ แห่งเดียวคือพระนิพพานดังนี้ ทางสายนี้ คืออะไร ? คือรูป-นาม เป็นทางเดิน และสติเป็นผู้เดินทาง อธิบายว่า รูป-นามได้แก่ขันธ์ ๕ คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เมื่อย่อลงแล้วเหลือ 🖢 คือ รูปคงเป็นรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ๔ ขันธ์นี้เป็นนาม สรุปแล้ว คือกายกับใจ ที่มีอยู่ในตัวตนของเรา นี้เอง เรียกว่า ทางเดินไปสู่พระนิพพาน หมายความว่าเอารูป-นาม เป็นทางเดิน คือเป็นที่ตั้งของสติ เป็นอารมณ์ให้แก่สติ สติเป็นผู้เดินทาง เป็นผู้กระทำกรรม ฐานคือการกำหนดรู้รูป-นาม เป็นอารมณ์ในปัจจุบันทางกาย เวทนา จิต ธรรม เรียกว่าเจริญสติปัฏฐาน ๔ คังนี้

- ๑. ทางกาย ตั้งสติกำหนดรู้กายในกาย คืออิริยาบถต่างๆ มียืน เคิน นั่ง นอน คู้ เหยียด เคลื่อนใหว และหายใจเข้า หายใจออก เป็นต้น เรียกว่า กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน
- ๒. ทางเวทนา ตั้งสติกำหนดรู้เวทนา คือความรู้สึกเมื่อย เหน็บ เจ็บปวด ทุกข์ สุข หรือ เฉยๆ เป็นต้น เรียกว่า เวทนานุปัสสนาสติปัฏ**ฐ**าน
  - ๓. ทางจิต ตั้งสติกำหนดรู้จิตในขณะนึกคิด เวลาจิตเกิดความโลภ ก็

กำหนดรู้ เวลาจิตเกิดความโกรธ กี่กำหนดรู้ เวลาจิตเกิดความหลง กี่กำหนดรู้ เป็นต้น เรียกว่า จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน

๔. ทางธัมมารมณ์ ตั้งสติกำหนดรู้นิวรณธรรมทั้ง ๕ ตามอาการที่เกิดขึ้น ทางจิต และกำหนดอายตนะ ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นต้น เรียกว่า ชัมมานุปัสสนาสติปัญฐาน

ฉะนั้นการเจริญสติปัฏฐานทั้ง ๔ นี้เรียกว่าเป็นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เพราะคำว่าวิปัสสนา แปลว่าการเห็นแจ้งสภาวธรรม ตามความเป็นจริงโดย ธรรมชาติเป็นหัวข้อต่างหาก ความจริงในโลกนี้มี ๒ อย่าง คือ

- สมมติสังจะ ความจริงโดยสมมติ คือ บัญญัติ
- ๒. ปรมัตถสังจะ ความจริงโคยปรมัตถ์ คือ สภาวธรรม

ความจริงโดยสมมตินั้นได้แก่ คำว่าสัตว์ บุคคล ชาย หญิง เรา เขา เหล่านี้ เป็นต้น หรือรูปวัตถุ สิ่งของต่างๆ ที่มีชื่อเรียกขานตามภาษานั้นๆ ทั้งหมด เรียกว่า สมมติสัจจะ ความจริงโดยสมมติบัญญัติทั้งนั้น

ความจริงโดยสภาวปรมัตถ์ ได้แก่ รูป กับ นาม ๒ อย่างนี้เท่านั้น หรือถ้าจะกล่าวตามหลัก ในพระอภิธรรมสภาวที่เป็นปรมัตถมี ๕ อย่าง คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ เรียกว่า ปรมัตถสัจจะ ความจริงอันประเสริฐ

ดังนั้น โยคีผู้ปฏิบัติวิปัสสนา จึงควรจะได้ศึกษาให้เข้าใจถึงสภาวะของ รูปกับนาม เป็นพื้นฐานเบื้องต้น

คำว่า รูปคือธรรมชาติที่ปรากฏขึ้นให้จิตรู้หรือเป็นอารมณ์ของจิต ได้แก่ ธาตุ ทั้ง ๔ คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ และสี เสียง กลิ่น รส สัมผัส เหล่านี้เป็นต้น เรียกว่า รูปธรรม ส่วนนามนั้น คือ ธรรมชาติที่รับรู้อารมณ์ ได้แก่จิต และเจตสิก เจตสิก หมายถึงขันธ์ ๑ คือ เวทนา สัญญา สังขาร และจิตวิญญาณ คือ รวมทั้งหมดนี้ เรียกว่า นามธรรม

รูป-นาม ทั้งสองอย่างนี้เป็นสิ่งสำคัญ เพราะเป็นตัวสภาวธรรม ที่ปรากฏ เป็นอยู่ในปัจจุบัน ให้สติกำหนดรู้ได้และให้วิปัสสนาญาณเกิดขึ้น ตามลำคับ ญาณ ๑๖ ตั้งแต่ ญาณข้อที่ ๑ คือ นามรูปปริจเฉทญาณ แปลว่า การเห็นรูป-นาม เป็นอารมณ์ เรียกว่าเป็นญาณขั้นต้น

# ผลของการปฏิบัติ วิปัสสนาญาณกรรมฐาน ตามลำดับญาณ ๑๖ ดังนี้

- (๑) นามรูปปริเฉทญาณ เห็นรูป นาม เป็นอารมณ์
- (๒) ปัจจยปริคหญาณ เห็นเหตุปัจจัยของรูปนาม
- (๓) สัมมสนญาณ เห็นพระไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ของ รูปนาม
- (๔) อุทยัพพยญาณ เห็นความเกิดดับของรูปนามในปัจจุบัน
- (๕) ภังคญาณ เห็นเฉพาะความคับไปของรูปนาม โดยส่วนเดียว
- (b) ภยญาณ เห็นรูปนามเป็นของน่ากลัว
- (๗) อาทีนวญาณ เห็นทุกข์โทษของรูปนาม
- (๘) นิพพิทาญาณ เกิดความเบื่อหน่ายในรูปนาม
- (ธ) มูญจิตุกัมยตาญาณ อยากหลุดพ้นจากรูปนาม
- (๑๐) ปฏิสังขาญาณ ตั้งใจปฏิบัติจริงจังต่อรูปนาม โดยไม่ย่อท้อ
- (๑๑) สังขารูเปกขาญาณ วางเฉยในรูปนาม
- (๑๒) อนุโลมิกญาณ เห็นอริยสัจ ๔ ในรูปนาม
- (๑๓) โคตรภูญาณ หน่วงเหนี่ยวเอานิพพานเป็นอารมณ์ แทนรูปนาม
- (๑๔) มรรคญาณ เห็นพระนิพพานเป็นอารมณ์ พร้อมทั้งตัดกิเลส เป็น สมุจเฉทประหาร
- (๑๕) ผลญาณ มีพระนิพานเป็นอารมณ์ และเสวยผลจากการประหารกิเลส
- (๑๖) ปัจจเวกขณะ พิจารณามรรค ผล นิพพาน ตลอคถึงกิเลสที่ละได้ และกิเลสที่ยังเหลืออยู่

พระพุทธเจ้า และเหล่าพระอริยสาวกทุกๆรูป จะต้องปฏิบัติตามทางสายนี้ ไปสู่พระนิพพาน เละมีทางเส้นเดียวนี้ คือ สติปัฏฐาน เท่านั้น ที่จะทำให้ผู้ปฏิบัติ ตาม ได้ถึงความบริสุทธิ์หมดจากกิเลสอาสวะทั้งหลาย ดังนี้

ฉะนั้นการปฏิบัติวิปัสสนาก็เช่นเดียวกันกับขึ้นบันได ๑๖ ขั้นเมื่อไม่รู้จัก รูป-นาม คืออารมณ์ของวิปัสสนา เท่ากับบันไดขั้นแรกแล้ว เราจะปฏิบัติไม่ถูก ทางเลย ผลที่จักได้รับก็ไม่เป็นไปตามวัตถุประสงค์ และเป้าหมายตามที่องค์ สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ คือการบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ดังกล่าวแล้ว

ฉะนั้น การปฏิบัติวิปัสสนาหรือการเจริญสติปัฏฐาน จึงควรจะได้ศึกษา ให้เข้าใจในสภาวธรรมคือรูป รรมกับนามธรรมเป็นพื้นฐานเบื้องต้นก่อนจึงจะ กำหนด รูป-นาม ได้ถูกต้องและสามารถที่จะให้เกิดวิปัสสนาญาณรู้แจ้งเห็นจริง ตามสภาวธรรม คือ ความเกิดดับของรูป-นาม และความเป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง ทุกขัง ทนอยู่ได้ยาก และอนัตตา ไม่ใช่ตัวตนของใคร และไม่มีอำนาจบังคับบัญชาเขาได้ จึงควรมีการฝึกสติให้รู้ทันต่อรูป - นามในปัจจุบันตลอดเวลา

เมื่อเข้าใจเรื่องรูปธรรม นามธรรมคีแล้ว ก็สามารถลงมือปฏิบัติตามนัย มหาสติปัฏฐานสูตร นับตั้งแต่กำหนดอิริยาบถทั้ง ๔ เป็นต้นไปโดยมีสติต่อเนื่อง กันไม่ขาดสาย กำหนดจังหวะเป็นระยะๆ ทุกอิริยาบถย่อยและทุกอารมณ์ที่เกิด ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ให้ต่อเนื่องกันจริงๆ ตามที่ได้อธิบายมาแล้วนั้น ย่อมปรากฏผลอย่างต่ำ ให้ได้บรรลุโสดาบันอริยบุคคล อย่างสูงถึงขั้นอรหันต์ ในปัจจุบันชาตินี้ ภายใน ๗ วัน ๗ เดือน ๗ ปี แล้วแต่บุญวาสนาบารมีของ แต่ละบุคคล ที่เคยสั่งสมมามากน้อยต่างกัน

ฉะนั้น ผู้เจริญวิปัสสนาพึงประกองสติ บำรุงสติให้สมบูรณ์ด้วยการหมั่น กระทำความเพียร ตั้งสติบ่อยๆ โมหะความเผลอซึ่งเป็นศัตรูของสติ ก็ค่อยๆลด น้อยและเบาบางลงไปตามลำดับ จนกระทั่งไม่มีโอกาสที่จะเกิดขึ้นได้ ชื่อว่าเป็นผู้ มีอาสวะสิ้นแล้ว อุปมาเหมือนการปลูกต้นไม้ ต้องหมั่นรดน้ำพรวนดินอยู่เสมอ ต้นไม้จึงจะเจริญงอกงาม ผลิดอกออกผลได้ ถ้าไม่เอาใจใส่รดน้ำ พรวนดิน นาน

เข้าต้นไม้นั้นก็จะไม่เจริญเติบโต และจะอับเฉาตายในที่สุดฉันใด สติเมื่อไม่หมั่น บำเพ็ญอยู่เสมอแล้วอาจเสื่อมลงได้ฉันนั้น ในที่สุดก็ไม่อาจที่จะพ้นทุกข์ได้ แต่ผู้ ใดเป็นผู้ไม่ประมาท บำเพ็ญสติให้ระลึกรู้ทันปัจจุบันธรรมอยู่เสมอ ผู้นั้นชื่อว่า เป็นผู้เดินทางไปสู่ความหลุดพ้น จากกองกิเลสและกองทุกข์ทั้งมวล จนบรรลุถึง สันติสุขอันแท้จริงคือพระนิพพาน

#### (๑๘) กฎข้อห้ามในขณะปฏิบัติ

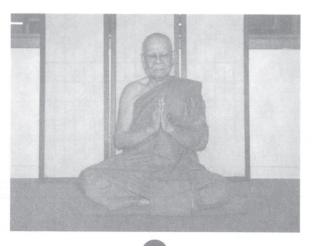
ผู้เจริญวิปัสสนาที่จะให้ได้ผลต้องละปลิโพธิกังวลต่างๆ และปฏิบัติตามกฎ ระเบียบอย่างเคร่งครัด ดังนี้

- ๑. ห้ามทำกิจการงานอย่างอื่น นอกจากทำงานตามหน้าที่ คือ การเจริญ สติปัฏฐานเท่านั้น
- ๒. ห้ามอ่านหนังสือ เขียนหนังสือในช่วงระหว่างเวลาปฏิบัติกรรมฐาน นอกจากมีเหตุจำเป็นจริงๆ
- ๓. ห้ามพูคคุยกับบุคคลภายนอก ยกเว้นเวลาสอบอารมณ์ต่ออาจารย์ผู้ สอนกรรมฐาน หรือนอกจากมีเหตุจำเป็นเกิดขึ้น เพื่อหลีกเลี่ยงการพูคก็ใช้เขียน แทน
- ๔. ห้ามปล่อยสติและพักการปฏิบัติ ทั้งกลางวันและกลางคืน ยกเว้น เวลาเผลอหรือนอนหลับ ถ้าเผลอก็ต้องเริ่มตั้งสติกำหนดใหม่ทันที
- ๕. ห้ามไม่ให้ออกนอกสถานที่ หรือบริเวณที่กำหนคไว้ เว้นแต่มีเหตุ จำเป็นหรือได้รับอนุญาต จากอาจารย์ทั้งนี้ เพื่อให้การเจริญสติปัฏฐานเป็นไป ติดต่อโดยไม่ขาคสาย ทั้งกลางวันและกลางคืนตลอดเวลาที่เป็นนักปฏิบัติอยู่ต้อง อธิษฐานจิตให้แน่วแน่ แล้วกำหนดอารมณ์กรรมฐาน คือ รูป-นาม ตามความ สะควกและเหมาะแก่จริต อุปนิสัยของแต่ละท่าน ส่วนมากกำหนดลมหายใจเข้าออก เรียกว่า อานาปาณสติปัฏฐาน เป็นหลัก

#### โลปาโก โพธิ

## (๑๕) วิธีปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามขั้นตอนดังนี้ บรรยายภาพนั่งกรรมฐานตามลำดับ

ภาพที่ ๑ นั่งประนมมือ อธิษฐานจิตก่อนที่จะลงมือปฏิบัติ วางมือทั้งสองไว้บนเข่า บริกรรมว่า "นั่งหนอ - นั่งหนอ" แล้ว ภาพที่ ๒ กำหนดจังหวะพลิก. ยกมือแต่ละข้างต่อไป พลิกมือขวาตะแคงขึ้นตั้งที่เข่า บริกรรมว่า "พลิกหนอ" ภาพที่ต ภาพที่ ๔ ยกมือขวาขึ้นตรงเข่า แล้วหยุด บริกรรมว่า "ยกหนอ" ภาพที่ ๕ เคลื่อนมือขวาเข้ามาหาตัวแล้วหยุค บริกรรมว่า "มาหนอ" ภาพที่ ๖ แนบมือขวาไว้ที่ท้องแล้วหยุคบริกรรมว่า "ถูกหนอ" พลิกมือซ้ายตะแคงขึ้นตั้งที่เข่า บริกรรมว่า "พลิกหนอ" ภาพที่๗ ภาพที่ ๘ ยกมือซ้ายขึ้นตรงเข่า แล้วหยุค บริกรรมว่า "ยกหนอ" ภาพที่ ส เคลื่อนมือซ้ายเข้ามาหาตัวแล้วหยุด บริกรรมว่า "มาหนอ" ภาพที่ ๑๐ เอามือซ้ายแนบไว้ที่มือขวาแล้วหยุค บริกรรมว่า "ถูกหนอ" วางมือทั้งสองลงที่หน้าตัก บริกรรมว่า "วางหนอ - วางหนอ" ภาพที่ ๑๑

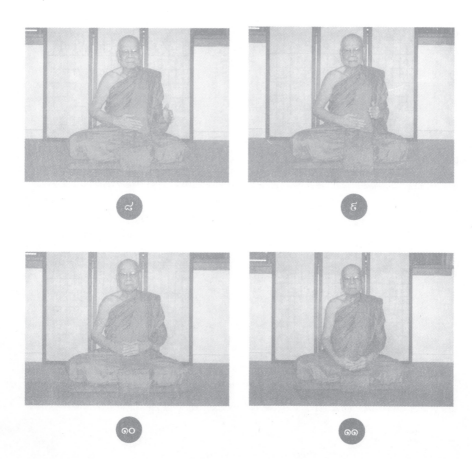


## มาปฏิบัติกันเถิด



**ୟ**ଶ

## โสปาโก โพธิ



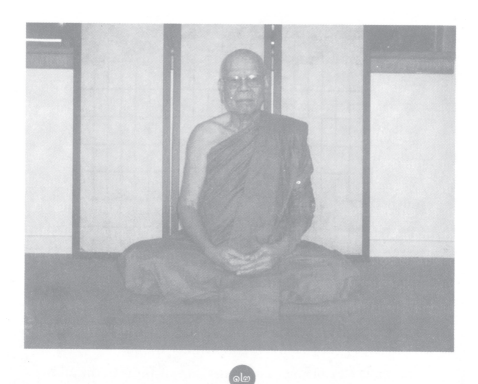
#### (๒๐) วิธีกำหนดจังหวะนั่ง

นั่งขัดสมาธิ เท้าขวาทับเท้าซ้าย มือทั้งสองวางไว้ที่เข่าตามระเบียบ ตั้ง สติกำหนดไว้ที่รูปนั่ง ภาวนาในใจว่า "นั่งหนอ-นั่งหนอ" ๒-๓ ครั้งก่อนแล้ว ตั้ง สติกำหนดทำจังหวะ พลิก-ยก มือขวา-ซ้ายตามลำดับขั้นตอนต่อไป

- ๑. พลิกมือขวาตะแคงไว้ที่เข่า แล้วหยุด ให้มีสติกำหนดรู้ บริกรรมตาม อาการที่กระทำนั้นๆว่า "พลิกหนอ" (คูภาพที่ ๓ ประกอบ)
- ๒. ยกมือขวาขึ้นตรงเข่า ไม่สูงนักไม่ต่ำนักแล้วหยุค มีสติกำหนครู้ที่ กระทำนั้น บริกรรมว่า "ยกหนอ" (คูภาพที่ ๔ ประกอบ)
- ๓. เอามือขวาเข้ามาหาตัว ก่อนถูกหน้าท้องแล้วหยุค มีสติกำหนครู้ที่ กระทำนั้น บริกรรมว่า "มาหนอ" (คูภาพที่ ๕ ประกอบ)
- ๔. เอามือขวาแนบไว้เหนือสะคือ แล้วหยุค มีสติกำหนดรู้ที่กระทำนั้น บริกรรมว่า "ถูกหนอ" (คูภาพที่ ๖ ประกอบ)
- ๕. พลิกมือซ้ายตะแคงไว้ที่เข่าแล้วหยุด มีสติกำหนดรู้บริกรรมที่กระทำ นั้น ตามจังหวะนั้นๆ เช่นเดียวกับข้างขวา (ดูภาพที่ 🛪 ประกอบ)
- ยกมือซ้ายขึ้นแล้วหยุด มีสติกำหนดรู้ที่กระทำนั้น บริกรรมตามจังหวะ
   เช่นเคียวกับข้างขวา (คูภาพที่ ๘ ประกอบ)
- ชาว เอามือซ้ายเข้ามาทับมือขวาแล้วหยุด มีสติกำหนดรู้ที่กระทำนั้น บริกรรมตามอาการที่ถูก (คูภาพที่ ธ ที่ ๑๐ ประกอบ)

วางมือทั้งสองลงบนหน้าตัก ให้มีสติกำหนครู้ บริกรรมว่า "วางหนอ" ปรับร่างกายให้ตรง ทำความรู้สึกให้สบาย ทำใจให้ว่าง วางอารมณ์ในอดีต อนาคตให้หมด ตัดปลิโพธิกังวลให้สิ้น แม้แต่ชีวิตก็ยอมอุทิศเพื่อการปฏิบัติธรรม

#### โลปาโก โพธิ



## (๒๑) ท่านั่งสมาธิ ที่สมบูรณ์ตามระเบียบดังนี้

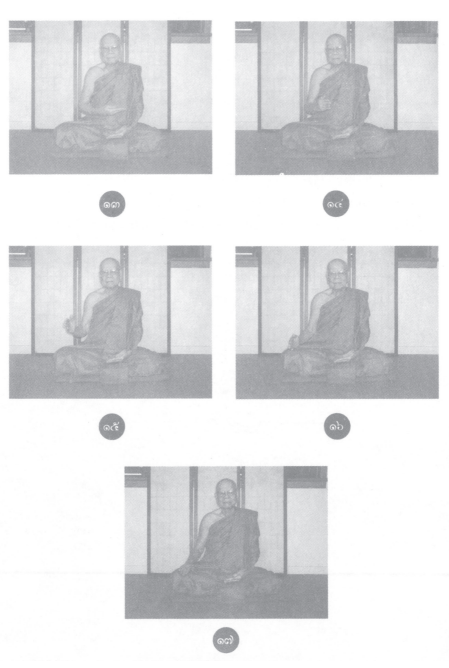
เท้าขวาทับเท้าซ้าย มือขวาทับมือซ้าย วางไว้ที่หน้าตักของตนแล้วภาวนา นึกในใจว่า "นั่งหนอ นั่งหนอ" ประมาณ ๑ - ๒ นาทีก่อน จึงกำหนคลมหายใจ เข้า-ออก บริกรรมว่า "พองหนอ ยุบหนอ" ต่อไป ประมาณ ๑๐ นาที สำหรับ ผู้ปฏิบัติใหม่ เมื่อจะเปลี่ยนอิริยาบถ ต้องทำจังหวะพลิก ยกมือทีละข้าง ดังต่อไปนี้

### (๒๒) วิธีกำหนดจังหวะ เอามือมาวางไว้ที่เข่าตามเดิม

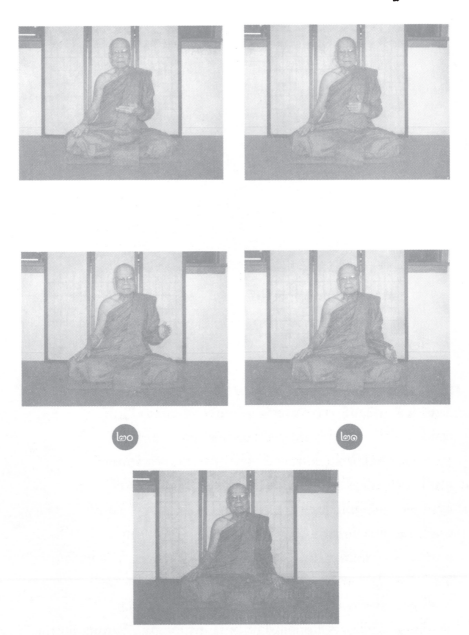
ภาพที่ ๑๑ ยกมือขวาขึ้นตรงแล้วหยุดตะแลงไว้ บริกรรมว่า "ยกหนอ"
ภาพที่ ๑๔ เคลื่อนมือขวาออกไป แล้วหยุดไว้ที่ตรงเข่า บริกรรมว่า "ออกหนอ"
ภาพที่ ๑๘ หย่อนมือขวาลงที่เข่าแล้วหยุด บริกรรมว่า "ลงหนอ"
ภาพที่ ๑๘ วางมือขวาถูกกับเข่าแล้วหยุด บริกรรมว่า "ถูกหนอ"
ภาพที่ ๑๘ คว่ำมือขวาไว้ที่เข่าแล้วหยุด บริกรรมว่า "คว่ำหนอ"
ภาพที่ ๑๘ ยกมือซ้ายขึ้นตรงๆ แล้วหยุดตะแลงไว้ บริกรรมว่า "ยกหนอ"
ภาพที่ ๑๘ เคลื่อนมือซ้ายออกไปแล้ว หยุดไว้ตรงเข่า บริกรรมว่า "ออกหนอ"
ภาพที่ ๒๐ หย่อนมือซ้ายลงที่เข่าแล้วหยุด บริกรรมว่า "ลงหนอ"
ภาพที่ ๒๑ วางมือซ้ายถูกกับเข่าแล้วหยุด บริกรรมว่า "ถูกหนอ"
ภาพที่ ๒๒ คว่ำมือซ้ายไว้ที่เข่าแล้วหยุด บริกรรมว่า "คว่ำหนอ"



## โสปาโก โพธิ



## มาปฏิบัติกันเถิด



## ท่านั่งสมบูรณ์อีกแบบหนึ่ง

ท่านั่งสมบูรณ์อีกแบบหนึ่งที่นิยมกันในลักษณะที่วางมือไว้ที่เข่าทั้งสองเมื่อ จะลุกหรือเปลี่ยนอิริยาบล จะต้องทำจังหวะเก็บมือเข้ามากุมไว้ที่ท้องก่อนทุกครั้ง



#### (๒๓) วิธีกำหนดจังหวะเก็บมือ

เศรียมเปลี่ยนอิริยาบถจากนั่งไปยืน

ภาพที่ ๒๔ พลิกมือขวาขึ้นตะแคงไว้ที่เข่า แล้วบริกรรมตามอาการกระทำว่า "พลิกหนอ"

ภาพที่ ๒๕ ยกมือขวาขึ้นตรงๆ แล้วหยุด บริกรรมว่า "ยกหนอ"

ภาพที่ ๒๖ เคลื่อนมือขวาเข้ามาหาตัวแล้วหยุด บริกรรมว่า "มาหนอ"

ภาพที่ ๒๓ แนบมือขวาไว้ที่ท้องแล้วหยุคบริกรรมว่า "ถูกหนอ"

ภาพที่ ๒๘ พลิกมือซ้ายขึ้นตะแคงไว้ที่เข่า บริกรรมว่า "พลิกหนอ"

ภาพที่ ๒๕ ยกมือซ้ายขึ้นตรงๆ แล้วหยุค บริกรรมว่า "ยกหนอ"

ภาพที่ ๑๐ เคลื่อนมือซ้ายเข้ามาหาตัวแล้วหยุค บริกรรมว่า "มาหนอ"

ภาพที่ ๑๑ แนบมือซ้ายทับมือขวาที่ท้องบริกรรมว่า "ถูกหนอ"

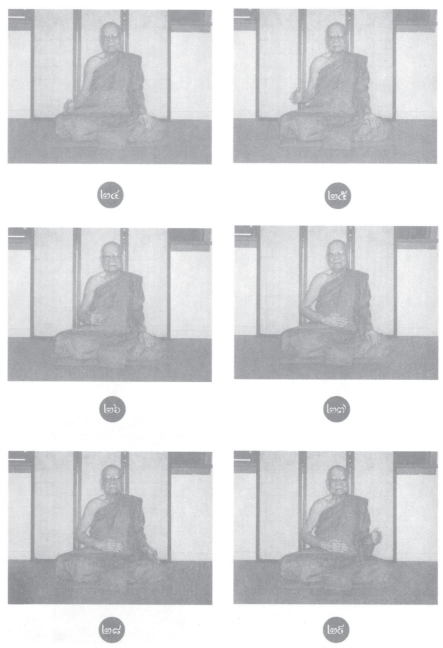
ภาพที่ ๑๒ นั่งพับเพียบในท่ากุมมือทั้งสองไว้ที่ท้องบริกรรมว่า "พลิก-ตัว-หนอ"

ภาพที่ ๑๑ นั่งโย่งตัวขึ้น เพื่อที่จะลุกขึ้นยืน บริกรรมว่า "ลุกหนอ"

ภาพที่ ๓๔ ยกเท้าขวาก่อนที่จะถุกขึ้นยืน บริกรรมว่า "ยืนหนอ"

ภาพที่ ๓๕ เมื่อยืนตรง เอามือกุมไว้ข้างหน้า บริกรรมว่า "ยืนหนอ ยืนหนอ" หรือเมื่อยืนเรียบร้อยแล้วจะกำหนด "พองหนอ ยุบหนอ" ก็ได้

## มาปฏิบัติกันเถิด



## โสปาโก โพธิ





#### (๒๔) วิธีกำหนดท่ายืน

เมื่อจะเปลี่ยนอิริยาบถจากนั่งไปยืนหรือ เดิน ต้องกำหนดจังหวะ เรียกว่า เก็บมือทีละข้าง มากุมไว้ที่ท้องต่ำกว่าสะคือเล็กน้อย เวลาที่จะลุก ขึ้นให้ตั้งสติไว้ที่กาย เตรียมตัวเปลี่ยนท่านั่งให้ เข้าที่พร้อมที่จะลุกขึ้นยืนแล้วขยับตัวลุกขึ้นยืนช้าๆ เป็นจังหวะๆ ไป พร้อมทั้งบริกรรม ในใจว่า "ยืนหนอ ยืนหนอ" ยืนเป็นรูป รู้ว่ายืนเป็นนาม จนกว่าจะยืนเสร็จเรียบร้อย (ดูภาพประกอบ)

หมายเหตุ - การกำหนดอารมณ์ในอริยาบทยืน จะ กำหนดรูป-นาม ที่รูปยืนเฉยๆ ว่า "ยืนหนอ ยืน หนอ" ประมาณ ๕ นาทีหรือนานกว่านี้ ก็ได้ หรือจะกำหนด พอง-ยุบที่ท้อง เช่นเดียวกับขณะ นั่งก็ได้แล้วแต่สะดวก







(๒๕) วิธีกำหนดการเดินจงกรม

ระยะที่ ๑ ตั้งสดิไว้ที่เท้าขวา ทำความเข้าใจตามบทเรียนว่า "ก้าวเป็นรูป รู้ว่าก้าว เป็นนาม" ขณะที่ยกเท้าขวาขึ้น พร้อมกับมีสติกำหนดปัจจุบันกำลังยกขาขึ้น บริกรรมว่า "ขวา" แล้วก้าวเท้าไป บริกรรมว่า "ย่าง" และเหยียบลงที่พื้น บริกรรมว่า "หนอ" ดังนี้ "ขวา-ย่าง-หนอ" เวลาก้าวเท้าซ้ายขึ้นกำหนดเช่นเดียวกัน คือตั้งสติไว้ที่เท้าซ้ายขณะที่ยกเท้าซ้ายขึ้น บริกรรมว่า "ซ้าย" ขณะที่เคลื่อนเท้า ก้าวไป บริกรรมว่า "ย่าง" ขณะที่เหยียบลงที่พื้น บริกรรมว่า "หนอ" "ซ้าย-ย่างหนอ" เดินต่อไปจนสุดเส้นทางที่กำหนดไว้แล้วหยุด เอาเท้าทั้งสองเข้าเคียงกัน ตั้ง สติกำหนดรู้พร้อมทั้งบริกรรมว่า "หยุดหนอ" หรือ "ยืนหนอ" ๒ ครั้ง แล้ว หมุนตัวกลับเป็นจังหวะ ๆ ไป โดยปกติส่วนมากนิยมกับทางขวา แต่สำหรับ บางท่าน ถนัดซ้ายก็หมุนตัวกลับทางช้ายก็ได้ เวลากลับสันเท้าติดอยู่กับพื้น ยก ปลายเท้าขวา ขึ้นแล้วหมุนไปช้าๆ พร้อมกับ บริกรรมว่า "กลับหนอ" แล้วยก เท้าซ้ายขึ้นให้พ้นจากพื้นแล้วหมุนตาม บริกรรมว่า "กลับหนอ กลับหนอ" เช่น เดียวกัน จนกว่าจะกลับได้ที่แล้วหยุด กำหนดยืนบริกรรมว่า "ยืนหนอ - ยืนหนอ"

๒ ครั้ง แล้วจึงเดินต่อไป ให้เดินกลับไปกลับมาอยู่อย่างนี้ จนกว่าจะได้เวลาที่ กำหนดไว้ ประมาณ ๑๐ นาที สำหรับผู้ปฏิบัติใหม่ หรือ ๑ ชั่วโมงเป็นอย่างมาก สำหรับผู้ที่เคยปฏิบัติมาก่อนแล้ว

ระยะที่ ๒ ก่อนเดินให้ระลึกตามบทเรียนว่า "ก้าวเป็นรูป รู้ว่าก้าวเป็น นาม" ทุกครั้ง ตั้งสติกำหนดไว้ที่เท้าขวา หรือซ้าย เช่นเดียวกับจังหวะที่ ๑ เวลาจะ เดินให้ก้าวเท้าขวาก่อน ขณะที่ยกส้นเท้าขึ้น บริกรรมว่า "ยกส้นหนอ" แล้วก้าว ไปจนกระทั่งเหยียบลง บริกรรมว่า "ย่างหนอ" ขณะนั้นให้มีสติกำหนดรู้ที่การ เคลื่อนไหวของเท้า พร้อมทั้งบริกรรมว่า "ยกส้นหนอ ย่างหนอ ยกส้นหนอ ย่างหนอ" ทั้งซ้ายและขวา กำหนดเช่นเดียวกัน

ระยะที่ ๓ ตั้งสติไว้ที่เท้าขวา ขณะที่ยกเท้าขึ้น ให้มีสติกำหนครู้เท้าที่ เคลื่อนขึ้น พร้อมทั้งบริกรรมว่า "ยกหนอ" แล้วก้าวเท้าไปบริกรรมว่า "ย่างหนอ" และเหยียบลงตรงๆ บริกรรมว่า "เหยียบหนอ" "ยกหนอ - ย่างหนอ - เหยียบหนอ" เรื่อยไปทั้งซ้ายและขวา

ระยะที่ ๔ ตั้งสติไว้ที่เท้าขวา ขณะที่ยกส้นเท้าขวาขึ้นสติกำหนดรู้ พร้อม ทั้งบริกรรมว่า "ยกส้นหนอ" ขณะยกส้นเท้าขึ้นบริกรรมว่า "ยกหนอ" ขณะก้าว เท้าไป บริกรรมว่า "ย่างหนอ" และ ขณะเหยียบลงที่พื้นบริกรรมว่า "เหยียบหนอ" ข้างซ้ายก็กำหนดในทำนองเดียวกับข้างขวา และบริกรรมตามอาการที่เดินตามจัง หวะนั้นๆ ว่า "ยกส้นหนอ - ยกหนอ - ย่างหนอ - เหยียบหนอ"

ระยะที่ ๕ ตั้งสติกำหนคไว้ที่เท้าขวา ขณะยกส้นขึ้นสติกำหนครู้ พร้อมทั้ง บริกรรมว่า "ยกส้นหนอ" ขณะที่ยกเท้าขึ้นบริกรรมว่า "ยกหนอ" ขณะที่ก้าวเท้า ไป บริกรรมว่า "ย่างหนอ" ขณะที่หย่อนเท้าลง บริกรรมว่า "ลงหนอ" ขณะที่ เหยียบพื้น บริกรรมว่า "เหยียบหนอ" "ยกส้นหนอ ยกหนอ ย่างหนอ ลงหนอ เหยียบหนอ" เดินกำหนดทั้งช้าย-ขวา

#### โลปาโก โพธิ

ระยะที่ ๖ ตั้งสติไว้ที่เท้าขวา ขณะที่ยกส้นเท้าขึ้นสติกำหนดรู้ พร้อมทั้ง บริกรรมว่า "ยกส้นหนอ" ขณะที่ยกเท้าขึ้นกำหนดรู้พร้อมทั้งบริกรรมว่า "ยกหนอ" ขณะที่ก้าวเท้าไปกำหนดรู้ พร้อมทั้งบริกรรมว่า "ย่างหนอ" ขณะที่หย่อนเท้าลง แล้วหยุดกำหนดรู้ พร้อมทั้งบริกรรมว่า "ลงหนอ" ขณะที่ปลายเท้าถูกกับพื้นแล้วหยุด กำหนดรู้ บริกรรมว่า "ถูกหนอ" ขณะที่เหยียบลงกับพื้น กำหนดรู้บริกรรมว่า "กดหนอ" ดังนี้ "ยกส้นหนอ ยกหนอ ย่างหนอ ลงหนอ ถูกหนอ กดหนอ" เสร็จแล้ว ตั้งสติไว้ที่เท้าซ้าย เดินกำหนดเป็นจังหวะ ๆ เช่นเดียวกับข้างขวา จนกว่าจะถึงเวลาที่กำหนดไว้

#### (๒๖) วิธีกำหนดจังหวะในการเดินจงกรม

การเดินกรรมฐาน เรียกว่าเดินจงกรม ให้ทอคสายตาไปข้างหน้าตรงๆ ชั่ว ระยะแอกหนึ่ง ประมาณ ๔ เมตร ก่อนอื่นต้องนึกถึงบทเรียนที่ท่องจำได้ว่า "เดิน เป็นรูป รู้ว่าเดินเป็นนาม" ตั้งสติกำหนดไว้ที่เท้าคือที่ส้นเท้า กลางเท้าหรือปลาย เท้าก็ได้ เดินช้าๆ กำหนดรู้เป็นระยะๆ ดังนี้

### (๒๓) การเดินจงกรม ๖ จังหวะ ระยะที่ ๑

"ขวา-ย่าง-หนอ"

"ซ้าย-ย่าง-หนอ"





do

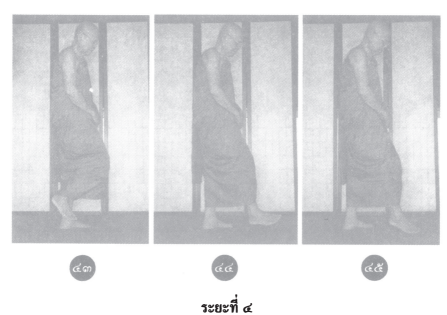
ระยะที่ ๒ "ยกส้นหนอ - ย่างหนอ" เท้าซ้ายและเท้าขวาก็กำหนดเช่นเดียวกัน





های

ระยะที่ ๓ "ยกหนอ - ย่างหนอ - เหยียบหนอ" เท้าซ้ายและเท้าขวาก็กำหนดเช่นเดียวกัน

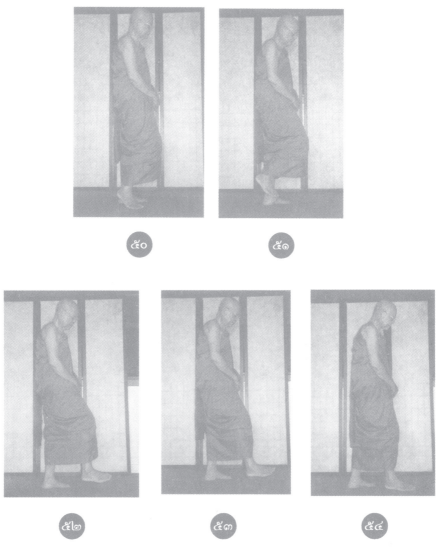


"ยกสันหนอ - ยกหนอ - ย่างหนอ - เหยียบหนอ" เท้าซ้ายและเท้าขวาก็กำหนด เช่นเดียวกัน



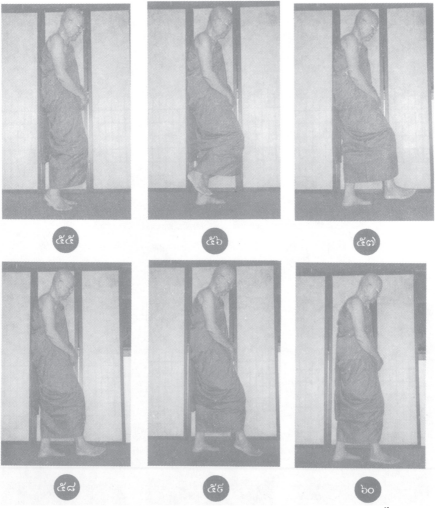
58 **&** &

ระยะที่ ๕ "ยกส้นหนอ - ยกหนอ - ย่างหนอ - ลงหนอ - เหยียบหนอ" เท้าซ้ายและเท้าขวา กำหนดเช่นเดียวกัน



**₫**₡ 59

ระยะที่ ๖ "ยกสันหนอ - ยกหนอ - ย่างหนอ - ลงหนอ - ลูกหนอ - กดหนอ" เท้าซ้ายและเท้า ขวากำหนดเช่นเดียวกัน



<u>หมายเหตุ</u> - รายละเอียคเกี่ยวกับจังหวะเดินได้อธิบายไว้ในหนังสือเล่มนี้ ว่าด้วย การเดินจงกรม

## มาปฏิบัติกันเถิด





bo

รูปหมุนตัวกลับ









"กลับหนอ"

#### โลปาโก โพธิ

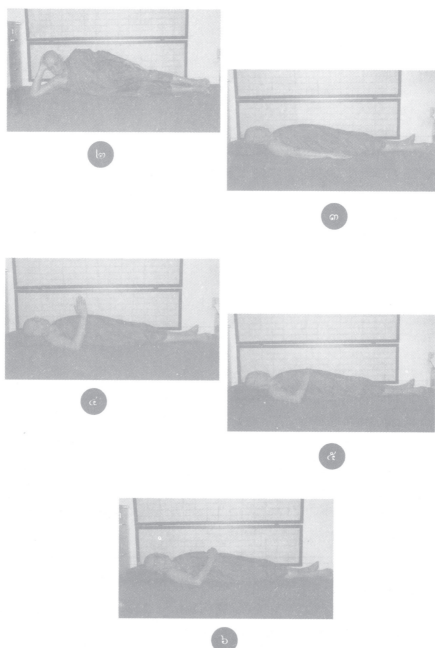


#### (๒๘) วิธีกำหนดจังหวะนอน

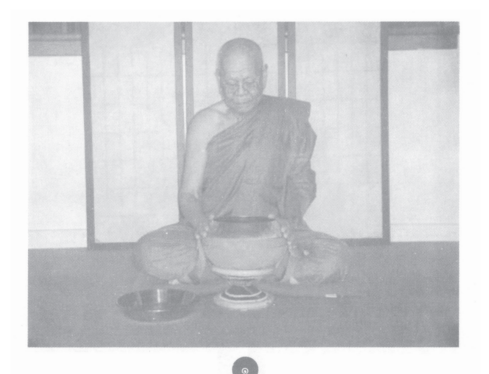
เวลาจะทำจังหวะนอน ให้ท่องบทเรียนก่อนว่า "นอนเป็นรูป รู้เป็นนาม" แล้วกำหนดจังหวะเอนตัวลง พร้อมกับตั้งสติไว้ที่การเคลื่อนไหว ของร่างกาย ส่วนใดส่วนหนึ่ง ที่กำลังเอนตัวลงบริกรรมว่า "นอนหนอ นอนหนอ" จนกว่า จะหลับหรือ ถ้ายังไม่หลับ ให้กำหนดพอง ยุบ ที่ท้องเช่นเดียวกับอิริยาบถ นั่ง หรืออิริยาบถยืนก็ได้

กำหนดอิริยาบถนอน ทำจังหวะเอนตัวลงนอน บริกรรมว่า "เอนหนอ - เอนหนอ" เมื่อนอนเรียบร้อยแล้ว กำหนดรู้รูปนอนนิ่งๆ บริกรรมว่า "นอนหนอ นอนหนอ" ก็ได้ หรือจะกำหนดพลิก, ยกมือในจังหวะนอนก็ได้ หรือจะกำหนด พอง ยุบ ที่ท้องเช่นเดียวกับเวลานั่งหรือยืนก็ได้ แล้วแต่สะดวกจนกว่าจะหลับไป

## มาปฏิบัติกันเถิด



pan

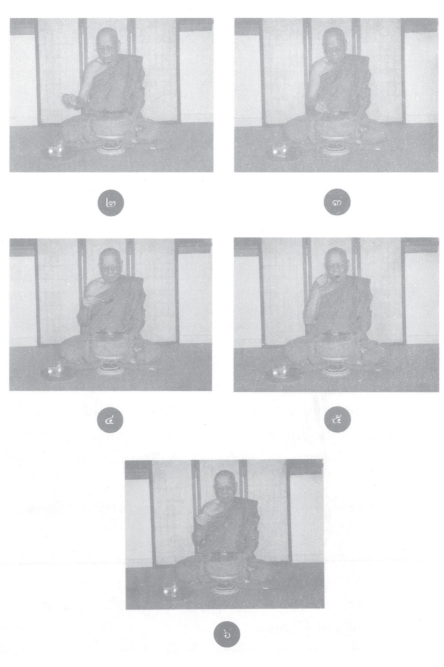


#### (๒๕) วิธีกำหนดจังหวะในการรับประทานอาหาร

- ๑. ขณะที่เห็นอาหาร ตั้งสติกำหนดรู้ที่เห็นบริกรรมว่า "เห็นหนอๆ" (สีเป็นรูป เห็นเป็นนาม)
- ๒. ขณะหิวหรืออยากรับประทาน สติกำหนดรู้ที่ใจ บริกรรมว่า "อยาก หนอๆ" (หทัยวัตถุเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๓. ขณะพลิกมือที่คว่ำไว้บนเข่าตะแคงขึ้นสติกำหนดอยู่ที่ข้อมือบริกรรมว่า "พลิกหนอๆ" (พลิกเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๔. ขณะยกมือขึ้นตรงๆ เข่าแล้วหยุด สติกำหนดอยู่ที่ข้อมือบริกรรมว่า "ยกหนอๆ" (ยกเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๕. ขณะที่เคลื่อนมือไปที่จานอาหารแล้วหยุคสติกำหนดอยู่ที่ข้อมือบริกรรม ว่า "ไปหนอๆ" (ไปเป็นรูป รู้เป็นนาม)

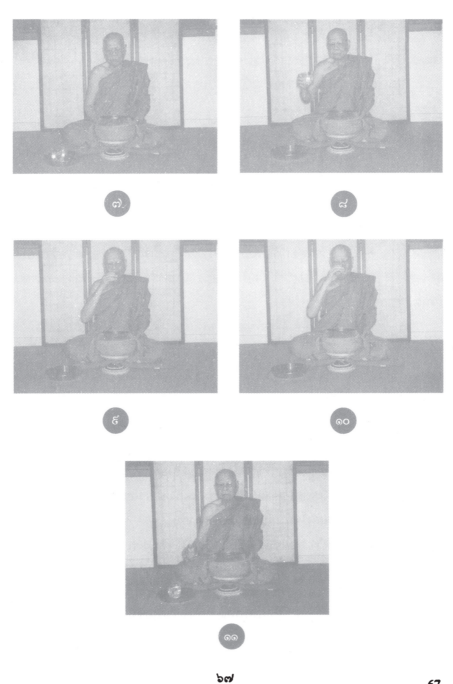
- ๖. ขณะที่เอามือลงที่จานอาหารแล้วหยุค สติกำหนดอยู่ที่ข้อมือบริกรรม
   ว่า "ถงหนอๆ" (ลงเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ส. ขณะจับช้อน สติกำหนดรู้ที่จับ (นิ้วมือ) บริกรรมว่า **"จับหนอๆ"** (จับเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ฮ. ขณะยกช้อนขึ้นแล้วหยุด สติกำหนดรู้ที่ข้อมือ บริกรรมว่า "ยกหนอๆ"(ยกเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๐. ขณะที่ยื่นช้อนไปตักอาหารแล้วหยุค สติกำหนครู้ที่ข้อมือ บริกรรมว่า "ไปหนอๆ" (ไปเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๑. ขณะที่เอาช้อนลงตรงอาหารแล้วหยุด สติกำหนดที่ข้อมือบริกรรมว่า "ลงหนอๆ" (ลงเป็นรูป รู้ว่าลงเป็นนาม)
- ๑๒. ขณะตักอาหาร สติกำหนดที่ข้อมือบริกรรมว่า "ตักหนอๆ" (ตักเป็นรูป รัเป็นนาม)
- ๑๓. ขณะยกอาหารขึ้นตรงๆ ก่อนแล้วหยุคสติกำหนดอยู่ที่ข้อมือบริกรรมว่า "ยกหนอๆ" (ยกเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๔. ขณะนำอาหารมาที่ปากแล้วหยุด สติกำหนดอยู่ที่ข้อมือบริกรรมว่า "มาหนอๆ" (มาเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๕. ขณะที่อาหารถูกปาก สติกำหนดรู้ ตรงที่ถูกบริกรรมว่า "ถูกหนอๆ" (ถูกเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๖. ขณะที่อ้าปาก สติกำหนดที่ขากรรไกรล่างบริกรรมว่า **"อ้าหนอๆ"** (อ้าปากเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๗. ขณะเอียงช้อนเข้าปาก สติกำหนดรู้ที่ข้อมือบริกรรมว่า "เอียงหนอๆ" (เอียงเป็นรูป รู้เป็นนาม)
- ๑๘. ขณะที่อมอาหาร สติกำหนดรู้ที่ขากรรไกร หรือริมฝีปากบริกรรมว่า "อมหนอๆ" (อมเป็นรูป รู้เป็นนาม)

## โลปาโก โพธิ



66 bb

## มาปฏิบัติกันเถิด



๑๕. ขณะที่เอาช้อนออกจากปากตรงๆ ประมาณ ครึ่งฟุต สติกำหนครู้ที่ข้อ มือบริกรรมว่า "ออกหนอๆ" (เคลื่อนมือออกเป็นรูป รู้เป็นนาม)

๒๐. ขณะวางช้อนลงกับจานข้าวแล้วหยุด สติกำหนดรู้ที่ข้อมือบริกรรมว่า "ลงหนอๆ" (ลงเป็นรูป รู้เป็นนาม)

๒๑. ขณะที่ช้อนถูกจานข้าว สติกำหนดรู้อยู่ที่ข้อมือ อย่ากำหนดที่ช้อน บริกรรมว่า "ถูกหนอๆ" (ถูกเป็นรูป รู้เป็นนาม)

๒๒. ขณะวางช้อนลงกับจานข้าว สติกำหนดรู้นิ้วมือที่ขยับบริกรรมว่า "วางหนอๆ" (วางเป็นรูป รู้เป็นนาม)

ต่อจากนั้นก็เอามือกลับมาวางไว้ที่เข่าเป็นจังหวะๆ คังนี้ "ยกหนอ" แล้วหยุค "มาหนอ" แล้วหยุค "ถูกหนอ" แล้วหยุค "กว่ำหนอ" แล้วหยุค ตามลำคับ สติจับอยู่ที่ข้อมือกำหนครู้ตามอาการนั้น ๆ เสร็จแล้วให้หลับตากำหนดเดี้ยวภาหารต่อไป

๒๓. ขณะเกี้ยวอาหารให้หลับตา ตั้งสติกำหนดไว้ที่ขากรรไกรบริกรรมว่า "เกี้ยวหนอๆ" (เกี้ยวเป็นรูป รู้เป็นนาม) ถ้ารสอาหารปรากฏชัดให้หยุคเกี้ยว ตั้งสติกำหนดรู้รสบริกรรมว่า "รสหนอๆ" ดังนี้แล้วจึงเกี้ยวต่อไป

๒๔. ขณะกลืนอาหาร ตั้งสติกำหนดรู้ที่ลูกกระเดือก บริกรรมว่า "กลืนหนอๆ" (กลืนเป็นรูป รู้เป็นนาม)

๒๕. เวลาอาหารที่กลืนลงไปนั้นหมด ให้ตั้งสติตามกำหนดรู้ว่าหมด บริกรรมว่า "หมดหนอๆ" แล้วเริ่มต้นกำหนดเป็นระยะๆ ต่อไป เริ่มตั้งแต่ "เห็น-อยาก-พลิก-ยก-ไป-ลง-ถูก-จับ-ยก-มา-ถูก-อ้า-เอียง-อม-ออก-ลง-ถูก-กลับ-หลับ-เกี้ยว-รส-กลืน-หมด" เป็นต้นไปจนกระทั่งอื่ม

๒๖. เวลาอิ่มหรือพอแล้ว ให้มีสติกำหนดรู้อาการอิ่มนั้นบริกรรมว่า
"อิ่มหนอ อิ่มหนอ" (หัวใจหรือหทัยวัตถุเป็นรูป รู้สึกเป็นนาม)

หมายเหตุ - การรับประทานอาหารนี้สำคัญมาก ถ้าได้ปัจจุบันธรรม คือ สติกำหนด รู้ทันในขณะนั้นได้มากเท่าไรย่อมเป็นปัจจัย ให้รู้ทันทางอิริยาบถอื่นๆได้ไวขึ้น เพราะการรับประทานอาหารมีหลายอารมณ์ทั้ง สี กลิ่น รส สัมผัส ในขณะเดียวกัน จึงต้องฝึกสติให้มาก และเป็นไปอย่างต่อเนื่อง ในอารมณ์เคียวอยู่เสมอ เวลาเผลอก็ กำหนครู้ว่า "เผลอหนอ" แล้วกำหนคติคต่อกันไป ตามลำคับคังที่กล่าวมาแล้ว

## คำบริกรรม-ภาวนา-และคำว่า "หนอ"

คำบริกรรมหมายถึง การเอ่ยชื่อของสิ่งนั้นๆ ตามสมมติบัญญัติที่เรียกขาน กันมา เช่นบริกรรมคำว่า "พุทโซ พุทโซ" หรือภาวนาคาถาอย่างใดอย่างหนึ่ง มาเป็นอารมณ์กรรมฐาน เรียกว่า บริกรรม หรือบางครั้งก็เรียกว่า ภาวนา แปลว่า ทำให้เกิดให้มีขึ้น หมายความว่า ทำสมาชิให้เกิดขึ้น ซึ่งเป็นความหมาย ในการ เจริญสมถกรรมฐาน ถึงแม้ว่าจะเป็นการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ก็จะต้องอาศัย สมาชิเป็นบาทของวิปัสสนาในเบื้องต้น

ฉะนั้น คำบริกรรมหรือคำภาวนาจึงเป็นเรื่องของการเจริญ สมถะ จนกว่า จะทิ้งคำบริกรรมเอาแต่ตัวรู้อย่างเคียวเมื่อใด เมื่อนั้นจึงจะได้ชื่อว่าเป็นการเจริญ วิปัสสนา ล้วนๆ

คำว่า "หนอ" เป็นเพียงคำรำพึงเพื่อคั่นประโยคของคำพูค และเป็นการ เน้นความหมายให้ชัคเจน เช่นคำบาลีว่า อนิจจา วต สังขารา สังขารทั้งหลายไม่ เที่ยงหนอ สาธุ วต แปลว่า คีแล้วหนอ อโหวต แปลว่า โอหนอ ดังนี้เป็นต้น ซึ่งมี ความจำเป็นอย่างยิ่ง ในการปฏิบัติวิปัสสนาในขั้นต้น เพราะเป็นการคั่นจังหวะ เพื่อให้จิตน้อมไปหาอารมณ์ปัจจุบัน จนสามารถให้เกิดขณิกสมาธิ ตั้งมั่นอยู่ใน อารมณ์นั้นๆ ได้ชั่วขณะหนึ่ง เช่น ขณะนั่งอยู่ บริกรรมว่า "นั่งหนอๆ" และขณะที่จิต นึกคิดก็ภาวนาว่า "คิดหนอๆ" ดังนี้ จิตก็จะหยุดคิดทันที จึงนับว่ามีความสำคัญ อย่างยิ่งที่จะต้องภาวนาคำว่า "หนอ" ทุกครั้งจนกว่าสติจะสมบูรณ์ทันต่อปัจจุบัน และตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียว โดยการกำหนดให้เป็นไปติดต่อ จนกระทั่งสามารถ ปฏิบัติ ให้ถึงวิปัสสนาญาณขั้นสูงตั้งแต่ขั้น ภังคะญาณ เป็นต้นไป คือ ความเห็น คับไป คับไป โดยส่วนเดียว แล้วจึงจะทิ้งคำภาวนาตามสมมติบัญญัติ รวมทั้งคำ บริกรรมว่า "หนอ" ด้วย

## ความหมายของศัพท์ หรือคำที่เกี่ยวกับวิปัสสนาที่ควรจำ

- ๑. สภาวะ คือธรรมชาติที่เป็นเอง หรือความจริงที่เกิดมีขึ้นเองโดย
   ธรรมชาติ
- ๒. รูป คือธรรมชาติที่ปรากฏให้จิตรู้ หรือธรรมชาติที่แตกดับไป เพราะ ปัจจัยที่เป็นข้าศึก มี เย็น ร้อน เป็นต้น
- ๓. นาม คือธรรมชาติที่น้อมไปหาอารมณ์ทางทวารทั้ง ๖ คือ หู ตา จมูก ลิ้น กายใจ ได้แก่ จิต เจตสิก ซึ่งเป็นตัวรับรู้อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้น
- ๔. อารมณ์ คือสิ่งที่ปรากฏขึ้นให้จิตรู้ หรือสิ่งที่จิตและเจตสิกทำหน้าที่รู้ เก็บ จำ และปรุงแต่ง
  - ๕. ปัจจุบัน คือขณะนั้น ทันทีทันใค ขณะที่เกิดขึ้น และกำลังเป็นไปอยู่
- ๖. สติ คือ ธรรมชาติที่ระลึกได้ ในปัจจุบัน ได้แก่ การกำหนดรู้รูป-นาม เป็นอารมณ์
- สัมปชัญญะ คือธรรมชาติที่รู้ตัวอยู่เสมอว่า ขณะนี้เรากำลังทำอะไร รู้รูป รู้นาม อะไรอยู่ หรือรู้ว่ามีสติและรู้ว่าเผลอสติ
- ส. สมาธิ คือธรรมชาติที่ตั้งมั่น แน่วแน่และความสงบอยู่ในอารมณ์อัน ใดอันหนึ่ง
- **ธ. มนสิการ** คือธรรมชาติที่ใส่ใจในเรื่องนั้นๆ ได้แก่ การพิจารณาตริตรอง อารมณ์ หรือการทำให้จิตน้อมไปในอารมณ์
- ๑๐. ญาณ คือการรู้เห็นธรรมชาติที่เกิด-ดับ ของรูปนามในปัจจุบันตลอด ถึงการเห็นพระไตรลักษณ์ คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อันเป็นผลของการปฏิบัติ โดยตรง
- ๑๑. ปัญญา คือธรรมชาติที่รอบรู้หรือรู้ทั่วพร้อม ในสภาวธรรมตามความ เป็นจริง คือรู้เหตุ รู้ผล รู้แจ้งแทงตลอด ทั้งในส่วนที่เป็นโลกิยะ และโลกุตตระ

## ปริโยสานกถา

หนังสือ "มาปฏิบัติกันเถิด" เล่มนี้ ได้รวมเล่มจากหนังสือที่เคยพิมพ์ เผยแผ่มาแล้ว คือหนังสือ "อยู่ที่ปัจจุบันเท่านั้น" เป็นคู่มือการปฏิบัติวิปัสสนา กรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน ๔ และจากหนังสือภาคภาษาอังกฤษชื่อ "Moment to Moment Mindfulness" ซึ่งหนังสือทั้งสองเล่มดังกล่าวนี้ พิมพ์เผยแผ่มาแล้ว หลายครั้ง ได้รับความสนใจจากนักปฏิบัติวิปัสสนาทั้งชาวไทยและชาวต่างชาติ เนื่องจากพิมพ์เผยแผ่ไปแล้วหลายปี ไม่มีหนังสือเหลือที่จะแจก แต่มีท่านนัก ปฏิบัติหลายท่านติดต่อสอบถามขอหนังสือ จึงได้แจ้งว่ากำลังปรับปรุงแก้ไข รอ เวลาจัดพิมพ์ขึ้นใหม่ให้สมบูรณ์มากยิ่งขึ้น

เมื่อข้าพเจ้าได้กลับมาคำรงสมณเพศคราวครั้งนี้ จิตใจมุ่งมั่นเพื่อทำงาน เผยแผ่พระพุทธศาสนา โคยเน้นงานค้านวิปัสสนาธุระเป็นสำคัญ เพราะปัจจุบันนี้ วิปัสสนา (Vipassana Meditation)ได้รับความนิยมไปทั่วทุกมุมโลก เนื่องมาจาก สังคมโลกอยู่ในสถานการณ์สับสนวุ่นวาย เกิดสงครามระหว่างเชื้อชาติ ศาสนาทำให้หลายคนมุ่งแสวงหาสันติภาพแก่ชีวิตตนเอง และสังคมส่วนรวม พุทธ ศาสนาจึงได้รับความนิยมในการเข้ามาศึกษาพิสูจน์ว่ามีอะไรดี จึงมีแต่ความร่มเย็นเป็นสุข

การจัดหลักสูตรอบรมวิปัสสนากรรมฐาน (Retreat) เป็นการปฏิบัติ กำหนดเข้ามาภายในตัวเรา เพื่อพิจารณาดูกาย เวทนา จิต ธรรม ซึ่งผู้ปฏิบัติจริง ย่อมได้รับความร่มเย็นเป็นสุขในชีวิตแน่นอน การเข้ารับการอบรมตามหลักสูตร วิปัสสนาได้รับความนิยม และประสบผลสำเร็จทั้งที่จัดในประเทศไทย หรือที่ต่าง ประเทศ โดยเฉพาะในยุโรปและอเมริกา ผู้เข้ารับการอบรมถึงกับต้องจ่ายเงินเป็น ค่าใช้จ่ายในการเข้าเจริญวิปัสสนากรรมฐาน

หนังสือ "มาปฏิบัติกันเถิด" เล่มนี้ เป็นคู่มือแนะนำหรือแผนที่นำทางแก่ ท่านผู้สนใจใฝ่ปฏิบัติกรรมฐานทั้งหลาย ได้รับความสำเร็จในการประพฤติ ปฏิบัติตามกำลังสติปัญญาบารมี ความรู้ความสามารถของแต่ละท่าน เพราะการที่

## โลปาโก โพธิ

จะตัดสินว่าท่านปฏิบัติได้ผลมากน้อยเพียงใดนั้น ท่านผู้ปฏิบัติคงเป็นผู้รู้เองและ เข้าใจด้วยตนเอง เพราะผลของการปฏิบัติเป็นประจักขสิทธิหรือปัจจัตตังนั่นเอง มิใช่ให้บุคคลใดใครคนอื่นจะมารับรองว่าผู้นั้นสำเร็จผลขั้นนั้นขั้นนี้ จึงหวังใจเป็น อย่างยิ่งว่าท่านผู้ปฏิบัติตามแนวทางที่ได้อธิบายไว้ในหนังสือเล่มนี้ จักได้รับผล สำเร็จตามหลักทางพระพุทธศาสนา คือ การบรรลุ มรรค ผล นิพพานต่อไป

คณะผู้จัดทำ

ท่านที่สนใจใคร่อยากจะได้หนังสือหรือมีปัญหาเกี่ยวกับการปฏิบัติกรรม ฐาน โปรคติคต่อตามชื่อและที่อยู่ ดังต่อไปนี้ :-

#### **THAILAND**

## พระอาจารย์โสบิน โสปาโก โพหิ

วัดศิริพงษ์ธรรมนิมิต

ซอยวัชรพล ๖៩ หมู่ ๖ แขวงสายใหม เขตบางเขน กรุงเทพฯ ๑๐๒๒๐

โทร. (๐๒) ธ๔๘-๒๒๕๐ หรือ (09) 922-3676

E-mail: achansobin@yahoo.com or sopako@iirt.net

#### **USA**

## Vipassana Dhura Meditation Society

c/o 1570 S. Fillmore St.

Denver, CO 80210 USA

Contact:

Tom Heron: Tel. (303) 778-8012

E-mail: theron@wt.net

Or:

Bhavilai (Cynthia) Thatcher: Tel. (303) 861-5051

E-mail: margar3060@aol.com

#### **MEXICO**

Vimutti Foundation (Spanish Language)

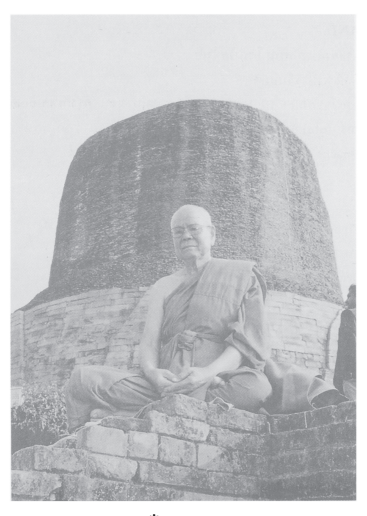
Cozumel 76 Mexico 7, D.F. C.P. 06700. Mexico

Contact: Satima (Carola) Andujo Rolon, Director

Tel: 52-55-5211-4641, Fax: 52-55-5211-0884

E-mail: nibbanamx@yahoo.com

9/ന



พระอาจารย์โสบิน โสปาโก โพธิ (โสบิน ส. นามโท)

# เกี่ยวกับผู้เขียน พระอาจารย์โสบิน โสปาโก โพธิ ป. (โสบิน ส. นามโท)

## มาตุภูมิ

ณ บ้านวังปลาโค อำเภอบรบือ จังหวัคมหาสารคาม เมื่อวันที่ ๑๑ ธันวาคม ๒๔๙ (ปัจจุบัน พ.ศ. ๒๕๔๕ อายุ ๗๑ ปี) หลังจากเรียนจบชั้นประถมศึกษา ได้เข้าสู่รุ่มกาสาวพัสตร์ บรรพชาเป็นสามเณรที่วัดบ้านหัวหนอง อ.บรบือ มีพระ ครูธรรมโมภาษผคุงกิจ เป็นพระอุปัชฌาย์ ต่อมาได้เข้าสู่กรุงเทพมหานคร ได้ บรรพชาเป็นสามเณรอีกครั้งตามกฎระเบียบของวัคมหาธาตุ อยู่ภายใต้การคูแล ของพระธรรมไตรโลกาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) วัคมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ ได้ศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรม บาลี บาลีมัธยม พระอภิธรรม และได้เข้า ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฎฐาน เจริญสติปัญฐานอย่างต่อเนื่องทั้งกลางวันและกลางคืน เป็นเวลา ๗ เดือนเต็ม ณ วิหารคต พระอุโบสถ วัคมหาธาตุฯ โดยมีพระภาว นาภิรามเถร (สุขปวโร) เป็นพระวิปัสสนาจารย์ผู้ควบคุมคูแลแนะนำแนวทางปฏิบัติ

## อุปสมบทและจาริกเดินฐดงค์ต่างแดน

เมื่อ พ.ศ. ๒๔๕๖ ได้เข้าอุปสมบทเป็นพระภิกษุ ณ พระอุโบสถ วัคมหาธาตุฯ ท่าพระจันทร์ กรุงเทพฯ โดยมี พระพิมลธรรม (อาจ อาสภมหาเถร) เป็นพระอุปัชฌาย์ ได้รับนามฉายาว่า "โสปาโก" (ผู้มีผลอันสุกแล้ว) อยู่สนอง งานพระศาสนาทั้งฝ่ายปริยัติและฝ่ายวิปัสสนา ณ วัคมหาธาตุฯ หลังจากนั้นได้ ร่วมเดินทางไปกับตัวแทนคณะสงฆ์ไทยไปดูงานพระศาสนา และศึกษาการ ปฏิบัติวิปัสสนาเพิ่มเติมที่ประเทศพม่า ในงานฉลองครบรอบ ๒๕ พุทธศตวรรษ (ฉลองกึ่งพุทธกาล) พ.ศ. ๒๕๐๐ เมื่อเสร็จงานฉลองแล้ว ได้ออกเดินจาริกฐุดงค์ ออกจากเมืองย่างกุ้ง เมืองหลวงพม่า สู่เมืองเชียงคุง ผ่านท่าขึ้เหล็ก ข้ามแม่น้ำโขง

ไปหัวยทราย ผ่านหลวงพระบาง เข้าเวียงจันทน์ ประเทศลาว เข้าสู่ประเทศไทยที่ ค่านท่าเคื่อ จังหวัดหนองคาย

จากนั้นได้รับนิมนต์ให้ไปเป็นพระอาจารย์สอนอภิธรรมและวิปัสสนา
กรรมฐาน ณ วัดบุบผารามวิปัสสนาราม นครหลวงพระบาง ประเทศลาว
ปฏิบัติหน้าที่อยู่สองปี ได้เดินทางกลับประเทศไทย พ.ศ. ๒๕๐๔ ไปปฏิบัติหน้าที่
ประจำสำนักสงฆ์ประชาศรัทธาธรรม จังหวัดภูเก็ต (ปัจจุบันคือวัดนาคาราม)
ตำบลวิชิต อำเภอเมือง จังหวัดภูเก็ต เป็นพระอาจารย์สอนอภิธรรมและวิปัสสนา
แก่ผู้สนใจ มีพระสงฆ์และพุทธศาสนิกชนให้ความศรัทธาเป็นจำนวนมาก เห็น
ความสำคัญของการปฏิบัติ จนรวมศรัทธาก่อสร้างอาคารเรียนถาวรขึ้นหนึ่งหลัง
โดยเจ้าประกุณสมเด็จพระสังฆราชฯ (อยู่ อโนทยมหาเถร) วัดสระเกศราชวรมหา
วิหาร ได้ประทานนามว่า "โรงเรียนอภิธรรมวิทยากร" และได้จัดให้มีการ
บรรพชาสามเณรหมู่ภาคฤดูร้อนเป็นครั้งแรก ณ โรงเรียนแห่งนี้ ให้ชื่อว่า
"สามเณรพัฒนา" ซึ่งเป็นแบบอย่างในการบวชเณรภาคฤดูร้อนสืบมาจนถึงปัจจุบัน

## เผยแผ่พุทธศาสนาในอเมริกา

ปี พ.ศ. ๒๕๑๕ ได้รับมอบหมายจากคณะสงฆ์ไทยให้เดินทางไปปฏิบัติ หน้าที่เป็นพระธรรมทูตไทยรุ่นแรกเดินทางไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา วัฒนธรรม ไทย และสร้างวัดไทยในนครลอสแองเจลิส รัฐแคลิฟอร์เนีย ซึ่งเป็นวัดไทยวัด แรกที่เกิดขึ้นในทวีปอเมริกา จากนั้นได้คำเนินการจัดตั้งวัดพุทธวราราม นครเคนเวอร์ โดยได้เปิดสอนวิปัสสนากรรมฐานแก่ท่านผู้สนใจทั้งชาวไทยและ ชาวต่างชาติ ซึ่งได้รับความสำเร็จมากพอสมควร ซึ่งสามารถจัดพิมพ์หนังสือ แนะนำการปฏิบัติภาคภาษาอังกฤษขึ้น เป็นเล่มแรกชื่อ "Way Faring" โดยมอบ ลิขสิทธิ์แก่ Buddhist Publication Society ประเทศศรีลังกาดำเนินจัดพิมพ์เผยแผ่ ทั่วโลก

จนกระทั่งปี พ.ศ. ๒๕๒๓ พระอาจารย์โสบินมีปัญหาเรื่องสุขภาพ จึงได้ ตัดสินใจลาสิกขาเป็นคฤหัสถ์ ชีวิตหลังจากนั้นได้ทำงานสอนวิปัสสนา แก่ผู้สนใจ ได้ศึกษาหาความรู้ เพิ่มประสบการณ์การทำงานเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยได้ ร่วมทำงานกับผู้คนหลากหลายอาชีพ ที่สนใจศึกษาและปฏิบัติธรรม ทำให้ได้เดิน ทางไปบรรยายตามศูนย์พระพุทธศาสนาเมืองต่างๆ ในอเมริกา แคนาดา เม็กซิโก ได้ใช้ชีวิตสอนธรรมในรูปแบบฆราวาส (Buddhis missionary) เป็นเวลา ๒๐ ปี ได้มีเพื่อนธรรมและศิษยานุศิษย์ร่วมทำงานพระพุทธศาสนาจนเป็นที่รู้จักกันใน ระดับหนึ่ง ถือได้ว่ามีส่วนร่วมในการจุดประทีปพระพุทธศาสนาให้ส่องประกาย ณ โลกตะวันตก

## ชีวิตบั้นปลายในร่มธรรม

เมื่ออายุครบ ๖ ธ ปีในวันที่ ๑๑ ธันวาคม ๒๕๔๓ ได้ตัดสินใจเข้าสู่สมณ เพศอีกครั้งตามเจตนารมณ์ที่เคยรับปากไว้กับมารคาว่าให้พระลูกชายตายในผ้าเหลือง และต้องการใช้ชีวิตในบั้นปลายในร่มกาสาวพัสตร์ทำงานสอนวิปัสสนา เผยแผ่ พระพุธศาสนา โดยได้อุปสมบท ณ พระอุโบสถวัดไทยพุทธคยา รัฐพิหาร ประเทศอินเดีย สถานที่ตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า โดยมีพระธรรมปริยัติมุนี (นวน เขมจารีมหาเถร) เจ้าอาวาสวัดพระธาตุพนมวรมหาวิหาร จังหวัดนครพนม เป็น พระอุปัชฌาย์ โดยได้รับนามฉายาว่า "โสปาโก" ในฐานะที่ได้บวชอุทิศชีวิตแด่ พระพุทธเจ้า ณ พุทธคยา ประเทศอินเดีย จึงได้มีสร้อยหรือนามปากกาโพธิต่อ ท้ายเป็นโสปาโก โพธิ

พระอาจารย์โสบิน โสปาโกโพธิมีความมุ่งมั่นทำงานเผยแผ่พระพุทธศาสนา ทั้งค้านการศึกษาปริยัติธรรม ปฏิบัติธรรม เดินตามรอยบาทพระบรมศาสดา สอน วิปัสสนาแก่ผู้สนใจทั้งชาวไทยและชาวต่างชาติ โคยจะมีการเปิดหลักสูตรอบรม วิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน ๔ ที่ศูนย์ปฏิบัติทั้งในประเทศ และต่าง ประเทศ จักเป็นการสร้างวิปัสสนาทายาท สืบแนวทางในการประพฤติวัตรปฏิบัติ ให้กระจายไปสู่สาฐชนโดยทั่วกัน

## เกียรติคุณที่ผู้เขียนเคยได้รับ

พ.ศ.๒๕๒๘ ได้รับโล่ห์จากศูนย์วิปัสสนา The Chicago Meditation Center (cmc) พ.ศ.๒๕๓๓ ได้รับประกาศเกียรติกุณ (Appreciation) จาก Mr.Tom Bradley นายกเทศมนตรี นครลอสแองเจลิส รัฐแคลิฟอร์เนีย ในฐานะเป็น (Chief Vipassana Trainer) โดยการนำวิปัสสนา ไปสอนพวกเอเซี่ยน อเมริกันที่ติดยา

ପାପା

77

เสพติด เพื่อช่วยให้เขาเลิกยาเสพติดด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา

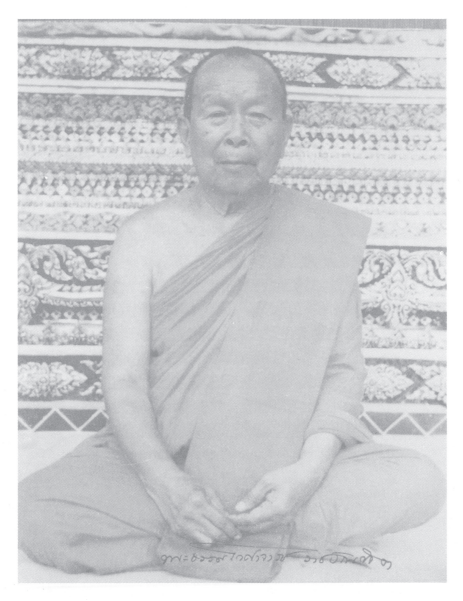
พ.ศ.๒๕๓๔ ได้รับใบประกาศเกียรติคุณจาก (The Insight Meditation Network and Namo Tassa Corporation) ที่ (Boulder) รัฐโกโลราโด ในฐานะเป็น ที่ปรึกษา และอาจารย์สอนประจำที่ศูนย์ฯ

พ.ศ.๒๕๓๔ ได้รับพระราชทานเสาเสมาธรรมจักรจากสมเด็จพระเทพ รัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี พร้อมทั้งเกียรติบัตรจากสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก ในฐานะเป็นผู้ทำคุณประโยชน์ต่อ พระพุทธศาสนา และเผยแผ่ธรรมในต่างประเทศ โดยการเขียนตำราทั้งภาษาไทย ภาษาอังกฤษ และได้แปลออกสู่ภาษาสเปน โดย คร.สติมา (Carola Andujo Rolon, Ph.D.) ตามแนวทางปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เป็นหลักฐานสืบไป

พ.ศ.๒๕๔๐ ได้รับเข็มเกียรติกุณจากมหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย มหาวิทยาลัยแห่งคณะสงฆ์ไทย ในฐานะผู้บำเพ็ญหิตานุหิตประโยชน์แก่ มหาวิทยาลัย พระพุทธศาสนา สถาบันพระมหากษัตริย์ และประเทศชาติ

## ผลงานการประพันธ์ที่พิมพ์เผยแผ่ ดังนี้

- a. ภาษาไทย "อยู่ที่ปัจจุบันเท่านั้น"
- le. Way Faring A Manual for Insight Meditation
- ത. Moment To Moment Mindfulness
- d. Insight Meditation Practical Steps to Ultimate Truth
- &. Short Introduction for Meditation
- b. ภาษา (Spanish) Atencion plena momento a momento.
- ത. มาบวชกันเถิค Welcome to Ordination ത ภาษา ได้แก่ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ และภาษาสเปน
- ๘. มาปฏิบัติกันเถิค Moment to Moment 🖢 ภาษา ได้แก่ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ
- พ.ศ. ๒๕๔๓ ปี ค.ศ. ๒๐๐๐ ได้สละเพศฆราวาสวิสัย เข้ามาบรรพชา อุปสมบทถวายในพระพุทธศาสนา เพื่ออุทิศชีวิตในบั้นปลายบูชาคุณพระรัตนตรัย จนกว่าชีวิตจะหาไม่ หรือตราบเท่าบรรลุพระนิพพาน



# พระพิมลธรรม (ชอบ อนุจารีมหาเถร) ราชบัณฑิต

ประชานริเริ่ม และเป็นองค์อุปถัมภ์ วัดพุทธวราราม นครเดนเวอร์ มลรัฐโคโลราโด สหรัฐอเมริกา



# MOMENT TO MOMENT MINDFULNESS

## A PICTORIAL MANUAL FOR MEDITATORS



Bhikkhu Sopāko Bodhi (Achan Sobin S. Namto)

THIS BOOK IS DEDICATED TO MY PRECEPTOR, HIS EMINENCE THE SOMDEJ PHRABUDTHACHARN, (ARJ ASABHA MAHATHERA) AN ESTEEMED FRIEND OF MAHASI SAYADAW OF BURMA, WHO WITH REMARKABLE COURAGE AND BODY-WITNESS TO THE TRUTH, SPREAD THE SUBLIME TEACHINGS OF INSIGHT MEDITATION AROUND THE WORLD, TO MY ESTEEMED MEDITATION TEACHER, THE MOST VENERABLE CHAO KHUN PHRA BHAVANABHIRAMATHERA, (SUKH PAVARO) WHO FIRST TAUGHT ME THE PATH OF VIPASSANA MEDITATION, CHAO KHUN PHRABIMOLDHAM (CHOB ANUCHAREE MAHATHERA) WHO SENT ME TO AMERICA, TO MY MOTHER AND MY FATHER.

## **CONTENTS**

|                                                          | Page |
|----------------------------------------------------------|------|
| FOREWORD                                                 | 83   |
| PREFACE                                                  | 85   |
| PUBLISHER'S FOREWORD                                     | 89   |
| IMPORTANT MESSAGES TO THE READER                         | 91   |
| ABOUT THE METHOD                                         | 92   |
| MIND DEVELOPMENT: Theory and Practice                    | 4    |
| What is Insight Meditation?                              | 93   |
| The Benefits of Training.                                | 94   |
| The Development of Vipassana Meditation                  | 95   |
| Investigating the Path                                   | 96   |
| The Working Ground of Mind Development                   | 97   |
| Differences Between Concentration and Insight Meditation | 98   |
| What is Mindfulness?                                     | 99   |
| The Four Foundations of Mindfulness                      | 100  |
| Why Practice Step by Step Mindfulness?                   | 101  |
| Clear Comprehension                                      | 102  |
| Factors Comprising Mind-and-Body                         | 103  |
| The Sense Bases.                                         | 103  |
| Distinguishing Mental Processes from Physical Processes  | 105  |
| How to focus on Mental and Physical Objects              | 107  |
| Self-dedication to the Training                          | 108  |
| Preparations for Intensive Training                      | 109  |
| Guidelines for Conduct                                   | 110  |
| The Eight Precepts and Eight Paths of Right Living       | 111  |
| On Entering Training                                     | 112  |
| Commencing Intensive Practice                            | 114  |
| Essential Instructions for Beginners                     | 116  |
| Labeling Mental and Physical Objects                     | 117  |
| Mindfulness on Abdominal Movement or the Breath          | 118  |

## Moment to Moment

## MINDFULNESS: STEP BY STEP ILLUSTRATED INSTRUCTION

| Entering Practice:                                          |     |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| Making Resolution and Offering Salutation                   | 120 |
| Introduction to the Sitting Posture                         | 122 |
| Changing from Sitting to Standing Posture                   | 124 |
| Introduction to the Standing Posture                        | 127 |
| Introduction to the Walking Posture                         | 129 |
| Walking Schedule for Intensive Practice                     | 130 |
| Introduction to the Reclining Posture                       | 136 |
| Rythmic Practice - Hand-by-Hand Mindfulness                 | 138 |
| Mindfulness at Mealtime                                     | 141 |
| General Mindfulness                                         | 143 |
| Concluding Intensive Practice - Transfer of                 |     |
| Merit of Wholesome Deeds                                    | 144 |
| CORRECTING MEDITATION PROBLEMS                              |     |
| How to Handle Physical Pain in Training                     | 145 |
| How to Correct Sleepiness and Dullness                      | 146 |
| How to Work with Severe Emotional Pain in Early Training    | 147 |
| How to Handle Recurring Memories and Overactive Imagination | 148 |
| For further information on retreats and to order            | 149 |

## **FOREWORD**

# His Eminence the Somdej Phra Budthacharn Acting Supreme Patriarch of the Buddhist Sangha of Thailand

When the Venerable Maha Sobin S. Namto, Sopako Bodhi Bhikkhu, first became my close disciple in B.E.2492 (1949), I was Abbot of Wat Maha Dhatu Monastery, Bangkok. I acted as Preceptor at his novice ordination, and later he became a monk at Wat Maha Dhatu, Bangkok.

Throughout the years, I have found him to be a forthright and amiable person. From the early days of his novitiate, he displayed a keen interest in practicing Vipassana (Insight) meditation. At that time, he was the very first novice to complete seven continuous, non-stop months of Insight meditation under the guidance of the late meditation master, The Most Venerable Chao Khun Phra Bhavanapirama Thera. He continued to earnestly pursue his studies of Dharma (Buddhist teachings) and meditation. I appointed him as teacher and mentor to his students. He was highly respected by both the clergy and laity.

I am aware that the study and practice of Buddhism is the only way to gain its benefits. In B.E. 2496 (1953), I founded a Vipassana center at Wat Maha Dhatu. It is well known locally and internationally. Maha Sobin taught there for many years. I fervently wish that all monks, nuns, novices and laity dedicate themselves to faithfully serving and practicing the Dharma.

Maha Sobin has long agreed with my aspiration. Seeking to deepen his Dharma knowledge, I sent him for further studies with the Venerable U Visudha Sayadaw, Kabaae, Rangoon, Burma in B.E. 2500 (1957). Returning to Thailand, he continued as teacher of meditation and Abhidharma (Buddhist psychology) and Dharma. In 1960, I was pleased to honor the requests of the Lao Buddhist Sangha and the Head Instructor for Vipassana Meditation, and the invitation of the Government of Laos to appoint Maha Sobin to teach meditation and Abhidharma at Wat Buddhavipassanaram, Luangphrabang, Laos.

#### Moment to Moment

He resumed teaching in Southern Thailand, Phuket Province, where he established the Abhidharma Vidhyakorn Institute.

Later, the Most Venerable Chao Khun Phra Dhammakosacharn, Chairperson of the "Wat Thai in America" Committee, selected him and four other monks to establish the first Thai temple in Los Angeles, California. Maha Sobin was appointed its first Abbot.

He is also the Founder-Abbot of a Vipassana temple in Denver, Colorado. In 1980 he decided to resign from the monkhood, but continues to dedicate himself entirely and untiringly to teaching Vipassana, Abhidharma and Buddhism to North Americans and the Southeast Asian community. He has established several meditation centers and has a number of Western disciples.

I was delighted to learn that he is the author of two books in English on Insight meditation. I am confident these publications will be of great worth in transmitting the message of Vipassana meditation to the general public in the Western World. These offerings are the result of his many years of persevering effort on behalf of the Dharma.

May he and his Western disciples progress and find peace and contentment in the Dharma. May all beings enter the stream of Buddha-Dharma forever.

## S.D Prea Budthacharn.

His Eminence the Somdej Phra Budthacharn Lord Abbot, Wat Maha Dhatu, Bangkok Director of Vipassana Meditation in Thailand

## PREFACE 1ST AND 2ND EDITION

Atitam nanvagameyya yadatitampahinantam paccupannam ca yo dhammam nappatikankhe anagatam appattanca anagatam tattha tattha Vipassati

"The past is gone; the future has not come. But whoever sees the Truth clearly in the present moment, and knows that which is unshakable, lives in a still, unmoving state of mind."

The Buddha
Bhaddekaratta Sutta

For a long time, I have had the intention to write a book on Insight (Vipassana) meditation based on the "Four Foundations of Mindfulness" of the Maha Satipatthana Sutta.

As a novice monk in Bangkok, monastic training centered on memorization of texts by rote. No manuals were available on Vipassana practice, but my teacher, The Most Venerable Chao Khun Bhavanabhirama Thera, did not teach us to parrot the material we learned by heart. He would reconstruct the building blocks of abstruse scriptural material in a systematic way until we had a thorough knowledge of our studies. No certificate was awarded for Vipassana study and very few novices joined these classes. In those days, the practice of Insight meditation was not wide - spread, and I felt fortunate to be the student of such a conscientious instructor.

Almost 70 years ago, my teacher studied and practiced with extraordinarily gifted monks at the Burmese temple in Bangkok. Through the years, I had a number of instructors from whom I learned the principles of teaching Vipassana meditation, yet I retained the basic method of my first teacher, finding it to be a precise and highly effective approach to training based on the early Commentary to the Maha Satipatthana Sutta.

When I arrived in California, I observed many Americans were introduced to meditation through the written word. Over 90% of Buddhist books in North America explored the concentration practices of various traditions,

#### Moment to Moment

but only a handful of publications are produced on Vipassana meditation, which is the earliest instruction given by the Buddha. As far as I know, no detailed book on the step by step approach to training exists on Insight practice in the West.

Therefore, I wrote the present book on theory and practical guidance for the novice and the more experienced meditator.

The publication of this book became a reality through the generous donations of practitioners and supporters. Inasmuch as they have offered the greatest gifts - the teaching of the Dharma - the credit belongs to them for spreading the message of Insight meditation.

May all Dharma comrades share any merit gained through the publication of this book. May we all practice together to end delusion and suffering and realize the taste of Absolute Freedom, Nibbana.

I transfer any merit realized from the offering of this book to my parents, teachers, all friends who have supported me, and to all sentient beings. May we strive to eliminate suffering at all times.

Achan Sobin S. Namto (Bhikkhu Sopako Bodhi)

Bangkok, Thailand B.E. 2532/1989

## PREFACE 3<sup>RD</sup> EDITION

This book is an invitation to come and practice insight meditation. It is designed to help students learn how to do ordinary, everyday activities in a new way, with the purpose of developing the tools that will enable insight wisdom to unfold and destroy the cause of suffering.

In my experieence, practicing since an early age and teaching in the East and West, I learnd that meditators have specific needs to be able to continue with practice. I would be very happy to provide every meditator with the best conditions, so that they can succeed in focusing attention correctly and completely on mind-and-body objects rising-and-falling in the present moment.

The principle of step by step observation that I learned from my main teacher Chao Khun Phra Bhavanabhirama Thera, offers a unique opportunity to practice continuous, non-stop mindfulness, using all the activities of the body and the mind, moment to moment. It is very simple and has proven to be effective in helping meditators to build the ground for developing mindfulness. I have had many teachers myself, and I have met many other meditation Masters while sharing the Dhamma for more than 45 years, at home and abroad. During that period I gained experience and collected simple and easy techniques to focus attention in the correct way on the actual movements of daily life activity.

In this manual the meditator will be exposed to a moment to moment, non-stop method of practice. Students will learn to focus attention on the sitting, standing, walking and lying posture, on the motions of the hands, rising and falling of the abdomen caused by the breathing, and the motions at mealtime, and at any other daily activity.

I publish this book to satisfy the needs of those interested in cultivating mindfulness (SATI) in order to develop SAMADHI (Concentration) and PANNA (Insight, Wisdom) in accordance with the teaching of the Buddha.

It is my wish to republish my book, **MOMENT TO MOMENT MINDFULNESS:** a pictorial manual for meditators in a bilingual edition and to entitle it, **"MAPATIPATKAN THERT"** which means, "Come to practice".

#### Moment to Moment

I hope this book is the cause of benefit, understanding and blessings for all of us.

May all beings be free from suffering

Achan Sobin S. Namto (Bhikkhu Sopako Bodhi)

I Smith.

Note: Achan Sobin S. Namto was given the name Sopako Bodhi during his second ordination as a Buddhist monk in Bodh Gaya, India, December 11, 2000.



Bangkok, Thailand B.E. 2545/2002

## PUBLISHER'S FOREWORD

Many individuals today, in unparalleled numbers, are burdened by a crisis of identity manifesting as stress-related disease or more severe mental symptoms. This personal crisis is mirrored in a world community continually plunging headlong into entanglements and turmoil in the political, social, religious and economic arenas.

Some thoughtful men and women have searched for and found an escape route from life's dilemmas, if not from misery, by the practice of mind development known as Insight (Vipassana) meditation. After realizing some benefits of the practice, meditators often feel bound to share this teaching with others, who, like themselves, are seeking a solution to conflict. Perhaps, one day, Insight meditation may be an agenda item at meetings to settle global conflict!

The sharing of this teaching is growing in ever-greater numbers. In a little more than two decades, interest in the practice of Insight meditation has captured the attention of mental health workers, educators and artists. It has had noticeable impact on the North American, European, and, to some degree, the worldwide spiritual community.

A discourse of the Buddha known as the "Four Foundations of Mindfulness" forms the foundation of the practice. Recorded by monks in Ceylon in the First Century, this teaching stands as a timeless reminder that the mind has changed little since ancient times. We remain afflicted, as did our forbears, with the endemic dis-ease of mental ills. Through the passage of two millennia, this "Proclamation of Emancipation" from mental bondage has not been lost. There is a WAY OUT of the human predicament for those who travel the course to completion.

Achan Sobin S. Namto, Bhikkhu Sopako Bodhi, is one of a number of instructors now sharing the responsibility of teaching Insight meditation in North America.

Trained in the classical manner of a Buddhist monk, the Venerable Phra Maha Sobin S. Namto was invited in 1972 by the Thai Sangha Council to establish the first Thai temple in the United States. Primarily a teacher of Vipassana and Abhidharma (Buddhist Psychology) for over 30 years, Achan Sobin, made the

#### Moment to Moment

teaching available to both Thais and Americans. As a result, Americans were soon requesting opportunities to enter intensive meditation practice under his direction. Some years later, he made the decision to widen his scope of activities by teaching as a lay instructor.

For over three decades, his major teaching duties in Thailand centered around instructing thousands of teachers, monks and laity, many of whom intended to train others in the practice of Insight meditation and Abhidharma. As a teacher's teacher, Achan Sobin feels a keen obligation to preserve and transmit the pristine character of Vipassana meditation to the Occident, especially in these early days of establishing the roots of this extraordinary teaching of Deliverance.

Rather than diminish or dilute the "Gift of Truth" for popular consumption, Achan Sobin endeavors to maintain the integrity of the original intent of the training, that is, as a vehicle of Enlightenment. He has therefore retained a "no-frills" approach. Without compromising the principles of the training, he has made adaptations in only very minor features and has provided some options in certain matters for the convenience of Western meditators.

Achan Sobin's heartfelt wish is to leave a legacy of Western-born teachers to carry on the essential work of sharing this message of healing and liberation around the world.

May this offering encourage and guide your first steps on the Insight journey.

Anāgarikā Dharmapali (Martha Sennor)

Bangkok, Thailand B.E. 2532/1989

## IMPORTANT MESSAGES TO THE READER

- 1. Persons under the care of a mental health worker who wish to enter training are strongly advised to discuss their intention with their psychotherapist, etc. If permission is given, consultation with the meditation teacher is necessary.
- 2. Vipassana meditation is a path of **individualized** instruction. While sharing certain routine activities with other meditators at a center, the training remains an individual training and not a group activity.
- The instruction offered in this book is a guideline for practice and cannot substitute for the essential personal contact between teacher and student. Prospective meditators are encouraged to find an instructor and enter training.
- 4. As an introduction designed for novice meditators, only essential points of Vipassana theory have been included for meditators. Both Pali and Sanskrit terms have been minimally used when needed for clarity.
- 5. In-depth meditation guidance, suitable for introductory, intermediary and advanced levels of training may be found in Venerable Bikkhu Sopako Bodhi's book entitled INSIGHT MEDITATION: Practical Steps to Ultimate Truth.

## ABOUT THE METHOD

The technique of training detailed in these pages is an **expanded** method based on the original instruction of Insight meditation developed by the late and renown meditation master, Mahasi Sayadaw, of Burma.

Venerable Bhikkhu Sopako Bodhi has further elaborated the principle of **step by step mindfulness** (a skillfull training device) enabling the insight worker to gain increased benefits of the practice.

May devotees of Insight meditation, in the years to come, further refine this most remarkable training as an offering to all seekers of truth.



## WHAT IS INSIGHT MEDITATION?

Insight meditation (Vipassana) means inward seeing - seeing Reality as it is, not as we would like it to be. It brings a radical change in our personal world, a change in how we see others and ourselves. Insight is the tool which reveals the Awakened Mind of purity and clarity, allowing the perfection of the "Art of Living moment to moment."

We are all familiar with the joys and disappointments which determine our day-to-day reality. Caught in the grip of neurotic emotions and attachments, we know something is not right - **life hurts.** 

Yet another Reality exists and there is another way to live. But what do we do with the massive forest of entangled emotions and thoughts collected through the years? Vipassana meditation uses all the contents of the mind as precious kindling. Insight meditation consumes the stress, frustration, and pain that darken our lives. This personnel purification process, which may be practiced by persons of all faiths, restores the warmth of true humanity, cleanses mental impurities, and develops complete mental health. If we are willing to put the training to the test. Insight meditation shows us who and what we are - and what we can become.

The technique is simple, systematic, and direct. Training focuses on the mind in its natural state, with a non-attached, objective awareness (mindfulness) of what is actually present, moment to moment. Meditation is not our goal, but a tool for realization. No suppression of mental states occurs in the training. Unlike our normal attitudes and perceptions in daily life, which carry an ethical content, during the training period we observe only bare mental and physical phenomena.

A gentle, non-aggressive practice, step by step training strengthens consciousness of mind and body processes until intuitive knowledge, finely balanced and finely tuned, arises spontaneously for the meditator.

## THE BENEFITS OF TRAINING

## Practicing Insight Meditation

- Results in the experiential knowledge of Wisdom, and the abandonment of clinging to concepts, which are useful conventions, but which are not the Ultimate Truth;
- Develops, in the deepest sense, a person of true spiritual culture;
- Develops loving-kindness and compassion, joy and peace of mind;
- Equipts the meditator with self-knowledge which results in natural selfgoverning;
- Cultivates gratitude and gentleness;
- Promotes selflessness in aiding others, without ego-involvement;
- Gives relief from stress and anxiety in daily life;
- Promotes freedom from anger, worry, cravings, conceit, spiritual doubt, restlessness and mental turmoil;
- Develops the powers of concentration;
- Results in freedom from grief and sorrow;
- Banishes mental confusion by promoting clarity of mind and body states;
- Promotes the unity of humanity and respect for all sentient life.

## THE DEVELOPMENT OF VIPASSANA MEDITATION

Insight meditation is based on the teachings of the historical Gautama Buddha, who lived in India (modern Nepal) in the sixth century, B.C.

The central teachings of Buddhism, which culminate in full spiritual Awakening, are based on the Four Noble Truths and The Noble Eightfold Path.

Traditionally, the Buddhist teachings comprise two complimentary fields of activity (or duty) for monks, nuns, and laity:

GANTHA DHURA - The study of the Buddhist Canon (the Tripitaka) consisting of the following texts:

ABHIDHARMA Buddhist Psychology
SUTRAS Discourses of the Buddha

VINAYA Code of Discipline for monks and nuns

VIPASSANA DHURA - after studying the theory of Buddhist teachings, the path is then developed by the practice of meditation which is divided into two areas: Samadhi (concentration) and Vipassana (Insight).

In our present study we shall focus on Vipassana meditation, which leads to fruition of the Teachings, to the end of all mental sufferings, and to the realization of Enlightenment (*Nirvana*). This is the practice of Insight meditation, which rests on the base of Ethical Conduct (*Sila*) and Concentration.

## INVESTIGATING THE PATH

Buddhism, as a non-proselytizing religion or Way of Life, encourages free inquiry and not blind belief; therefore, it is a path open to all for full investigation.

After deeply probing the nature of life, the Buddha came to the following conclusions and resolutions :

#### THE FOUR NOBLE TRUTHS

- 1. Life, by its imperfect nature, is unstable and basically unsatisfactory, due to the potentiality of stress, conflict and frustration (as opposed to stability and complete happiness).
- 2. This distress is caused by a special kind of 'thirst'-the greed and attachment arising from delusion in not seeing the true nature of Reality.
- 3. This condition of conflict and pain can cease with release from greed and neurotic clinging.
- 4. Freedom from this stress-frustration-pain cycle is realized by investigating, testing and practicing THE NOBLE EIGHTFOLD PATH:

## THE NOBLE EIGHFOLD PATH

Consists of RIGHT (complete or balanced) UNDERSTANDING

RIGHT (complete or balanced) INTENTION

RIGHT (complete or balanced) SPEECH

RIGHT (complete or balanced) ACTION

RIGHT (complete or balanced) LIVELIHOOD

RIGHT (complete or balanced) EFFORT

RIGHT (complete or balanced) MINDFULNESS

RIGHT (complete or balanced) CONCENTRATION

#### THE WORKING-GROUND OF MIND DEVELOPMENT

The normal mind is always thinking, restless, disquieted and rarely still. Often overwhelmed and smothered by mental hindrances or taints, we find ourselves designing our own suffering day in and day out, from birth to death. When the mind is not grounded in a skillful, wholesome mental state, it ranges far and wide, untamed, uncontrolled, weak and inefficient. Fortunately, it possesses great potential to be tamed, to become pliable and fit for work. The potential of the mind is enormous!

Each one of us has a mental "work station" - a base or ground for mind development. The Pali term *kammathana* may be divided into *kamma* (action) and *tanha* (work). It is the place of practice where one works on the mind. It is the working-ground of the mind in which Insight develops penetration of the truth. It plays an indispensable role in Insight meditation.

There are two kinds of working-grounds for mental cultivation, namely:

Samadhi Bhavana, or Concentration meditation leading to Tranquility and blissful states. The defilements or passions are temporarily subdued by the power of concentration

and

Vipassana Bhavana, or Insight meditation, which leads to penetrating Knowledge. This, in turn, unfolds the Wisdom of Enlightenment and the destruction of Ignorance - of all mental cravings and afflictions.

# DIFFERENCES BETWEEN CONCENTRATION AND INSIGHT MEDITATION

Concentration (Samadhi) meditation methods existed many centuries before the birth of the Buddha. These methods reflect one stream of meditative practice consisting of 40 traditional subjects, as listed in Classical Buddhism. These methods are divided into six categories, based on the temperament of the meditator.

Samadhi practice focuses on conventional reality, with attention directed to a single object, such as an image (visualization) or a sound (mantra), or the breath. Its practice leads the devotee to advanced states of tranquility, called tranquility absorptions. The every day hindrances of sensuality, ill will, lassitude, worry and skeptical doubt are temporarily suppressed. Consciousness gradually ascends to the blissful states of the realms of form and formlessness, retaining only the barest trace of consciousness. The meditator then experiences the "voidness" or "emptiness" of mind. These states, especially the latter absorptions, are rare and difficult to accomplish.

The external requirements for that form of practice include quiet, solitude, good companionship, etc. Such *Samadhi* attainments result in the cultivation of many special abilities, even psychic powers. It is the path of the *Bodhisattva*, bestowing strong mental powers to aid others. The feeling, upon reaching the limits of samadhi, is that of permanent happiness of the self. However, with that form of meditation, delusion is still present.

Vipassana or Insight meditation, as distinct from samadhi, is the vehicle leading to full Liberation. It is ultimate knowledge of Reality, eliminating Ignorance, which is the causative factor of suffering from mental pollutants. Unlike the practice of samadhi, which focuses on external objects, Insight training examines that which is closest to us - our own mind-and-body. These constitute the only objects for the practice of Insight meditation. It was the genius of the Buddha who re-discovered this Path of Insight for the realization of Ultimate Truth.

The dawning of deliverance signals, and is accompanied by, the cessation of all mental defilements. The four Noble Truths are penetrated and the Noble Eightfold Path is traversed to completion. The knowledge which dawns when this state of realization occurs is that of the Truths of Impermanence, of Suffering and of Non-Self. *Nirvana* is Ultimate Release from suffering, from the recurring cycles of Birth-and-Death.

## WHAT IS MINDFULNESS?

Mindfulness is the **direct** experience of touching only the present moment of our lives. When training in the practice, the meditator can directly experience the constant shifts of the phenomenal world and not be led astray by deluded thinking. This experience is entirely different from theorizing or conceptualizing information **about** reality. We will understand that the present moment is the only time for living.

Mindfulness is focused attention placed on any **mental** object (thinking, anger, calm, etc.) or any **physical** object (body postures, movement, breathing, etc.)

Physical (form) objects are simply materiality and, of course, do not possess consciousness. Form is an object of the mind; it is consciousness which knows form. During Insight training, the meditator needs to know form in the **present** moment only. Among the many types of mental and physical forms, there are eye, nose, touching and thinking forms (ideation is considered a sense-form). Of the 28 different types of form recognized by Buddhist psychology (Abhidharma), the above forms are mainly used in Vipassana meditation training.

Mindfulness, a mental factor, is a tool used in training and is subject to flux. It rises and falls and varies in intensity. It cannot be artificially manufactured. The Insight worker needs to have the mind constantly moving on to the next object in consciousness, that is, focusing on the present object and then "forgetting" or releasing it. Mindfulness should not be grasped. TOUCH-AND-GO is the KEY to mindfulness practice.

Whatever physical or mental object appears in consciousness is the present object on which mindfulness focuses attention; therefore, no need arises to "search" for objects. Essentially, Vipassana allows us to know (be mindful of) any object "touching" the mind on a momentary basis. This "knowing" can itself moderate any extremes of mental agitation or excesses of any type.

Due to the extreme rapidity of the mental flux, it often occurs to the new meditator that two objects arise in consciousness simultaneously, such as seeing and hearing. Actually, the mind can have only **one object** at a time in consciousness, just as a computer processes data bit by bit. One mind-moment is rapidly rising and falling, being immediately replaced by another, then another. In training, simply focus mindfulness on the **predominant** mental object noting which is the stronger focus.

## THE FOUR FOUNDATIONS OF MINDFULNESS

The "Four Foundations of Mindfulness" of the Maha Satipatthana Sutta, as taught in early Buddhism, serves as the primary base of Insight meditation practice. They are as follows:

- 1. Mindfulness of Bodily Objects (breath, movement or postures)
- 2. Mindfulness of Feelings (pleasant, unpleasant or neutral sensations)
- 3. Mindfulness of States of Consciousness (mind with or without greed, hatred or delusion)
- 4. Mindfulness of Mental Contents (joy, apathy, worry, calm, doubt, restlessness, etc.)
  - Or, simply stated, mindfulness of BODY, FEELINGS, MIND and MENTAL OBJECTS

The practice of the Four Foundations is the same practice as following the Eightfold Path, as both constitute practice of the Middle Way.

The Four Foundations are objects for the focusing of mindfulness in the present moment. By doing the work of the Four Foundations, or by following the Eightfold path, the meditator destroys aversion for and attraction to objects, thus achieving balance of mental factors.

## WHY PRACTICE STEP BY STEP MINDFULNESS?

While impossible to fully observe the incredible flux of mind, step by step mindfulness training is designed to go "against the stream" of our habitual action-reaction response and normal routine.

Step by step observation results in the de-acceleration of the mental flux, training the mind to remain in the present moment for close investigation. Reduction in the speed of physical movement "slows the mind" sufficiently to permit scrutiny of the highlights of activity. It is also the "action of mind" which works as skillful means, enabling Wisdom to see the Truths of Impermanence, Dissatisfaction, and Non-self. The technique is a training device, and not an end in itself.

Mind and body states arise and cease with the FOUR MAJOR POSTURES, with MOVEMENTS OF THE BODY, and with the SIX SENSE BASES.

This technique permits the observation of the rising-and-falling of **EACH** change of posture, **EACH** physical movement, and **EACH** shift in the mental process. Therefore, the principle of step by step mindfulness training fulfills the criteria of practice in the "FOUR FOUNDATIONS OF MINDFULNESS" discourse given by the Buddha, and its commentarial literature.

This technique permits easy focusing on objects as they arise in consciousness, one by one, on a momentary, non-stop basis. This last factor is a fundamental Key to practice.

As mindfulness matures, physical movement reestablishes itself in a more natural pattern.

## **CLEAR COMPREHENSION**

The applied form of mindfulness in daily life is called Clear Comprehension, which we carry with us throughout our ordinary life. Clear Comprehension is WISDOM IN ACTION and is a vast field for cultivation.

Clear Comprehension and mindfulness work in tandem by penetrating the object or action with regard to its purpose and nature. It shows us how to proceed skillfully in any situation, free from deluded mental states. It differs in application with each individual just as the quality, intensity and usefulness of light depends upon its source.

Clear Comprehension conveys the duty of deeply probing the Truths of Impermanence, Unsatisfactoriness, and Insubstantiality (Non-Self). As an active factor, clear comprehension permits us to **mold** our karma (volitional activity). To a great extent, we can learn to respond to circumstances in a skillful way.

Functioning as the Wisdom Faculty, clear comprehension regards and fully comprehends the object contacted by mindfulness and prevents the birth of delusion. Since non-ignorance is associated with the object, defilements cannot arise. By investigating the phenomenal world in this manner, without the overlay of emotional states, conceptualizations or bias, the individual achieves non-attachment to the "passing show" yet still maintains efficient functioning in daily life.

Clear Comprehension is effort which is correct and timely. It is a state informed by mindfulness at all times, on a momentary basis.

### FACTORS COMPRISING MIND-AND-BODY

According to Buddhist Psychology, the human mind and body can be analyzed in terms of factors called the FIVE GROUPS OF CLINGING. These groups comprise the interlinked elements that are regarded as a temporary personality.

# THE FIVE GROUPS OF CLINGING

- 1. Form (physicality)
- 2. Sensation (pleasant, unpleasant, neutral physical or mental feeling)
- 3. Perception (memory, world of ideas)
- 4. Mental Formations (faculty of mental activity)
- 5. Consciousness (awareness of various objects)

  The above elements can be reduced to Four Mental Factors and one Physical Factor or simply:

### THE MIND-AND-BODY-STATES

These mind-and-body states arise and cease, arise and cease, arise and cease, with the four major postures of the body, the movement of the body, and the sense bases.

In the ordinary unenlightened being, mind-and-body conditions create mental afflictions or defilements. They are the infrastructure of the First and Second Noble Truths. However, mind-and-body are also the path to Enlightenment, for it is mindfulness which is walking on the Path. Insight meditation is the practice pursued until the meditator can experience the state of Insight which understands physical and mental phenomena as rising and falling away. This realization of Insight-Knowledge is based on the practice of Insight meditation.

No overriding "Self" can be found to control the appearance and disappearance of mind-and-body states. Penetrating the nature of physicality and mentality leads to the Truths of Impermanence, Suffering and Non-Self.

### THE SENSE BASES

Mentality-and-physicality states arise and cease at the six INTERNAL and the six EXTERNAL sense-bases (including mind or consciousness), namely:

### Moment to Moment

INTERNAL SENSE BASE EXTERNAL SENSE BASE

EyesVisible ObjectEarsSound ObjectNoseOdor ObjectTongueTaste Object

Body-Impression Object

Mind-base Mind-Object

### Therefore, whenever:

eyes see a form: mind-and-body conditions arise and perish instantly; ears hear a sound: mind-and-body conditions arise and perish instantly; nose smells an odor: mind-and-body conditions arise and perish instantly; tongue tastes a taste: mind-and-body conditions arise and perish instantly;

### and when:

body contacts something cold, hot, soft or hard: mind-and-body conditions arise and perish instantly;

mind creates or seizes an idea : mind-and-body conditions arise and perish instantly.

While the groups mentioned above serve as the main objects for the majority of Insight workers, the **Vipassana Bhumi** (or "Grounds for Establishing Insight") outlines a comprehensive list of all objects used in training (though not intended for use by new meditators). Six categories are mentioned which total 73 objects for practice.

The birth of greed, hatred, and delusion arise and cease at the six Internal end External sense bases. Lack of mindfulness with regard to the reality behind sense formations causes delusion and mental taints to arise in either subtle or gross form. Their appearance clouds the mind, which is originally luminous and pure.

# DISTINGUISHING MENTAL PROCESSES FROM PHYSICAL PROCESSES

Before commencing the practice of Insight meditation, it is essential the aspiring meditator learn to distinguish mental and physical processes.

IT IS **IMPOSSIBLE** TO PRACTICE VIPASSANA MEDITATION CORRECTLY WITHOUT THIS FUNDAMENTAL INFORMATION.

### In seeing a form:

THE COLOR AND THE EYES ARE FORM; CONSCIOUSNESS OF SEEING IS MIND-KNOWN.

### In hearing a sound:

THE SOUND AND THE EARS ARE FORM; CONSCIOUSNESS OF HEARING IS MIND-KNOWN.

## In smelling an odor:

THE ODOR AND THE NOSE ARE FORM;
CONSCIOUSNESS OF SMELLING IS MIND-KNOWN.

### In tasting:

THE TASTE AND THE TONGUE ARE FORM; CONSCIOUSNESS OF TASTING IS MIND-KNOWN.

# In touching:

THE OBJECT CONTACTED (cold, hot, soft or hard) AND THE BODY ARE FORM; CONSCIOUSNESS OF CONTACT IS MIND-KNOWN.

## When sitting:

SITTING IS FORM; COSCIOUSNESS OF SITTING IS MIND-KNOWN.

#### Moment to Moment

### When standing:

STANDING IS FORM; CONSCIOUSNESS OF STANDING IS MIND-KNOWN.

### When walking:

MOVEMENT IS FORM; CONSCIOUSNESS OF MOVEMENT IS MIND-KNOWN.

### When reclining:

RECLINING IS FORM;
CONSCIOUSNESS OF RECLINING IS MIND-KNOWN.

When mindful of abdominal movement or when focusing on the breath: RISING AND FALLING OF THE ABDOMEN OR BREATH IS FORM;

ACKNOWLEDGMENT OF THE MOVEMENT IS MIND-KNOWN.

The whole body is form and mind perceives materiality. Form (materiality) cannot know anything by itself. Form is only the object of the mind.

## Only mind-and-matter exists in the world!

"Knowing" is the observing consciousness. There is only one meaning to "knowing" in Insight meditation, that is, being aware of mental and physical objects raising-and-falling in consciousness, on a momentary basis (object by object).

We designate objects conventionally by giving them names or labels; ultimately, however, there is no "being", no "I", no "self", no "he", no "she", and so forth.

# HOW TO FOCUS ON MENTAL AND PHYSICAL OBJECTS

It is essential that a new meditator understand how to focus mindfulness **correctly** and completely on a mental or physical object.

The Insight worker has to know (be mindful of) "feeling" with the object. Feeling, in this context, means that attention is focused on the object:

- On a momentary base
- In the present time, and
- In its rising-and-falling phases

All three factors must be present to constitute a complete and correct object of mindfulness.

Feeling, as an emotional state, or feeling as a pleasant, unpleasant or neutral mental and physical sensation, is not what is referred to here.

You can experiment yourself by lifting your arm in a normal motion, as performed in everyday life. This type of general mindfulness or awareness is somewhat vague and dispersed. Now lift your arm quite slowly, giving focused attention to the intention to move, the initial lifting, intermediate lifting and stopping of the movement. Now lower the arm in the same manner, noting the falling stage and stopping of movement.

Are you aware of the great difference between each of these actions?

# SELF-DEDICATION TO THE TRAINING

An important area of Insight practice usually overlooked in the West is the aspirant's need to voluntarily dedicate oneself to the training.

While it is certainly possible to progress in Insight practice without such formal dedication, if one is sincere and earnest, knows the correct path, and has the right attitude, still, throughout the centuries-old practice of Insight meditation, Buddhist and non-Buddhist meditators have reaped many benefits from a firm self-resolution, formally made. In Southeast Asia, entering Vipassana training is considered a pivotal experience in one's life. This tradition has also contributed to safeguarding the training from commercialism or other interests.

The Following section reflects the attitude of the aspirant who desires to observe this custom. In a sense, it is a "by-law" and is usually not repeated, unless a special request is made. If desired, non-Buddhists may take all or any part of this brief observance.

Having dedicated oneself to the practice, the meditator, when con-fronting the inevitable challenges of training, can face them with composure, recalling the invincible courage of the Buddha (and other great spiritual figures) who faced these or similar trials with utter fearlessness.

The relationship established between teacher and meditator for the training period serves as a mutual commitment. The meditator gives permission to the teacher to guide and correct the training and knows that he or she is not practicing in isolation. The meditation teacher is the Good Friend in Dharma (the Teachings) and pledges to assist the meditator in every way, guiding and supporting the training. Communication links are established and practice begins on a sound basis of mutual confidence.

### PREPARATIONS FOR INTENSIVE PRACTICE

- 1. For the period of intensive training, meditators are requested to arrange all external activities (family, business affairs, etc.) prior to entering practice, providing, of course, for emergencies. This is in order to allow an uninterrupted period of practice.
- 2. Please forego reading, writing, practicing other forms of meditation or religious exercises (mantras, visualization, prayer, etc.) and other activities. Practice mindfulness exercises exclusively.
- 3. Except at interview time, intensive retreats are conducted in total silence.
- 4. Beginners are individually interviewed daily, and as needed.
- 5. Whenever possible, the staff is instructed to assist the meditator. It is preferable that the Insight worker performs no housekeeping chores, etc. during this training period.
- 6. The practice of fasting is not permitted.
- 7. Please report any illness or accident immediately to the assistant or teacher.
- 8. Telephoning or leaving the premises is not allowed without specific permission.
- 9. Wear plain, loose, and easily laundered clothing.
- 10. Eat enough food and sleep the minimum number of hours required for good health.

## **GUIDELINES FOR CONDUCT**

For the period of commitment to intensive residential training, all meditators are requested to voluntarily accept the Eight Precepts. The practice of observing the precepts reveals many aspects of the meditator's mind. Designed to simplify the training period and moderate the daily life of the meditator, observance of the precepts enables attention to focus solely on the practice.

Most Vipassana meditation centers offer the Five or Eight Precepts. Another lesser-known set of Precepts exists called the "Eight Paths of Right Living" (Ajiva Attha Sila Magga) or the "Middle Way Precepts". They are suitable for daily living as well as for intensive practice. Both sets of precepts are listed on the following page.

These codes of conduct are complementary in nature. One set of guidelines is not superior or inferior to the other. The first guideline is strict with regard to worldly convention; the second code is more practical and reflects a higher standard of ethical behavior. The rule for maintaining silence during intensive training was developed from the Middle Way Precepts.

Depending on the meditator's inclination, health, age, as well as facilities offered at a meditation center, the practitioner has the option of choosing to abide by either set of guidelines.

### THE EIGHT PRECEPTS

The meditator may voluntarily choose to take either set of precepts, agreeing to abstain from the following:

EIGHT (STANDARD) PRECEPTS EIGHT PATHS OF RIGHT LIVING

Intentionally taking life Intentionally taking life

Stealing Stealing

All sexual conduct, taking

intoxicating drugs and drinks

False and useless speech

Useless speech

Taking intoxicating drugs and drinks Lying speech

Eating solid food after mid-day\* Harsh speech

Seeing shows and using cosmetics Gossiping speech

Using very soft beds Bearing tales

<sup>\*</sup> Coffee, tea, chocolate, juices, soft drinks, clear soup, yogurt and cheese are permitted. Meditators are advised to moderate the intake of food (to avoid sleepiness, etc.).

### ON ENTERING TRAINING

- 1. Endeavor to be mindful of Each and Every movement on a momentary basis. The meditator should try to sit, walk and perform any action mindfully without wishing to discontinue or interrupt the training, using skillful means to see what is happening in each moment.
- 2. Make a positive resolution that you will not be discouraged as long as the end of suffering has not been accomplished. Work with balanced effortnot too loose and not too tight. Stay on the Middle Path, and mindfulness training will not be a burden. When you lose mindfulness, just begin again, and again.
- 3. Mental taints and hindrances need to be challenged. "Welcome" them as teachers and regard them with mindfulness. They rise-and-fall continuously in consciousness.
- 4. During the early stages of training, mindfulness alternates with delusion. It is similar to quickly switching a light on and off in a dark room. If a moment of clear attention follows a moment of delusion, when mindfulness is dropped, a wholesome mind has immediately arisen.
- 5. A new meditator has to "baby-sit" mindfulness. Mindfulness has to learn how to sit, stand, walk, eat, etc. It cannot keep up with these actions all at once. When it "grows up" and becomes independent and can take care of itself, it can operate with other factors in training. The "babysitter" in mindfulness is the object in the present moment.
- 6. Problems in practice need to be discussed with the teacher, whose commitment is to help and work with you. Don't let meditation problems linger around without resolution. It delays training in Insight practice.
- 7. Don't practice with desire to achieve any state of Realization. Insight-Knowledge rises by itself.
- 8. During training, please avoid:

making jobs for yourself, such as non-essential cleaning, or other work,

to escape boredom;

indulging in excessive sleep, with consequent loss of effort. Sleep only 4-6 hours each night;

seeking company;

loss of restraint of the senses;

immoderation in eating;

failing to acknowledge mental activity when the mind seizes on or loses hold of an idea.

- 9. It is a principle of practice that attention is focused solely on your own training.
- 10. WHEN YOU CLEARLY UNDERSTAND THE PRINCIPLES OF TRAINING, THEN "PRACTICE" FUNCTIONS BY ITSELF. YOU WILL SIMPLY CARRY OUT EVERY ACTION AS A NATURAL DUTY OF THE MIND.

# COMMENCING INTENSIVE PRACTICE

A meditator voluntarily accepts the Eight Precepts for the duration of formal training.

A Buddhist may pay respect to the Triple Gem of the Buddha (Teacher), Dharma (universal Law or Truth), and Sangha (Order of Enlightened Disciples). Non-Buddhists may take suitable acknowledgement to faithfully practice and respect the training.

Please repeat, in the ancient Pali language, after the meditation teacher:

IMAHAM BHAGAVA ATHABAVAM TUMHAKAM PARICCAJAMI.

"Teacher, may I pay you respect for the purpose of practicing Insight meditation from this moment!"

NIBBANASSA ME BHANTE SACCHI KARANATTHAYA KAMMATTHANAM DEHI.

"Teacher, will you give me instruction for Insight meditation so that I may comprehend the Path, the Fruition and Enlightenment later?"

Extend your friendship to all beings.

Please repeat after the Teacher:

"May I and all beings be happy, free from suffering, free from longing for revenge, free from troubles, difficulties and dangers.

May all beings be protected from misfortune and loss.

May all beings have the strength of mind to conquer their own suffering.

"All beings have their karma. They have karma as their origin, as heredity, and as refuge. Whatever karmic activity one performs by body, speech or mind, be it wholesome or unwholesome, returns to one."

Remind oneself of the brevity of life.

Please recite:

"Our lives are transient and death is certain. That being so, we are fortunate to have entered upon the practice of Insight meditation on this occasion, as now we have not been born in vain and have not missed the opportunity to practice the Dharma."

Recall that this practice of Insight meditation is that of all the Buddhas of the past and their enlightened disciples.

Please recite:

"The 'Four Foundations of Mindfulness,' as taught by the historical Shakyamuni Buddha, is the Path comprehended by the Wise. On my own initiative and to the best of my ability, I will follow the Path in sincerity to realize its highest fruition, Enlightenment. I will practice from this moment onwards."

"In memory of the Buddha, I offer this practice of Dharma worthy of Dharma."

### **ESSENTIAL INSTRUCTION FOR BEGINNERS**

In the exercises described below, focused attention (mindfulness) is placed on the sitting, standing, walking movement, reclining, abdominal movement or mindfulness of the breath, eating, etc. No activity is outside the scope of training.

STEP BY STEP MINDFULNESS (object by object), as demonstrated in these pages, INCREASES the opportunities for mindfulness to focus on the rising-and-falling aspect of objects, on a momentary basis in a CONTINUOUS sequence.

Instructions given to new meditators emphasize focusing mindfulness mainly on the movements of the abdomen and walking. This initially narrow focus facilitates the learning of the method and develops momentary concentration in a relatively short time. Later, the meditation teacher will vary instructions for balancing concentration and mindfulness and other factors in training.

The exercises are designed for retreat conditions, but may be modified for non-intensive or daily practice.

Most meditators tend to break the momentum of continuous mindfulness when changing postures. Please follow through with the principle of cultivating STEP BY STEP (object by object) mindfulness. When "breaks" appear in the practice, just begin again and again.

THIS IS THE KEY TO CORRECT AND COMPLETE PRACTICE.

# LABELING MENTAL AND PHYSICAL OBJECTS

Newcomers to mindfulness training may facilitate knowing objects appearing in consciousness by mentally repeating "seeing," "hearing," "thinking," etc., or "heel up," "lifting," and so forth.

Labeling phenomenal objects serves certain useful purposes, lessening excessive and obsessive mental or physical activity. Labeling also helps to root out the mistaken but embedded notion that a "self" performs or is responsible for the rising-and-falling away of mental-and-material states.

As practice matures and mindfulness directly knows objects, these labels, used in the beginning as a temporary aid, will automatically fade away, as focusing becomes more natural.



# MINDFULNESS ON ABDOMINAL MOVEMENT OR THE BREATH

The following instructions on mindfulness of abdominal movement may be adapted for meditators who have already established a practice of focusing attention on the breath in the nasal area. Generally, focusing on the breath produces a degree of tranquility that is too intense for Insight work. Insight meditators are instructed not to follow the breath inside the body. Focus mindfulness only on knowing the in-and-out breaths as they occur, on a momentary basis.

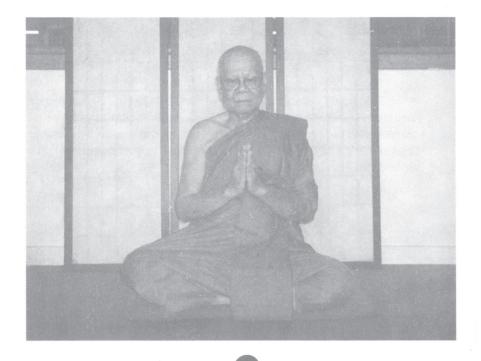
Take a comfortable sitting posture on a floor cushion, low bench, or chair.

- 1. New meditators are asked to focus mindfulness on abdominal movement in a relaxed and alert manner.
- 2. If movement is vague, place your hand on the abdomen until the rising-and-falling stages are clear.
- 3. Do not try to consciously control he movement.
- 4. When breathing in, the abdomen rises; when breathing out, the abdomen falls. Place attention on a spot about two inches above the navel. Be mindful of the appearing-and-disappearing aspect of each phase as it occurs, on a momentary basis.
- 5. As a beginner, you may label the movement by mentally noting "rise" and "fall", or "in" or "out."
- 6. If movement becomes long, short, shallow or deep, simply name the occurrence and return to knowing "rise" and "fall" your "anchor" object.
- 7. If movement seems to disappear, acknowledge "disappearing". When movement returns, note it accordingly.
- 8. If the mind becomes calm, note "calm mind."

- 9. If the mind wishes to think, permit it to do so. Thinking, as with any other object, rises and falls. Acknowledge "thinking," "planning," "anger," "joy," etc., and return to observing the "anchor" object.
- 10. If attention is averted to a strong external stimulus, such as hearing, note "hearing" and return to the "anchor" object.
- 11. The beginner's mind will wander frequently. As soon as you are aware of attention straying, note "wandering mind" (or another word), and return to the "anchor" object. Observe all mental states coming into existence, peaking and fading away.
- 12. As much as possible, the beginner should try to be aware of abdominal movement or mindfulness of the breath.

Sit for 30, 45 or 60 minutes. Do not sit less than the minimum or more than the maximum time. A period of mindfulness on abdominal movement or the breath is alternated with mindfulness on other postures. As mindfulness increases, the experienced meditation teacher will give further instructions.

# ENTERING PRACTICE: MAKING RESOLUTION AND OFFERING SALUTATION



### **RIGHT HAND**

### MINDFULLY:

- 1. Place hands flat on knees.
- 2. Turn right hand on its edge; stop.
- 3. Bring forearm straight up (not too high or low); stop.
- 4. Bring hand horizontally to mid-chest; stop.

### **LEFT HAND**

### MINDFULLY:

- 1. Repeat steps 2-3 with left hand.
- 2. Bring hand horizontally to mid-chest, but stop before touching right hand.
- 3. Touch hands.
- 4. Lower head slightly.
- 5. Make resolution, pay respect.

# RETURN EACH HAND TO KNEES

#### MINDFULLY:

- 1. Raise head.
- 2. Move right hand horizontally out (sideways); stop.
- 3 Move right hand straight down towards knee; stop before touching.
- 4. Touch knee (hand is still on edge); stop.
- 5. Turn hand over (palm down) to rest on knee.
- 6. Repeat steps 2-5 with left hand.

# INTRODUCTION THE SITTING POSTURE

Assume a comfortable position, either on a thick floor cushion, bench or in a chair (preferably with no back rest). A hardwood slanted meditation bench is 20 inches long, 6 inches wide, and 6 inches high. Legs are tucked underneath the bench. A meditation cushion is approximately 10 inches high and 14 inches in diameter. A hard foam rectangle is 18 inches long, 12 1/2 inches wide and 6 inches high.

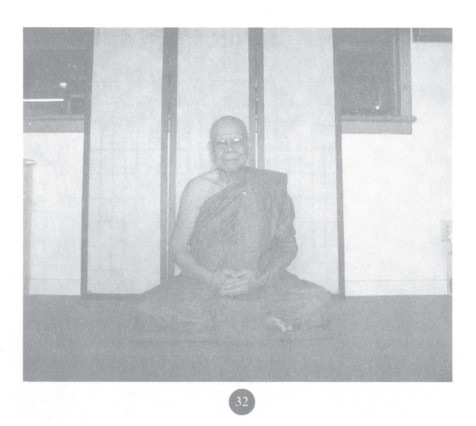
Persons with physical problems may adjust the sitting arrangement as necessary.

If seated on the floor, adjust to a comfortable cross-legged position which can be held relatively stable for **30**, **45** or **60** minutes. (If too uncomfort-able, you will not acquire any concentration.)

Keep the room temperature slightly on the cooler side. Do not try to shut out ordinary street noises, but beginners will find a relatively quiet place useful in the early stages of training.

Wear loose clothing. Keep the back straight and relaxed. Hold your head gently upright. Relax the muscles in your scalp, face, neck and shoulders. Eyes may remain closed or half-closed.

Focus on the sitting posture for 2-3 minutes by placing attention momentarily on the hands resting in the lap. Do not focus on the entire form sitting. Acknowledge "sitting."



When focusing on sitting, the beginner may target mindfulness by focusing momentarily on the hands in the lap. Do not focus on any other place. (Focusing on the whole body sitting is difficult for beginners.)

Mindfully focus on sitting 2-3 minutes before meditating on abdominal movement, or mindfulness of the breath.

# CHANGING FROM SITTING TO STANDING POSTURE

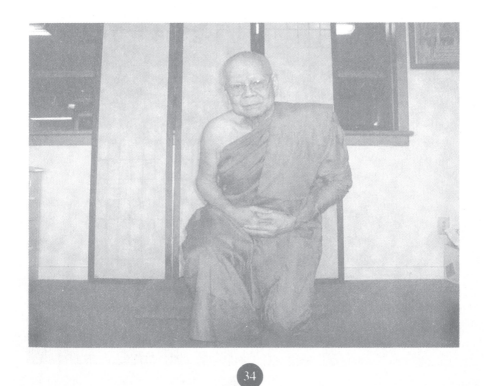
If sitting on a floor cushion (adapt for other sitting styles), note intention to move.

Move SLOWLY, focusing attention on **one action at a time** as you follow through with **step by step mindfulness** (object by object). Maintain the continuity of the technique.

Be mindful of tilting the torso, the shifting of the cushion (if using two hands, focus on one hand), the shift of weight, the moving of each leg, the placement of the toes of each foot, the stretching of the body, the raising of each knee, and the raising of the body to its full extension. Use one or two hands, if necessary, for balance.



Note intention to move and mindfully bend body. Take your time.



Mindfully note body rising.

### INTRODUCTION TO THE STANDING POSTURE

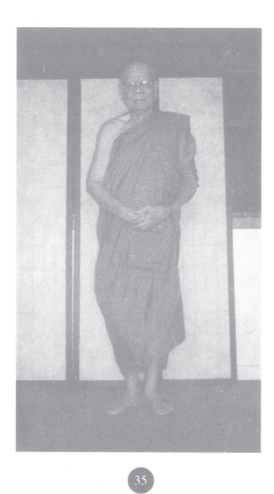
When moving to a standing posture, be mindful of "intention to stand." Acknowledge "standing."

Stand mindfully with arms hanging down at sides. Relax head, neck and shoulders. Eyes may be closed or directed about three feet ahead. If necessary to shift weight, note the shifting movement.

If mind wanders, note the mental state and return to acknowledging "standing."

Persons with physical problems may reduce standing time or omit this posture.

### Moment to Moment



What are you **doing?** Standing. What is standing? Body (form) is standing. What **knows** standing? Mind or consciousness **knows** standing.

Beginners may focus mindfulness of standing at the soles of the feet, at the abdomen, or at another clear point.

Stand 10-15 minutes, or 30 - 60 minutes and go on to the walking movement.

## INTRODUCTION TO WALKING POSTURE

For Walking meditation, an area permitting about 20 paces is ideal, although smaller spaces can be used. Walking is best done in stocking or bare feet, on a bare or carpeted surface, preferably with a neutral and plain background.

In order to minimize distractions for the beginner, walking is done indoors.

Acknowledge the "standing" posture and "intention to walk." Relax the head, eyes, neck and shoulders. Direct eyes about three feet ahead. Place hands in front, crossed at wrists. Walk in a straight line, gently and slowly. Do not pay attention to the breath or muscle movement in the leg or foot. If impatience, boredom, etc. rise, note the mental state, but keep to the specified time you have determined for walking (30, 45, or 60 minutes). Persons with physical problems may adjust the practice as necessary.

If you wish to stop walking because of tiredness, mindfully stand for a few minutes, and then continue walking.

If you leave the meditation room, do not break the continuity of mindfulness. Mindfully walk to the door, note touching the door knob, coldness, hardness, turning, pulling, etc. Focus step by step mindfulness walking down the hall.

# WALKING SCHEDULE FOR INTENSIVE PRACTICE

### FIRST DAY:

Right foot goes Left foot goes

### SECOND DAY:

Lifting and placing

### THIRD DAY:

Lifting, moving and placing

### FOURTH DAY:

Heel up, lifting, moving, placing

### FIFTH DAY:

Heel up, lifting, moving, lowering, placing

### SIXTH DAY:

Heel up, lifting, moving lowering, placing, pressing

# NON-INTENSIVE PRACTICE

During non-intensive practice, meditators may experiment by focusing mindfulness on the first, second or third stages of walking, that is, whichever stage is clear.



What are you doing? Walking (moving). What is walking? Body (form) is walking. What knows walking? Mind knows walking.

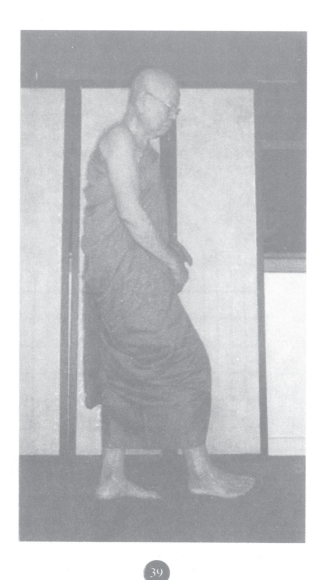
Time for walking mindfulness is usually balanced with sitting meditation on abdominal breathing or mindfulness of the breath.

### Moment to Moment



Third part: Mindfully note "moving."

If the mind is inattentive, note "wandering mind," etc. and return to the movement. It is not necessary to stop walking. If you lift your eyes, note "seeing."



-----

Mindfully lower foot to the floor.

### Moment to Moment



Sixth part: Mindfully note "pressing."

Continue walking mindfulness until you reach the end of the walking path. Note "intention to stop." Place feet together. Note "stopping," "standing." Focus on standing about 30 seconds.



As you approach the end of the walking path, try to note the "intention to stop," and then "stopping." Note placing the feet together and "standing."

You may rest mindfully for about 30-60 seconds before turning in the opposite direction. Focus on "standing."

Note "intention to turn." Pivot slowly on **one** foot, in either direction, making little turns, until you face the opposite direction.

Refocus your eyes and note "seeing," "standing" (for about 30 seconds) and note intention to walk. Walk mindfully in the opposite direction.

### INTRODUCTION TO THE RECLINING POSTURE

Unless weak or ill, newcomers to Insight training should avoid lying down unnecessarily, except to sleep at the appropriate time. If you are tired and wish to rest for short periods, try to keep continuous mindfulness.

Take a position that will not induce sleep. In reclining the body, mindfully lower the body to the surface, noting contact. Slowly lift the legs, one at a time. Mindfully note "rising" and "falling" of abdominal movement, "lying" and "touching." Find a clear touching point.

As a beginner, if you do fall asleep, try to establish mindfulness the moment you awake. When awake, try to note the intention to rise; focus on each and every movement in connection with rising.



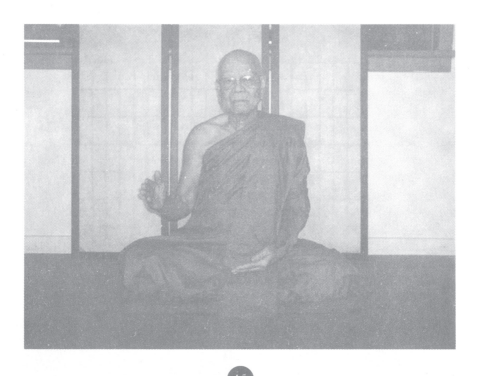
What are you doing? Reclining.
What is reclining? Body (form) is reclining.
What knows reclining? Mind knows reclining.

# RYTHMIC PRACTICE - HAND-BY-HAND MINDFULNESS

We do not know where or when Vipassana meditation teachers developed the Rythmic training in mindfulness. Perhaps this practice was devised over a hundred years ago and handed down from teacher to student. Up to the present time, a number of meditation masters in Thailand and Burma teach this technique to further cultivate moment to moment mindfulness. The increased number of movements gives mindfulness more "work," that is, additional opportunities arise for the momentary focusing on objects in their rising and falling stages.

The premise for this instruction is based on the Commentary to the "Four Foundations of Mindfulness" discourse (Maha Satipatthana Sutta). It is a complementary practice to mindfulness focused on abdominal movement and the walking practice. As with the slow walking movement, this practice will soon become familiar. The beginners need not be concerned about forgetting any steps. Just focus "forgetting," and resume the sequence. Rhythmic practice is appropriate for both solitary and group practice. It can be used by the meditator who is fatigued or ill.

The speed of the movements varies with experience. Make a resolution to perform rhythmic practice for 10 - 15 minutes.



Note intention to move right hand. Mindfully raise hand and note stopping. Bring hand to abdomen, but stop before touching; touch abdomen.



Mindfully raise left hand; stop. Bring to abdomen, but stop before touching. Touch abdomen. Bring each hand back to the knees, step by step.

#### MINDFULNESS AT MEALTIME

Since all mental and physical objects are of equal value in mindfulness training, the meditator can incorporate the training very easily into mealtime periods. Take your time at meals and eat leisurely. It's part of your practice.

On entering the dining room, for example, look at and place the hand mindfully on the back of the chair. If using two hands, focus on one hand. Withdraw it slowly and note moving. Focus awareness on bending and lowering the body and touching the surface of the chair.

Step by step mindfulness can be maintained if you follow the recommendations below. It's really quite easy.

#### MINDFULLY:

- 1. Look at food, etc.
- 2. Note if there is a feeling of hunger.
- Acknowledge intention to move the hand that is placed on the knee.
- 4. Turn one hand until it rests on its edge.
- 5. Raise it straight up.
- 6. Lower the hand until it touches the utensil.
- 7. Note touching the utensil. Acknowledge its hardness, etc.
- 8. Grasp the utensil.
- 9. Lift the utensil.
- 10. Move utensil forward.
- 11. Move utensil down to food.
- 12. Spear, spoon or cut food, adapting as necessary. If you need the use of both hands, focus on only one hand.
- 13. Lift the utensil and food.
- 14. Bring to the lips; stop.
- 15. Acknowledge touching the lips.
- 16. Note opening the mouth.
- 17. Place food in mouth.
- 18. Close lips.
- 19. Bring utensil back to table.
- 20. Lower utensil.
- 21. Stop before setting utensil on the table,
- 22. Set utensil down and note letting go of fork, spoon, etc.

#### Moment to Moment

- 23. Bring hand back to knee, lowering it mindfully.
- 24. Chew food by focusing on the action of the jaw. You may close your eyes, if you wish. Note texture, heat, cold, etc. When tasting flavor, stop chewing and focus on taste. Swallow food.
- 25. Focus on knowing that mouth is empty of food.
- 26. Notice if there is a feeling of fullness in the stomach.

Repeat steps during the meal. Mealtime is a new experience. Many details regarding eating will gradually arise in consciousness.

#### GENERAL MINDFULNESS

Mindfulness during intensive practice is like an electric light turned on in the dark, sharply revealing every object. General mindfulness, however, is actually awareness mixed with delusion and is similar to our everyday mind. Like an electric light switched on in daylight, the brightness is diffused by the sun. So a beginner who only practices general awareness scatters mindfulness.

During training in an intensive course with other meditators, however, there are certain activities which, for practical reasons, cannot be greatly slowed down, such as during bathing. During such times, general mindfulness allows one to focus on the **predominant** object in consciousness, resuming step-by-step (object-by-object) mindfulness as soon as possible.

A meditator in training should **avoid** any complicated activity which is likely to cause loss of mindfulness. For this reason it is best to simplify activities as much as possible when entering an intensive period of training.

# CONCLUDING INTENSIVE PRACTICE TRANSFER OF MERIT OF WHOLESOME DEEDS

The performing of meritorious deeds of body, speech and mind as wholesome endeavors (or karma) have a number of interpretive levels.

The practice of Vipassana meditation, which encapsulates the entire Noble Eightfold Path, is merit of the highest order. Dedicating the merit of one's practice to all sentient beings is an ancient tradition in Buddhism. It expresses the aspiration that other beings rejoice in deeds of merit. By rejoicing in another's good deeds and expressing sympathetic joy, one realizes a pure and unified mind.

In sharing merit, the meditator remembers one's teachers, parents, family, friends, indifferent persons, enemies, etc., extending the range of merit equally and impartially to all beings.

After concluding a period of intensive training, the meditator is released from the observance of the Eight Precepts. Buddhists may then observe the Five Precepts for laity.

The meditator may consult the teacher for guidelines in bringing the practice of Insight meditation into daily life.

#### HOW TO HANDLE PHYSICAL PAIN IN TRAINING

When pain arises in any of the postures (occurring mostly in sitting), note it and return to the "anchor" object of abdominal breathing, for example. If it intensifies and you need to shift position, first acknowledge the intention to move, and slowly adjust the body, observing each and every **movement** and any emotional states which may arise in connection with sitting.

**DO NOT** use ego force to maintain any posture. Suffering, which happens by itself, forces the body to change. Sitting through pain (especially for the beginner) causes defilements to arise. Only the experienced Insight worker can sometimes separate the image of pain from hurt.

It is Wrong View to believe that self can control pain. Some meditators force themselves to sit through pain in order to see more suffering, but that merely creates intentional pain which is artificially induced.

Please remember that Vipassana meditation is solely a mental training.

When mindfulness and concentration have sufficiently developed, certain new aspects of pain will emerge.

#### HOW TO CORRECT SLEEPINESS AND DULLNESS

Beginners will invariably experience sleepiness and dullness in early phases of practice. Note these mental states when they touch the mind.

To counteract these states, keep the eyes open, stand, walk, or wash the face. Use skillful means to awaken the mind.

A dull, sinking mind occurs when an excess of **CONCENTRATION** appears in consciousness. MINDFULNESS is then too weak to observe the **flux of mental objects.** Sleepiness and dullness are an indication that the meditator has regressed to practicing **concentration** meditation.

It is important that the Insight meditator understand that only MOMENTARY CONCENTRATION is needed for Vipassana meditation.

# HOW TO WORK WITH SEVERE EMOTIONAL PAIN IN EARLY TRAINING

Mental suffering connected with past (or future) events occurs only in the present moment. It is the present moment, with its associated emotional states, which touches the mind, causing a shift in mental equilibrium. The origin and terminating points of stress, conflict and frustration actually have the same point of contact. The eradication of mental pain takes place when delusion is no longer present and mindfulness arises in consciousness.

If a new meditator suddenly experiences the rising of severe suffering, mindfulness may be too fragile to dominate such strong emotion. In fact, mindfulness may be entirely lost at that time.

To remedy the situation, a corrective switch to **concentration** techniques will help to weaken intense emotion, while still conserving a measure of mindfulness so that practice can continue. When the emotional state is made manageable, then the concentration technique is gradually released permitting mindfulness to once again return. By such self correction, Insight practice begins to strengthen and mature.

At this time, a meditation teacher's close and skillful supervision is invaluable.

Later, when mindfulness matures, the meditator will be able to focus on the rising-and-falling of strong emotions and "cut off" these states on a momentary basis.

# HOW TO HANDLE RECURRING MEMORIES AND OVERACTIVE IMAGINATION

The practice of Vipassana meditation is concerned only with the present moment of reality. The mental states detailing past events or projections into the future are simply noted as "remembering," "imagining" or "planning." They are not considered "pure" objects of mindfulness in that they are not present reality, such as seeing, hearing, etc.

When these mental states arise, note them and return to the "anchor" object of abdominal breathing or the movement of walking, etc. If the reappearance of memories or imagination persists and causes an excess loss of mindfulness, acknowledge "wandering mind."

If the novice meditator cannot observe these states arising-and-disappearing, then simply **change the object**, e.g., open the eyes, walk mindfully instead of sitting, etc.

Vivid memories or flights of the imagination are mental objects that are simply too potent for fragile mindfulness to observe with clarity. Only the well-developed mindfulness of an experienced Insight worker can release their persistent return.

# FOR FURTHER INFORMATION ON RETREATS AND TO ORDER ADDITIONAL COPIES OF THIS BOOK, PLEASE CONTACT:

#### THAILAND

#### Achan Sopako Bodhi (Sobin S. Namto)

Wat Siripongdhammanimit Soi Watcharaphon 69 Moo 6 Bangkhen, Bangkok 10220 Thailand

Or:

#### Suan Komalaram (Vipassana Meditation Center)

Had Mae Lampuing Banpa City Ampermaing, Rayong Province, **Thailand** 

Tel. (02) 948 - 2250 or (09) 922 - 3676

E-mail: achansobin@yahoo.com or sopako@iirt.net

#### USA

#### Vipassana Dhura Meditation Society

c/o 1570 S. Fillmore St. Denver, CO 80210 USA

Contact:

Tom Heron: Tel. (303) 778 - 8012

E-mail: theron@wt.net

Or:

Bhavilai (Cynthia) Thatcher: Tel. (303) 861 - 5051

E-mail: margar3060@aol.com

#### Moment to Moment

#### **MEXICO**

#### Vimutti Foundation (Spanish Language)

Cozumel 76 Mexico 7, D.F. C.P. 06700 Mexico

**Contact :** Satima (Carola) Andujo Rolon, Director Tel: (52-55) 5211-4641, Fax: (52-55) 5211-0884

E-mail: nibbanamx@yahoo.com



## About the Author Bhikkhu Sopako Bodhi

(ACHAN SOBIN S. NAMTO)

Born in Thailand in 1931, Bhikkhu Sopako Bodhi spent 32 years as a Buddhist monk and instructor in Vipassana (Insight) and Concentration meditation. In Thailand and Laos, Bhikkhu Sopako Bodhi taught Insight meditation, Dharma (Buddhist teachings), Abhidharma philosophy and the Pali language. For several years, he lived as a wandering forest monk and entered long periods of intensive solitary practice.

Bhikkhu Sopako Bodhi had many teachers. His principal teacher was Chao Khun Phra Bhavanabhirama Thera who introduced him to a meticulous step by step method for developing mindfulness. At age 24, Bhikkhu Sopako Bodhi became a recognized teacher of Vipassana meditation and Abhidharma and taught for many years at Wat Maha Dhatu monastery and other centers in Thailand.

He is also the founder of an Abhidharma and Vipassana center in southern Thailand (Phuket Province).

In 1972, the Thai Sangha Council appointed him the Abbot of the first Thai temple in Los Angeles, America. He is also the Founder-Abbot of the Vipassana temple, Wat Buddha Wararam of Denver, Colorado.

Bhikkhu Sopako Bodhi's students have published his teachings in INSIGHT MEDITATION: Practical steps to Ultimate Truth, in Moment to Moment Mindfulness and his work has also been translated into Spanish language.

As a lay instructor from 1980 to 2000, Bhikkhu Sopako Bodhi taught at the mountain retreat center of the Vipassana Dhura Meditation Society in Southern California, and in other centers in the United States, Canada and Mexico, where he contributed his skills and energies towards the establishment of Insight meditation in the West.

Bhikkhu Sopako Bodhi ordained again in Bodhgaya, India in 2000. He currently resides and teaches in a monastery in Bangkok. He plans the establishment of a meditation center in Eastern Thailand. He is also the founder of the Vipassana Dhura Meditation Society in Denver, Colorado, and the Vimutti Foundation in Mexico where he still teaches and offers training courses to Westerners.

# วิปัสส์นาภาวนา

## VIPASSANĀ BHĀVANĀ 🔘 INSIGHT MEDITATION

THE FOUR POSTURES OF MEDITATION:

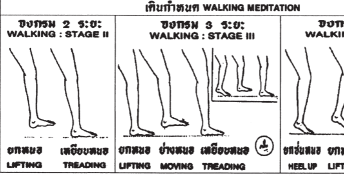
- า. ซึมสำหนด STANDING MEDITATION
- m. เลียกำเหมด WALKING MEDITATION
- a. dofinion SITTING MEDITATION
- 4. ชองที่เสนส LYING MEDITATION





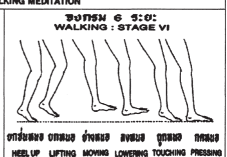
STANDING, STANDING, STANDING













## นั่งกำหนด sitting meditation



**POSITION OF THE HANDS** 









- RISING
- FALLING
- 3. นับหนอ SITTING
- 4. ពួកមានខ TOUCHING
- 1. **₩**₹₹₩₩₽ RISING
- 3. นั่งหนอ SITTING
- 2. ยุบทีนฮ FALLING
- 4. ถูกหมอ (ซ้า) TOUCHING





- 2. ขุบพนฮ FALLING
- 3. บับพนฮ SITTING
- 4. ถูกพขอ (ฮ้า) TOUCHING

นอนทำหนฅ LYING MEDITATION

SURVEW .1

RISING



- 1. พองสนอ
- 2. ยุบทนอ
- RISING
- **FALLING**
- 3. UJUMUJ
- 4. ถูกพนอ
- LYING
- TOUCHING

นอนทำหนค LYING MEDITATION



- 1. พองทนอ
- 2. ยุบพนฮ
- RISING
- **FALLING**
- S. UBUWUB
- 4. ถูกหนอ
- LYING
- TOUCHING

## DEDICATION OF MERIT

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss.

Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【英泰文對照: Moment to Moment Meditation.】

財團法人佛陀教育基金會 印贈

臺北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold. แจกฟรีเป็นธรรมทาน ห้ามจำหน่าย!

Printed in Taiwan 1,000 copies; December 2014 FT001-12834