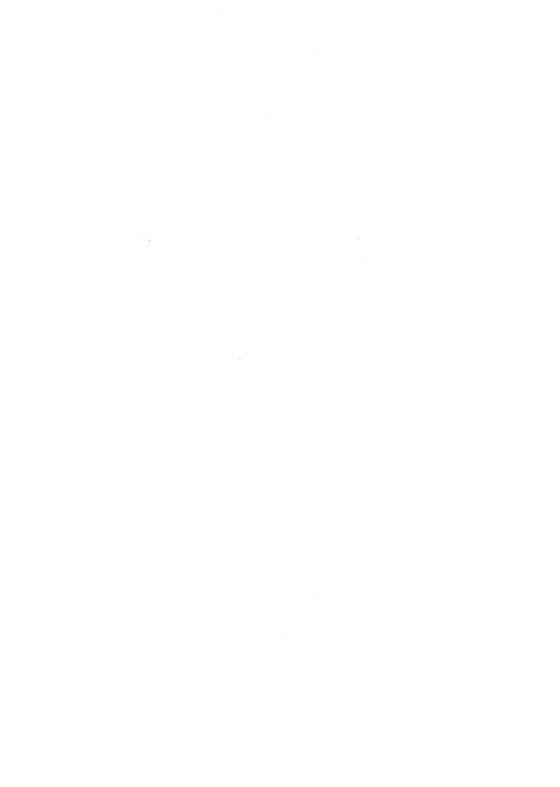
# A MANUAL OF KEY BUDDHIST TERMS



## A MANUAL OF KEY BUDDHIST TERMS

# Categorization of Buddhist Terminology with Commentary

# By LOTSAWA KABA PALTSEG

Translated by

THUPTEN K. RIKEY and ANDREW RUSKIN

# Copyright 1992: Library of Tibetan Works and Archives

### **ALL RIGHTS RESERVED**

No part of this book may be reproduced in any form and by means without the written permission of the Publishers.

Published by the Library of Tibetan Works and Archives, Dharamsala

ISBN: 81-85102-82-1

Printed for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org

Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

बिया. र. नु. पट्ट. कूथ. मुद्दे . दे . पट्टी या मी. तथा कूट . पट्टी में . पट्टी या . पट्ट

# **CONTENTS**

| Pub  | olisher's Note                           | vii |
|------|------------------------------------------|-----|
| Intr | roduction                                | 1   |
| 1.   | The Five Aggregates                      | 11  |
| 2.   | The Eight Objects                        | 32  |
| 3.   | The Twelve Sources                       | 33  |
| 4.   | The Eighteen Constituents                | 33  |
| 5.   | Dependent Arising                        | 34  |
| 6.   | The Six Causes                           | 40  |
| 7.   | The Four Conditions                      | 42  |
| 8.   | The Five Types of Result                 | 42  |
| 9.   | The Two Truths                           | 43  |
| 10.  | The Three Natures                        | 44  |
| 11.  | The Five Phenomena                       | 44  |
| 12.  | The Two Selflessnesses                   | 46  |
| 13.  | The Three Vehicles                       | 46  |
| 14.  | The Three Jewels                         | 47  |
| 15.  | The Thirty-seven Limbs of Enlightenment  | 47  |
| 16.  | The Five Paths                           | 62  |
| 17.  | The Ten Perfections                      | 65  |
| 18.  | The Ten Bodhisattva Grounds              | 66  |
| 19.  | The Four Types of Wisdom of The Buddha   | 68  |
| 20.  | The Three Bodies of Buddha               | 69  |
| 21.  | The Four Specific Perfect Understandings |     |
|      | of Those Who Have Gone Beyond            | 70  |
| 22.  | The Four Fearlessnesses of Those         |     |
|      | Who Have Gone beyond                     | 72  |
| 23.  | The Six Extraordinary Knowledges         |     |
|      | of Those Who Have Gone Beyond            | 74  |
| 24.  | The Ten Powers of Those Who Have         |     |
|      | Gone Beyond                              | 75  |

| 25. The Ten Capabilities of Those Who    |     |
|------------------------------------------|-----|
| Have Gone Beyond                         | 79  |
| 26. The Eighteen Unshared Attributes     |     |
| of Buddhas                               | 82  |
| 27. The Three Sets of Teachings          | 88  |
| 28. The Twelve Scriptural Categories     | 88  |
| 29. The Four Basic Intentions of Buddha  |     |
| Found Within the Interpretive Sutras     | 89  |
| 30. The Four Types of Buddha's Teachings |     |
| Which Require Interpretation             | 91  |
| 31. The Four Truths                      | 94  |
| 32. The Five Aspects of The Path of      |     |
| Accumulation of The Hearers              | 97  |
| 33. The Four Levels of The Path of       |     |
| Preparation                              | 98  |
| 34. The Sixteen Moments of Consciousness |     |
| of The Path of Seeing                    | 98  |
| 35. Path of Meditation                   | 100 |
| 36. The Path of No More Learning         | 100 |
| 37. The Eight Levels of Ultimate Freedom |     |
| of a Hearer                              | 101 |
| 38. The Two Solitary Realizers           | 103 |
| 39. The Eight Mundane Paths              | 103 |
| 40. The Eight Emancipations              | 108 |
| 41. Eight Surpassing Concentrations      | 112 |
| 42. The Nine Meditative Absorptions      |     |
| Existing in Series                       | 113 |
| 43. The Ten Perceptions of Exhaustion    | 114 |
| 44. The Three Realms of Sentient Beings  | 116 |

#### **PUBLISHER'S NOTE**

This book, "A Manual of Key Buddhist Terms," by an 8th century Tibetan translator, Lotsawa Kaba Paltseg, provides a lists of key Buddhist terms with useful commentaries.

The text precisely deals with such topics as the nature of the person; discussion on the method by which the individual relates to the world and the consequences that follow from that; the law of dependent origination; the nature of emptiness; the path to Buddhahood from two different angles, and various qualities of beings not yet freed from cyclic existence (samsara), etc.

Prepared in an easily comprehendable way, this handy booklet will be of immense use to students and scholars of Buddhism as a ready reference.

Ven. Thupten Rikey and Andrew Ruskin are to be complemented for their efforts in translating this valuable text.

Gyatsho Tshering Director

January 1992

#### INTRODUCTION

According to Buddhism, the universe is the co-creation of all beings. Furthermore, it is said that every living being inevitably arises out of a multitude of causes and conditions, and it is one's own actions that determine one's future. To have proper control over one's actions so as to make them result in a positive outcome, one needs to know how an action causes results according to karmic laws. In order to help sentient beings attain these positive, or virtuous, outcomes, which are antithetical to negative outcomes, or suffering, the Buddha gave his teachings. The author of the present text apparently had the same goal in mind when writing this enumeration. By clearly categorizing many key Buddhist terms, the author provides the reader with lists that are easy to memorize. With this knowledge, one can develop one's practice, which makes the individual focus on the accumulation of virtue instead of negativity. Of course, many present-day practitioners do not feel that it is necessary to go so far as to memorize all the relevant terminology. However, since the author also supplies a commentary of the terms, the reader learns a lot about the world of Buddhism, its psychology and its philosophical outlook. just by reading through the terms and their definitions.

### Structure of the Text

The text can be roughly divided into eight topics. Parts 1 through 4 deal mostly with the nature of the person, their identity, and their mind. The way these personal factors, or "dharmas", are categorized in the present work is similar to the system laid out by Arya Asanga in

the Abhidharmasamuccaya (ৰূমান্ত্ৰান্ত্ৰা)<sup>1</sup> in the fifth century. This text later became the basis of the Mind Only school.

In the next section of the text, parts V through VIII, the author discusses the method by which the individual relates to their world and the consequences that follow from that. Central to this are the twelve links of dependent arising, which cause suffering and bondage to cyclic existence.

The only way to free oneself from cyclic existence is to cut through one's afflictive emotions, especially ignorance. Since ignorance creates all the other afflictive emotions, it is crucial to remove ignorance by directly perceiving emptiness, which is ultimate truth. Parts 9 through 12 are related to the nature of emptiness, in contrast to relative truth.

Although directly perceiving emptiness is part of attaining Buddhahood, it is certainly not all that is necessary. Parts 15 to 18 illustrate the path to Buddhahood from two different angles; on the one hand the thirty-seven practices which are methods of achieving enlightenment, and on the other the five paths of the Mahayana vehicle, along with the ten perfections which are the practice, and the ten Bodhisattva grounds which are their results, along with the ultimate result of Buddhahood. The thirty-seven limbs of enlightenment can be especially useful as a meditative tool for practitioners.

It is far easier to attain a goal if one has a clear idea of the end result. With this in mind, parts 19 through 26 deal mostly with the surpassing characteristics of a Buddha. Not only do they help explain why one should

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tengyur (Peking), Vol. 112, No:550

have conviction in the Buddha and his teachings, they also show what every being can achieve, if he or she follows the Mahayana path to its conclusion.

Since Buddha was perfect, his teachings are invaluable. Yet, because they are so copious, they are hard to organize and understand. Therefore, parts 27 through 31 help to clarify points related to his teachings.

Although Buddha himself followed the Mahayana path, his teachings are often more in line with the Theravadin path. Parts 32 through 38 categorize various aspects of the paths of Hearers and Solitary Realizers. Whereas a Buddha has removed all obstructions to wisdom as well as all afflictive emotions, the Hearers and Solitary Realizers have only abandoned afflictive emotions. Thus they do not share many of the surpassing characteristics of a Buddha. Yet they are released from bondage to cyclic existence.

Part 39 through 44 enumerate various qualities of beings not vet freed from cyclic existence. Even being born in the form realm or formless realm does not guarantee that one will not fall back into the lower three realms again. The author briefly explains these states of transic meditation, which can be attained by practices common to Hinduism as well.

### Text and Author

The name of the original text and its supplementary commentary which are translated here is Chos Kyi Namdrang (র্মানী:রমানুম্ম)<sup>2</sup> and Chos Kyi Namdrang Kyi Je

Tenjur, (Peking), No:5850.vol.145

Jang (র্জন্মন্ত্রন্থা নুষ্ট্রন্তর্ন)<sup>3</sup>. These works, along with several others written by ancient Tibetan translators and scholars, were classified into a separate section in the Tengyur (নমুর্নের্জন) and named the 'Wondrous Treatises' (ইন্মার্কন্ত্রন্থা). There are several different editions of the Tengyur, such as Narthang, Peking, Derge, Choney and so on. The present translation is based on the Peking edition.<sup>4</sup>

The Tengyur is a compilation of various works, written mostly by ancient Indian scholars and translated into Tibetan. It is classified into three divisions: hymns in praise of Buddhas and Bodhisattvas, commentaries on the tantras and commentaries on the sutras. The section that comprises commentary on the sutras includes a separate collection of literary works written by early Tibetan scholars and translators. The texts translated here are from this collection. Both the text and its supplementary commentary were written by an eighth century Tibetan translator known as Kaba Peltseg ( $\eta = 5444$ 

This translator, although known as a genius for his translations, has left behind no written account of his own life. Neither biographers nor historians seem to have thought it important to record the life story of this renowned eighth century translator. However, it is said that the biographies of Kaba Paltseg and his cotranslators were written on the western wall in the private chapel of King Tride Songtsan (\$\frac{1}{2}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqrt{1}\sqr

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ibid.,No:5849, vol.145

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tengyur (Peking) Vol. 145, No: 5850 and 5849

814).<sup>5</sup> Since very little is known about this wallinscription, nothing accurate can be said about it at this time.

One thing that is certain about him is that he was acclaimed for his erudite translations, and by the grace of that skill, he outdid all the Tibetan translators of his era except Vairocana. This fact is recalled by a twelfth century translator, Ngog Loden Sherab (ইপাই পূর্বীমান্দ্র). in the following words:

Vairocana is like the sky Ka (ba Paltseg) and Chog (ro Lu'i Gyal Tsan) are like the sun and moon. Compared to them, I am simply a glowworm.<sup>6</sup>

The available information about this translator, which is interwoven with the biography of Guru Padmasambhava<sup>7</sup>, although sparse, can be used as a source to reproduce a brief narrative of his life. According to this source, he was born in a family of the Kaba clan in the Phan yul region. His parents were Kaba Loden (শৃ:অ'র্র'স্থর') and Dronza Dhocham (র্ব্র-অ্রব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ব্র-অর্ মুখা). He and several other young Tibetans, including Vairocana and Chogro Lui Gyaltshan, were summoned to King Trisong Deutsan's court, and were commanded

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Padma Lingpa (padma gling pa), Padma Thangyig, Gangtok, 1977. p.386.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> op. cit. Khetsun Sangpo, Biographical Dictionary of Tibet and Tibetan Buddhism, Published by Library of Tibetan Works and Archives, Dharamsala, 1975. Vol.III, p.83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Padma Lingpa, *Padma Thangyig*, published from Gangtok, 1977. Vol.II.

to study translating skills at Samye under the Bodhisattva Shantirakshita.<sup>8</sup> He gained mastery over Sanskrit as well as the Tibetan language before long and became apt enough in translating Buddhist scriptures. Kaba Paltseg and his two co-translators, Vairocana and Chogro Lui Gyaltshan, were believed to have been recognized by Guru Padmasambhava as the reincarnations of three Indian siddhas, and thus had karmic links to become geniuses for translation.

It was perhaps because of his outstanding translation ability and his good command of other literary skills that he became one of the most respected scholars in King Trisong Deutsan's court. When the first phase of translation activities at Samye came to its end, the king deputed him, aided by three other translators, to invite an Indian pandit from Kashmir who could check all those scriptures, which were then translated into Tibetan. It was here that he not only led the group to India but also acted as the king's representative. He

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> According to the *History of ba zhed*, he was one among the sixteen young Tibetans who were sent for learning translation skills (lo tswa slob) in India.

proved himself an able delegate in this mission and came back with the most prominent pandit of Kashmir at that time. Vimalamitra. Vimalamitra was selected from among five hundred pandits who were then dwelling in the kingdom of King Indrabodhi, the reigning monarch of Kashmir. Furthermore, he acted as the principal mediator between King Trisong Deutsan and the anti-Buddhist ministers, when Vairocana was falsely accused by the ministers of having received impure teachings while he was in India. Immediately upon his return Vairocana was exiled to Tshaba Rong (in southeastern Tibet). After convincing the king to reinstate Vairocana at Samye, Kaba Paltseg went with three other translators to Tshaba Rong and brought back Vairocana to commence the second phase of translation activities.

Also, he was regarded as a good practitioner who had acquired the power to read other peoples' minds. His name is included in the list of the twenty-five famous Tibetan siddhas (ই'বৰ্মজ্বি'ঞ্ব') of that era. At the time when these siddhas held a contest of powers with Bonpo priests, he was said to have challenged and defeated a certain Bonpo priest named Tsemi Yungdrung (ই:মী:বাত্ত্বং 55'). However, nothing is known about his role in the historic Samye debate, although he was said to have been well-versed in the Chinese language.9

In the later part of his life, he did esoteric practices and accordingly trained himself in numerous tantric rites. According to the text Pad ma thang yig (মৃত্যার্থেন), Kaba Paltseg, the upholder of discipline (upadhyaya) of Zahor and Vairocana were the leading figures who

<sup>9</sup> Chandra, Lokesh, bka' thang sde lnga, dga' ldan phun tshogs gling edition, Delhi, 1982. p.530.

performed the funeral rites for King Trisong Deutsan at Samye and the Central Cathedral ( ).

His contribution in the literary field consists of a number of translations and several other works composed by him. The more than seventy texts translated by him cover almost all fields of Buddhist studies. The present texts are among the texts he composed himself.

One of his most highly esteemed contributions is his catalogue of the translated scriptures which were preserved in the two biggest libraries in central Tibet, Phangthang Kamed (ব্ৰহ্মহাস্থাই) and Tongthang Denkar (মুহামহাস্থাই). They are the earliest catalogues of the Kanjur and Tengyur. His other works that are preserved in the Tengyur are স্থাই মান্ত্র্মহাম্বর্ত্ত্র (Peking, No. 5843), লাম্ভাম্বর্ত্ত্র বিশ্বাস্থাই ব্রহ্মহাম্বর্ত্ত্র (ibid., No. 5844), and স্থাই মান্ত্র মান্ত্র ব্রহ্মহাম্বর্ত্ত্র (ibid., No. 4728). Furthermore, he is said to have translated several texts on the Dzogchen system of meditation which are to be found in the collection of Nyingmapa works on Tantra (মুহামার্ত্ত্র ব্রহ্মা).

Available sources make no mention of his death, yet it is certain that he lived for a long time after the death of King Trisong Deutsan. It was in the reign of King Tride Srong Tsan - the next-to-immediate successor of King Trisong Deutsan - that he composed the catalogues.

Although there have been very few scholars throughout the following centuries who took the initiative to write about his life and deeds, his reputation has not declined even up to the present.

#### Translation

Since English does not seem to be as perfect a vessel for the Dharma as Tibetan, there are many places within the text where the true meaning of the original does not exactly shine through. Fortunately, there have been many pioneers in translation from Tibetan into English. Therefore we have made extensive use of the terms already created by others. By using terms that others have created, we hope that the student of Buddhism will already be familiar with much of the subject matter, and thus this text will only enrich their knowledge rather than confuse them. The main texts we used are A Tibetan-English Dictionary of Buddhist Terminology<sup>10</sup> and Meditation on Emptiness<sup>11</sup>. We also used Meditative States<sup>12</sup> for some terms related to the form and formless realms. When there was a conflict in translation, we chose the one that corresponded most closely with the commentary. Sometimes we had to use an entirely new term in order to make it consistent with the commentary. Also, there were a couple of times that we could not find any previous translation. In those cases, under the tutelage of the Library of Tibetan Works and Archives' Geshe Sonam Rinchen, we devised our own terms. We greatly appreciate Geshe Sonam Rinchen's help, and we hope that the understanding he

Tsepak Rigzin, Tibetan-English Dictionary of Buddhist Terminology, Published by the Library of Tibetan Works and Archives, Dharamsala, 1986

Jeffrey Hopkins. Meditation on Emptiness, Wisdom Publications, London. 1985.

<sup>12</sup> Leah Zahler and Jeffrey Hopkins, Meditative States in Tibetan Buddhism, Wisdom Publication, London. 1983.

sought to convey to us comes through in the translation. Also, we appreciate Mr. Richard Guard for editing the English translation.

Although the Tibetan scholars translated the Sanskrit texts so perfectly that the original can often be reconstructed from the Tibetan, there has been no such standardization of terms translated from Tibetan into English. Thus the reader should not be surprised to see the same Tibetan word with two or more English correlates in various sections of the text. However, we felt that different English terms were more suited for conveying the meanings in different contexts. We apologize for any confusion that this might create.

After arriving at a suitable wording for the root text. we proceeded to translate the commentary. In translating the commentary, we used only the parts related directly to the root text. Many sections of the commentary remain untranslated. Furthermore, we remained faithful to the commentary's explanation of the terminology even when it conflicted with other definitions. Again, we hope this will enrich the reader's understandings of the terms and their range of meaning, rather than confuse them. For those who want to check the Tibetan terms against a different English translation, we have included the Tibetan text next to the English in the outline section. Since some students may use this text to improve their knowledge of Tibetan, we have decided to leave out the numbers in the Tibetan text, so as to avoid confusion with the term itself.

## A CATEGORIZATION OF BUDDHIST TERMINOLOGY

Homage to Manjushri.

# 1. THE FIVE AGGREGATES (মৃত্রর্ )

### A. THE FIFTEEN FORM AGGREGATES

- 1-4). The Four Elements (বন্ধুন্দ )
  - a. earth element (N)
  - b. water element (&)
  - c. fire element (4)
  - d. air element (55.)

# 5-15). The Physical Manifestations Stemming From The Four Elements

(पर्वीर.चेश.सष्ट्र.चार्चेवांश.)

- a. visual faculty (মিলানী ব্ৰহার্থা)
- b. auditory faculty (র্থ-১্বহ-র্থ-)
- c. olfactory faculty (শুবী ব্ৰহ মি)
- d. gustatory faculty (ब्रेवै:५वद:र्थः)
- e. tactile faculty (প্রমান্ত্রী'ব্বহার্মা)
- f. form (সমুস্থ')
- g. sound (\*\*)
- h. smell (3)
- i. taste (₹)

- j. tangible objects (ইশ্'ব্')
- k. intangible objects (রুমান্মাইলাট্র মানীরা না)

It is through the combination and permutations of the four elements that the body, its sense organs, and even the objects of the sense organs arise.

### B. THE THREE FEELING AGGREGATES

(र्केंर पदे प्रदर्भ)

- 1) Happiness (নই'ন')
- 2) Suffering (মুবাবমূনার)
- 3) Neutral (অন্ত্রীশাশান্যামীরামা)

A feeling is a state that has no form or consciousness. When a feeling of happiness arises, one wants it to remain. When it disappears, one wants it to return. Suffering, which causes harm to body or mind, is a state that one never wants to meet. One neither wants nor does not want a neutral state. This is because the neutral state neither brings happiness nor suffering to the body or mind.

# C. THE THREE RECOGNITION AGGREGATES

(वर्-वेश-गुर्श-सुद-धें)

- 1) Small (55.5.)
- 2) Extensive (ক্লাইব্র্ন্স্র)
- 3) Limitless (র্ব্রন্থর্ন)

The recognition aggregate is that aggregate which distinguishes characteristics such as shape and colour in sense objects such as sound and form. The small recognition aggregate recognizes objects in the desire realm. The extensive recognition aggregate recognizes objects in the form realm. The limitless recognition aggregate recognizes objects in the formless realm.

#### D. AGGREGATE OF COMPOSITIONAL

aggregate of compositional The factors comprises the mental factors which are not part of the feeling aggregate nor of the recognition aggregate; rather, they are the conglomeration of many causes and conditions.

# 1) Fifty-one Psychic Factors (মীমমামমানুদ্দা)

- a) omnipresent factors (গা্র-বর্ন্ন-মূ-)
  - i) contact (ইঘ্যম্য)
  - ii) mental engagement (অঁ১ অপ্রত্তির আ
  - iii) feeling (\$\mathbb{Z}^{\sigma'\sigma'}
  - iv) recognition (৭5'প্ৰ')
  - v) intention (ম্মম্ব্র্র্

<sup>13</sup> This aggregate has also been rendered into English as impulse, Compositional factors is the most literal of the volition, etc. translation.

The omnipresent factors are present in virtuous, non-virtuous, and neutral states. Contact comprises the sense object, the sense organ, and the sense consciousness. When the sense consciousness perceives an object through the sense organ, then a feeling such as happiness arises. Mental engagement is the penetration of the mind into the object through attention. As a result of the ripening of virtuous, non-virtuous, and neutral karma, one experiences happiness, suffering, or a neutral state respectively. This is called feeling. Recognition means the act of distinguishing characteristics of the objects of the five sense consciousnesses. Intention is the mental factor which draws the mind to virtuous. non-virtuous, or neutral [objects, which thus produce virtuous, non-virtuous, or neutral] states of mind respectively. It operates similarly to a magnet which draws a pin in various directions.

# b) determining factors

(भुवार्से स्प्र-देशया)

- i) aspiration (৭5্র্ণ)
- ii) belief (ম্মান)
- iii) mindfulness (হৰ্'ম')
- iv) stabilization (१८.८.५६५)
- v) knowledge (ব্ৰথম্ব)

Unlike the omnipresent factors, which arise whenever any virtuous, non-virtuous, or neutral stimulus exists, the determining factors only occur in relation to certain stimuli. Thus one's aspiration, for example, only arises in response

to certain objects, unlike the omnipresent factors which arise in response to any object. Aspiration is the desire that arises when the sense organ and sense consciousness penetrate an object, regardless of the nature of that object. Belief is the holding of a specific object of discernment to be known exactly as it is. Yet only objects in which one has belief are discerned, and no others. One uses direct and inferential perception to examine the object, and thus discernment can remove doubt and increase conviction in the teachings of the sutras and commentaries. Or discernment can be the holding of the view that a fundamental characteristic of all phenomena is impermanence as opposed to permanence and bliss. In this way, belief in these views arises. Mindfulness means that one does not forget the object with which one has become familiar over a long period of time. Thus the object remains clear in the mind as if one is conjuring up an image through referring to it in conversation. [For example, we think of a dog when someone says 'dog']. Stabilization means that one focuses single-pointedly on the object of investigation. The object of investigation is the object upon which one bases one's examination of ultimate truth, that is, the lack of inherent existence and inherent production, or it is the object from which one gains insight into the four noble Single-pointedness refers truths. to undistracted focus on the meditative object, just as one twists a thread to a fine point in order to put it through the eye of the needle. Wisdom can be divided into three categories. In applying belief and stabilization on an object, [for the first,] one uses reasoning and understands the ultimate nature of the object. [For the second,] one follows the path of the [non-Buddhist] forders and, without using correct reasoning, comes to a mistaken notion of reality. Then the third type of individual either innately understands reality, or understands it very quickly upon hearing teachings on it.

# c) virtuous factors (ব্দী ন')

- i) faith (55°4")
- ii) shame (ই:র:ব্রথ:ম')
- iii) embarrassment (ব্লিঅ'অঁড্'ফ')
- iv) non-attachment (মাত্রতামানা)
- v) non-hatred (ৰী.মূব:মীব্ৰা
- vi) non-ignorance (শৃদ্বী-মুশ্ৰ-মিদ্
- vii) effort (वर्डेंब वशुषा)
- viii) pliancy (প্র-মু-মান্দ্র)
- ix) conscientiousness (বল্'র্ম্ব'
- x) equanimity (নদ্দ শুম্মনা)
- xi) non-harmfulness (র্মান্ম মীনের না)

The first of the virtuous factors is faith. Faith is a superior conviction in objects such as karma, the results of karma, and the four noble truths. It is also the pure thought that arises when one sees the virtuous qualities of the Three Jewels. Shame is the mental factor which causes one to refrain from various actions. A religious practitioner refrains from certain actions

because of realizing that they are inappropriate for a religious practitioner to engage in; one avoids certain other actions because of realizing that they are inappropriate and will lead to a negative rebirth; and one refrains from certain types of speech out of fear that they are inappropriate and will cause one's own defamation. Embarrassment is the refraining from certain actions out of fear that they will lead to the decline of one's position amongst others. Non-attachment is the antidote to attachment. It arises when one realizes that one's body and wealth are impure, having the nature of aging, illness and death. Thus one's mind separates from these phenomena and does not grasp at them. The antidote to hatred is non-hatred, which is also love. The objects of hatred are enemies, poison and weapons. Hatred is the thought that destruction, harm or loss should be fall one's enemies. The antidote to this is not allowing these thoughts or their imple-mentation to arise, and developing love for one's enemies as if they were one's own cherished child. The antidote to ignorance is the realization that perfection is perfect. Ignorance is the conception that phenomena and beings are inherently existent, permanent, blissful, and pure. The antidotes to this wrong view are such conceptions as emptiness and selflessness, which developed through wisdom, are stabilization, and familiarity. Effort is the antidote to laziness, in that one takes delight in virtuous actions. Pliancy is the antidote to wrongful abiding of body and mind. Wrongful abiding of the body is sleepiness and painful joints. Wrongful abiding of the mind is excitation and lethargy. Wrongful abiding leads to negative rebirths. The antidotes to these are lightness and peacefulness of body and singlepointedness of mind. Conscientiousness is the antidote to carelessness. Conscientiousness is the abiding in effort without attachment, anger or ignorance, which allows one to abandon nonvirtuous actions. One applies the antidote to these through meditation on virtuous actions, which is familiarization with both mundane and transmundane virtuous activities. While one abides in this state without attachment, anger or ignorance through the application of effort, one develops a composure which prevents the recurrence of lethargy or excitement. Then finally one develops a spontaneous abiding in equanimity free of any chance of lethargy or excitement recurring. In this way, it becomes impos-sible for attachment and other afflictive emotions to arise. Non-harmfulness is the antidote to harmfulness. Harmfulness comprises actions such as killing, agitating, threatening or scolding others. If one has the antidote, compassion, one will not even think of hurting others.

- d) six root afflictions (₹ % 3,7)
  - i) desire (৭ বি ক্রমণ)
  - ii) anger (阿尔语)
  - iii) pride (ম্ক্রুঝা)
    - a) pride (5.5a.)
    - b) excessive pride (3.43.5.94.)

- e) pride beyond pride (হ.শ্রুঝ'ঝম'গ্রুহ'হ'
- d) pride of thinking 'I' (হর্ব:শ্বুমাঘরী:হ' শ্রুবা')
- e) pride of conceit (মইব্যবীংস্ক্রুমা)
- f) pride of slight inferiority (র্জন্মণ ঘট্টান্ট্রানা)
- g) wrongful pride (র্মবা-ঘরী-ম-ক্রুমা)
- iv) ignorance (মাইল্মা)
- v) wrong view (খু:ব:)
  - a) view of the transitory collection (বইল্ম-ইল্ম-ম-খূ-ন-)
  - b) view holding to an extreme (মৰমাণ এই বামনী শ্বামাণ
  - c) perverse view (র্মবান্যমন্থানা)
  - d) conception of a (wrong) view as supreme (পুন্মর্ক্র্যুদ্রেইর্ন্স্
- vi) doubt (वि:र्केंग)

Desire is the clinging and extraordinary attachment to the five corrupted aggregates. The corrupted aggregates are said to be corrupted because they originate from the corrupted causes of wrong wishes, wrong view, wrong conduct and the espousing of the belief in self. Clinging is the inability to tolerate becoming

the five from aggregates. separated Extraordinary attachment is the wish to take rebirth in a body possessing the five corrupted separated from five aggregates. the Extraordinary attachment is the wish to take rebirth in a body possessing the five corrupted aggregates. In the same way, after an oil stain becomes set in clothing, it becomes very difficult to remove. Anger is the motivation to harm sentient beings. One contemplates hurting others, such as one's enemies, through actions such as threatening or killing. Naturally, this thought can only lead to suffering and cannot result in peace. Pride is the distinction between self and others that arises due to the misconception of an inherently existing self, which leads to a lack of respect and to haughtiness. The pride of pride is the inflation of self that comes from the perception that one's skills, appearance, class, wealth and so forth are better than others'. Excessive pride is the belief that one is superior to another in terms of conduct and so forth, even though one's qualities are equal to another's. Pride beyond pride is the belief that one is superior even to those who are superior to oneself. The pride of thinking 'I' is the misconception that although the self and the possessions of self do not exist inherently, one wrongly asserts that they do exist inherently. The pride of conceit is the thought that one has become a Superior, or Arya, even though one has only made small achievements and has neither attained stabilization nor the rank of Arya. The pride of slight inferiority is the belief that one is slightly lower than those

who are much higher than oneself. Wrongful pride is the haughtiness which accompanies the view that one has attained virtuous qualities, whereas one actually has various faults and has accomplished nothing. Ignorance is the lack of knowledge with respect to karma, the results of karma, the truths, and the Three Jewels. It is also falling under the influence of one's innate beliefs and of wrong schools of thought. Of the five types of wrong view, the first is the view of the transitory collection. The five aggregates are subject to momentary impermanence, and they are the conglomeration of many constituents. Thus this wrong view conceives of unproduced self and possessions of the self, which do not actually exist. The view holding to an extreme consists of eternalism or nihilism. Some believe that like a snake's skin, one casts off one life and takes another. Others believe that, like a fire which has used up all of its wood, a person dies, and there is no remainder. Perverse view is a lack of respect and a denial of karma, the fruits of karma, the truths, the Three Jewels, cyclic existence, rebirth and so forth. The conception of wrong views as supreme is the belief that the three previously stated wrong views and the belief in the beneficial nature of one's body and circumstances are supreme. One thinks that these views are to be held as important, and that no other views are superior to these views. The conception of bad ethics and modes of conduct as supreme consists of the belief that the ethics of abandoning the seven faults through undergoing hardships, the imitation of dogs and cows, allowing one's hair to become matted and so forth will lead to liberation. Doubt is when one simultaneously entertains two points of view regarding the truths an so forth. One questions whether or not karma, the results of karma, the truths and the Three Jewels exist. If they do exist, one questions whether or not they have virtuous qualities. In this way, the mind goes in two different directions.

# e) secondary afflictions

(१ नदे १ दे से इस स प)

- i) belligerence ( ) '4')
- ii) resentment (व्यविद्:रु:व्यविदःयः)
- iii) concealment (৭৯৭'র')
- iv) spite (ঝুল্মান)
- v) jealousy (ধ্ৰণ ব্ৰ')
- vi) miserliness (ম্ব-শু)
- vii) dissimulation (মৃথ্-)
- viii) deceit (닭)
- ix) haughtiness (ক্ৰ্ৰাম্ব্ৰু)
- x) harmfulness (র্মান্মান্ত্রীনা)
- xi) non-shame (ই'র্ডাইন্'ম্')
- xii) non-embarrassment (দ্রিঅ'য়ঽ'অ')
- xiii) lethargy (শ্বন্থান)
- xiv) excitement (র্ন্ব্র্ন্থ্র)
- xv) non-faith (য়ৢঽঽৢ৽য়ৢ৽)
- xvi) laziness (ঐ র্ম')
- xvii) non-conscientiousness (বন্দামিশ্যা)

- xviii) forgetfulness (직원 5'국회'되')
- non-introspection (वैषान्त्रेदायभेदाया)
- xx) distraction (র্মান্মান্সামীমানা)

Belligerence is the intention to harm a being in one's immediate environment. Enemies from the past and future are not included; only those who are directly visible are objects of belligerence. Resentment is compared to a knot, in that it doesn't unravel. One refuses to let go of the harmful intention to eventually hurt someone such as an enemy who has hurt oneself or those who are close to one. Concealment is hiding one's inappropriate actions. After committing a non-virtuous action, one should confess one's negativities to a spiritual guide who will point out the faults of the action. Yet, instead, one claims that one has no faults. Spite is when one uses harsh words to point out another person's faults, thus causing the other person to be unhappy. Jealousy is when one becomes profoundly disturbed by other people's good fortune. After one sees another's qualities such as wealth, respect, learning or conduct, one develops intolerable anger through the power of attachment. Miserliness is an attitude not conducive with generosity, through which one holds onto all one's possessions because of attachment to them. Through the increase of desire, one becomes so attached to the objects one needs to survive that giving them away seems intolerable. One cannot even be generous to the Three Jewels or to beggars. One even becomes possessive in regards to one's rubbish. Dissimulation is the dishonesty that comes from trying to hide one's faults from others. Because one wants wealth and respect, one attempts to harm to one's reputation any eradicate whenever one suspects that others have recognized one's faults. Deceit is fooling others and leading them to impure purposes. In order to receive profit, respect and wealth, one pretends to have virtuous qualities that one does not have, or one performs magical tricks. Haughtiness is the belief that what one has is sufficient because one is extremely happy with this good fortune to which one is attached. Good fortune can be one's class, friends, wealth, skills, appearance and so forth. Because one possesses these things, one becomes peaceful. Thus with an easy mind, one searches for nothing else, and one does not practise religion. Harmfulness is the abuse of others through various physical actions such as slapping or striking, due to lack of compassion. Non-shame is the lack of refraining from inappropriate actions. These types of actions occur by falling under the power of desire, hatred and ignorance. Inappropriate actions are those actions which are non-virtuous. It is a negativity when a brahmin, monk, or yogi engages in nonvirtuous acts because he doesn't consider them to be inappropriate. Non-embarrassment is the lack of refraining from certain non-virtuous acts because one is not afraid of the decline in one's position amongst others. Lethargy is inappropriate mental state that is a lack of clarity of the observed object. It results in inappropriate mental states during the time of listening to the teachings and contemplation through an increase of ignorance, which is due to a lack of superior, clear wisdom, Excitement is an unpacified state. Through the increase of attachment, one's mind becomes distracted, and it turns to previous unproductive behaviour. This then causes obstacles to meditation. Non-faith is the lack of conviction and faith in karma, the fruits of karma, the truths and the Three Jewels. It is not conducive to faith. Without faith, one does not undertake virtuous actions. Laziness means that one does not revel in virtuous activities. It is not conducive to effort. One does not engage in virtuous activities such as listening, contemplating and meditating on the One's declines teachings. merit excessive sleep and reclining, through the increase of ignorance one does not exert effort in virtuous activities, and thus one does not take delight in them. Non-conscien-tiousness is the lack of protection of the mind from the afflictive emotions such as desire, hatred, ignorance and laziness. One does not meditate on virtuous actions. Desire, hatred and ignorance act as the cause of abiding in laziness. One does not protect the mind because one allows it to wander to these non-virtuous mental factors. One does not repeatedly meditate on virtuous thoughts such as non-attachment, and thus one does not become familiar with these ideas. Forgetfulness is attentiveness to afflictive emotions such as desire through familiarization with them, and one forgets the supreme teachings, which leads to the lack of clarity of virtuous objects. Non-introspection is the

mixture of afflictive emotions with wisdom. **Distraction** is the wandering of the mind to sense objects through the increase of desire, hatred and ignorance. Thus one engages in activities of body, speech, and mind without regard to whether or not these activities are dictated by wisdom.

# f) changeable factors (গ্ৰন্থ নৃ'ব্যাম'ন')

- i) contrition (৭র্জুর্ম)
- ii) sleep (শৃগ্রিন্)
- iii) investigation (ইব্যুখ্
- iv) analysis (১ম্ব্রি-মে)

The changeable factors are indeterminate regarding whether they become virtuous or nonvirtuous factors. They play a part in virtuous, non-virtuous, or neutral activities. They are called changeable factors because they change the mental state into a virtuous or non-virtuous one depending upon the direction they are going. Contrition is an impression left on the mind. Through the increase of contrition, one considers a virtuous, non-virtuous, or neutral past action, or the lack of such an action to be negative. Thus if one considers one's virtuous activities to be negative, this is non-virtuous. Contrition for both non-virtuous and neutral actions is considered to be virtuous. Sleep is the inability to stay engaged with external objects, so that the mind gathers within. Through torpor, heaviness of body, mental darkness and lethargy, one loses one's mental focus and physical capabilities. If sleep interrupts virtuous activities, it is non-virtuous. If sleep interrupts nonvirtuous activities, then it is virtuous. If a neutral activity is interrupted, then the sleep is neutral. Also the contents of one's dreams can lead to virtue, non-virtue, or neutrality. Investigation is attentiveness by consciousness to any object of examination. One examines roughly whatever the particular object of consciousness is. For instance, it is the identification of a pot as a pot or a piece of cloth as a piece of cloth. Analysis is a detailed examination of the object of investigation to which one has attentiveness. In the example above, one does not just identify the pot, but one ascertains in detail its quality, colour and shape.

#### 2) Non-associated Compositional Factors

(श्रेम्रश्-१८:कृत-यःमःभेद-यः) [These are factors attributed to processes that occur to the body, mind, and mental factors.]

- a) acquisition (র্মন্ম)
- b) absorption without discrimination (এব্ প্রাথম বি चदु वर्षेया राजा क्रिंबश यर वह्या या)
- absorption of cessation (वर्षेषः यदे सूंबद्यायर वह्षायः)
- d) one having no discrimination (৭5'প্ৰম'ম্ব্ৰ')
- e) life faculty (র্ম্বানী ব্রহার্মা)
- f) similarity of type (ইত্যুম্মনুধ্ন)
- g) birth (ক্ল'ব')
- h) aging (ক্ৰ'ৰ')

- i) duration (স্ব্ৰুখ্
- j) impermanence (ইণ্ডিশ্ব
- k) group of stems (ম্ব্রেন্স্র্রিক্ষা)
- l) group of words (ঠ্টবাণী:ঠিবামা)
- m) group of letters (ঐ-বীই-র্ম্বব্য-)
- n) state of an ordinary being (মানীর ক্রীনি ক্রিন)

Non-associated compositional factors are said to be non-associated because they exist even at times when the mind is not operating, such as non-discriminatory states, states of meditative cessation, fainting and deep sleep. Acquisition is the accumulation of new impressions on one's mental continuum that result from virtuous, nonvirtuous, and neutral activities. Then they that point onward. there from remain Absorption without discrimination is the cessation of an unstable mind and unstable mental factors through the attainment of the fourth concentration after one wrongly identifies it as passing beyond the nature of suffering. Thus it is unlike the states preceding it. It is free from the faults such as desire which are present in all the states which precede the fourth concentration. In order to attain the stage of 'great fruit', the highest stage of the fourth concentration, one must extirpate the six consciousnesses and the discriminations that accompany them. The absorption of cessation is a state free from the afflictive emotions such as the desire for even the state of perception of nothingness. One even goes beyond the peak of cyclic existence. Through the appearance to the

mind of the aspiration to attain this state identified as complete pacification, one extirpates the instabilities of the mind and mental factors. Also, one extirpates those enduring factors such as afflicted consciousness. One having no discrimination is the result of absorption without discrimination. After one is born amongst the deities without discrimination. one extirpates the instabilities of the mind and mental factors. As a result of absorption without discrimination, one is born on the level of 'great fruit'. At first, one has discrimination. As a result of one's previous efforts, discrimination becomes ever more subtle until it is finally eradicated. Then one has extraordinary concentration. All of the six consciousnesses have been extirpated. The life faculty is that which stays with one throughout the length of one's life. This length, which can be anywhere from a thousand years to a single moment, is in accordance with one's species, such as that of a god or a fly, and is determined by karma. Similarity of type is the shape of body which is appropriate to one's species, such as that of a human, god or animal. Birth is the production of that which did not exist before, in accordance with one's species, such as that of a human or deity. Arising from birth, aging is the continuous change of an individual into something new. Aging is the change that occurs to the five aggregates starting with the first moment in the womb and continuing until one has grey hair and wrinkles. Duration is the continuum which flows through the continuity of changing moments. After the produced aggregates arise. then the continuum abides in the continuous until οf sequence moments cessation **Impermanence** of this is the continuous sequence of moments within one's continuum. After the continuous sequence of moments of the aggregates ceases, one becomes separated from one's life, and the aggregates are abolished. The group of stems is the arbitrary attachment of sounds to the nature phenomena. By creating different sounds for different phenomena, one creates names for them, which are then understood. For instance, fire and water are called Agni and Pani in Sanskrit, yet the meaning is the same [in any language]. It is implicitly understood that fire burns and water flows, or one can think that words are the conglomeration of many syllables. which then gives a word its meaning. In terms of the arbitrary attach-ment of sounds to the nature of phenomena, one attaches the arbitrary sounds of 'fire' and 'water' to the phenomena whose natures are heat and flowing, respectively. If it were not just an arbitrary sound but were the actual phenomenon, one's mouth would burn when one said 'fire'. The group of words is the attachment of words composed of arbitrary sounds to the specific nature of phenomena. For instance, water is imperma-nent, suffering, empty of inherent existence, and selfless. One can apply this type of characterization to all phenomena. The purpose of the group of letters is the clarification of the group of stems and the group of words. The collection of the prototypes of many letters such as "A" and "Bi" creates the group of letters. The state of an ordinary being is the state of one who has not attained the path of an Arya. One has not abandoned afflictive emotions such as desire, and under the power of karma one takes on various types of rebirths. An Arya is any stream-enterer or anyone on the first [Bodhisattva] ground or higher. The path of an Arya is the abandoning of the obscurations of the path of seeing and the path of accumulation. If one does not accomplish this state, one must continually take rebirths.

#### THE CONSCIOUSNESS AGGREGATES E.

(इस्र.तर.पुरा.त.)

- Eye Consciousness (भैषाकी इसपर पेशप)
- 2) Ear Consciousness (র'বর্ধ'রম'বম'ঐয়'বা)
- 3) Nose Consciousness (মুধীরমানমানীমানা)
- 4) Tongue Consciousness (ब्रेडे-इस पर प्रेस पर)
- 5) Body Consciousness (अंश ग्री-इस्पयर वेस-य)
- 6) Mental Consciousness (भैर:गु:रबग्यर:वेश:यः)
- - obscuration with respect to a self (ব্ৰ্যা a) **5.शूटश.त.)**
  - b) view of a self (asars ara)
  - c) pride in a self (न्त्नान्द्र-ज्ञान)
  - d) attachment to a self (ব্ৰন্ত্ৰেক্ষ্ম্ম)
- 8) Mind-basis of All (गुदान्ति दसायर भेवाया)
  - the only foundation for all (মার্মর্যরমধাত্ত্ a) শ্ৰী'বাৰী'গ্ৰী'

- b) the basis of all rebirth (পুৰাপ্তী-পূৰ্বাৰ্ণ)
- c) the cause of all rebirth (5) ችና)
- d) it dwells only within the body (প্রুমান্স)
- e) no recognition of distinct objects and their characteristics (ব্যক্ষণ ন্বৰ্মন্ত্ৰ ক্ষেত্ৰ ক্ষেত্ৰ
- f) impartiality (ইম'বাইবা'ব')
- g) unchanging receptivity (ক্রুব্-ক্রল্বান্থ-মন্ত্র্ল্

Consciousness is the perception of an object. Each of the eight consciousnesses perceives its own specific type of object. (The mental faculty, or mind sense power, is the moment of cessation of the six consciousnesses.)

### 2. THE EIGHT OBJECTS (Way)

- A. Feelings (র্শ্বন্থা)
- B. Recognitions (৭5.প্রথা)
- C. Composite Factors (a5.35.)
- D. Intangible Objects (इस पर रैना ने र सपी द पर)
- E. Unproduced Space (वर् अनुसन्दर्भावतः)
- F. Non-Analytical Cessation (बॅर्स्स-यह्मण्य-यास्थिद-यदिः दर्मण्यः)
- G. Analytical Cessation (अ.अ.र. पहणबादर्भेगः)
- H. Suchness (বি:বৰ্ণব্যক্তির)

# 3. THE TWELVE SOURCES (ক্লু'মেক্ট্র্ড্')

- A. Eye Sense Power (য়িল্'ব্লি'য়ৢ)'য়ৡ৻ৢ
- B. Ear Sense Power (র্বি-শ্লী-মাই-১)
- C. Nose Sense Power (খুবি-শ্লী-মাক্রিণ্-)
- D. Tongue Sense Power (ঝুই-ঝ্লু-অট্র-১)
- E. Body Sense Power (এমাপ্রীক্সামার্কর্ণ)
- F. Mind Sense Power (এব:গ্রীক্লামারীর)
- G. Form (গ্ৰুগ্মণ্ট্ৰী'শ্লী'শ্লী'মাত্ৰী')
- H. Sound (শ্লুই'শ্লু'মান্ট্র্')
- I. Odour (ইই:ক্লী:মট্টণ্)
- J. Taste (ギゼ) គ្គា ងळे५')
- K. Tangible Object (ইণ্-প্রই-শ্লী-মার্ট্র-১)
- L. Phenomenon (র্ভমান্ট্রা-মুর্মার্ট্র-মার্ট্র-১)

The twelve sources are either the causes or the doors by which the consciousnesses arise. All the eight consciousnesses that are included in the consciousness aggregate are considered to be included as part of the mind sense power. The eight objects are sources which are included under the category of phenomena.

### 

- A. Eye Sense Power (মিবা-বী-বিম্মমা)
- B. Form (অনুস্থ-শ্ৰী'ব্ৰথম')
- C. Eye Consciousness (श्रेषा वी इस यर विश्व यदी प्रमाश)

- D. Ear Sense Power (ক্র'ক্রম্ম)
- E. Sound (শ্লুই'ব্ৰুম্ম')
- F. Ear Consciousness (इ.चंदै:इस:यर:पेस:यदे:विसस:)
- G. Nose Sense Power (খুই দুম্মা)
- H. Odour (देवे प्रमम्
- I. Nose Consciousness (श्रूदे इस पर वेस पद । विस्तर
- J. Tongue Sense Power (ইই'ব্ৰেম্মা')
- K. Taste (ইবি'মুম্ম্ম')
- L. Body Sense Power (अ्ब.मै.प्रम्म)
- M. Tangible Objects (ইপ্র'র')
- N. Body Consciousness (तुषानु) इसायर वेषायदे विस्तर)
- O. Tongue Consciousness (ब्रेदे:इस'यर-प्रेस'यदे'।प्यसस')
- P. Mind Sense Power (অঁ5 শ্রী ব্রমমা)
- Q. Phenomenon (कॅबर्गी प्रथम)
- R. Mental Consciousness (अ५ १) द्वाप्य विश्वपाय (विश्वपाय )
  The eighteen constituents consist of the six sense objects, six sense powers, and six consciousnesses. As an example of why one calls consciousness a constituent, one can think of the mind basis-of-all as a constituent of the arising of names and forms. Also, it is the seed of the arising of internal phenomena.

## 5. DEPENDENT ARISING (हेन् वहीवाः)

A. THE LINKS OF EXTERNAL DEPENDENT
ARISING (ট্রাইব্যারারা)

- 1) Seed (ম'র্ম্বর')
- 2) Sprout (খ্ৰুন্যু)
- 3) Petal (৭5ন'ম')
- 4) Trunk (45.5.)
- 5) Bud (新知)
- 6) Pith (教气室)
- 7) Flower (ম'র্ন্স')
- 8) Fruit (৭রম'র)

# B. THE SIX CAUSES OF EXTERNAL DEPENDENT ARISING (क्रेंज्)

- 1) Earth (♥')
- 2) Water (&)
- 3) Fire (भे)
- 4) Air (55')
- 5) Space (বৃষ্ণামান্ত্রণ)
- 6) Time (54')

# C. THE TWELVE LINKS OF INTERNAL DEPENDENT-ARISING

(ব্রুণীইব্স্ট্রণরৌ্রারণ) [These only become the accumulation of suffering.]

- 1) Ignorance (মংইল্'ব')
- 2) Action (95.35)
- 3) Consciousness (রুমাধ্যাপ্রথম)

- 4) Name and Form (মিম্ব্রেম্ব্রাম্বর্ণ)
- 5) Six Sources (ন্ধ্রি'মার্ট্র ব্যান্ত্র)
- 6) Contact (ইম্ব'ম')
- 7) Feeling (ቖኣፕፕ)
- 8) Attachment (মুব্দ)
- 9) Grasping (ঝ্র-্য)
- 10) Existence (মুহ'ম')
- 11) Birth (흵역)
- 12) Aging (ক্ৰ'ক'), Death (ব্ৰ'), Mourning (ক্ৰু'ন্ধ'), Lamentation(ক্লু'ন্ব'ব্ৰেইর্'ক'), Suffering(ক্লুব্ৰক্ৰ'), Unhappiness (অব্-ক্লিব্র-ক') and Agitation (ব্রুক্রক্র'ক')

The twelve links of internal dependent arising are the way in which the causes of internal phenomena arise and then the way in which they bring results. Ignorance comes from great darkness. Similar to the way darkness obscures even the rough appearance of produced things, the darkness of mind obscures one's vision of the nature of karma, the results of karma, the truths, the qualities of the Three Jewels, and the emptiness of phenomena. In order to do something, one has action. Virtuous, nonvirtuous, or neutral karma produced in the three realms is called action. In order to perceive clearly, one has consciousness. All internal and external phenomena, such as forms and sounds, are objects perceived by a consciousness such as an eye consciousnesses. Once an object becomes known, this is called consciousness. In order to provide mutual support, there is both name and form. Like the poles which are the support of a tent, name and form mutually support each other. The doors of the arising of consciousness are the six sources. That which acts as a cause of the mind and the mental factors are these six sources, which are also called the sense powers Contact is the meeting of the sense object, the sense power, and the sense consciousness. Feeling is a result of experiences. After the meeting of the sense object, the sense power and the sense consciousness, one experiences happiness or suffering; which one is experienced depends on the attractiveness or unattractiveness of the object. Attachment comes from thirst. Through this thirst, one wants to be free from suffering and one wants to meet and stay close to happiness. Grasping is the strong intention to take rebirth. There are four types of grasping: desirous grasping, grasping for views, grasping for ethics and modes of conduct and grasping for a self. Because one is born within cyclic existence there is existence. Because one has taken birth in the three realms, one acquires the impressions from karma and afflictive emotions. Through this, one continues to take rebirth. Birth comes about from the arising of the aggregates. Birth is the arising of the previously non-existent body aggregate of any species, such as that of a god or human. Aging comes from the maturing of the aggregates. Just as fruit becomes old after it ripens, aging is the development of grey hair and wrinkles. Death is caused by decomposition. Death comes about after one's warmth and consciousness disappear upon the exhaustion of one's lifespan. Mourning is the suffering that arises when one becomes afraid that one will become separated from one's friends, relatives and wealth. Lamentation is the speaking about one's mourning and the accompanying feeling of depression. Suffering is the unhappiness that comes from the decline of the body. Unhappiness is the unhappiness that comes from the decline of the mind. Agitation is the anxiety which comes from remembering ones previous mistakes.

# D. THE CESSATION OF THE TWELVE LINKS OF INTERNAL DEPENDENT-ARISING [These only lead to the cessation of suffering.]

- 1) The Cessation of Ignorance (মাইলামানলাকামা)
- 2) The Cessation of Action (৭5'ৰী বেশ্বামানা)
- 3) The Cessation of Consciousness (র্মান্ম-প্রান্ধান্দ্র ব্যামান্দ্রা
- 4) The Cessation of Name and Form (মহ-১১:
  নাৰ্নাম-বেনান্ম-ম-)
- 5) The Cessation of the Six Sources (ক্ট্র-মার্ট্র-মূর্ব্র-র্বা
- 6) The Cessation of Contact (ইল্ম্বেল্ল্য্ম্ম্
- 7) The Cessation of Feeling (র্ত্তিম-বেবাবাঝানা)
- 8) The Cessation of Attachment (ইর্মন্ব্ৰাম্ম্ম্
- 9) The Cessation of Grasping (এর-মন্বাধান্য)

- 10) The Cessation of Existence (\$5 पवावाद्यासः।)
- 11) The Cessation of Birth(শ্লী-বাববাৰাখানা)
- 12) The Cessation of Aging, Death, Mourning, Lamentation, Suffering. Unhappiness and Agitation (4:4:55: श्रीरदार्दः श्रीरवायर्द्दायार्दः स्वायस्यायार्दः थैर्'भै'यरे'य'र्र' व्यूवाबायाम्बब्बाववाबा)

#### E. SIX CAUSES OF INTERNAL THE DEPENDENT-ARISING (क्रुंद्र')

- 1) Earth (♣)
- 2) Water (₹)
- 3) Fire (ম)
- 4) Air (١ౖ५٠)
- 5) Space (ব্যামান্ত্রা)
- 6) Consciousness (রুমান্মানীমানা)

### F. THE FIVE CHARACTERISTICS ONE VIEWSWITHIN DEPENDENT-ARISING (इस्र.त.कॅर.कॅ.च.)

- 1) Impermanence (इवायर अधिक्या)
- 2) Absence of Nihilistic Qualities (55 यर.भ.लूब.त.)
- 3) Non-production of Inherently Existent Phenomena (বৰ্ষাবামাথীৰামা)

#### 40 A MANUAL OF KEY BUDDHIST TERMS

- The Mental Continuum in Which
  These Results Are Manifested (ኛ

  55. 45. 48. 5.)

# 6. THE SIX CAUSES (ఫ్రే)

- A. Acting Cause (ইণ্ডাই-জু-)
- B. Innately-Born Cause (খুন্ ইল্'ব্ৰুং'নই কু')
- C. Equal-state Cause (श्रवानास्त्रभागवे कु.)
- D. Concomitant Cause (मर्ह् र मायर स्वर्गिय कु.)

The acting causes are those that do not block the arising of a phenomenon. That which does not block the growth of a sprout is an acting cause by virtue of its not blocking the growth. The innatelyborn causes are like earth, water, fire or air, which all exist in any one particle. In order for one to arise, all four elements must act as the cause. Thus each element depends on each other element. The way in which they arise simultaneously is similar to the way in which one person cannot go alone to a frightening place. After several people gather together, they accompany each other and are delivered from the fear. Equal-state causes refer to the arising of mental factors that are in accordance with the state of mind. Thus if one has a virtuous state of mind, virtuous mental factors will arise, while nonvirtuous mental factors arise from nonvirtuous states of mind. The concomitant causes also refer to the relationship between the mind and mental factors. Neither the mind nor mental factors alone can penetrate and analyze an object. The mind and the many mental factors act as reciprocal causes. Because they accompany each other, they occur simultaneously. Whereas in the previous example, there were several companions who merely accompanied one to the frightening place, in this situation, these companions will not allow one to stay in one place. They push and shove one to a certain area. In this way, similar to the mental factors and the mind, these helpers lead one to a certain place. The omnipresent causes refers to births in the desire realm, the four concentrations of the form realm and the four formless absorptions of the formless realm, which cause the future rebirth in a afflictive emotions. body with ripening causes are the causes of virtuous actions which result in higher rebirth and non-virtuous actions which result in lower rebirth.

## 7. THE FOUR CONDITIONS (責責)

- 1) Objective Condition (১৯বাশ ক্রিব)
- 2) Fundamental Condition (ব্ৰুম্ ইবি: ক্রুম্)
- 3) Immediate Condition (বিষ্ণাহলা ক্রিবা)
- 4) Causal Condition (রু:কুর্')

The six external objects such as form and sound are the objective conditions of consciousness. Because the five sense powers such as the eye sense power are responsible for the generation consciousness, they are called fundamental conditions. Because the mental consciousness follows immediately after the cessation of the mental sense power, it is called the immediate condition. The mind basis-of-all acts as a cause and a condition and is thus called a causal condition.

### 8. THE FIVE TYPES OF RESULTS (ఇద్దవు.చ్రె)

- A. Ripened Results (ধ্যাম্ম খ্লীধ্যাই বের্মান্)
- B. Results That Accord With the Cause (কু:
  মন্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত্র-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান্ত-জ্বান-জ্বান্ত-জ্বান-জ্বান-জ্বান্ত-জ্বান-জ্বান-জ্বান্ত-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্বান-জ্ব
- C. Cessational Results (র্থান্থ বর্ষানু)
- D. Results Caused By Persons (শ্বী-বৃধি-বৃদ্ধি-

#### E. Environmental Results (প্রপ্রাথবি প্রথম নূ)

Ripened results refers to effects such as generosity leading to wealth, stealing leading to poverty, and killing or hurting leading to a short life or many illnesses. Results that accord with the cause refers to the desire to do virtuous activities in this life if one did virtuous activities in past lives or the desire to do negative actions in this life if one performed negativities in past lives. Cessational results is the abandonment of afflictive emotions after one meditates on the Arva path. Results caused by persons include the accrual of many barley sprouts after one does farming, the accrual of many goods by doing business, or the accrual of many livestock by animal husbandry. Environmental results refers to the quality of the location of one's birth. If one performed negativities in previous lives, then one is born in a bad location. If one performed virtuous activities, then one is born in a good location.

#### 9.

#### **CONVENTIONAL TRUTH** A.

#### 44 A MANUAL OF KEY BUDDHIST TERMS

- 2) Incorrect Conventional Truth
  (ঋ্ব:ব্ল:মাঝীর:ঘটি:শ্যুরাইনা)
- B. ULTIMATE TRUTH (र्देन'द्रम'यदे'यदेन्दर्भः

## 10. THE THREE NATURES (మైవ్వేస్తేన్)

- A. Imputed Phenomena (গুৰ্'বৰ্গ্')
- B. Dependent Phenomena (ব্ৰপ্ৰ' ব্ৰহ')
- C. Thoroughly Established Phenomena (র্মান্থর)

The mistaken imputation of inherent the six objects existence onto consciousness such as form, the six sense powers, phenomena and individuals is what is known as imputed phenomena. The mode in which the mind basis-of-all and the neighbouring consciousnesses exist is a string of moments consisting of causes and results. This mode of existence is called dependent phenomena. The nonconceptual wisdom which understands the emptiness of dharma spheres is called thoroughly established phenomena.

### 11. THE FIVE PHENOMENA ( X)

A. Name (\$\frac{1}{2}\triangler')

- Reasoning¹ (ক্লুমের্ডব্র) B.
- C. Conceptualization (इस्पर-देवाया)
- D. Suchness (3'5@4'\$5')
- Perfect Wisdom (অম্ব্ৰামনীয়া) E

All phenomena are included in the conglomeration of these five phenomena. A name, or categorization, in and of itself is not an object of consciousness. One cannot explain why arbitrary sounds are attached to certain objects. Yet in order to illustrate symbolically the significance of the object of examination, one attaches a name to it. Reason refers to the reciprocal relation between the mind basis-of-all which is the cause, and the other seven consciousnesses, which are the result. Through the eight consciousnesses, one conceptualizes the characteristics phenomena such as the solidity of earth or the fluidity of water, their natures, their impermanence or their suffering. Thus one speaks of conceptualization. phenomena are not inherently produced. Rather they are empty of inherent existence, and this is called suchness. Unmistaken, thoroughly established, pure wisdom is called perfect wisdom.

<sup>1</sup> This term can be rendered into English as either "reason" or "suitability". There is substantiation for both. Yet "reason" is in accord with the accompanying commentary. Furthermore, some translate the terms as "awareness" stemming from a different Tibetan spelling i.e. "rig pa".

## 12. THE TWO SELFLESSNESSES (བདག་མེད་པ་)

- A. The Selflessness of Phenomena (র্ট্রমান্সবৃদ্ধার্ম নির্দ্ধার)
- B. The Selflessness of Beings (বৃদ:এব্যামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্ব্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্ব্বামান্ত্র্বামান্ত্র্বামান্ত

## 13. THE THREE VEHICLES (ইবা্না)

- A. Hearer (१५ वेंबर में वेज य)
- B. Solitary Realizer (মহাধানুধানু বিশ্বা
- C. Mahayana (बेण्यकें इर्थे)

Through reliance on the spiritual guide, one develops an understanding of the four and of the four individual truths characteristics of each. Through this, one perceives the selflessness of individuals and abandons all obscurations of passions. This state is called the state of a Hearer. Without relying on a teacher, perceives the characteristics of dependent arising and its cessation. Then one perceives the selflessness of individuals and abandons all obscurations of passions. This state is called the state of Solitary Realizer. One gradually achieves the six and the ten Bodhisattva perfections grounds and perceives the selflessness of phenomena and of individuals. Then one abandons both obscurations of passion and wisdom. This state is called the true attainment of the Mahavana.

#### THE THREE JEWELS (২র্শার্মর্যা) 14.

- Buddha (মংমান্ত্রমাংসাঁরমার্কিলা) A.
- B. Dharma (ঠ্ৰুগ্ৰুক্ত্ৰ্যুণ্ড
- C. Sangha (र्षे वर्ष र्गे वर्षे प्राप्त वर्षे

#### THIRTY-SEVEN LIMBS THE OF 15.

# ENLIGHTENMENT (प्रतः तुपः गुः ध्वार्या

The thirty-seven limbs of enlightenment are the ways of contemplating the stages and antidotes leading to enlightenment. Enlightenment is the achievement of the wisdom of exhaustive, complete perception of emptiness and the lack of inherent production, which is in the mental continuums of the Hearers, Solitary Realizers and Bodhisattvas. The stages are the ten grounds of a Bodhisattva. The antidotes are the abandoning and aversion to those qualities such as miserliness which are not compatible with the ten grounds. This is similar to an enemy and his opponent.

#### THE FOUR CLOSE CONTEM-A.

PLATIONS (5্র-এ-স্টি-এম-অন্তর্গা-এ-)

Close Contemplation of the Body

(अस.र्थ.त.के.चर.चलवा.स.)

- 2) Close Contemplation of Feelings
  (র্ত্তিম-স-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-ম-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-মুধ্য-ম
- 3) Close Contemplation of the Mind (ইমমান্তর্যারী বহু বর্ত্তারা)
- 4) Close Contemplation of Phenomena (ইমান্ত্র্যারী সম্প্রক্রামা)

By contemplating single-pointedly the object of examination through correct wisdom, one practices calm abiding. This is close contemplation. Close contemplation of the body is of three types: the internal body, which is one's own body; the external body, which are those worldly forms without consciousness such as trees; and the internal body of those in the external world, which includes the bodies of sentient beings inanimate objects that are outside of oneself. The specific characteristics of the internal body are birth and change, which result in disintegration and destruction. general characteristics impermanence and suffering. One must identify these characteristics and the nature of the impurities such as pus, lymph, and phlegm, which fill the body from head to toe. The internal body of those in the external world is similar to one's own internal body. The specific characteristic of the external body is that it is a combination of minute particles. Its general characteristics are the same as the internal body. After one has ascertained these characteristics through wisdom, one contemplates them single-pointedly. The close contemplation of feelings has three correlated aspects. The three types of feelings that arise when one focuses on the internal body are called the internal feelings. Those that arise when one focuses on the external body are called external feelings. Those that arise upon focusing on the internal body of those in the external world are called the internalexternal feelings. As for the three types of feelings that arise, contentment of body and mind is called happiness. Unhappiness of body and mind is called suffering. When neither of these feelings present, this state is neutrality. The general characteristics of these feelings are the same as those of the internal body. The specific nature of these is that each of the three is the nature of suffering. The feeling of suffering is the suffering of suffering. The feeling of happiness is the suffering of change. The feeling of neutrality is the suffering of all-pervasive conditionedness. One identifies characteristics and contemplates them single-pointedly. The close contemplation of the mind involves an examination of twenty factors which occur in pairs: desire and a mind free from desire, hatred and freedom from hatred, ignorance and freedom from ignorance, gathering within of the mind and wandering to external objects. depression and uplifting. excitement excitement. and lack of lack of pacification, pacification and absorption and meditative lack meditative absorption, meditation on the path and lack of meditation on the path, and liberation from meditation on the of liberation from and lack meditation on the path. The first six of these factors are considered trainings because they are to be practised. The remaining factors are considered abidings because they are states of engagement in stabilization. When these factors arise in connection with the internal body, they are considered to be the internal mind. When they arise in connection with the external body, they are considered to be the external mind. When they arise in connection with the internal body of those in the external world, they are considered to be the internal-external mind. One contemplates single-pointedly impermanence, suffering, emptiness and selflessness of all these phenomena. The close contemplation of phenomena is the contemplation of the afflictive emotions and purification. The above-mentioned twenty factors and the secondary afflictive emotions are all afflictive emotions. Purification refers to the antidote to the which is their afflictive emotions. Τt consists of abandonment. understanding of the impure nature of the body, an understanding of love and an understanding of dependent arising. One must realize and meditate on these phenomena and their emptiness of inherent existence and their selflessness.

# B. THE FOUR PERFECT ABANDONMENTS (ঋ਼ς:ኣෞସ୍ଟ୍ରସ୍

1) The Generation of the Aspiration To Not Generate Non-virtues That Have Not Yet Been Produced (भूजः स्थार्थः निवास्त्रे स्थार्थः भूजः स्थार्थः स्यार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थाः स्थार्थः स्थार्यः स्थार्थः स्यार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्यः स्था

The Generation of the Aspiration To Generate Virtues That Have Not Yet Been Produced (ব্লাব্রিক্রমা মান্ধ্রাব্যধ্বমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রীর্বাবর্ধিক্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধ্রমাবান্ধর্বরমাবান্

4) The Generation of the Aspiration To Sustain Without Decline And To Perfect Virtues That Have Been Produced (५वी विदेश के अध्यक्षण व्यवस्थान प्राप्त के प्राप्त के

The four perfect abandonments are the four types of enthusiastic actions that

accompany the realizations one obtains

when one engages in close contemplation of phenomena. These realizations are the awareness that the afflictive emotions are not conducive with a pure practice, and that purification is the antidote to them, which requires their abandonment. Among the ten non-virtues, three are actions of the body, four are actions of speech and three are actions of mind. The causes of these actions arising, such as desire and anger, hurting oneself and others, and their ripening becomes great suffering. Therefore their generation is called negativity. These non-virtues are not consistent with virtuous activity, and they lower one's position among the Aryas. By focusing on these non-virtues as the object, one accumulates impressions on one's mental continuum through these actions. Therefore, this process is called generation. If the impressions are not accumulated, then there is no generation. Aspiration is the train of thought that concentrates on not generating these negativities in the present, not allowing them to arise in the future, and causing the definite cessation of those generated in the past. Thus one thoroughly avoids and abandons them. Virtues are the opposite of the non-virtues stated above. They consist of the ten virtues which are non-attachment, non-hatred and so forth. The term abandonment refers to the perfect abandonment of everything that is not compatible with the Dharma through virtuous actions. Sustaining is the thought that will truly accomplish the cultivation within one's mental continuum whatever virtue has not been previously cultivated. Furthermore, that small virtue which is already present should increase without decline.

#### C. THE FOUR LEGS OF MIRACLES

## (ई.पर्रेज.ग्री.भट.त.)

The Concentration On Aspiration 1) With the Application of the Eight Antidotes (वर्तुन्यवै हैर दे वर्षेन् र्श्वर यदे वर्तु नेर्रर्श्यक्रयदे हु तस्या ने कार्य

The Concentration of Mind With 2) the Application of the Eight Antidotes (श्रेमशः गुः हैदः दे वहें दृश्चिदः वदे वतुः वेदः दरःज्ञ्बायदेःहुःदब्द्याग्रीःन्दाः)

The Concentration 3) Perseverance With the Application of the Eight Antidotes (মইব্ৰেমুখানী हैद<sup>-</sup>देन्द्रहें क्रिंद्रन्यदेन्दर्गुन्दर्गुक्रम्यदेन्ह्राव्रुक्षम्यु **州仁.zi.**)

4) The Concentration On Analysis With the Application of the Eight Antidotes (न्धेन्यवै नैन्दे विक्नि स्वि न्ये नेर्दरकृष्यदेष्ट्रत्य्यामी कर्या)

'Miracle' refers to the five exceptional

powers. The causes of the four legs are four common practices concentration. ['Common' here means that it is common to both Hinayana and Mahayana practice.] Through the power of fondness and aspiration, concentration reaches fruition. Thus by way of constant concentration. single-pointedness. achieves concentration is called the concentration on aspiration. It is the nature of this concentration to want to attain the results which are the qualities of higher rebirth emancipation. There are five obscurations that are not conducive to concentration. These are laziness, losing meditative support, lethargy excitement, not applying the antidotes and distraction through too much gathering within. The first four antidotes, which are aspiration, effort, faith and suppleness, are the antidotes to laziness. The antidote to meditative losing support the mindfulness. Intro-spection is the antidote to lethargy or excitement. Watchfulness is the antidote to not applying the antidotes, equanimity is the antidote distraction through too much gathering within. The concentration of mind is the attainment of single-pointedness through the force of the effect of the long-term practice of stabilization meditation in previous lives. The concentration perseverance is the single-pointedness one achieves through unceasing effort in

abandoning non-virtuous activities and cultivating virtuous activities. concentration on analysis is the singlepointedness that is attained by analysis. without doubt, that ascertains important characteristics of phenomena such as impermanence and emptiness through the teachings and wisdom one receives from one's spiritual guide.

#### THE FIVE POWERS (505.5) D.

- The Power of Faith (५५ परे ५ ५५ ६ ५) 1)
- The Power of Effort (নইব্ৰেম্বার্থানী ব্ৰহ 2) ৰ্য:)
- 3) The Power of Mindfulness (55'443' रवर स्)
- The Power of Concentration (\$5.2. 4) वह्रवार्यी नवर र्थे )
- The Power of Wisdom (এমান্দ্রণী ব্রহ 5) 红)

'Power' refers to the empowerment given by these factors to obtain the elements conducive to enlightenment and cultivate the roots of virtue. Faith is the combination of conviction. faith and aspiration. If one has faith, one can be delivered from cyclic existence. With this thought, one develops effort. Effort empowers one to accomplish the three trainings. The power of mindfulness empowers one to have superior ethical conduct. The power of concentration empowers one to have superior thought. The power of wisdom empowers one to have superior wisdom. Furthermore, each power empowers the proceeding power. For example, faith empowers effort.

## E. THE FIVE FORCES (শুরুষা)

- 1) The Force of Faith (ব্ৰুম্ম)
- 2) The Force of Effort (নাইব্ৰেল্ব্ৰামণ্ট্ৰী:
  শ্বিমণ)
- 3) The Force of Mindfulness (হৰ্মাই
- 4) The Force of Concentration (ইংই:
  বইর্ণী-মূনমা)
- 5) The Force of Wisdom (প্ৰাম্বান্ত্ৰী:
  শ্বিষা)

The forces prevent wavering towards factors that are not conducive to enlightenment, such as non-faith, laziness, losing the meditative support, distraction, and lack of introspection. The difference between the powers and the forces can be understood in terms of the four conducive factors which separate out the elements not conducive to enlightenment from the conducive elements. These four factors are

conceptual understanding of the emptiness, the enhancement of this, the direct perception of emptiness conceived through a conceptual understanding, and the moment of thought that immediately precedes the direct perception of emptiness. At the time that one understands inferentially that the name and identity attached to an object illusory, this is the conceptual understanding of emptiness. When one understands inferentially that the actual object that is referred to by this name is illusory, this is the enhancement of this understanding. The five powers are achieved during these two periods. At that time when one understands that the name and identity attached to an object is empty of inherent existence, then this is considered to be direct perception of emptiness as conceived of through a conceptual understanding. When one understands that the actual object that is referred to by this name is empty of inherent existence, then this is the moment of thought that immediately precedes the direct perception emptiness. One who has attained the path of seeing has obtained both the five powers and the five forces.

#### THE SEVEN AUXILIARIES TO F.

ENLIGHTENMENT (ac. &a. wa. aa) The Mindfulness Auxiliary 1)

Perfect Enlightenment (হৰ্মেম্-'বৃত্

4) The Joy Auxiliary of Perfect Enlightenment(বৃদ্ধব-দাখন-বৃদ্ধব-দ্রী- খন্ধ-থেকা)

5) The Suppleness Auxiliary of Perfect Enlightenment (শ্বিশু-শ্বু-শে অন্তৰ্মান্তৰ-জন্মী-অৰ্থন্ম)

6) The Concentration Auxiliary of Perfect Enlightenment (१८-२-विद्युष्परः ५ ज्ञानुदाद्युवानी प्यवादान)

7) The Equanimity Auxiliary of Perfect Enlightenment (নদ্দ: শুমন্দান্দদ দ্বাস্থান স্থান স

The term enlightenment in the phrase 'the seven auxiliaries to enlightenment' refers to the understanding of the emptiness of all phenomena and the wisdom that sees the impermanence of all appearances. The principal auxiliary is the wisdom auxiliary. The others accompany this one. Pure mindfulness is the auxiliary of abiding where wisdom abides. If one has

mindfulness, then through the arising and cultivation of wisdom, it abides in this mindfulness. Wisdom is the auxiliary of nature because it is the perception of actual characteristics of phenomena, which is the nature of wisdom. Effort is the auxiliary of renunciation because effort leads to the renunciation of an ordinary individual's circumstance, and thus one goes beyond this state. Joy is the auxiliary of fortune because the joy one receives at attaining the first Bodhisattva ground gives the body and mind such fortuitous benefits and contentment. Suppleness, concentration, and equanimity are all auxiliaries without afflictive emotions. Suppleness is the basis of this lack of afflictive emotions. This lack of afflictive abides emotions in concentration. Equanimity is the actual nature of this state of being without afflictive emotions. This relationship between the auxiliaries and the lack of afflictive emotions exists because attachment, desire and so forth cannot arise if one holds one's body and appropriately, that is, with mind suppleness. Through single-pointedness, or concentration, one abandons all objects of abandonment of the path of seeing. After one abandons these objects, then from that point on, afflictive emotions such as desire do not arise. This about because the mental comes continuum, which is the nature of purity, enters into a state of equanimity.

# G. THE EIGHT-FOLD NOBLE PATH (ব্রবাধানের অমা-অর-অবা-)

- 1) right view (অহ'ব্ল'ঘরী'ঞ্'ব')
- 2) right thought (अर:५वा:यदे:६वा:यः)
- 3) right speech (অহ'ব্য'এই'ব্য')
- 4) right action (অহ'ব্ল'যাই'অয়'শী'য়য়ঽ')
- 5) right livelihood (ঋ্ব:ব্ৰ্যু-ব্ৰু-ব্ৰু-ব্ৰু-ব্
- 6) right effort (भर:५वा:यदै:ईवा:वः)
- 7) right mindfulness (ঋ্ব:ব্ৰান্থই:ব্ৰ্ব্
- 8) right concentration (অম-'ব্ৰা'নই-'ই-'ই-'

The term 'noble' ('phags pa, Arya) in 'eightfold noble path' refers to a person who has completely abandoned all the afflictive emotions such as attachment which are the objects of abandonment of the path of seeing and meditation. These eight paths are the cause of the attainment of the rank of an Arya. Although these paths are called the noble paths, they are actually the paths of the specific types of wisdom of a Superior, or Arya. Right view is the pure worldly wisdom without discursive thought that is a characteristic of a person on the second Bodhisattva ground and higher. It is followed by a post-meditative Through non-discursive wisdom, which has spheres of phenomena as its object, one sees things as they are. One then proceeds to analyze what is seen, and this is called the limb of perfect analysis. Right thought is the unerring examination of the specific and general characteristics of phenomena. One explains to others through pure speech the phenomena in exactly the way one has realized them. Through these teachings, one's reali-zations and speech become the limb that makes others understand. Right speech is the unerring explanations given as answers to those who question or doubt the teachings. This is pure wisdom, and it is the limb which causes others to believe. Right action means that one has completely abandoned all non-virtuous conduct, and it is the limb which causes others to believe. Right livelihood is the lack of desire for material wealth. After the number of one's possessions has been reduced, one only looks for the possessions that one needs to perform virtuous activities. Thus one's moderate and one income becomes minimizes one's possessions. This is the limb which causes others to believe. Because right speech, right action, and right livelihood are faultless, they are the limb which causes others to believe. Right effort is the abandonment of even the hidden afflictive emotions such as desire, which are the objects of abandonments of the meditation. Right mindfulness is the abandonment of the secondary afflictive emotions. If lethargy or excitement arise, then one uses single-pointedness to correct the situation and lift oneself up. In this secondary afflictive the way. even abandoned. emotions are Right concentration is the abandonment of all obscurations to the six extraordinary wisdoms. Because they result in the extraordinary wisdoms, right mindfulness, and concentration are called the antidotes to factors not conducive to enlightenment]

#### 16. THE FIVE PATHS (מָנֶאָר)

# A. PATH OF ACCUMULATION (கீருல்றி:

- 1) The Ethical Conduct of One Who Has Just Entered the Path (র্জার্ম) নুষ্টার্মনা)
- 2) The Restraint of the Senses [From Objects of Attachment] (ব্ৰহ্মন্ত্ৰী স্থান্ত্ৰা)
- The Restriction of One's Food Intake (ৰুমান্টাইনিমানা)
- 4) The Refraining From Sleep in the Evening and at Dawn and the Enthusiastic Practice of Yoga During Those Periods (ব্যাশী কার্য্য কর্মান কর্
- 5) The Thorough Enjoyment of

Abiding in Introspection (প্ৰাণৰীৰণ্ড वादशायाताः सर्देदः यरः दवादः वः)

#### PATH OF PREPARATION (শুর্ম থামা) B.

Concentration 1) The the Conceptual Understanding of Emptiness (शूर वर्षेव यदे हैर दे व्हेंब)

2) Enhancement Concentration(भूदः वः सळे इः यदे हैदः दे व्यक्ष क्

Direct Perception 3) Conceived Emptiness As Through a Conceptual Understanding (२ विं दे रेंद के वा वी वेंवा वा वार्रवान् ल्वास यदे हैर रे तहें द

The Moment of Thought That 4) Immediately Precedes the Direct Perception of Emptiness (ই'ম'বল্'ম' श्रेयशानी दिरादे पदिना)

#### PATH OF SEEING (মর্ছ্র্রেন্টেরেম) C.

This path consists of the first Bodhisattva ground.

#### PATH OF MEDITATION (বন্ধ্রম'বর'অম') D.

This path comprises the second through tenth Bodhisattva grounds.

#### E. PATH OF PERFECTION

(মহম-দ্রীর-মারী-মোমা) This is the Buddha ground.

The five routes by which one goes from the state of an ordinary individual to the state of an Arya are called the five paths. These paths can be joined with the thirtyseven limbs of enlightenment. After one generated the thought enlightenment, one meditates on the four close contemplations, the four perfect abandonments, and the four legs of miracles. Thus one accumulates merit, and this is the path of accumulation. One meditates on the five powers and the five forces. Thus by generating aspiration, one abides on the level of practice. This is called the path of preparation. When one meditates on the seven auxiliaries to enlightenment, one attains the first Bodhisattva ground. This is called the path of seeing. When one meditates on the eight-fold noble path, one abides in each of the Bodhisattva grounds from the second through the tenth level. This is called the path of meditation. The path of perfection is the abiding on the level of omnipresent light by a Buddha, or a Hearer's accomplishment of the state of Foe Destroyer.

#### THE TEN PERFECTIONS (4. Xa. 7. Ba.a.) 17.

- The Perfection of Generosity (श्वेन प्याप्त स्थापत प्राप्त स्थापत स्यापत स्थापत स्यापत स्थापत स्थाप A. बुद्रयः)
- The Perfection of Ethical Discipline ( & ar B. विषयानी यार्या (या मुख्या)
- The Perfection of Patience (पर्वेड्-पर्वे:बर्ध्याप्ट-C. बुबन्यः)
- of Enthusiastic The Perfection D. Perseverance (वर्ड्स व्यास ग्री सर्भ भारत में दिन्स)
- The Perfection of Meditative Equipoise E. (यसमायाह्रदायी'सार्रेयाहार्षेदाया)
- The Perfection of Wisdom (विशयन ग्री सर्भे वार् F. बुद्रयः)
- The Perfection of Means (बन्धानी वार्रे वा इ. भेंद G. ਧ.)
- The Perfection of Power (भूनमानी सार्या प्राप्ति कार् H. 4.)
- The Perfection of Aspirational Prayers I. (श्वरायमधी सर्या ५ देव या)
- The Perfection of Primordial wisdom (A) J. वेशागुःसर्यानुष्ठैदाया)

These are called the 'perfections' (literally 'going to the other side') because one goes beyond the suffering of the three realms.

#### 18. THE TEN BODHISATTVA GROUNDS

- A. Joyful (২৭.১.১বৃব.৭.)
- B. Stainless (ইম্মাম্ব্রমা)
- C. Illuminating (র্বন্দ্রির্মা)
- D. Radiant (ব্ৰ্বের্স্ক্র্র্ন)
- E. Difficult to Train (ব্ৰুড়-মুক্ত্ৰুক্ত্ৰ্
- F. Advancing (མརོན་དུ་གྲུར་བ་)
- G. Gone Afar (\$5.5.\)\(\)\(\)\(\)\(\)
- H. Unwavering (মি'ন্স্'ন')
- I. Excellent Wisdom (এল্মান্ট্রের্ন্র্র্র্র্
- J. Cloud of Dharma (র্কমণ্ট্রণীর্নু)
- K. The Buddha Ground is the Omnipresent Light (শুর-দু-র্বির-).

The ten grounds are the results of the ten perfections, which act as their cause. They are connected in a consecutive manner. The first ground, Joyful, is like a poor person who has found a valuable jewel such as he has never seen before. Similarly, a practitioner has never seen a Dharma sphere as he actually sees it at that point. One is capable of fulfilling one's own and other's purpose's in a supreme manner.

After one has accomplished the perfection of generosity, one generates limitless joy and thus this stage is called 'Joyful'. The second ground,

Stainless, is free of the stains of enjoying the non-virtuous and compassionless activities of existence and the of cvclic Hinayana. Furthermore, having accomplished the perfection of ethical discipline, one does not even perform unethical activities in one's dreams. Thus this called 'Stainless'. After ground is accomplishes the perfection of patience, one seeks the teachings without regard for one's body or life. Thus one's own ignorance and other's ignorance is cleared away, and the wisdom that is generated is called the ground of 'Illuminating'. The fourth ground is Radiant. Through the accomplishment of the perfection of enthusiastic perseverance, one meditates on the practices of a Bodhisattva. This leads to the cultivation of a wisdom, which, like a fire blazing in a forest, burns away afflictive emotions. Thus this ground 'Radiant'. By accomplishing called meditative equipoise, of perfection simultaneously trains in the cultivation of meditative stabilization that is unconceptualized wisdom and the unceasing fulfillment of others' purposes. Since this simultaneous training is very difficult, this stage is called 'Difficult to Train'. Through the accomplishment of perfection of wisdom, one cognizes directly dependent arising and the unhindered nature of emptiness. Through this advancement to direct insight, this ground is called 'Advancing'. By the accomplishment of the perfection of means, one has reached the ground of Gone Afar because one becomes free of any applying efforts. indication of accomplished the perfection of power, one spontaneously realizes the lack of inherent existence of all phenomena. Since one has entirely overcome this view, this ground is called 'Unwavering'. Through the accomplishment of the perfection of aspirational prayers, one obtains the specific, perfect understandings of dharma, meaning, definitive words, and confidence. Thus one becomes a great teacher, and so this ground is called 'Excellent Wisdom'. Through the perfection of primordial wisdom, just as the rain from a huge cloud causes a barren land to grow crops, the huge cloud of this Bodhisattva's wisdom and compassion causes the barren minds of sentient beings to cultivate the crops of virtue. Thus this stage is called 'Cloud of Dharma'.

# 19. THE FOUR TYPES OF WISDOM OF THE BUDDHA (মাম্মান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীযান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীযান্ত্রীযান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীয়ান্ত্রীযান্ত্রীয়ান্ত্রীযান্ত্রীযান্ত্রীযান্ত্রীযান্ত্রীযান্ত্রীযান্ত্রীয

- A. Mirror-like Wisdom (মার্মারে পুর্বি আ প্রাথা)
- B. Wisdom of Equality (মগ্নমন্দ গ্রিন্টা অ'ন্মন)
- C. Wisdom of Discrimination (बॅ.बॅर-र्ह्न्ज्-यदि-प्रे.
- D. Wisdom of Accomplishment (5'ব'ৰ্ব্'ট্ৰ'' ব্

The four types of wisdom of a Buddha consist of the categorization of objects of consciousness that are understood to be pure by a Buddha. When an ordinary individual attains enlightenment, all eight consciousnesses are transformed. After the mind basis of all becomes purified of its

stains, it is called the mirror-like wisdom. When the afflicted consciousness becomes purified of its stains of the egoistic view. then it no longer distinguishes between self and other and thus is called the wisdom of equality. When the mental consciousness becomes purified of its stains such as attachment, it is called the wisdom of discrimination. When the five sense consciousnesses are purified of their conceptualization of the stains phenomena as existing in isolation from each other, this is called the wisdom of accomplishment.

#### THE THREE BODIES OF BUDDHA 20.

- Wisdom Body (素如.引.剝.) A.
- Complete Enjoyment Body (बॅर्ब मुंद्र के मुंद्र के मुंद्र के मुंद्र के मुंद्र के महत्त्व के स्वाप्त B.
- Manifestation Body (श्रुवायदे श्रु) C.

The wisdom which acts like a mirror of Dharma spheres is called the wisdom body. The body that abides in the palace in heaven where teachings are given to the Bodhisattvas on the tenth ground and is adorned with the major and minor marks is called the complete enjoyment body. The body presented to the world as the Buddha Shakyamuni is the manifestation body.

## 21. THE FOUR SPECIFIC PERFECT UNDERSTANDINGS OF THOSE WHO HAVE GONE BEYOND

त्। विद्यतियाद्यायदेश्वर्थः स्टर्मायरः ह्या

- B. Specific Perfect Understanding of Meaning (ব্ৰ-মা-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত
- C. Specific Perfect Understanding of Definitive Words (ইমানই-স্কন্ম-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-ম

The 'specific perfect understandings' refer to the four categories of unerring understanding of certain characteristics of specific phenomena. The perfect understanding of **Dharmas** knowledge that there are many different terms used for the same phenomenon, and there is no contradiction in the terms used. Thus one teaches about the 84,000 afflictive emotions in the minds of different sentient beings and various antidotes to these states. When teaching from the sutras, one teaches general meanings found within blocks of the sutras. One can give either the general or specific meaning. The specific perfect understanding of meaning refers to a Buddha's knowledge of the meanings of the words he uses when he teaches. Thus he understands the meaning of the general characteristics of impermanence, suffering, emptiness, and selflessness as well as the ultimate characteristics of no inherent production or cessation and no true subject-object duality. The specific perfect understanding of definitive words is the knowledge of the languages, communication patterns, and sounds of sentient beings. There are many different meanings to each word of a Buddha, so many different sentient beings understand him simultaneously. His words are without deception, distortion, redundancy, senselessness. The people who like the Buddha's teachings are the people who are praised by the Aryas. The specific perfect understanding of confidence is what follows the other three specific perfect understandings. A Buddha listens to other's philosophies in which doubt about the Buddha's teachings is expressed. A Buddha, through his knowledge of the Dharma, clears away the doubts of those listen to him. His words are meaningful, sweet like Brahma's words, slowly stated, without gaps, and without stuttering.

## 22. THE FOUR FEARLESSNESSES OF THOSE WHO HAVE GONE BEYOND

## (ने.चर्षेत्र.चर्षियात्रात्तरःश्चारद्दियात्रात्त)

- B. The Fearlessness in Connection With the Wisdom That Eliminates All Contamination(এলাবারমান্তর্বার্থনার বিশ্বার্থনার বিশ্বারথ বিশ্বারথ
- C. The Fearlessness in Connection With Teaching Others How to Avoid Hindrances(नर-तु-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्ट-पार्

The four fearlessnesses are the aspects of fearlessness that a Buddha has in terms of fulfilling his own excellent purposes as well as the excellent purpose of others. The fearlessness in connection with becoming enlightened through the thorough understanding of all phenomena

and the fearlessness in connection with the wisdom that eliminates contamination are fearlessnesses in terms of the Buddha's fulfilling his own excellent purpose. By understanding all produced unproduced phenomena without exception, obtains perfect one enlightenment. Although there are those who argue that a Buddha does not have such understanding of all phenomena, the Buddha has no fear of their doubts. Thus this fearlessness is excellent wisdom. A eliminated all Buddha has contaminations such as attachment, and he is aware of how others can exterminate all their contaminations. Although others argue that he has not eliminated all contaminations or that he does not know can exterminate how others contaminations, he has no fear of their doubts. This fearlessness is called excellent The fearlessness abandonment. connection with teaching others how to avoid hindrances and the fearlessness in connection with the accomplishment of the state of suchness, which is the path of renun-ciation in order to achieve all excellences are fearlessnesses in terms of others' purposes through fulfilling teachings. A Buddha is not afraid to teach others how to abandon discordant factors and how to apply the antidotes to them. Thus he teaches that sensory stimuli are obstructions to the state of emancipation, which goes beyond the nature of suffering.

Although some argue that these stimuli are not obstructions, a Buddha has no fear of these doubts and does not waver. This fearlessness is called the teaching of the abandonment of discordant factors. All excel-lences are the excellences of wisdom and abandonment. In order to achieve follows path one the renunciation, which is the path of an Arya. It is just as the Buddha instructed. Although others argue that one does not achieve these excellences through this path, a Buddha is not afraid of their doubt. This fearlessness is the teaching of the correct path, which is the antidote.

## 23. THE SIX EXTRAORDINARY KNOWLEDGES OF THOSE WHO HAVE GONE BEYOND

## (ने.चबुब.चोप्रेयोबारायु.अरूब.तर.पुबारा)

- A. The Divine Eye (পুর্বি-ইম্বা)
- B. The Divine Ear (পুরী: মুন)
- C. Knowledge of Others' Thoughts (ঝমনাশ্ৰী ক্ষমা লুম্মানীমানা)
- D. Knowledge of Miracles (जुम गुः हु व्युवा नेमाया)
- E. Knowledge Recollecting Past Lives (ৰূপ্তী:
  আৰ্মাই মাধ্য হৰণা)
- F. Knowledge of the Extinction of Contamination (এবানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্যানানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানান্ত্র্যানানান্ত্র্যানান

Extraordinary knowledge is the realization

or knowledge that perceives invisible phenomena from other places and times as if they are right in the immediate area. The divine eve sees forms regardless of their distance, and it sees where beings take rebirth after they die. The divine ear hears and understands various sounds, speeches, and other communicative noises. The knowledge of others' thoughts allows one to understand the conscious and unconscious thoughts of sentient beings. The knowledge of miracles allows one to resist being burnt, to fly, to control one's mass, to control one's quality, to walk on water, and to go through earth. The knowledge recollecting past lives allows one to remember one's string of rebirths and the events in these past lives. The knowledge of the extinction of contathe knowledge mination is understands which afflictions have to be abandoned during the path of seeing and the path of meditation as well as their order. One attains the wisdoms which extinguishes and does not generate afflictive emotions.

#### 

- A. Power of Knowing Right From Wrong (বার্থাব্যার্থারা মাথীর নামানীর নামীর নামানীর নামী ব্যায়ার কি
- B. Power of Knowing Consequences of

Actions (यस'ग्री'इस'यर'श्चेद'यंसप्ति, यदी'र्श्वस')

C. Power of Knowing Various
Mental Inclinations (র্মধানার্মু
র্মিবাধানারীর ঘারী ক্রিমানার্মু

D. Power of Knowing Various Mental Faculties (মুখ্য সুত্তী স্থান মন্ত্রীর মান্তর মুন্তর)

- E. Power of Knowing Various Degrees of Intelligence (ব্ৰন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থেমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট্রন্থিমার্ট
- G. Power of Knowing Concentration, Emancipation, Stabilization, Meditative Absorption, the Ever-Afflicted, and Purified Phenomena (বন্ধমানাচ্বাবার ক্রমানাহর ক্রমানাহ
- H. Power of Knowing Past Lives (র্ধুবৃত্তী আব্ধাই মা মু: দুবৃ-মানট্রব্ নাবী র্মুনমা)
- I. Power of Knowing Deaths and Births (এই:
  বর্ধানান্দ্রানামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রীনামন্ত্রী
- J. Power of Knowing the Exhaustion of Contaminations (এবা-মারমমান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্ভার-মান্তর্

The ten powers are the specific powers of wisdom of a Buddha. The power of knowing right from wrong means a

Buddha understands causes and noncauses. Karma and afflictive emotions are the cause of rebirth. An inherently existent self, a universal creator, and the god Indra are not the causes of rebirth. Furthermore. virtuous activities are the causes of rebirth in the upper realms, and are not the causes of rebirth in the lower realms. Non-virtuous activities are the causes of rebirth in the lower realms, and are not the causes of rebirth in the upper realms. The power of knowing consequences of actions means a Buddha has the power of understanding the accumulation of karma by individuals. If one engages in actions such as generosity and ethical conduct, one will achieve happy results such as higher rebirth and wealth. If one engages in actions such as killing, one will achieve the results of rebirth in the lower realms and suffering. The power of knowing various mental inclinations is Buddha's knowledge of the inclinations of individual sentient beings. Some sentient beings are inclined towards the great vehicle; some are inclined to the small vehicle. Some are inclined to the middle vehicle: some are inclined towards generosity; some are inclined to ethical conduct: and some are inclined meditative equipoise. The power knowing various mental faculties means that a Buddha is skilled at understanding why individuals are born with certain characteristics. One's fate might be to take rebirth as an individual without certainty as to which vehicle to enter, or one might not enter a vehicle at all. The Buddha understands the specific fates and previous impressions of individuals, which cause them to be reborn as beings of one of the six species of the desire realm. The power of knowing various degrees of intelligence is the Buddha's skill at knowing the level of an individual. Thus he understands that some individuals are of middle capacity. and that others are of dull faculties. The power of knowing paths to all goals is the Buddha's skill at understanding the cyclical pattern of rebirth as beings of the six species of the desire realm and the causes of such migration throughout all the three realms. He also is skilled at focusing on the paths which lead to higher rebirth and enlightenment. The power of knowing concen-tration, emancipation, stabilization, meditative absorption, the ever-afflicted, and purified phenomena refers to a Buddha's understanding that by entering into meditation on the four concentrations, the eight emancipations, stabilization on developing confidence and nine meditative forth. and the absorptions existing in series, one removes all discordant obstacles, which are called the ever-afflicted. The development of the antidotes to these afflictive emotions is called purified phenomena. A Buddha knows the ways in which faults arise and the ways in which one develops virtuous qualities when going through this process. The power of knowing past lives is the Buddha's skill at knowing the place of an individual's past rebirths, his name in these rebirths, his parents' names, his activities, his lifespan and his wealth. The power of knowing deaths and births is Buddha's skill at knowing the times and places of all the rebirths of sentient beings. The power of knowing the exhaustion of contaminations is the skill knowing exhaustion the contaminations. afflictive such as emotions, of sentient beings.

#### 25. THE TEN CAPABILITIES

[of Those Who Have Gone Beyond] (575)

- B. Capability of Giving Provisions to Sentient Beings (র্থ-55-অ-55-১)
- C. Capability of Controlling One's Mind Without Hindrances (মীমমাঝাব্যার্থ
- D. Capability of Mitigating the Consequences of Others' Negativities (অম্বার্থ্যসূত্র)
- E. Capability of Controlling One's Rebirth
  (শ্লীক্ষেত্রত্বত্ত্ব)
- F. Capability of Being Resolute in One's Aspiration (র্মান্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্যান্ত্রাস্থ্য নিলিন স্থা বিশ্ব স্
- G. Capability of Having Only Pure Prayers
  (শ্বর্থেম্বর্ণের্বর্ন্
- H. Capability of Performing Miraculous

Deeds ( ছু.বধ্বুঝ.ঝ.১বহ.ব.)

- I. Capability of Teaching the Dharma (র্ম্কাঝার)
- J. Capability of Understanding All Phenomena (ঐ ব্যান ব্যান

Sentient beings have no control over the ten types of harms which they always experience. Bodhisattvas possess the ten capabilities, which are the antidotes to these harms. The capability of controlling the length of one's own life means that one can remain for immeasurable aeons without birth or death. Thus one does not have the harm of death. The capability of giving provisions to sentient beings refers to a Bodhisattva's ability to fill all the space in the world with jewels through his miraculous powers. Thus he removes the harm of poverty. The capability of controlling one's mind without hindrances refers to the Bodhisattva's ability to enter into countless concentrations, such as developing confidence, through wisdom. Thus he is free from afflictive emotions such as desire, lethargy, excitement. The capability of mitigating the consequences of other's negativities refers to a Bodhisattva's ability to cause an individual to be reborn in a higher though this individual rebirth even performed non-virtuous activities. Thus he of experiencing removes the harm suffering for one's actions. Furthermore,

although the Bodhisattva has performed virtuous activities, he has the power to cause himself to be reborn in the lower realms. The capability of controlling one's rebirth is a Bodhisattva's ability to manifest himself in any body in any location in cyclic existence in accordance with his wish. Even if he takes rebirth in the lower realms, the harm of the sufferings of the lower realms does not fall upon him. The capability of being resolute aspirations means that one's Bodhisattva thoroughly abandons any negative aspirations towards the Dharma. Also, if the Dharma were to be destroyed, he would fill the whole world with manifestations of Buddhas and spiritual friends who would give teachings to sentient beings. Thus the harm of the destruction of the Dharma does not arise. Because a Bodhisattva has accomplished the perception of exhaustion, this is also the capability to be resolute in one's aspirations. The capability of having only pure prayers refers to the prayers of a Bodhisattva who makes requests to eventually reach a pure land and complete enlightenment. He becomes empowered to fulfill his wishes just as he has prayed. Thus the harm of not accomplishing one's wishes does not arise. The capability of performing miraculous deeds refers to the ability of those in a pure land, whose pure manifestations can resist fire and can fly. These miraculous bodies are without

obstruction, and can go anywhere in an instant. Thus the harm of not being capable of going anywhere for the sake of the Dharma does not exist. The capability of teaching the Dharma refers to a Bodhisattva's ability to understand all phenomena without exception, including mundane and supramundane phenomena, produced and non-produced phenomena. Thus the harm of others' doubting one's under-standing does not arise. The capability of understanding all phenomena means that a Bodhisattva has all good qualities such as the powers and fearlessnesses. Thus there is no harm of others' questioning one's abilities.

# 26. THE EIGHTEEN UNSHARED ATTRIBUTES OF BUDDHAS (ঝ্রোক্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্

- A. Being Without Mistakes (ই'নন্ধ্ৰ'ক্ষ্প্ৰক্ষ'ন'ন্দ্ৰ' ব্যৱস্থান'ন্ধী'ন্ধ্ৰে'ন')
- B. Being Without Mistakes Verbally (ক'র্ড-শ্রী
  মন্দ্র-দ্র')
- C. Not Decreasing in Mindfulness (বন্ধীঝাবামী
- D. Not Ever not Being in Meditative Equipoise (মিমমামগ্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রম

- F. Not Being Disinterested (য়৾৽য়৾ৼ৽য়৽য়য়ৢয়৽য়য়ৢ৽
  য়ঢ়৻৽য়ৄয়য়৽য়য়ৢ৽য়৽)
- G. Aspiration Without Decline (৭5্র্যণপ্রমাণ মৃত্যা)
- H. Effort Without Decline (মইব্ৰেলুঝাণ্ডমঝানামীব্ৰ
- I. Mindfulness Without Decline (১৭ শণ্ডমমাণ মৃত্যা)
- J. Wisdom Without Decline (প্রান্তর্গর্থানার)
- K. Concentration Without Decline (দ্বিশেষ বিশ্ব
- L. Liberation Without Decline (इसपर मूजिपन कुससप्य सेर्प्य)
- M. The Governing of All Bodily Activities by Wisdom (এম-শ্রী-অম-রমম-ত্র-অ-ঐম-শ্রী-র্ম্ব-র্-ব্রেশিন- অ-ঐম-শ্রী-ইম-ম্ব-বর্ন-ব-)
- N. The Governing of All Verbal Activities by Wisdom (ন্যানী ঝেমারমমান্ডর ঐন্টার্নী মূর্ব্রের বির্দ্ধিন ঐন্টার্নী মান্ত্রির বির্দ্ধিন ঐন্টার্নী মান্ত্রের বির্দ্ধিন বি
- P. The Unobstructed Wisdom Which Sees All Objects From the Past (বহুমানবী বুমাঝার ক্রমানার বিশেষ করে বিশেষ করে বিশেষ বিশেষ করে বিশ
- O. The Unobstructed Wisdom Which Sees

All Objects From the Future (अर्दर पदै नुषाया अक्राक्ष अर्थे का अ

R. The Unobstructed Wisdom Which Sees All Objects From the Present (১ শ্বং নপুরাম নব বুমানাক্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্

The unshared attributes of Buddhas are so called because Hearers, Solitary Realizers, and ordinary individuals do not possess these qualities. Being without mistakes means that beings such as Hearers have faulty actions of body, speech and mind, but the deeds of a Buddha's body, speech and mind are flawless. Being without mistakes verbally means that a Hearer shouts to others in a dense forest if he has lost the way, or he will shout, "Who is in there?" into an empty house. This is a result of previous impressions of enjoying meaningless talk. A Buddha does not engage in such speech. Not decreasing in mindfulness means that whereas a Hearer engages in awareness of only those factors in his immediate environment, because a Buddha's wisdom has no obstructions or attachment, his mindfulness is without decline. Not ever not being in meditative equipoise means that whereas a Hearer can enter into meditative equipoise and then rise from it, a Buddha, however, engages in meditative equipoise at all times and in all activities. Thus a Buddha is never not in meditative equipoise. Nondiscrimination of cyclic existence and nirvana as separate means that after a Hearer sees the harms of cyclic existence and the virtuous qualities of nirvana, he then discriminates between Therefore, he abandons afflictive emotions and practices pure conduct. On the other hand, because Buddha has a compassion, unmistaken wisdom and an understanding of emptiness, he does not discriminate between cyclic existence and nirvana, which both have the nature of emptiness. Not being disinterested means that a Hearer does not take interest in sentient beings' potential for pacification. He does not work for their benefit and abandons them. Thus he has disinterested equanimity. A Buddha, on the other hand, takes interest in sentient beings' potential for pacification. Buddha has equanimity for those who have no potential because even if he works for their benefit, nothing will be gained. Yet for those who have potential, he does not enter into equanimity and Thus is abandon them. he disinterested. Aspiration without decline means that Hearers do not have the supreme altruistic aspiration to fulfill the purposes of all sentient beings. Thus they have the inferior aspiration to fulfill their own purposes and the purposes of a few other sentient beings. A Buddha has aspiration without decline because he aspires to accomplish the purposes of all sentient beings without exception. Effort without decline refers to ever-present awareness of mind and body and the lack of discouragement a Buddha experiences when he is fulfilling the purpose of even one sentient being who is trying to realize his potential. In this way, a Buddha continually gives teachings. Mindfulness without decline is always present within wisdom of a Buddha which understands the behaviour, the thoughts, unconscious ideas, the faculties, the antidotes and the manner of subduing the specific discordant factors of all sentient beings. Hearers do not have this mental capacity. Wisdom without decline is the knowledge of 84,000 antidotes to afflictive emotions and the types of behaviour that are in accord with these antidotes. Because a Buddha's perfect understanding remains until the purposes of all sentient beings are fulfilled, his wisdom is called wisdom without decline. Concentration without decline means that whereas Hearers experience some decline when they enter into meditative equipoise, a Buddha experiences no decline in his meditative equipoise. Liberation without decline means that Hearers abide in pacification in which one has only abandoned afflictive emotions. Thus this is an inferior form of liberation. A Buddha has been liberated afflictive emotions hoth and from obstructions to wisdom. Thus he has attained non-abiding nirvana. Since he remains in the world as long as is necessary to fulfil the purposes of sentient beings, this is called liberation without decline. The governing of all bodily by wisdom refers activities effortlessness of the deeds of the Buddha even during the period when he was a Bodhisattva. In this period, all of his actions were preceded by deliberation. After attaining enlightenment, his thoughts are unlike a Hearer's; all of his actions are governed by wisdom, and ensue from his initial wisdom. The governing of all verbal activities by wisdom refers to the sixty qualities of a Buddha's speech which are in accordance with the minds of sentient beings. These are the result of his previous declaration of all that is required to fulfill the purposes of sentient beings through his wisdom. The governing of all mental activities by wisdom refers to the deeds of a Buddha's mind. Having thoroughly abandoned conceptualization and illusory thought, a Buddha's mind enters into a perception of ultimate reality. His mind penetrates into dharma spheres, and this is therefore governing of all called the activities by wisdom. The unobstructed wisdom which sees all objects from the past refers to a Buddha's undeceived understanding of all phenomena which have occurred during previous countless aeons as well as all virtuous and nonvirtuous actions of the past.

unobstructed wisdoms which see all objects from the future and present are similar to the type of wisdom stated above. A Buddha clearly knows all phenomena which will occur in the future as well as phenomena which exist presently in all directions.

## 27. THE THREE SETS OF TEACHINGS (श्रेर् श्रूर)

- A. The Teachings on Moral Discipline (৭5্ঝা
- C. The Teachings on Knowledge (মইব্'মইব্'মুইব্')

#### 28. THE TWELVE SCRIPTURAL CATEGORIES

### (पश्चिर:रय:अव:यया)

- A) Sets of Discourses (মইনী:মূ')
- C) Prophetic Teachings (প্র-5'বশ্বর'র্থ')
- D) Verses (क्ष्मिश-सु-पठ-पदि-श्रे-)
- E) Specific Teachings (ঐর্ব্বর্ষরি মুর্ব)
- F) Introductory Teachings (ক্লাম-পূৰ্বি-মূ-)
- G) Parables (ধ্ৰুমান্দৰ্ম বৃংশন বৃণ্ণ বৃণ বৃণ্ণ বৃণ্ণ
- H) Legends (रे.कं.वेर.वंर.वंर.कं.)
- I) Rebirth Stories (ব্লীম্বন্ধানী ক্লী)
- J) Grand Scriptural Teachings (প্রায়-ক্রমান্টর্ন)

- L) Finalized Teachings (বাচন্-শ্ৰন্থ-বিন্দ্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত্ৰ-মান্ত-মান্ত্ৰ-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্ত-মান্

The discourses, intermediate verses, verses, specific teachings, prophetic teachings, grand scriptural teachings and marvellous teachings are all included in the teachings in discourses. The introductory teachings, parables, legends and rebirth stories are all included in the teachings on moral discipline. The finalized teachings are classified as teachings on knowledge.

## 29. THE FOUR BASIC INTENTIONS OF BUDDHA FOUND WITHIN THE INTERPRETIVE

## SUTRAS (५वेंद्रश्रापा)

- A. Determining the Samenesses (মণ্ডমানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণীর্মানাণালর্মানালর্মানালর্মানাণালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানাল্যানালর্মানাল্যানালর্মানালর্মানালর্মানাল্যানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্মানালর্
- B. Determining Another Period (বৃষ্ণাপ্রবৃদ্ধার্ম বৃষ্ণান্ধার্ম)
- C. Determining Another Meaning (ব্ৰুল্প্ৰ্ব্ৰেশ্ব্ৰ ব্ৰুদ্ধিৰ্ম্ব্ৰ)

These intentions refer to a specific method of subduing the minds of sentient beings. Although the original understanding of these words is separate from the meaning attached to them later, there is no contradiction that arises from the words themselves. Therefore these methods are referred to as intentions. **Determining the samenesses** refers to Buddha's statement that he was the previous Buddhas. This is correct because there is no difference in the wisdom body obtained, the amount of merit and wisdom accumulated, or in the number of deeds performed for the sake of sentient beings by both the previous Buddhas and Buddha Shakyamuni. The Buddha said that by merely reciting the names of Buddhas such as Amitabha and Avalokiteshvara one will attain enlightenment. However, he did not mean that this would occur this immediately. Due to cause. enlightenment will be obtained eventually. Although the Buddha also said that one will get exactly what one prays for, he did that this would mean immediately. This will happen eventually. Therefore this interpretation is called determining another period. The Buddha said that if one does not pay homage to all the Budhas who are as numerous as the grains of sand on the River Ganges, then one will not understand the present sutra. Yet he did not mean that one would not understand it at the moment it was being told. Rather, at the moment one reaches the first Bodhisattva ground, the sutra will not be clear. Thus interpretation is called determining another meaning. A Buddha gives instructions on those virtuous activities such as ethical conduct for which specific individuals have faith and ability and explains how to enter into their practice. Yet there are those individuals who believe that practising ethical conduct is all that is necessary. In order to make these people practice the other virtuous activities, he disparages ethical conduct and gives instructions on generosity and so forth. This action of encouraging one to perform all the six perfections is determining the interest of a particular person.

## 30. THE FOUR TYPES OF BUDDHA'S TEACHINGS WHICH REQUIRE INTERPRETATION

## (ब्रेसर्घर-५व्रिसयः)

- A) Teachings that Encourage Beings to Enter the Mahayana Path (পুল্মান্মান্থ্যান্থ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্যান্ধ্য
- B) Teachings on Definitions (মর্কর দ্বীর অংশ্রমর্থর বর্তার কর্মান্তর স্থান বর্তার কর্মান্তর স্থান বর্তার স্থান স্থান বর্তার স্থান বর্তার স্থান বর্তার স্থান স্থা
- D) The Meanings of the Terms Used in the Teachings (ব্য়ুহ-বন্দ্রেইমার্বহ-স্বৃহ্মান্

Although these teachings are not of definitive meaning, the Buddha intended

for them to be interpreted. In this way, he taught in a manner which leads others to enlightenment. Thus these teachings are called the teachings requiring interpretation. For those holding extreme views who questioned whether or not there is an 'I', the Buddha said that there is an 'I' because sentient beings consist of a continual flow of moments. When the asked if produced Hearers inherently exist, the Buddha said that the aggregates, sources and constituents all inherently exist because he did not want them to be afraid of the Mahavana teachings and to avoid them. Thus these teachings are the teachings that encourage beings to enter the Mahayana path. For those who questioned whether phenomena are produced or not, the Buddha, focusing on the three natures, asserted that phenomena are not produced. assertion is based upon the nature of imputed phenomena. Buddha also said that phenomena are produced, in which case he was referring to the natures of dependent phenomena and thoroughly established phenomena. Thus teachings are called the teachings on definitions. The reason Buddha taught 84.000 antidotes is because there are 84,000 wrong behaviours. Focusing on the impurities such as attachment, he gave teachings on the antidotes. The Buddha taught that one should kill one's father and mother, one should cause division among the religious community, one should kill a Foe Destroyer, and one should draw blood with evil intentions one who has gone thus from Tathagata]. If one does so, one will reach enlightenment. The meaning of these statements is not exactly as they are stated. Rather, one must kill one's mother, which is ignorance, and one's father, which is hatred. One must refute the inherent existence of the five aggregates with a view of their emptiness, which is dividing the religious order. Recognizing that the mind basis-of-all and previous impressions have no inherent existence is killing a Foe Destroyer. The perception through wisdom that all phenomena are empty of inherent existence is the transformation of the term drawing blood from one who has gone thus. Furthermore. Buddha taught that that which has no essence has an essence. wrong view abides underneath, and one abandons afflictive emotions with afflictive emotions. In this way, one obtains pure enlightenment. Yet he means that one understands the essence of all phenomena as being emptiness through unwavering meditation, that wrong view abides as the opposite of correct view, and that one abandons the objects of asceticism through ascetic actions. In these ways, one obtains enlightenment. These transformations in referred are to meanings as interpretation of the terms used in the teachings.

#### THE FOUR TRUTHS (न्देव दाः) 31.

### SUFFERINGS (भूज प्रस्था ग्री प्रदेश प्र) 1) Impermanence (भैन्द्रण प्र) A.

- 2) Suffering (ধুলানমূমেনা)
- 3) Emptiness ( र्यू र प
- 4) Selflessness (ব্রুঅ'য়র্'ম')

Impermanence means that regeneration occurs in every instant, which is the nature of death. Suffering is either the three sufferings or the eight sufferings, which inflict harm unceasingly. Emptiness is the absence of a permanent self abiding in the five aggregates. Those holding extreme views believe in a permanent self. That which those holding extreme views hold to be the self is actually selfless.

#### R. TRUE CAUSES OF SUFFERING

(गुद्र त्युद्र यो प्यदेद यः) 1) Origin of All (गुद्र व्युद्र)

- 2) Cause (5)
- 3) Condition (ক্রব্র)
- 4) Production (মন:দু:শ্লী:মা)

The origin of all is the abiding within one's continuum of the seeds of rebirth as a being of one of the three realms, through the impressions of afflictive emotions and karma. The virtuous and non-virtuous worldly activities which stem from the afflictive emotions such as desire and hatred are called causes. Conditions refer to the accumulation of virtuous impressions, which come from virtuous karma, and the accumulation of non-virtuous impressions, which come from non-virtuous karma. The fruits of these eventually mature. Production means that after the causes and conditions have come together, one acquires the suffering of the upper or lower realms in accordance with the virtuous or non-virtuous impressions accumulated.

## C. TRUE CESSATIONS (वर्ज्ज्ज्ज्यवे प्रदेव देव पा)

- 1) Cessation (বর্ণাশ')
- 2) Peace (ৰ্ণ'ৰ')
- 3) Excellence (মুর্মন)
- 4) Renunciation (२ब.चर.वर्नुर.च.)

Cessation is the abandonment of afflictive emotions such as desire and hatred as well as of non-virtuous actions such as killing. Peace means that suffering, which is the result of karma and afflictive emotions, never arises. Excellence means that there are no future rebirths within the three realms, and that one never experiences suffering. Renunciation means that after one realizes that the three realms are like a prison, one goes to the blissful abode

which is beyond sorrow.

## D. TRUE PATHS (ಇಸ'ವು" ಇತ್ತಿನ'ಭ')

- 1) Paths (অমা)
- 2) Reason (ইল্ফ)
- 3) Achievement (ব্যুব্দে)
- 4) Definite Freedom (ইমামার্ট্রির্মা)

The path is the way in which one goes from the level of an ordinary individual to the abode of the Aryas. Reason is the antidote that abandons the afflictive emotion of ignorance. Achievement is the abandonment of wrong views and the accomplishment of the correct view. Definite freedom is the freedom from the harms of cyclic existence. One goes to the abode beyond sorrow.

The four truths are to be ascertained in the same order as they are stated. A thorough understanding of true suffering means that one realizes that animate and inanimate objects are the result of the ripening of previous karma. Although one cannot abandon previous karma, one can impermanence, suffering, understand selflessness. emptiness and abandonment of true causes of suffering involves the understanding that a rebirth as a being of any of the three realms comes from previous karma and afflictive emotions. Thus a body, which is a heap of suffering, is born. After one sees the way

origins, causes, conditions all production arise, one understands that one can abandon these by following the path. To know true cessation correctly, one realizes that the abandonment of both true suffering and true causes of suffering is the state of nirvana with remainder or the state of nirvana without remainder. One understands that these states are similar to cessation, peace, excellence and renunciation. Next is the way in which one meditates on the path which leads to the cessation of suffering. The path is either the [thirty-seven] limbs of enlightenment or the eightfold noble path. Through these actions, one extirpates and abandons suffering and the causes of suffering. Thus one understands path, reason, achievement and definite freedom. After one searches selflessness of people the phenomena, one finds them, and one goes from the state of an ordinary being to the state of an Arya.

## 32. THE FIVE ASPECTS OF THE PATH OF ACCUMULATION OF THE HEARERS

(१४.व्र.मू.जी.जंश.)

- A. The Ethical Conduct of One Who Has

  Just Entered the Path (মানা বিশ্বাসীমন)
- B. The Restraint of the Senses [From Objects of Attachment] (১৭১ মিন্দ্রমান্ত্র)
- C. The Restriction of One's Food Intake (35)

गु.कूर.जेश.स.)

- D. The Refraining from Sleep in the Evening and the Dawn and the Enthusiastic Practice of Yoga During Those Periods (ব্যাপ্তি কে: মুব্বেক মুব
- E. Thorough Enjoyment of Abiding in Introspection (ঐঝাননীর সুনার্থান্য মেইর ন্মান স্বার্থান্য স্থা)

# 33. THE FOUR LEVELS OF THE PATH OF PREPARATION (ਟੈਨਾ:ਪ੍ਰਤ:ਕ੍ਰੇਤ:ਪ੍ਰਕੇ:ਡ:)

- A) Heat (ξς')
- B) Peak (家河)
- C) Patience (नर्भेर्य')
- D) Supreme Worldly Dharma (वहैना हेन रहें का ग्री:

## 34. THE SIXTEEN MOMENTS OF CONSCIOUSNESS OF THE PATH OF SEEING

## (श्रेयसःगुःकुः सूर् रहेग् यः)

- A. Forbearance With the Reality of Suffering (মূল্বস্থ্যেকের্জ্বজন্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্
- B. Cognition of the Reality of Suffering (খুল্-

- D. Subsequent Cognition of Suffering (মূল্ মন্থ্যমন্থ্যমন্থ্যমন্থ্যমন্
- E. Forbearance With the Reality of the Origin of suffering (শুর্বরুম্নের্জন্মান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্যান্থ্য নিক্ষিপ্ৰভিন্ত নিক্ষেপ্ৰভিন্ত নিক্ম
- F. Cognition of the Reality of the Origin of Suffering (শুৰ-বেশ্ৰম-বিশ-ম)
- G. Subsequent Forbearance With the Origin of Suffering (गुदायनुदायादेश स्वाह साम्राह मान्यसाय विकास के स्वाह साम्राह साम्राह
- H. Subsequent Cognition of the Origin of Suffering (गुरुवनुद्वाद्धाःसःस्वाधाःसःस्वाधाःसः)
- I. Forbearance With the Reality of Cessation of Suffering (এল্লাম্বলার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাব্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানীরাবার্ট্রমানারাবার্ট্রমানারাবার্ট্রমানারাবার্ট্রমানারাবার্ট্রমানারাবার্ট্রমানারাবার্ট্
- J. Cognition of the Reality of the Cessation of Suffering (বৰ্ণাশনাৰ্ট্যানীয়ান)
- K. Subsequent Forbearance With the Cessation of Suffering (বর্ণানান্দানাই মাধ্য বিশ্বাস
- M. Forbearance With the Reality of the Path (অম্বার্ক্সান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব
- N. Cognition of the Reality of the Path (অম্প্রাম্বর্ডা)
- O. Subsequent Forbearance With the Path (অমত্যাই মাধ্যু ব্যাম বাহ বৌদ্যাম বাহ বিশ্বাস বাহ
- P. Subsequent Cognition of the Path (व्यवस्था )

## 35. PATH OF MEDITATION (ਨ੍ਰਿੱਕ) ਟ੍ਰਾਹਿਕਾ)

- A. The Small Path (অম'ভ্র'ড্র')
  - 1) the small small (፩ና፡5፭፡፩ና፡5')
  - 2) the small middle ( \$5.58.9\$5.)
  - 3) the small big (ভুম-চুই-উব্-মা)
- B. The Middle Path (অমাবন্ধীনার্যা)
  - 1) the middle small (ব্ৰীন্ম্বিক্তন্ত্ৰ)
  - 2) the middle middle (ব্ৰীহ-ৰ্যবী-ব্ৰীহ-ৰ্য-)
  - 3) the middle big (ব্ৰীং ঘৰি ক্টৰ্ ঘাঁ
- C. The Big Path (অমাউন্র্যা)
  - 1) the big small ( র ব্যবি কুম হ'ড়')
  - 2) the big middle ( ক্রব্ ধরী বেশ্বী মের্মা)
  - 3) the big big (ভ্রিব্'ই'ভ্রিব্'ই')
- D. The Path of Preparation (ৰ্শ্বৰ-অম)
- E. The Path Without Obstructions (ব্যক্তর্মার্
- G. The Extraordinary Path (চুণ্মন্ত্রীঅমা)

#### 36. THE PATH OF NO MORE LEARNING

(श्रु.श्रूच.त्रमः)

This is the Path of Perfection (মহম-দ্রীর্থার-মেমা)

#### 37. THE EIGHT LEVELS III.TIMATE OF FREEDOM OF A HEARER

[This path can happen gradually in the stages listed below, or these can all occur simultaneously. The simultaneous fruition of the stages comes after direct insight into the One then simultaneously truths. abandons all the afflictive emotions that arise from contact with objects in the three realms, by following the transcendental path without obstructions. Thus the fruit of a stream-enterer and the fruit of a Foe Destroyer occur simultaneously.]

#### THE FOUR TYPES OF APPROACHER A.

(दह्यायः)

- Approacher to the Fruit of a Stream-enterer (कुंद-५-(तुव्यय-य-त्रह्वा-य-)
- Approacher to the Fruit of a Once-2) returner (यद्गरीयाधीर दिरामाया वह्नाया)
- Approacher to the Fruit of a 3)
- 4) Approacher to the Fruit of a Foe Destroyer (र्ना वर्डम या त्या वह्ना या)

#### THE FOUR TYPES OF ABIDING B.

enterer(ब्रेंब.री.चर्बयाश.तपु.परवंश.वी.पा.वार्श.त.)

- 2) Abider in the Fruit of a Oncereturner (অব্যত্তনা শ্রীহার্মান বামান্তনা বামান্তনা
- 3) Abider in the Fruit of a Neverreturner (প্রীমানীমান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্ব্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যা
- 4) Abider in the Fruit of a Foe Destroyer(ব্যাবর্জনারী বের্জার্কারা বালাক্ষানা)

By abandoning the eighty-eight afflictive emotions of the path of seeing, which is characterized by the sixteen moments of wisdom, one attains the position of stream-enterer. One condenses all four objects of abandonment of the path of meditation, which are the afflictive emotions of the desire realm, into one object. This is then divided into nine (that is, the great-great, great-middle, greatsmall, and so on, down to small-small). The antidotes of the obstructions to wisdom also have nine corresponding parts. By abandoning the first six of these [obstructions], one obtains the position of a once-returner. By gradually abandoning all nine, one obtains the position of a never-returner. Both the form formless realm each have three objects of abandonment that are condensed into one. There are four concentrations and four absorptions. The detailed formless approach consists of taking the one object of abandonment for each of these eight levels and again dividing it into nine. Through the gradual abandonment of these objects one reaches the peak of cyclic existence. At that point one's afflictive emotions become ever more minute and one's wisdom becomes ever greater. Through the cultivation of vajralike concentration at this point, one becomes a Foe Destroyer.

#### 38. THE TWO SOLITARY REALIZERS

#### (エス・ダイダ・サダ・)

[The Solitary Realizer practices the Dharma in accordance with the teachings given to the Hearers. Thus he obtains emancipation from suffering in worldly existence even when no Buddha has appeared.

- Rhinoceros-like Solitary Realizer (গ্ৰা-ড-শ্ৰ-জ A) योड्डेया. ५ . या दश्यः यः )
- Sociable Solitary Realizer (র্শ্বন্থর্ন মূর্ন্থ্র) B)

#### THE EIGHT MUNDANE PATHS 39.

#### FOUR CONCENTRATIONS A. THE

(*448.1122.*)

[The nature of the subdivisions of the four concentrations is such that they can be placed into one of three categories: antidotes, benefits, or both of these.]

- 1) The First Concentration (ব্যায় ব্যাচন ব্যাহন ব
  - a) investigation (ইণ্-শ)
  - b) analysis (5\f5\f2)
  - c) joy (ব্ৰাব-ঘ-)
  - d) bliss (বই'ব')
  - e) single-pointed mind (মন্দ্রাস্ট্র নাইনান্দ্রাস্ট্রিন)
- 2) The Second Concentration (মৃত্যুস নাচ্ধ্যনান্ধ্যমণ)
  - a) internal clarity (বৃৎ'নব'দু'বৃৎ'ব')
  - b) joy (ব্ৰাব-ব-)
  - c) bliss (বই'ব')
  - d) single-pointed mind (য়য়য়৽ৼৢ৽ লাউলা-মণ্ট্ৰির্-)
- 3) The Third Concentration (সমম

বাদ্ধ-বাধ্যম-ম-)

- a) equanimity (নচ্ন শ্রুমথা)
- b) mindfulness (হৰ্মণ)
- c) introspection (প্ৰশ্নন্ত্ৰিশ)
- d) bliss (বই'ব')

- 4) The Fourth Concentration ( याह्रब:चल्रि:यः)
  - a) pure equanimity (वर्ट सूमम लूटश.श.रच.त.)
  - pure mindfulness (হৰ্ম্ম্ম্ b) शु:५वा:धः)
  - c) feeling free the suffering or bliss (সুবাবস্থান **षटामधेर्यदे नाषटामधेर्यदे र्ट्वेर**ना)
  - d) Single-pointed mind (মিমমাই यार्डयान्यक्षरः)

The four concentrations are the four abodes of the form realm. One is not moved by discordant factors at this stage, and one's mental stabilization abides The its power. own characterized concentration is bv analysis. investigation and understands that making use of sensory stimuli in the desire realm is fault-ridden. like a sickness or scabies. Also, one understands that the four concentrations are pacification and bliss. Thus one acquires these qualities, and one has the iov and bliss that comes from the decline discordant factors. The second is characterized concentration happiness. By way of meditating on the antidotes, joy and bliss arise out of the superior concentration. The

concentration is characterized by bliss. If one has happiness, then unhappiness will arise, thus one abandons happiness and therefore one abandons unhappiness as Equanimity ensues well. from abandonment. Because one has abandoned bliss, this stage is bliss. The fourth concentration is characterized by equanimity. Since one has bliss on the lower levels, suffering, its counterpart, also arises. Thus one abandons even bliss. Along with this, one abandons even the suffering of breathing in and out. This state is a state of equanimity.

#### B. THE FOUR FORMLESS ABSORPTIONS

(र्क्रुअश.तर.यहैयो.त.)

1) The Perception of Infinite Space (ব্যামান্ত মহত অধ্যান্ত্রী মন্ত্রত)

2) The Perception of Infinite Consciousness (রমানীমামবংশ্যমান্ধীমার হ')

3) The Perception of Nothingness (% ঋ্ব-ম্ব-্

4) The Perception That is Neither Discriminating Nor Non-discriminating (৭5 প্রাথ বিশ্ব প্রাথ বিশ্ব বিশ্র বিশ্ব ব

Through the aggregates of feeling, recognition, composite factors and consciousness, one enters into single-

pointed meditation on the four formless absorptions. If all phenomena are negated, then there are no longer any produced objects. Everything becomes absorbed by space only, which is infinite. This is the perception of infinite space. perception of infinite consciousness comes about when one takes the absorption of infinite space as the object of recognition. Therefore this accompanying consciousness is also infinite. The ensuing concentration aspirational is perception of infinite consciousness. The perception of nothingness comes after one perceives infinite consciousness. One holds the opposite of infinite consciousness as the object of investigation. At that point, one sees neither phenomena with form nor phenomena without form. This results in nothingness. Through aspiration to this and transic meditation on this object, one obtains the perception of nothingness. The perception that is neither discriminating non-discriminating follows perception of nothingness. One realizes that the discrimination of nothingness is like sickness, scabies and pain. Thus by blocking this discrimination, it becomes more and more subtle. Furthermore, one thinks that if one removes it completely, that as well is inappropriate because it causes fogginess of the mind to arise. Abiding in this subtle discrimination, one engages in a transic meditation which is neither a gross discrimination nor a complete absence of discrimination. Thus this is called the perception that is neither discriminating nor non-discriminating.

#### 

- A. The Embodied Looking at a Form (গ্রুগ্র
- C. Abiding in the Accomplishment of the Emancipation of Beautiful Form (মুলামাইনার্থানার বাবার বাবার
- D. Perception of Infinite Space (ব্যামানবামধন:
- E. Perception of Infinite Consciousness (রুমা ব্রিমামরবাথমান্ত্রীমার্মর্বা)
- F. Perception of Nothingness (ৡত্থেন্ড্রি-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুর্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন্ট্র-মুন
- G. Perception That Is Neither Discriminating Nor Non-Discriminating (वर् भेष बेर वर् भेष बेर बेर के के अपने र
- H. Abiding in the Accomplishment of the Cessation of Discrimination and Feeling (५५.२) सम्बद्धः चार्यस्य प्राप्तः क्षेत्रः चार्यस्य प्राप्तः चार्यस्य प्राप्तः चार्यस्य प्राप्तः चार्यस्य प्राप्तः चार्यस्य प्राप्तः चार्यस्य चार्यस्य प्राप्तः चार्यस्य चारस्य चार्यस्य चार्यस्

The emancipations are the steps one goes through in order to become free from the bonds of afflictive emotions. After one abandons all the afflictive emotions of the path of seeing, one then uses effort to abandon all the objects of abandonment of the path of meditation. The embodied looking at a form occurs while one has not yet negated one's own body. However, one refutes inherent existence and permanence by concentrating on the emptiness of inherent existence and impermanence of external forms. The discrimination of formlessness looking at a form is the stage where one negates one's own body through the discrimination that it is empty of inherent existence because it is made of parts. Also, one refutes the inherent existence of external forms such as a piece of cloth or a vase through concentration on its emptiness as stated in the first emancipation. Abiding accomplishment of the emancipation of beautiful form comes after the refutation of inherent existence of one's own body and external forms. At this point, afflictive emotions such as desire do not arise. In order to abolish the generation or nongeneration of attachment, one uses one's mind to meditate on the actual nature of beauty. Therefore this is called the emancipation of beautiful form. Abiding in the accomplishment means that one does not generate afflictive emotions such as attachment. One's discrimi-nations go

beyond the discrimination of form. At that point, all obstructive discriminations are eradicated. Because the various discriminations of the mind also do not arise, one thinks of this state as limitless space. Thus, having achieved the state of the perception of infinite space, one abides in it. After one negates all the objects of eye consciousness such as form, colour and through an understanding emptiness, the consciousness, which no longer has an object, does not arise. Also, the accompanying discrimination does not arise. In this way, one's discriminations go beyond the discrimination of form. The objects of the consciousnesses such as ear consciousness, consisting of sound, smell, taste and touch, are also obstructive discriminations, which are negated through an understanding of emptiness. Because objects these do not arise. consciousnesses which focus on these objects also do not arise. Therefore the accompanying discriminations do not arise. In this way all obstructive discriminations are eradicated. Because consciousnesses have been eradicated, the mental consciousness and ensuing accompanying mental discriminations also do not arise. Accordingly, because the perceive consciousnesses which penetrate external objects do not arise, one enters into transic meditation which perceives all phenomena that absorbed by infinite space. This is the abiding in the perception of infinite space. The perception of infinite consciousness surpasses the perception of infinite space. After one's mind moves towards the transic meditation on the infinite nature of space which absorbs all phenomena, one thinks that not only is space infinite, but also the discrimination that focuses on infinite space and the accompanying consciousness are infinite like Transic meditation on this thought is that which surpasses the perception of infinite space. After one achieves this stage of the perception of infinite consciousness, one abides there. Nothingness surpasses the perception of infinite consciousness. After one's mind moves towards the perception of infinite consciousness, one focuses on its opposite. After one examines the nature of this, one sees no phenomena, neither those with form nor those without Thus one enters into transic meditation on this thought, which then surpasses the perception of infinite consciousness. One then abides in the achievement of the stage of the perception of nothingness. Perception that is neither discriminating non-discriminating or surpasses the perception of nothingness. After one's mind moves towards the perception of nothingness one sees it as full of faults, as if it were sickness, scabies pain. After one extirpates discrimination. one's discrimination becomes more and more subtle. Yet if one

has no discrimination, fogginess of mind this is arises, and thus also inappropriate state. Thus one abides in a very subtle state of discrimination. Transic meditation on this object surpasses the perception of nothingness. One then abides in the achievement of this stage which is the perception that is neither discriminating nor non-discriminating. Abiding in the accomplishment of the cessation of discrimination and feeling surpasses the perception that is neither discriminating nor non-discriminating. After one's mind moves towards the perception that is neither discriminating or non-discriminating, one enters into transic meditation on its cessation. This state surpasses the perception that is neither discriminating nor non-discriminating. At this stage, one extirpates discrimination and its counterparts, the sixth consciousness which is the mental afflicted the consciousness and consciousness. One abides in the cessation of feelings, which all have the nature of suffering, and in the cessation discrimination, which is like sickness, scabies and pain.

# 41. THE EIGHT SURPASSING CONCENTRATIONS(ब्रेट्स) वर्षेत्र प्रिक्सिकेट्र)

A. White (বৃশ্বংশ)

- B. Red (১৯২.ম.)
- C. Yellow (ম্ব-র্ম)
- D. Blue (र्धुवर्धि)
- E. Attractive (মুল্'ব')
- F. Unattractive (মানুসামা)
- G. Good (ব্ৰহ'ৰ্য')
- H. Evil (5ኛኛ)

#### MEDITATIVE ABSORPTIONS 42. THE **EXISTING IN SERIES**

# (अधर.ग्री.योषश.तपु.ध्रुंशश.तर.पर्धेयो.ता,

- Non-conceptionuality (মীর্শ্বামা) A.
- B. Joy (ব্যাব:ব:)
- C. Bliss (বই'ব')
- D. Equanimity (নচ্চ: শ্ব্রুমমা)
- Perception of Infinite Space (ব্যামান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমা E. लब.भु.षष्ट्रेट.)
- Perception of Infinite Consciousness (ইম F. चुबाम्बदालबान्ने अडूर्)
- Perception of Nothingness (ৡ অম মব্ নার মার্ম ম G. मक्रेर.)
- Perception That Is Neither Discriminating H. Nor Non-Discriminating (वर् भेग सेर वर् भेग बेर्'बेर्'ग्रे'ब्रे'बळेर्')
- Meditative Absorption of Cessation (বৰ্ণাশ I. यदु.श्रूषश्चात्र.पर्धया.त.)

#### 114 A MANUAL OF KEY BUDDHIST TERMS

The nine meditative absorptions existing in series are the four concentrations, the four formless absorptions, and the cessation of discrimination and feeling. These states are described individually under their respective headings. They are also included under the eight emancipations.

#### 43. THE TEN PERCEPTIONS OF EXHAUSTION

# (बर्यर ग्री क्षेरमळेर्)

- A. The Perception of Total Pervasion of White (=১, ন্ম ্ব্যুম্ব ব্যুম্ব ব্যুম
- B. The Perception of the Total Pervasion of Red (এব: ব্যব: ব্যব:
- C. The Perception of the Total Pervasion of Yellow (बर्पर सेर पॅदे क्वेप्स सेर्र)
- E. The Perception of the Total Pervasion of Earth (এবংমং-মাই-শ্লামার্ট্রন্ত্র)
- F. The Perception of the Total Pervasion of Water (এম্বান্ত্রীক্সামার্ক্ত্র)
- G. The Perception of the Total Pervasion of Fire (=১৭৭২ মনী ক্লীমন্ত্ৰী)
- H. The Perception of the Total Pervasion of Wind (এই মেন্ট্রন্মী শ্লী মার্টিই)
- Wind (ল্ব্-ব্যুক্ট্র্-ব্রী-ক্ল্রী-মের্ক্ট্র্-)
  I. The Perception of the Total Pervasion of Space (ল্ব্-ব্যুক্ত্র্-মান্ট্র-ক্ল্রী-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্ট্র-মের্ক্

J. The Perception of the Total Pervasion of Consciousness (बर्यर द्वयपर जेब यदै क्रे अंबर्टर)

Some vogis practice the perception of the exhaustion of earth. In this way, what is above, below and straight ahead becomes indistinguishable. One's perception of this lack of distinction becomes limitless. Others practice the perception of the exhaustion of water, fire, wind, blue, vellow, red or white. In all these cases, what is above, below and straight ahead becomes indistinguishable, and one's perception of this lack of distinction becomes limitless. The yogi who is empowered by this concentration can perceive the exhaustion of whatever he wants. By thinking of any of the four elements, the four colours, space or consciousness, all directions including above and below become only aggregation of the chosen factor such as fire. Similarly, one has the complete capability to make any of the factors such as colours arise as required. This is the meaning of the perceptions of exhaustion. When one is engaged in this perception of oneness of some factor such as earth or water, then specific, separate phenomena become indistinguishable. This state is limitless because it extends forwards and backwards without limit. One thinks that everything is filled with the chosen factor. One's perception is the focusing on only this one factor.

# 44. THE THREE REALMS OF SENTIENT BEINGS (হীমহা'ডব্'ট্রী'বিমহা')

A. THE TWENTY TYPES OF BEINGS IN THE DESIRE REALM

द्राः) १वर्, तपुः। प्रमान व.यो वसः तपुः स्रमान १वर् योः।

- 1-8) The Eight Hot Hell Realms (র্ক্ডবর্ণ
  - a) the eight cold hell realms (ন্ম-নেই-ন্মুঞ্-ন-)
  - b) the trifling hell realms (ই.স্ক.

[These hell realms sometimes only last for a day or two, arising from the karma previously accumulated by an individual. Although the eight cold hell realms and the trifling hell realms are part of the desire realm, only the eight hot hells are considered to be part of this enumeration because they are considered to be the major hell realms]

9) The Animal Realm (55.95) - [There are those who live in the sea and those who are dispersed among various land masses.]

- 10) The Hungry Ghost Realm (ঐ'ব্যুম') - [These beings live in the palace of the Ruler of Death (gshin rie)]
- 11-14) The Four Human Continents (মই স্থান)
  - Using Oxen (ସମ୍ମଦ୍ଧ ( ବ୍ୟୁଟ୍ର ) a)
  - Unpleasant Sound (শ্ল'ম'শ্লব') b)
  - Great Body (এম'বেশবাম'র্ম') c)
  - d) the Land of Jambu (afarg. श्रीरः)
- 15-20) Six Types of Gods (পুর-ইম')
  - the Land of the Four Great a) Lineages (ক্রমান্তর্গীয়ান্ত্রী)
  - b) the Land of the Thirty-three (श्रम.व.३.३.वाश्रम.)
  - c) the Land Without Combat ( \$4. 44.)
  - the Joyous Land (ব্ৰবংশ্বৰ) d)
  - Land of Enjoying e) the Emanation (বধুঝ'বৃত্যুব')
  - f) the Land of Controlling Others' Emanations (গ্ৰহ वस्यान्यरानुरा)
- THE SEVENTEEN TYPES OF BEINGS B.

#### IN THE FORM REALM (ज्ञज्ञानस्यः)

1) The First Concentration (ব্যামান্ডর **५**६.स्.)

- a) Brahma (র্কন্মানা)
- b) Great Brahma (র্ক্রমান্টর্ণ)
- c) in front of Brahma (র্জন্মান্দ মন্ত্র-ব্যব্দ্র
- 2) The Second Concentration (বন্ধমা বাদ্ধানান্ধানা)
  - a) little light (ব্ৰ্ব্ৰুব্-)
  - b) bright light (র্বন্টব্র)
  - c) limitless (ধ্ৰন্থান্নিন্ত্ৰ)
- 3) The Third Concentration (ব্যৱস্থান্ত্র ব্যৱস্থান্ত্র)
  - a) little virtue (বৃণী-ভূব-)
  - b) vast virtue (১নী:কুম')
  - c) limitless virtue (র্ধ্বন্থবি-,
- 4) The Fourth Concentration (বন্ধমা বাচ্ধাবন্ধীয়া)
  - a) cloudless (মুধ্যান্ত্ৰ)
  - b) born from merit (নর্মন্-রমন্দ্র-
  - c) great fruit (aga 3.8.)
- 5) The Five Pure Places(ল্ব্ৰু ল্ব্ৰু ন্ত্ৰু প্ৰ
  - a) not great (মীস্ট'ব')
  - b) without pain (মী'বাব্দ'ন')
  - excellent appearance (গ্ৰাইন
  - d) great perception(প্ৰ'ৰ, অৰ্থ-ৰে)

#### e) below none (র্বল্'শ্বীর্')

# C. THE FOUR DEITIES OF THE FORMLESS REALM (বাৰুবাঝারী ্থারী ব্

2) Äpproaching the Perception of Infinite Consciousness (র্মান্থামধ্যে

**षशःश्चेश्वेर्युः ११ के. चरः दर्वे. चः**)

3) Approaching the Perception of Nothingness(% ঋ্ব:য়ব্রাম্বর ক্লি:মান্তর বর্ষার:)

4) Approaching the Perception That is Neither Discriminating Nor Non-discriminating (৭5 'শ্রমান ৭5 'শ্রমান মান্ত বিশ্বমান মান

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits.

The land and people would be enveloped in peace.

The sun and moon will shine clear and bright.

Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters.

Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons.

People would abide by morality and accord with laws.

They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices.

There would be no thefts or violence.

The strong would not dominate the weak

**% THE BUDDHA SPEAKS OF**THE INFINITE LIFE SUTRA OF
ADORNMENT, PURITY, EQUALITY
AND ENLIGHTENMENT OF
THE MAHAYANA SCHOOL **%** 

and everyone would get their fair share."

## GREAT VOW

#### BODHISATTVA EARTH-TREASURY (BODHISATTVA KSITIGARBHA)

"Unless Hells become empty,
I vow not to attain Buddhahood;
Till all have achieved the Ultimate Liberation,
I shall then consider my Enlightenment full!"

Bodhisattva Earth-Treasury is entrusted as the Caretaker of the World until Buddha Maitreya reincarnates on Earth in 5.7 billion years.

Reciting the Holy Name:
NAMO BODHISATTVA EARTH-TREASURY

Karma-erasing Mantra: OM BA LA MO LING TO NING SVAHA With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.

May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of
Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

### DEDICATION OF MERIT

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.
May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddha!

#### NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

#### 財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

> Printed in Taiwan 3,000 copies; December 2017 FN434-15528

