## NAMO SAKYAMUNI BUDDHA



May every living being, drowning and adrift, Soon return to the Pure land of Limitless Light!

Namo Amitabha!



## প্রজ্ঞা–ভাবনা

শ্রীমৎ কংশদীপ মহাস্থবির

### **PRAGGABHABANA**

२०-०১-১**১১**৫ ই%-

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

E-mail: overseas@budaedu.org Website: http://www.budaedu.org

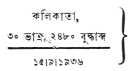
This book is strictly for free distribution, it is not for sale. এই বই সম্পূৰ্ণ বিনামূল্যে বিতরণের জন্য, বিক্রয়ের জন্য নহে।

## গ্রন্থ-পরিচয়

আচার্য্য বৃদ্ধযোগ-কত বিস্কৃদ্ধিমগ্গ বিখ্যাত বৌদ্ধ প্রায় । পালি মর্থকথা সাহিত্যে ইহার স্থান অদ্বিতীয়। এই প্রস্থ প্রণয়ন করিয়াই বৃদ্ধঘোষ স্থীর অসাধারণ পাণ্ডিত্য ও প্রতিভার পরিচয় প্রদান করেন। এই বিশাল গ্রন্থ বস্থত মাত্র একটি গাথারই অর্থ-বর্ণনা বা ব্যাখা। ইহার সার সন্ধলনের চেষ্টা আমি বছদিন হইতে করিয়া আসিতেছি। এই "প্রঞ্জ্ঞা-ভাবনা" সেই দীর্ঘ চেষ্টারই ফল।

মৃলের সহিত অন্তবাদ সংযোজিত করিয়াছি। আক্ষরিক অন্তবাদ করি
নাই। তথাপি সর্বত্র তাহা স্থথবাধ্য হইয়াছে কিনা জানিনা। স্থলত
বিস্থলিমগ্গের পরিভাষারপেই 'পঞ্ঞা-ভাবনা' বাঙ্গালী পাঠকের নিকট
উপস্থিত করা হইয়াছে। বৌদ্ধ জ্ঞান-সাধনার দিক্ হইতেই সমগ্র প্রস্থের
অবতারণা করা হইয়াছে। যদি এই সাধনার দিক্ পরিস্ফুট হইয়া থাকে,
তাহা হইলেই জানিব, আমার শ্রম সার্থক হইয়াছে।

আমার সহবিহারী স্থলেথক শ্রীমং প্রজ্ঞানন্দ স্থবির গ্রন্থের প্রফ্ সংশোধন কার্য্যে বিশেষ সহায়তা করিয়াছেন। এজন্ম আমি তাঁহার নিকট চির কৃতজ্ঞতা পাশে আবদ্ধ। আমার প্রিয় অস্ত্রোসী শ্রীমান প্রিয়দশী ভিক্ষু এই গ্রন্থ প্রকাশে সাহায্য করিয়া আমাকে কৃতার্থ করিয়াছে। মদীয় বাল্যস্থল্য কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের পালি অধ্যাপক শ্রীযুত বেণী মাধব বড়ুয়া মহাশয় গ্রন্থের পাঙ্লিপি সংশোধন করিয়া, বিশেষত ইহার ভূমিকা লিথিয়া আমার প্রভৃত উপকার করিয়াছেন। আমি উভয়ের নিকট ঋণী রহিলাম। ইতি—



<u>জ</u>ীবংশদীপ মহাস্থবির

## ভুমিকা

নালন্দা-বিদ্যাভবনের উপাধ্যায় শ্রীমং বংশদীপ মহাস্থবির আমার সহাধ্যায়ী ও বাল্যবন্ধু এবং তিনিই এই পুস্তকের গ্রন্থকার। তাঁহারই আগ্রহাতিশয্যে আমি ইহার ভূমিকা লিখিতে প্রবৃত্ত হুইয়াছি।

তাঁহার পুস্তকের পালি নাম "পঞ্ঞা-ভাবনা" এবং বাংলা নাম "প্রজা-ভাবনা।" ইহা বস্তুত আচার্য্য বুজ্বোষ-কৃত স্থপ্রদিদ্ধ বিস্থিদিমগ্গ নামক মহাগ্রম্বেই তৃতীয় অংশ পঞ্ঞা-নিদ্দেসের সার বা সংক্ষিপ্ত সংস্করণ। মহাস্থবির মহোদয় ম্লের সঙ্গে বঙ্গান্থবাদ প্রদান করিয়া তাঁহার পুস্তকথানিকে সকল শ্রেণীর পাঠকের উপযোগী করিয়াছেন।

বদ্ধযোষের বিশুদ্ধিমার্গ তিন অংশে বিভক্ত, যথা—শীল-নির্দ্দেশ, চিত্ত-নির্দ্দেশ বা সমাধি-নির্দ্দেশ, এবং প্রজ্ঞা-নির্দ্দেশ। শীল-নির্দ্দেশের আলোচ্য বিষয় শীল-বিশুদ্ধি, চিত্ত-নির্দ্দেশের আলোচ্য বিষয় চিত্ত-বিশুদ্ধি, এবং প্রজ্ঞা-নির্দ্দেশের আলোচ্য বিষয় দৃষ্টিবিশুদ্ধি। বিশুদ্ধি নির্ব্বাণ ও বটে, নির্ব্বাণ লাভের প্রকৃষ্ট উপায়ও বটে। বিশুদ্ধি-মার্গ অর্থে যাহা বিশুদ্ধির পথ।

বৃদ্ধঘোষের বিস্থা কিন্তু কার্য তার একটি পালি গ্রন্থ ছিল। উহার নাম বিমৃত্তিমগ্রা। আচার্য উপতিয়ই বিমৃত্তিমগ্রের গ্রন্থকাররপে পরিচিত। সম্প্রতি জাপান হইতে বিমৃত্তিমগ্রের ইংরাজী অন্তবাদ প্রকাশিত হইতেছে। এই বিমৃত্তিমগ্র সম্বন্ধ সন্দর্ভ লিখিয়া অধ্যাপক বাপট্ যশস্বী হইয়াছেন। অধ্যাপক বাপট্ সপ্রমাণ করিয়াছেন যে, উপতিয়াক্ত বিমৃত্তিমগ্র ব্রুষে গ্রন্থায়-ক্লত বিস্থাজিমগ্রের কিঞ্ছিৎ পূর্ববর্তী গ্রন্থ। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই যে, বৃদ্ধঘোষ তাঁহার গ্রন্থের কোথায়ও বিমৃত্তি-মগ্রের নামোল্লেখ করেন নাই। বিষয়-বিক্তাসে উভয়গ্রন্থ একই।

আচার্য্য বৃদ্ধবোষের সমসাময়িক চোলদেশবাসী আচার্য্য বৃদ্ধদত্ত-কৃত অভিধন্মাবতারেও আমরা সপ্ত বিশুদ্ধির আলোচনা দেখিতে পাই। বৃদ্ধদত্তের গ্রন্থে চিত্ত-বিশুদ্ধির বিশ্বদ ব্যাখ্যা প্রদত্ত হয় নাই।

বিহৃদ্ধিমগ্গ এবং অভিধন্মাবতারে আলোচিত সপ্ত বিশুদ্ধির উৎপত্তি অহুসন্ধান করিলে মক্সিম-নিকায়ের রথবিনীত-স্থন্তই আমাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। এই রথবিনীত-স্থন্তই ধর্মাশোকের ভাক্রলিপিতে উপতিস-পহিন'

(উপতিশ্য-প্রশ্ন) নামে বৌদ্ধ মাত্রের নিত্যপাঠ্য স্ত্ররূপে উল্লিখিত হইয়াছে। রথবিনীত-স্বত্তে আয়ুশ্মান্ শারীপুত্র বা উপতিষ্য প্রশ্ন-জিজ্ঞাসাচ্চলে সপ্ত বিশুদ্ধি উপস্থিত করিয়াছেন। সপ্ত বিশুদ্ধি, যথা—শীল-বিশুদ্ধি, চিত্ত-বিশুদ্ধি দৃষ্টি-বিশুদ্ধি, শহ্মা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি, মার্গামার্গজ্ঞানদর্শন-বিশুদ্ধি, প্রতিপদজ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি ও জ্ঞানদর্শন-বিশুদ্ধি। এই স্বত্তে আয়ুশ্মান্ শারীপুত্র ও আয়ুশ্মান্ পূর্ণ মৈত্রায়ণীপুত্র, এই চুই মহারথী সপ্ত-বিশুদ্ধির বিষয় আলোচনা করিয়াছেন। প্রশ্নকর্ত্তা শারীপুত্র, উত্তরদাতা পূর্ণ মৈত্রায়ণীপুত্র।

শারীপুত্র জিজ্ঞাসা করিলেন, "পূর্ণ! তুমি কি শীল-বিশুদ্ধির জন্তই ভগবদ্ শাসনে ব্রহ্মচর্য্য পালন করিতেছ ?" উত্তর হইল, "না।" "ত্বে কি তুমি চিত্ত-বিশুদ্ধির জন্তই ব্রহ্মচর্য্য পালন করিতেছ ?" উত্তর হইল, "না।" "তুমি কি দৃষ্টি-বিশুদ্ধির জনাই ব্রহ্মচর্য্য পালন করিতেছ ?" পুনরায় উত্তর হইল "না।" অবশিষ্ট চারি-বিশুদ্ধি সম্বন্ধেও পূর্ণ মৈত্রায়ণীপুত্রের উত্তর হইল, "না।" শারীপুত্রের শেষপ্রশ্ন হইল, "তবে তুমি কি জন্ত ভগবদ্ শাসনে ব্রহ্মচর্য্য পালন করিতেছ (কিম্থাং চরহাবুসো ভগবতি ব্রহ্মচরিয়ং বুস্স-তীতি) ?" এইবার পূর্ণ মৈত্রায়ণীপুত্র বলিলেন, "অনুংপাদ পরিনির্ব্বাণ লাভের জন্তই আমি ভগবদ্ শাসনে ব্রহ্মচর্য্য পালন করিতেছি (অন্প্রাদা-পরিনির্ব্বান্থাং)।"

পুনরায় শারীপুত্র জানিতে চাহিলেন, "তবে কি, পূর্ণ! তুমি বলিতে চাও, শীল-বিশুদ্ধিই তোমার লক্ষিত পরিনির্বাণ?" উত্তর হইল, "না।" অবশিষ্ট ছয় বিশুদ্ধি সমন্ধেও একইরপ উত্তর হইল, "না।" "তবে কি, পূর্ণ! তুমি বলিবে, এই সপ্তবিশুদ্ধি ব্যতিরেকে তোমার লক্ষিত পরিনির্বাণ লভ্য?" এইবারও উত্তর হইল, "না।" 'যদি তুমি এ সকল প্রশ্নের উত্তরে 'না'ই বলিলে, তবে এ বিষয়ে তোমার অভিপ্রায় কি খুলিয়া বল।" আয়ুমান্ পূর্ণ মৈত্রায়ণাপুত্র নিম্ন অভিমত প্রকাশ করিতে গিয়া বলিলেনঃ—

"যদি শীল-বিশুদ্ধিই আমার লক্ষিত পরিনির্বাণ হয়, তাহা হইলে সউপাদান অবস্থায় যে অসংপাদ-পরিনির্বাণ লভ্য হইবে। চিত্ত-বিশুদ্ধি, দৃষ্টি-বিশুদ্ধি, প্রভৃতি অবশিষ্ট ছয় বিশুদ্ধি সঙ্গদেও এইরপ। আর যদি এই সপ্ত-বিশুদ্ধি-সাধন ব্যতীত অসংপাদ-পরিনির্বাণ লভ্য হইত, তাহা হইলে যে জগতের যে কোনও লোক তাহা লাভ করিতে পারিত। আমার বলিবার উদ্দেশ্য, শীল-বিশুদ্ধির গতি চিত্ত-বিশুদ্ধি পর্যান্ত; চিত্ত-বিশুদ্ধির গতি শক্ষা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি পর্যান্ত; শেষাক্ত বিশুদ্ধির গতি মার্গামার্গ-জ্ঞানদর্শন-বিশুদ্ধি

পর্যান্ত; এই বিশুদ্ধির গতি প্রতিপদজ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি পর্যান্ত; প্রতিপদজ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধির গতি জ্ঞান দর্শন-বিশুদ্ধি পর্যান্ত; এবং জ্ঞানদর্শন-বিশুদ্ধির গতি অন্তংপাদ-পরিনির্বাণ পর্যান্ত।"

প্রজ্ঞা-ভাবনার প্রধান আলোচ্য বিষয় সপ্তবিশুদ্ধি ও দশবিধ বিদর্শন-জ্ঞান। বস্তুত প্রজ্ঞা বিদর্শন-জ্ঞানেরই নামাস্তর। দশবিধ বিদর্শন-জ্ঞান, যথা-সংমর্শন-জ্ঞান, উদয়-ব্যয়-জ্ঞান, ভঙ্গ-জ্ঞান, ভয়-জ্ঞান, আদীনব-জ্ঞান, নির্বেদ-জ্ঞান, মুম্কা-জ্ঞান, প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান, সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞান ও অফুলোম-জ্ঞান। সপ্তবিশুদ্ধির সহিত এই দশবিধ বিদর্শন-জ্ঞান যুক্ত করিয়া গ্রন্থকার আচার্য্য বৃদ্ধঘোষের নিয়মে প্রজ্ঞা-ভাবনা ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সপ্তবিশুদ্ধির আয় দশবিধ বিদর্শন-জ্ঞানও সোপান-শ্রেণীর আয় স্তবে স্তবে সজ্জিত। সংস্কার-ধর্ম-মাত্রই অনিত্য, ছংখাত্মক এবং অনাত্মা, এইরূপ উপলব্ধিতেই প্রজ্ঞাভাবনার সার্থকতা। অতএব গ্রন্থের প্রতি অংশে যাবতীয় সংস্কার-ধর্মের উক্ত লক্ষণ-ত্র্য পাঠকের নিকট উপস্থিত করা হইয়াছে।

পাঠক লক্ষ্য করিবেন যে, প্রজ্ঞা-ভাবনা এক বিশিষ্ট বৌদ্ধসাধন-পত্থা, যদ্ধারা সংস্থার-ধর্মের উক্ত ত্রি-লক্ষণ উপলব্ধি করা যাইতে পারে। এই সাধন-পতা অবলম্বন কবিয়াই ভাবেক্যানী বৌদ্ধগণ যোগান্দীলন করেন। যিনি এইরপ যোগামুশীলন করেন তিনি যোগী বা যোগাচারী। স্রোতাপত্তি-মার্গ, স্রোতাপত্তি-ফল, সরুদাগামী-মার্গ, সরুদাগামী-ফল, অনাগামী-মার্গ, অনাগামী-ফল, অর্হত্ত-মার্গ এবং অর্হত্ত-ফল, বৌদ্ধ সাধনার এই অষ্ট ন্তর। এই অইন্তরভেদে যোগাচারী অই আর্যপুরুষে বিভক্ত। স্রোতা-পত্তি-মার্গে উন্নীত হইলে যোগী সপ্তজন্মের মধ্যে নির্বাণ বা বিমৃক্তি লাভে নিশ্চিত হইতে পারেন। তৃষ্ণাবা বাসনার ক্ষয়েই নির্বাণ বা বিমৃতি লব্ধ হয়। এই তৃষ্ণা বা বাদনা অবিভাসুলক। অতএব অবিভারও ম্লোচ্ছেদ সংস্কার-ধর্মের প্রতি আদক্তিই তৃষ্ণা বা বাসনা। এই আসক্তির মূলে অস্মিতা বা আমিত্ব-জ্ঞান। এই অস্মিতা পরিহারের পকে সংস্থার-ধর্মের উক্ত ত্রিলক্ষণ উপলব্ধি করা বিশিষ্ট উপায়। নিতা, সুথ ও আত্মা, এক প্রকার চিস্তা। অনিত্য, হৃঃথ ও অনাত্মা, অক্সপ্রকার চিন্তা। প্রথম প্রকার চিন্তা স্রোত-অহুগামী বা গতানুগতিক। দ্বিতীয় চিম্বা স্রোত-প্রতিকূলগামী। ভব-স্রোত-প্রতিকূলে গমন করিয়া নির্কাণ লাভ করাই প্রজ্ঞা-ভাবনার লক্ষ্য। তুঃথের বিষয়, কি বিস্থদ্ধি-মণ্ণে, কি প্র 🔊 - ভাবনায়, নির্বাণ বা বিমৃক্তির স্বরূপ বিশেষভাবে প্রদর্শিত হয় নাই।

তন্মধো পথের সন্ধানই আছে, গভবাস্থানের পরিচয় অতি অল্প, নাই বলিলেও চলে।

সংস্থার-ধর্ম কি ? গ্রন্থকার বলিয়াছেন, সংস্থার-ধর্ম অর্থে পঞ্চ-স্কন্ধ বা পঞ্চ-উপাদান-স্কন্ধঃ—রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্থার ও বিজ্ঞান। উপাদান অর্থে সাহা আসক্তির কারণ বা আসক্তির উপজীব্য। এই পঞ্চ-স্বন্ধের সংক্ষিপ্ত নাম নাম-রূপ। গ্রন্থকার আচার্য্য বৃদ্ধঘোষের নিয়মে বৌদ্ধ নামরূপ-তত্ত্ব আলোচনা করিয়াছেন। অন্ধ-পঙ্গুর উপমাদ্ধারা নাম-রূপের সম্বন্ধ স্টুতিত ইইয়াছে। পাঠক অবগত আছেন যে, সাংখ্য-দর্শনেও অন্ধ-পঙ্গুর দৃষ্টাস্তে পুরুষ ও প্রকৃতির সম্বন্ধ প্রদর্শিত ইইয়াছে। তবে উপমা এক ইইলেও বৌদ্ধ চিন্তা ও সাংখ্যচিন্তার মূলগতি বিভিন্ন। বৌদ্ধ-দর্শনে ব্যক্তিনিরপেক্ষ ভাবে সত্যের স্বরূপ নিরাক্তরণ করিবার চেন্তা আছে। অবশ্ব ব্যবহারিক দৃষ্টিতে ব্যক্তিকে উপেক্ষা করা হয় নাই। সংস্থার-ধর্ম্মের উৎপত্তি, স্থিতি ও নিরোধের নিয়মই ধর্মতা এবং এই ধর্মতার উপলব্ধিতেই জ্ঞানোদ্য। অতএব বৌদ্ধ চিন্তায় নিয়ন্থা অপেক্ষা নিয়মের, কর্ত্তা অপেক্ষা কর্মের এবং গন্তা অপেক্ষা প্রমনেরই সার্থকতা অধিক। এই জন্ম প্রাচীনেরা বলিয়াছেনঃ—

কশ্মস্স কারকো নথি, বিপাকস্স চ বেদকো, স্থান-ধশা প্রবৃত্তি এতেবং সম্মানস্মনং। এবং কম্মে বিপাকে চ বভ্রমানে সহেতুকে, বীজ-রুক্গাদিকানং ব পুরুকোটি ন ঞাষতি।

গ্রন্থকার উদ্ধৃত গাথাছয়ের অন্তবাদ করিয়াছেন:—"কর্মের কর্ত্তা নাই এবং ফলের (বিপাকের) ভোক্তা ( স্থ্য-ত্থ্য-ভোগী ) নাই। কেবল সংস্কার-ধর্মাই (নামরূপ মাত্র) বিভামান। ইহাই সমাক্ দর্শন বা যথায়থ দর্শন। এইরূপ অবিভাদি হেতু সহ কর্ম ও ইহার বিপাক ( পরিণামী ফল) বিভামান থাকায় বীজ ও বৃক্ষাদির সম্বন্ধের ভায় ইহার (হেতুফলের) প্র্বেকোটি ( আদি ) দৃষ্ট হয় না,—ইহা অনাদি।"

সংসার অনাদি, অতএব ইহার আছান্ত আমাদের পক্ষে তৃজ্জেয়, একথাও যেমন সত্যা, ধর্মতা বা হেতু বশে উৎপত্তি ও নিরোধের নিয়ম জ্ঞাত থাকিলে সমস্তই আমাদের নিকট জ্ঞাত, ইহাও তেমন সত্যা। হেতু একমাত্র কারণ নহে। প্রত্যয়-সামগ্রী বা বহু কারণের সমবায়ে সংস্কার-ধর্মের উৎপত্তি হয়। উৎপত্তি হইলে ইহার নিরোধ ঘটিবেই। সংক্ষেপে ইহাই বৌদ্ধ প্রতীত্য-সম্পাদ-তত্ব। এই তত্ত্ব গ্রহণ করিলে কতকগুলি ধাতুর অস্তিজ স্বীকার করিতে হয়। ধাতৃ অর্থে যাহা আপনাপন স্বভাবে স্থিত। এই ধাতৃ-সমূহের সংযোগ-বিয়োগেই সৃষ্টি, স্থিতি ও প্রালয় ঘটিয়া থাকে। এই সংযোগ-বিয়োগ নিয়মের অতীত হইতে পারিলে চিত্তের বিমুক্তি বা নির্বাণ হয়।

বৌদ্ধ সাধ্যকের সম্মুখে যে অনস্ত পদ আছে তাহা সদসতের অতীত, ভাবাভাবের অতীত, রূপারূপের অতীত, জাগতিক স্থপত্ঃথের অতীত। তাহা জাগতিক অভিজ্ঞতার ভাষায় অবর্ণনীয়। তথাপি তাহা উচ্ছেদ নহে, বিনাশ নহে, ধ্বংস নহে, নৈরাশ্য নহে। নির্দেশ-জ্ঞান অংশে নিম্নোক্ত ভাবে গ্রন্থকার ইহার আভাষ প্রদান করিয়াছেন:

"যেমন চিত্রকৃট পর্বতের পাদদেশে রমণীয় পবিত্র মহা সরোবরে কেলিরত স্থবর্গ রাজহংস চণ্ডালগ্রামন্বারে তুর্গন্ধ অশুচিপূর্ণ ক্ষুদ্রজ্ঞাশয়ের রমিত হয় না, হিমালয়ের সপ্তমহাসরোবরেই রমিত হয়, তেমন যোগীও ত্রিলোকগত অনিত্য সংস্কার-ধর্মে রমিত হন না, ধ্যানস্থে অভিরত বলিয়া বিদর্শনারামেই রমিত হন। যেমন স্থবণিঞ্জরাবন্ধ মৃগরাজ সিংহ স্থবণিঞ্জরে রমিত হয় না, ত্রিসহস্র-যোজন-বিস্তৃত হিমালয় পর্বতেই রমিত হয়, তেমন যোগীও ত্রিবিধ স্থগতি-ভবে (কাম, রূপ ও অরূপ ভেদে স্থগতিতে) রমিত হয় না, ধ্যান-পরায়ণ বলিয়া তিনি বিদর্শন-ভাবনাতেই রমিত হন।"

বিমৃক্ত পুরুষের অবস্থা সম্বন্ধে মিজাম-নিকায়ের অলগদূপমন্তকে ভগবানুবুদ্ধ বলিতেছেন—

"এবং বিম্বচিত্তং খো ভিক্থবে ভিক্থুং সইন্দা দেবা সব্রহ্মা সপজাপতিকা অন্বেদস্তা নাধিগচ্ছস্তি। ইদং নিস্দিতং তথাগতস্স বিঞ্ঞাণস্তি।
তং কিস্দ হেতৃ ? দিট্ঠেবাহং ভিক্রবে ধন্মে তথাগতং অনুস্বেজ্যো'তি
বদানি।

"এবংবাদিং থো মং ভিক্ধবে এবমক্থাযিং একে সমণবাদ্ধণা অসতা তুচ্ছা মুসা অভ্তেন অন্তাচিক্ধস্তি: বেন্যিকো সমণো গোতমো সতে। সত্তম্ব উচ্ছেদং বিনাসং বিভবং পঞ্ঞাপেতী'তি।

"যথা চাহং ভিক্ধবে ন, যথা চাহং ভিক্ধবে ন বদামি তথা মং তে ভোজ্যো সমণ-ব্রাহ্মণা অসতা তুচ্ছা মুদা অভূতেন অব্তাচিক্থন্তি।"

"হে ভিক্সণ। এহেন বিমৃক্তিত্ত ভিক্কে ইক্সপ্রম্থ, প্রদাপ্রম্থ, প্রজাপতিপ্রম্থ দেবগণ ও ব্রহ্মগণ অন্থাবন করিয়া ধরিতে পারে না। ইহাই তথাগতের নির্গত (বিমৃক্ত) বিজ্ঞান। ইহার কারণ কি ? হে ভিক্ষুগণ! আমি এই প্রত্যক্ষজীবনেই তথাগতকে অনন্থবেল্প (অনধিগম্য) বলিয়া প্রকাশ করি।

"হে ভিক্ষ্ণণ! আমি এইরপ মতবাদী, এই মত প্রকাশ করি, অথচ কতিপয় শ্রমণব্রাহ্মণ অযথা এই বলিয়া আমার অপবাদ করে: 'বৈনাশী শ্রমণ গৌতম সন্থ-বিশিষ্ট সত্ত্বের উচ্ছেদ, বিনাশ, বিভব ( অনন্তিম ) নির্দেশ করেন।

"হে ভিক্ষ্পণ! আমি যাহা বলি তাহা গ্রহণ না করিয়া এবং আমি যাহা বলিনা তাহা গ্রহণ করিয়া এই মহামুভব শ্রমণব্রাহ্মণগণ আমার এইরূপ অপবাদ করেন—যাহা অসত্য, তুচ্ছ, মিথ্যা এবং অভ্ত।"

'প্রজ্ঞা-ভাবনা' বাংলা সাহিত্যে একটি প্রকৃষ্ট দান। এই প্রজ্ঞা-ভাবনা পাঠে আচার্য্য বৃদ্ধঘোষের 'বিস্থাদ্ধিমগ্গ' গ্রন্থের সারমর্ম্ম বাঙ্গালী পাঠক অবগত হইতে পারিবেন। আমি মনে করি, মহাস্থবির মহোদয় তাঁহার 'প্রজ্ঞা-ভাবনা' প্রকাশ করিয়া জ্ঞানপিপাস্থ পাঠকের বিশেষ উপকার কবিয়াছেন। ইতি—

> কলিকাতা, ১২।৯**|৩**৬।

**শ্রীবেণীমাধব বড়ুরা** পালি অধ্যাপক, কলিকাতা বিশ্ববিভালয়।

# বিষয়-সূচী

| বিষয়                                     |               |       | ઝ <u>ા</u> |
|-------------------------------------------|---------------|-------|------------|
| উদ্দেশ                                    |               | • • • | , ,        |
| প্রজাসন্বয়ে                              |               |       |            |
| প্রশ্ন ও উত্তর                            |               |       |            |
| निर्फल्म                                  |               | • • • | · · · b-   |
| বিদর্শন-প্রজ্ঞার ভূমি-বিভাগ (             | (2)           | • • • | br         |
| স্বন্ধ, আয়তন, ধাতু, ইন্দ্রিয়, সত্য এ    | <b>ব</b> ং    |       |            |
| প্রতীত্যসম্ংপাদ ধর্ম সম্বন্ধে আলোচ        | ज् <b>न</b> । |       |            |
| বিদর্শন-প্রজ্ঞার মূল-বিভাগ (২             | )             |       | <b>b</b>   |
| ১। শীল-বিশুদ্ধি                           |               |       |            |
| ২। চিত্ত-বিশুদ্ধি                         |               |       |            |
| বিদর্শন-প্রজ্ঞার শরীর বিভাগ               | ··· (e)       | ***   | ··· >      |
| ৩। দৃষ্টি-বিশুদ্ধি                        | •••           | • • • | ৯          |
| নান-রূপের বিচার                           |               |       |            |
| ৪। <b>শঙ্কা-</b> উত্তরণ-বি <b>শু</b> দ্ধি | • • •         | • • • | ٠٠٠ ২১     |
| নাম-রূপের হেতু সম্বন্ধে বিচার             |               |       |            |
| ৫। মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন                | -বিশুদ্ধি     |       | ۰۰۰ ২৯     |
| মার্গামার্গের মীমাংসা                     |               |       |            |
| (ক) সংমৰ্শন-জ্ঞান                         | • •           | •••   | \$2        |
| ( थ ) 🖁 प्रय-ताय-छान                      | * * 1         |       | ৩৩         |

| বিষয়                                                               |       |       |         | <b>બુ</b>  |
|---------------------------------------------------------------------|-------|-------|---------|------------|
| ৬। প্রতিপদ-জ্ঞান-দর্শন-বি<br>উদয়-ব্যয়-জ্ঞানাদি অষ্ট বিধ বিদর্শন-জ | . ••• | •••   | 88      |            |
| নবম অকুলোম-জ্ঞান সম্বন্ধে আলোচন                                     | 1     |       |         |            |
| (গ) ভঙ্গ-জ্ঞান                                                      | •••   | . ••• |         | 89         |
| (ঘ) ভয়-জ্ঞান                                                       | •••   | •••   | •••     | ¢5         |
| (ঙ) আদীনব-জ্ঞান                                                     | •••   | •••   | • • •   | <b>¢</b> 8 |
| (চ) নিৰ্কোদ-জ্ঞান                                                   | •••   | •••   | •••     | ৫৬         |
| (ছ) মুমুক্ষা-জ্ঞান ···                                              | •••   | •••   | • • • • | <b>«</b> 9 |
| (জ) প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান                                               | •••   | ••    |         | 64         |
| (ঝ) সংস্থারোপেক্ষা-জ্ঞান                                            | •••   | •••   | •••     | ৬২         |
| ( ঞ ) অমুলোম-জ্ঞান                                                  | • • • | •••   | •••     | હહ         |
| ৭। জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি                                             |       | •••   | •••     | ৬৯         |
| স্রোতাপত্তি-মার্গাদি ভেদে                                           |       |       |         |            |
| চতুৰ্বিধ মাৰ্গস্থ জ্ঞান সম্বন্ধে                                    |       |       |         |            |
| আলোচনা                                                              |       |       |         |            |
| স্কুদাগামী-মার্গ-ফলাদি                                              | •••   | • • • | • • •   | 45         |
| আধিগম                                                               |       |       |         |            |

## পঞ্জা-ভাবনা

---- o & o -----

নমো তস্স ভগবতো অরহতো সম্মাসমুদ্ধস্স

## উদ্দেশ-বারো

সাধুনং হি হিতথায বন্দিত্বা রতনত্ত্বং ভাসিস্গামি সমাসেন পঞ্জাভাবনমূত্তমং।

এখ পন তস্সা পঞ্জা-ভাবনায ইদং পঞ্হকক্ষং হোতি। কা পঞ্জা ? কেনটেন পঞ্জা ? কতিবিধা পঞ্জা ? কথং ভাবেতব্বা ? তত্রিদং বিস্কব্জনং :—

কা পঞ্জা'তি ? পঞ্জা ৰহুবিধা, নানপ্পকারা, ইধ পন কুসল-চিত্ত-সম্পযুত্তং বিপঙ্গনা-ঞাণং পঞ্জা'তি অধিপ্পেতং। কেনট্রেন পঞ্জা'তি ? পজাননট্রেন পঞ্জা। কিমিদং পজাননং নাম ? সংজানন-

### প্রক্তা-ভাবনা

#### উদ্দেশ

ত্রিরত্বকে বন্দনা করিয়া সাধুগণের হিতের জন্ম সংক্ষেপে সর্কোত্তম প্রজ্ঞা-ভাবনা-বিধি বিবৃত করিতেছি।

প্রশ্ন উঠিতেছে—প্রজ্ঞা কি? কি অর্থে প্রজ্ঞা শব্দ ব্যবহৃত হয় ? প্রজ্ঞা কত প্রকার ? এবং কিরূপেই বা প্রজ্ঞা-ভাবনা করিতে হয় ? নিম্নে যথাক্রমে এই চারি প্রশ্নের উত্তর প্রদান করা যাইতেছে।

প্রথম, প্রজ্ঞা কি ? প্রজ্ঞা বছবিধ, নানা প্রকার হইলেও এম্বলে মাত্র কুশলচিত্ত-সম্প্রমুক্ত বিদর্শন-জ্ঞানই প্রজ্ঞা।

দিতীয়, কি অর্থে প্রজ্ঞা শব্দ ব্যবহৃত হয় ? প্রজাননা অর্থে ই প্রজ্ঞা শব্দ ব্যবহৃত হয়। প্রজাননা কিরূপ ? প্রকৃষ্টরূপে জানা, সংজাননা ও বিজাননা ইইতে বিশিষ্টতরভাবে জানা। সংজাননা, বিজাননা ও প্রজাননা অর্থে সংক্ষা, বিজ্ঞাননাকার-বিসিচিং নানপ্পকারতো জাননং। সঞ্জ্ঞা-বিঞ্জ্ঞাণ-পঞ্জ্ঞাণং হি সমানে পি জাননভাবে, তেস্থ সঞ্জ্ঞা নীলং পীতকন্তি আরক্ষণ-সংজ্ঞাননমন্তমেব হোতি। অনিচ্চং ছক্ষং অনন্তন্তি লক্ষ্ণপটিবেধং পাপেতৃং ন সকোতি। বিঞ্জ্ঞাণং হি নীলং পীতকন্তি আরক্ষণঞ্চ জানাতি লক্ষ্ণপটিবেধং চ পাপেতি, উন্সক্কিত্থা পন মগ্নপাতৃভাবং পাপেতৃং ন সকোতি, পঞ্জ্ঞা পন বুত্তনযবসেন আরক্ষণং চ জানাতি, লক্ষ্ণপটিবেধং চ পাপেতি, উন্সক্কিত্থা মগ্নপাতৃভাবং চ পাপেতি। যথা হি হেরঞ্জিক-ফলকে ঠপিতং কহাপণরাসিং একো অজ্ঞাতবৃদ্ধি দারকো, একো গামিক-পুরিসো একো চ হেরঞ্জিকো 'তি তীম্ম্ জনেম্ম পন্সমানেম্ম অজাতবৃদ্ধি দারকো কহাপণানং চিত্ত-বিচিত্ত-দীঘ-চতুরঙ্গ-পরিমণ্ডল-ভাবমন্তমেব জানাতি, ইদং মন্তন্সানং উপভোগ-পরিভোগ-রতন-সন্মতন্তি ন জানাতি, গামিক-পুরিসো

বিজ্ঞান ও প্রজ্ঞা এই তিন সংজ্ঞার উৎপত্তি। সংজ্ঞাত্রয়ের মূল জ্ঞা ধাতুর অর্থ জানা। তাহাদের ধাতুগত অর্থ সমান হইলেও, উপসর্গযোগে তাহাদের প্রত্যেকের অর্থের বৈশিষ্ট্য সাধিত হইয়াছে; সংজ্ঞায় যে ভাবে জানা বিজ্ঞানে ঠিক সেই ভাবে জানা নয়; বিজ্ঞানে যেভাবে জানা প্রজ্ঞায় ঠিক সেই ভাবে জানা নয়। সংজ্ঞার দারা সংজাননা মাত্র সাধিত হয়। नील शिका वर्ग, ज्ञान-नंब-गन्ना नि आलयन वा हे सिया था श्राह्म विषय, हक्क, শ্রোত্র প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ে যেভাবে প্রতিভাত হয় মাত্র সেই প্রতীতি-রূপ গ্রহণ করাই সংজ্ঞাননা। সংজ্ঞাজ্ঞানের পূর্ব্বাভাষ বা প্রথম স্থচনা মাত্র। সংক্রার সংজ্ঞাননা দ্বারা সংস্কার বা স্বষ্ট পদার্থ (হেতুবশে উৎপন্ন ধর্ম) মাত্রেই অনিত্য, তুঃখাত্মক ও অনাত্মলক্ষণযুক্ত এই জ্ঞান জন্মাইতে পারে না। সংজাননা দারা অনিত্য, তুঃথ ও অনাত্ম এই লক্ষণত্রয়ের জ্ঞান আয়ত্ত করা यात्र ना । विकारनत नक्ष्म विकानना, विरमयंशाद काना । विकारनत विकानना हाता नील शिकालि वर्ग, ज्ञाप-त्रम-गमानि व्यालयन वा हे स्विय्धाश विषय् धनि জানিতে এবং সংস্থার মাত্রের অনিত্যাদি লক্ষণত্রয়ের স্বরূপ-জ্ঞান আয়ত্ত করিতে পারা যায়, কিন্তু তদূর্দ্ধ মার্গ-জ্ঞান লাভ করা যায় না। প্রজ্ঞার প্রজাননা দ্বারা সেই লোকোত্তরমার্গ-জ্ঞানও আয়ত হয়। উপমা দ্বারা সংজ্ঞা, বিজ্ঞান ও প্রজ্ঞার প্রভেদ প্রদর্শিত হইতেছে।

চিত্ত-বিচিত্তভাবং চ জানাতি, ইদং মনুস্পানং উপভোগ-পরিভোগ-রতন-সম্মতন্তি চ জানাতি, অযং ছেকো, অযং কৃটো, অযং অদ্ধারো'তি ইদং বিভাগং পন ন জানাতি, হেরঞ্জিকে। পন সব্বে-পি তে পকারে জানাতি, জানন্তো চ কহাপণং ওলোকেছা পি জানাতি, আকোটিতঙ্গ সদ্ধং স্থভাপি, গন্ধং ঘাযিছাপি, রসং সাযিছাপি, হখেন ধার্যিছাপি জানাতি, অস্ক্রমিং নাম গামে বা নিগমে বা নগরে বা পক্তে বা নদীতীরে বা কতো'তি পি জানাতি, অসুকাচরিযেন কতে। 'তি পি জানাতি, এবং সম্পদমিদং

তিন ব্যক্তি একত্রে কোন আধারে স্থাপিত মুদ্রাগুলি দেখিতে গেল। তন্মধ্যে এক জন স্বন্ধবৃদ্ধি বালক, এক জন গ্রাম্য লোক এবং অন্থ জন দক্ষরপকার। প্রথম ব্যক্তি স্বন্ধবৃদ্ধি বালক মুদ্রাগুলির চিত্র-বিচিত্ররূপ অথবা দীর্ঘ-চতুদ্ধোণ কিংবা গোল আকারটি মাত্র দেখিয়া সম্ভষ্ট হইল, মুদ্রাগুলি যে মান্নুষের পক্ষে নিত্য ব্যবহার্য্য, অতি প্রয়োজনীয় বস্তু তাহা জানিতে সমর্থ হইল না। দ্বিতীয় ব্যক্তি গ্রাম্য পুরুষ শুধু মুদ্রাগুলির বিভিন্নরূপ এবং আকার জানিতে পারিল না, মুদ্রাগুলি যে মান্নুষের পক্ষে নিত্য ব্যবহার্য্য, অতি প্রয়োজনীয় বস্তু তাহাও জানিতে পারিল, অথচ যথাযথ পরীক্ষা ও বিচার করিয়া মুদ্রাগুলি বিভাগ করিতে পারিল না তাহাদের মধ্যে কোন্টি ভাল, কোন্টি মন্দ, কোন্টি কৃত্রিম, কোন্টী বা অক্ষত্রিম। তৃতীয় ব্যক্তি দক্ষরপকার মুদ্রাগুলির রূপ, আকার, ব্যবহার সমস্তই জানিল, তহুপরি মুদ্রার রূপ দেখিয়া, শব্দ শুনিয়া, রস আস্বাদন করিয়া এবং অক্ষ স্পর্শ করিয়া জানিতে সমর্থ হইল মুদ্রাগুলি ভাল কি মন্দ, কাহার দ্বারা অথবা কোন্ স্থানে নির্দ্মিত হইয়াছে।

এই উপমা বক্ষ্যাণ বিষয়ে প্রয়োগ করিলে ব্রিতে হইবে, স্বল্পবৃদ্ধি বালকের মূদ্রাদর্শন ও মূদ্রাজ্ঞানের ন্যায় সংজ্ঞার সংজ্ঞাননা, গ্রাম্য পুরুষের মূদ্রাদর্শন ও মূদ্রাজ্ঞানের ন্যায় বিজ্ঞানের বিজ্ঞাননা এবং দক্ষ রূপকারের মূদ্রা-দর্শন ও মূদ্রা-জ্ঞানের ন্যায় প্রজ্ঞার প্রজ্ঞাননা। বর্ণ, গদ্ধ, রস, শব্দ ইত্যাদি আলম্বন বা ইন্দ্রিয়-গ্রাহ্থ বিষয় সমূহের সঙ্কেত বা প্রতীতি মাত্র জ্ঞানাই সংজ্ঞার কার্য্য। সংজ্ঞা দ্বারা তাহার অধিক জ্ঞানিবার উপায় নাই। বিজ্ঞান দ্বারা শুধু বর্ণসন্ধাদি আলম্বন সমূহ যে যে ভাবে প্রতীত হয় শুধু তাহা

বেদিতব্বং। তথ সঞ্জা হি অজাতবুদ্ধিনো দারকঙ্গ কহাপণ-দঙ্গনং বিয় হোতি, নীলাদিবসেন আরম্মণস্থ উপর্চ্চানাকারমন্তর্গহণতো। বিঞ্জাণং ছি গামিক-পুরিসঙ্গ কহাপণ-দঙ্গনমিব, নীলাদিবসেন আরম্মণাকার-গহণতো। উদ্ধাপ্পি চ লঙ্খণ-পটিবেধ-সম্পাপনতো। পঞ্জা পন হেরঞ্জিকঙ্গ কহাপণ-দঙ্গনমিব হোতি। নীলাদিবসেন আরম্মণাকারং গহেতা লঙ্খণ-পটিবেধং চ পাপেতা ততো উদ্ধান্পি মর্গ্রন্থাব-পাপনতো। তত্মা যদেতং সংজ্ঞানন-বিজ্ঞাননাকারবিসির্চিং নানপ্লকারতো জাননং ইদং পজাননস্তি বেদিতব্বং। ইদং সন্ধায হি

জানা নহে, তদ্ধারা সংস্কার বা স্ব পদার্থের অথবা হেতৃবশে উৎপন্ন বস্তুমাত্রের অনিত্যাদি লক্ষণত্রয়ও জানা যায়, তদ্ধারা ততোধিক কিছু জানিতে পারা যায় না। প্রজ্ঞা দ্বারা বর্ণপদ্ধাদি ইন্দ্রিয়-গ্রাহ্ম বিষয়গুলির প্রতীতি-জ্ঞান যেরূপ সম্ভব হয়, সংস্কার মাত্রের অনিত্যাদি লক্ষণত্রয়ের জ্ঞানও যেরূপ সম্ভব হয়, তদ্ধারা তদধিক লোকোত্তরমার্গ-জ্ঞানও লাভ করিতে পারা যায়। এই কারণেই পূর্বেব বলা হইয়াছে সংজাননা এবং বিজ্ঞাননা হইতে বিশিষ্টতরভাবে জ্ঞানই প্রজ্ঞাননা এবং এই প্রজ্ঞাননা অর্থেই প্রজ্ঞা।

তৃতীয়, প্রজ্ঞা কত প্রকার ? বিদর্শন-জ্ঞান যত প্রকার প্রজ্ঞা তত প্রকার। এন্থলে প্রজ্ঞা ও বিদর্শন-জ্ঞান তুল্যার্থবাচক। বস্তুত বিদর্শন-জ্ঞানই প্রজ্ঞা। বিবিধাকারে সংস্কার বা যাবতীয় স্বষ্ট বস্তুর দর্শন বা বিচার করা অর্থে বিদর্শন, এবং বিদর্শনরূপ জ্ঞানই বিদর্শন-জ্ঞান। বিদর্শন-জ্ঞান দর্শ প্রকার, যথা—
(১) সংমর্শন-জ্ঞান, (২) উদয়-ব্যয়-জ্ঞান, (৩) ভঙ্গ-জ্ঞান, (চ) ভয়-জ্ঞান,
(৫) আদীনব-জ্ঞান, (৬) নির্বেদ-জ্ঞান, (৭) মুমুক্ষা-জ্ঞান, (৮)প্রতিসম্খ্যা-জ্ঞান,
(১) সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞান এবং (১০) অন্থলোম-জ্ঞান।

- (১) সংমর্শন জ্ঞান। সংস্থার জাতীয় ধর্ম বা ধ্যেয় বস্তু মাত্রেই অনিত্য, তুংথ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণযুক্ত। এই লক্ষণ ত্রেয় জ্ঞানত গ্রহণ পূর্বক পুনঃ পুনঃ দর্শন বা বিচার করিলে তাহা ইইতে যে প্রথম জ্ঞান জন্মে তাহাই সংমর্শন-জ্ঞান।
- (২) **উদয়ব্যয় ভ্রান**। সংমর্শন-জ্ঞানের পরিপতিতেই উদয়-বয়-জ্ঞান। সংস্কার জাতীয় সর্ব্ব ধর্ম্মের উৎপত্তি ও বিনাশ মাত্র দর্শন বা বিচার করাই উদয়-বয়-জ্ঞানের কার্য্য।

এতং বৃত্তং পজাননটোন পঞ্জা' তি। কতিবিধা পঞ্জা' তি? এখ পন সা পঞ্জা বিপঙ্গনা-ঞাণ-বসেন দঙ্গীযতে। অনিচাদিবসেন বিবিধাকারেন সংখারধন্মে পঙ্গতী 'তি বিপঙ্গনা, সা এব ঞাণং বিপঙ্গনা-ঞাণং। তং পন বিপঙ্গনা-ঞাণং দসবিধং হোতি। সেযাথীদং সম্মসন-ঞাণং, উদযক্ষয-ঞাণং, ভঙ্গ-ঞাণং, ভ্রম-ঞাণং, আদীনব-ঞাণং, নিকিদা-ঞাণং, মুঞ্চিত্তকম্যতা-ঞাণং, পটিসংখা-ঞাণং, সংখারুপেক্ষা-ঞাণং, অনুলোম-ঞাণং চা তি।

- (৪) ভয়-জ্ঞান। ভঙ্গ-জ্ঞানের ফলে ভয়-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। বিদর্শনভাবনাকারী যোগী ভঙ্গ-জ্ঞানের সাহায্যে কাম, রূপ ও অরূপ এই ত্রিলোকের ক্ষণভঙ্গুরতা উপলব্ধি করিয়া ত্রিভবকে ভীতির চক্ষে দর্শন করেন, ত্রিলোকে কোথাও স্বস্তি বা নিরাপদ অবস্থা দেখিতে পান না।
- (৫) আদীনব-জ্ঞান। ভয়-জ্ঞানে সংস্কারজাতীয় সর্ব্ব ধর্ম্মের অনিত্য, তুংখ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণ পুনঃ পুনঃ দর্শন করিবার ফলে আদীনব-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। আদীনব-জ্ঞান দ্বারা যোগী দেখিতে পান সংস্কারজাতীয় সর্ব্ব ধর্ম দোষে পরিপূর্ণ, গুণে নহে। আদীনব অর্থে উপদ্রব।
- (৬) নির্বেদ-জ্ঞান। আদীনব-জ্ঞানের পরিণতিতে নির্বেদ-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। নির্বেদ-জ্ঞান উৎপন্ন হইলে সংশ্বারজাতীয় সূর্ব্ব ধর্ম্মের প্রতি যোগীর মনে তীব্র উদাসীনতার সঞ্চার হয়, তজ্জাতীয় কোন ধর্মে তাঁহার চিত্ত রমিত হয় না, ত্রিলোকই যেন ভীষণ অশাস্তির স্থান বলিয়া প্রতীয়মান হয়।
- (৭) মুমুক্ষা-জ্ঞান। নির্বেদ-জ্ঞানের পরিণতিতে মুমুক্ষা-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। মুক্তি-কাম্যতাই মুমুক্ষা। নির্বেদ-জ্ঞান পরিণতি লাভ করিলে যোগীর চিত্তে ভয়দঙ্কুল ও বিপজ্জনক বিভব হইতে মুক্ত হইবার তীব্র আকাঞা জাগে।
- (৮) প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান। মৃমুক্ষা-জ্ঞানের পরিণতিতে প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। প্রতিসংখ্যা মৃক্তির উপায় বা কৌশল। প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান দ্বারা যোগী মৃক্তির উপায় উদ্ভাবন করেন।

<sup>(</sup>৩) ভক্স-জ্ঞান। উদয়-ব্যয়-জ্ঞানের পরিণতিতেই ভক্স-জ্ঞান। সংস্কার-জাতীয় সর্ব্ব ধর্মের বিনাশ বা ধ্বংস মাত্র দর্শন বা বিচার করাই ভক্স-জ্ঞানের লক্ষা।

ইমেহি দস বিপঙ্গনা-ঞাণেহি সদ্ধিং সত্তবিস্থদ্ধিয়ে। যোজেষা পটিপাটিয়া দঙ্গেঙ্গাম। সত্তবিস্থদ্ধিয়ো নাম সীল-বিস্থদ্ধি, চিত্ত-বিস্থদ্ধি, দি ঠি-বিস্থদ্ধি, কংখা-বিতরণ-বিস্থদ্ধি, মগ্গামগ্নঞাণ-দঙ্গন-বিস্থদ্ধি, পটিপদাঞাণদঙ্গন-বিস্থদ্ধি, ঞাণদঙ্গন-বিস্থদ্ধি চে-তি। কথং ভাবেতববা তি ? এখ পন যঙ্গা ইমায পঞ্জায় ধন্ধ-আয়তন-ধাতু-ইন্দ্রিয-সচ্চ-পটিচ্চসমুগ্লাদাদি-ভেদ। ধন্মা ভূমি। সীল-বিস্থদ্ধি,

বস্তুত, উপরে বর্ণিত দশ প্রকার লৌকিক বিদর্শন-জ্ঞান যেন স্তরে স্তরে সোপানে আরোহণ করিবার ভাবে সজ্জিত এবং এই সোপানের সর্ব্বোচ্চ স্তরের পরেই লোকোত্তরমার্গ-জ্ঞান-স্তর আরস্ত। লোকোত্তর মার্গ-জ্ঞানের অষ্ট স্তর, যথাঃ—শ্রোতাপত্তি মার্গ-জ্ঞান ও ফল-জ্ঞান, সক্ষদার্গামী মার্গ-জ্ঞান ও ফল-জ্ঞান, অনার্গামী মার্গ-জ্ঞান ও ফল-জ্ঞান, এবং অর্হত্ব মার্গ-জ্ঞান ও ফল-জ্ঞান। এই আর্চ প্রকার লোকোত্তর জ্ঞান- এবং ব্যরে সোপানে আরোহণ করিবার ভাবে সজ্জিত। এই লোকোত্তর জ্ঞান-মার্গ সোজাস্কৃত্তি নির্ব্বাণ অবস্থা পর্যন্ত বিস্তৃত, নির্ব্বাণই ইহার শেষ গন্তব্য স্থান। এই জ্ঞান-মার্গের চরম সীমার উপনীত হইলে জীবের জন্ম-মৃত্যুর শেষ কারণসমূহ সমূলে বিনম্ভ হয়। জীব মহানির্বাণ লাভ করে, যেখানে জন্ম নাই, জরা নাই, ব্যাধি নাই, মৃত্যু নাই, তুঃথ নাই এবং যেখানে আছে কেবল শান্তি, চির শান্তি, চির স্থা। এই কারণে ভগবান বলিয়াছেন ঃ—"নিব্বানং পরমংস্থ্থং"।

নিম্নে দশবিধ বিদর্শন-জ্ঞানের সহিত সপ্ত-বিশুদ্ধি সংযুক্ত করিয়া ক্রমে প্রজ্ঞা-ভাবনা-বিধি প্রদর্শিত হইতেছে। শীল-বিশুদ্ধি, চিত্ত-বিশুদ্ধি, দৃষ্টি-বিশুদ্ধি,

<sup>(</sup>৯) সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞান। প্রতিসংখ্যা-জ্ঞানের পরিণতিতে সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। এই জ্ঞানের উদয়ে যোগী সংস্কার-নামীয় সর্ব্ব ধর্ম্মের, সমস্ত ত্রিলোকের প্রতি নিরপেক্ষভাব প্রাপ্ত হন।

<sup>(</sup>১০) অনুলোম-জ্ঞান। সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞানের পরিণতিতে অন্থলোম-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। অন্থলোম-জ্ঞান উদয়-ব্যয়-জ্ঞান হইতে ক্রমান্বয়ে পূর্ব্বোক্ত আট প্রকার জ্ঞানেরই অনুকৃল, এমন কি তদ্ধ্য সপ্তিত্রিংশ বোধিপক্ষীয় ধর্ম আয়ত্ত করিবার পক্ষেও অনুকৃল। এই জ্ঞান লৌকিক বিদর্শন-জ্ঞানের চরম অবস্থা। এই জ্ঞান উদিত হইলে যোগী লোকোত্তর স্রোতাপত্তি-মার্গ-জ্ঞানের সমীপে উপনীত হন।

চিত্ত-বিস্থাদি চে তি ইমা দে বিস্থাদিযো মূলং। দি চিঠ-বিস্থাদি, কংখা-বিতরণ-বিস্থাদি, ময়াময়ঞাণদঙ্গন-বিস্থাদি, পটিপদাঞাণ-দঙ্গন-বিস্থাদি, ঞাণদঙ্গন-বিস্থাদি চে তি ইমা পঞ্চবিস্থাদিযো সরীরং। তস্মা তেম্ব ভূমিভূতেম্ব ধন্মেম্ব উয়হ-পরিপুচ্ছাবসেন ঞাণ-পরিচয়ং কথা মূলভূতা দে বিস্থাদিযো সম্পাদেখা সরীরভূতা পঞ্চবিস্থাদিযো সম্পাদেশ্তেন ভাবেতববা। অযমেখ সংখেপো।

কজ্ফা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি, মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি, প্রতিপদা-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি এবং জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি লইয়াই সপ্ত-বিশুদ্ধি।

চতুর্থ, কিরপে প্রজ্ঞা-ভাবনা করিতে হয় ? প্রজ্ঞার ভূমি, মূল ও শরীর নির্ণয় করিয়াই প্রজ্ঞা-ভাবনা করিতে হয় । স্কন্ধ, আয়তন, ধাতু, ইন্দ্রিয়, সত্য, প্রতীত্যসম্পোদাদি ধর্মই প্রজ্ঞার ভূমি। শীল-বিশুদ্ধি এবং চিত্ত-বিশুদ্ধিই প্রজ্ঞার মূল । দৃষ্টি-বিশুদ্ধি, শহ্ধা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি, মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি, প্রতিপদা-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি এবং জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধিই প্রজ্ঞার শরীর । প্রথমত, প্রজ্ঞার ভূমিস্বরূপ বিষয়গুলি উত্তমরূপে শিক্ষা করিয়া তাহাতে অভিজ্ঞতা লাভ করিতে হইবে । দ্বিতীয়ত, প্রজ্ঞার মূলস্বরূপ দ্বিধি বিশুদ্ধি সম্পাদন করিতে হইবে । তৃতীয়ত, প্রজ্ঞার শরীরস্বরূপ পঞ্চ বিশুদ্ধি সম্পাদন করিবার সঙ্গে প্রজ্ঞা-ভাবনা করিবার নিয়ম । কাজেই প্রজ্ঞার ভূমি, মূল এবং শরীর লইয়া জ্ঞান-সাধনার ত্রিবিধ স্তর । ইহা প্রজ্ঞা-ভাবনার সংক্ষিপ্ত বর্ণনা । নিয়ে বিশদ বর্ণনা করা যাইতেছে ।

## নিদ্দেস-বারো

#### ১। ভূমি-বিভাগো

অযং পন বিখারোঃ—তথ সত্তয়ং বিস্কানং ভূমি-মূলসরীরবসেন তথা বিভাগা কতা। এখ ভূমিবিভাগে পন ধন্ধা' তি
পঞ্চশ্বনা, রূপশ্বদাদি-বসেন। আযতনন্তি দ্বাদস-আযতনানি,
চন্ধুরাযতনাদি-বসেন। ধাতৃ তি আঁঠারস ধাতৃযো, চন্ধুধান্বাদিবসেন। ইন্দ্রিযন্তি বাবীসতি ইন্দ্রিযানি, চন্ধুরিন্দ্রিযাদি-বসেন।
সচ্চন্তি চন্তারি অরিযসচ্চানি, ছন্ধ-অরিযসচ্চাদি-বসেন। পটিচ্চসম্প্রাদা ধন্মা চে তি। তেসং বিখার-নযো বিস্কানিম্ন-অভিধন্মখসংগহাদিতো গহেত্বো 'তি।

বিপস্কনাপঞ্জায ভূমি-বিভাগো নিৰ্ফিতো

#### ২। মূল-বিভাগো

ততো পরং মূল-বিভাগে সীল-বিস্থদ্ধি নাম স্থপরিস্থদ্ধং পাতিমোন্ধ-সংবরাদি চতুব্বিধং সীলং। তং চ বিস্থদ্ধি-মগ্নে

#### - নির্দ্দেশ

### ১। বিদর্শন-প্রজ্ঞার ভুমি-বিভাগ

শ্বন্ধ, আয়তন, ধাতু, ইন্দ্রিয়, সত্য এবং প্রতীত্যসমৃৎপাদ ধর্মই প্রজ্ঞার ভূমি। তন্মধ্যে শ্বন্ধ—রূপশ্বন্ধাদিভেদে পঞ্চ শ্বন্ধ; আয়তন—চক্ষ্-আয়তনাদিভেদে দাদশ আয়তন; ধাতু—চক্ষ্-ধাতু আদি অষ্টাদশ ধাতু; ইন্দ্রিয়—চক্ষ্ ইন্দ্রিয়াদিভেদে দ্বাবিংশতি ইন্দ্রিয়; সত্য—ত্বংখ আর্য্যসত্যাদি ভেদে চতুরার্ঘ্য সত্য; প্রতীত্যসমৃৎপাদ ধর্ম। এই পারমার্থিক বিষয়গুলি অবলম্বন করিয়া প্রজ্ঞা-ভাবনা করিতে হয়, এই অর্থে ই তাহার। প্রজ্ঞার ভূমিশ্বরূপ। সংক্ষেপে প্রজ্ঞার ভূমিশ্বরূপ বর্ণিত হইল। ইহার বিশদ আলেচনা 'বিশুদ্ধি-মার্গ', 'অভিধন্মশ্ব-সঙ্গহ', প্রভৃতি গ্রন্থে দ্বন্টব্য।

#### ২। বিদর্শন-প্রজার মূল-বিভাগ

শীল-বিশুদ্ধি এবং চিত্ত-বিশুদ্ধিই বিদর্শন-প্রজ্ঞার মূল। প্রাতিমোক্ষ-সংবর, ইন্দ্রিয়-সংবর প্রভৃতি চারি প্রকার শীল র্ণপূ করিয়াই শীল-বিশুদ্ধি সীলনিদ্দেসে বিত্থারিতমেব। চিত্ত-বিস্কৃদ্ধি নাম স-উপচার-অষ্ঠ-সমাপত্তিযো। তা'পি চিত্ত-সীসেন বৃত্তে সমাধি-নিদ্দেসে সব্বাকারেন বিত্থারিতা এব। তম্মা তা বিত্থারিত-ন্যেনেব বেদিতব্বা।

বিপঙ্গনা-পঞ্জায মূল-বিভাগো নি ঠিতো।

# বিপজ্জনা-পঞ্জায সরীর-বিভাগো দি জি-বিস্থদ্ধি—১

তদনন্তরং পঞ্জায সরীরবিভাগে তাব নাম-রূপানং যথাবদক্ষনং দি চি-বিস্কৃদ্ধি নাম। তং সম্পাদেতুকামেন সমথ-যানিকেন তাব চপেতা নেবসঞ্জা-নাসঞ্জাযতনং অবসেসরূপারূপাবচরক্ষানানং অঞ্জুতরক্ষানতো বুর্চায বিতকাদীনি ঝানঙ্গানি তংসম্পযুত্তা চ ধন্মা (চেতসিকা ধন্মা) লন্ধা-রুসাদিবসেন পরিয়হেতববা। পরিয়হেত্বা সকম্পেতং আরম্মণাভিমুখং নমনতো নমনটেন নামন্তি ববখ্পেতবং। ততো যথা নাম পুরিসো অন্তোগেহে সপ্লং দিস্বা তং অনুবন্ধমানো তঙ্গ আসমং পঙ্গতি, এবমেব অযম্পি যোগাবচরো তং সম্পাদিত হয়। অন্ত সমাপত্তি পূর্ণ করিয়া চিত্ত-বিশুদ্ধি সম্পাদিত হয়। ত্মধ্যে শীল-বিশুদ্ধি আচার্য্য বৃদ্ধঘোষ কৃত 'বিশুদ্ধি-মার্গ' নামক গ্রন্থের 'গীল-নিন্দেদে' এবং চিত্ত-বিশুদ্ধি ঐ গ্রন্থের 'সমাধি-নিন্দেদে' বিশ্বদভাবে ব্যাখ্যাত হইয়াছে।

### ৩। বিদর্শন-প্রজ্ঞার-শরীর-বিভাগ দৃষ্টি-বিশুদ্ধি—১

দৃষ্টি-বিশুদ্ধি, শঙ্কা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি, মার্গামার্গ-জ্ঞান -দর্শন-বিশুদ্ধি, প্রতিপদা-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি এবং জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধিই প্রজ্ঞার শরীর।

প্রথম, দৃষ্টি বিশুদ্ধি। নাম-রূপের যথাযথ দর্শন দ্বারা দৃষ্টি-বিশুদ্ধি সাধিত হয়। যথাযথ দর্শন অর্থে যথাসত্য দর্শন, অবিপরীত দর্শন, সম্যক্ দর্শন। দর্শন বা দৃষ্টি অর্থে জ্ঞান এবং এই জ্ঞানের বিশুদ্ধিই দৃষ্টি-বিশুদ্ধি। দৃষ্টি-বিশুদ্ধি সাধনের দ্বিবিধ যান বা পন্থা,যথা—শমথ-যান ও বিদর্শন-যান। শমথ-যান ধ্যান-মার্গ বা যোগ-পন্থা এবং বিদর্শন-যান দর্শন-মার্গ বা জ্ঞান-পন্থা। শমথ-যানী

নামং উপপরিশ্বাস্তো 'ইদং নামং কিং নিস্পায় প্রবন্ততী'তি পরিয়েস-মানো তঙ্গ নিস্পয়ং হদযরূপং পঙ্গতি। ততো হদযরূপঙ্গ নিস্পয়-ভূতানি চন্তারি মহাভূতরূপানি মহাভূতনিঙ্গিতানি চ সেমুপাদায় রূপানী'তি অর্চ্চবীসতিবিধং রূপং পরিগণ্হতি। সো সক্ষম্পেতং রুপ্পনতো রূপস্তি বর্থপেতি। ততো নমন-লন্ধাণং নামং, রুপ্পন-লন্ধাণং রূপস্তি সংখেপতো নাম-রূপং বর্থপেতি।

স্থান-বিপঙ্গনা-যানিকো পন অযমেব বা সমথ-যানিকো পঞ্জ্ঞান্বসেন সংখেপতো নাম-রূপং ববখপেতি। কথং ? ইধ ভিন্ধু ইমিমিং সরীরে কম্ম-চিত্ত-উতু-আহারজবসেন চতুসমুর্ফীনা, চতস্পো ধাতুযো, তং নিস্পিতো বরো, গন্ধো, রসো, ওজো; চল্খু গ্লুসাদাদযো পঞ্চপসাদা; বখু রূপং, ভাবো, জীবিতিন্দ্রিয়ং; চিত্ত-উতুবসেন দ্বি-সমুর্ফীনো সন্দো'তি। ইমানি সত্তরস রূপানি সম্মসন্পগ-রূপানি নিপ্ফ্রানি রূপরূপানি নামা তি। কাষবিঞ্জুত্তি, বচীবিঞ্জুত্তি, আকাস-ধাতু, রূপঙ্গ লহুতা, রূপঙ্গ মুহুতা, রূপঙ্গ কম্মঞ্জুতা, রূপঙ্গ উপচযো, রূপঙ্গ সন্তুতি, রূপঙ্গ জরতা, রূপঙ্গ অনিচ্চতা'তি ইমানি

বা যোগাচারী নৈবসংজ্ঞা-নাসংজ্ঞায়তন নামক চতুর্থ অরূপাবচর ধ্যান ব্যতীত অবশিষ্ট রূপাবচর ও অরূপাবচর ধ্যানসমূহের অন্ততম ধ্যান হইতে উঠিয়া বা ধ্যান সমাপ্ত করিয়া বিতর্ক-বিচারাদি ধ্যানের অক্ষসমূহ এবং তৎসংযুক্ত অন্যান্য চৈতিদিক ধর্ম, প্রত্যেকের স্বলক্ষণ ও রুসাদি জ্ঞানপূর্বক বিচার করিয়া দেখিবেন। তাহার পর এই ধ্যানচিত্ত এবং তৎসংযুক্ত চৈতিদিক ধর্মসমূহ স্বভাবত আলম্বনাভিম্থে (বিষয়ের প্রতি) নমিত হয়, এই অর্থে তাহারা নাম-সংজ্ঞার অধীন। তিনি এইরূপে জ্ঞানপূর্বক বিষয়টি বিচার করিয়া জানিবেন। উপমা—যেমন কোন পুরুষ গৃহাভ্যম্ভরে সর্প দেখিয়া এবং সেই পলায়মান সর্পের অনুসরণ করিয়া তাহার আশ্রমস্থান বা গর্ভ দেখিতে পায়, তেমন যোগাচারীও নিবিষ্টিচিত্তে জ্ঞানপূর্বক চিন্তা করেন—নমনধর্মী 'নাম' কোন্ বস্তকে অবলম্বন করিয়া উৎপন্ন হয়, কোন্ বস্ততেই বা অবস্থান করে ? এইরূপে চিন্তা করিয়া তিনি জানিতে পারেন যে, তাহা স্বদয়-বাস্ততে অবস্থান করে। তাহার পর তিনি জ্ঞানপূর্বক চিন্তা করিয়া আরও জানিতে পারেন যে, এই স্ক্ম হৃদয়-বাস্তর আশ্রমভূত চারি মহাভূত রূপ এবং চারি

পন দস-রূপানি ন সম্মসন্পগানি, আকার-বিকার-অন্তরপরিচ্ছেদ-মন্ততো রূপন্তি সংখং গতন্তি। ইতি সব্বানি এতানি সত্ত্বীসতি রূপানি রূপন্থারো নাম।

স্থবেদনা, তৃশ্ববেদনা, উপেশ্বাবেদনা, সোমনঙ্গবেদনা, দোমনঙ্গবেদনা, দোমনঙ্গবেদনা কৈ পঞ্চবেদনা বেদনাশ্বন্ধো নাম। রূপসঞ্জা, সদ্দসঞ্জা, গন্ধসঞ্জা, রসসঞ্জা, ফোর্চ্চব্বসঞ্জা, ধন্মসঞ্জা'তি ছ সঞ্জাযো সঞ্জাশ্বনো নাম।

ঠপেত্বা পন বেদনা-সঞ্জঃ অবসেস। পঞ্জাস চেতসিকা ধন্মা সংখারপ্থক্কো নাম। একাসীতি লোকিঘটিত্তানি বিঞ্জাণপ্থক্কো নাম। লোকুত্তরচিত্তানি পন নেব স্থক-বিপস্পকঙ্গ ন সমথ্যানিকঙ্গ পরিগ্নহং গচ্ছন্তি অন্ধিগতত্তা। তন্মা তানি এখ ন গহিতানি। তথ রূপক্ষাক্রেপং নাম, বেদনাদ্যো চত্তারো অরূপিনো খন্ধা নামন্তি বুচ্চতি। এবং সো যোগাবচরে। পঞ্চক্ষান্ধবসেন নাম-রূপং বর্থপেতি। অপরো পন যং কিঞ্চি রূপং সক্ষং তং চত্তারি

মহাভূত রূপের আশ্রয়ে অন্যান্য উৎপাল রূপ। এইরূপে তিনি আটাশ প্রকার 'রূপধর্ম্ম' দেখিতে পান। তারপর তিনি জ্ঞানপূর্বক বিচার করেন—রূপের লক্ষণ রূপ্যন (পরিবর্ত্তনশীলতা) এবং রূপ্যন অর্থেই রূপ মাত্রের নাম 'রূপ'। নমন লক্ষণ-হেতু 'নাম' এবং রূপ্যন লক্ষণ-হেতু 'রূপ'। এইরূপে তিনি জ্ঞানপূর্বক সংক্ষেপে 'নাম-রূপ' বিচার করেন, বিভাগ করেন। শুদ্ধ বিদর্শন্যানী এবং শমথ্যানী পঞ্চমন্ধ বশে সংক্ষেপে এইরূপে 'নাম-রূপ' বিচার করেন:—এই শরীরে কর্মান্ত, উত্তর্জ ও আহারজ ভেদে চারি প্রকার সম্খানশীল ধাতু (পৃথিবী, অপ্, তেজ ও বায়ু), এই ধাতু সমূহের আশ্রয়ে উৎপন্ন বর্ণ, গন্ধ, রন্দ, ওজঃ, চক্ষ্-প্রসাদ, শ্রোত্ত-প্রসাদ, দ্রাণ-প্রসাদ জিহ্বা-প্রসাদ, কায়-প্রসাদ, হলয়-বাস্ত, পুক্ষম্ব, জীবিতেন্দ্রিয় এবং চিত্তজ-ঝতুজ বশে দিসম্খানজ শন্দ, এই সতর প্রকার রূপধর্ম বিদর্শন-ভাবনার যোগ্য। এই সকল রূপধর্ম সংমর্শন-রূপ, নিপান-রূপ এবং রূপ-রূপ নামেও অভিহিত হয়। কায়-বিজ্ঞপ্তি, বাক্-বিজ্ঞপ্তি, আকাশ-বাতু, রূপের লঘুতা, রূপের মৃত্তা, রূপের কর্মণ্যতা, রূপের উপচয় (উদয় ).

মহাভূতানি, চতুয়ং চ মহাভূতানং উপাদায রূপস্তি, এবং সংখিত্তেনেব ইমিমিং অন্তভাবে রূপং পরিশ্নহেত্বা তথা সবেপি চিত্ত-চেতসিকে ধম্মে একতো কত্বা নামন্তি পরিশ্নহেত্বা, ইতি 'ইদং চ নামং, ইদং চ রূপং, ইদং বৃচ্চতি নাম-রূপস্তি' সংখেপতো নাম-রূপং ববখপেতি। সচে পন তক্ষ যোগিনো তেন তেন মুখেন রূপং পরিশ্নহেত্বা অরূপং পরিগণ্হস্তক্ষ স্থুমন্তা অরূপং ন উপর্চ্চাতি,তেন যোগিনা ধুরনিন্ধেপং অকত্বা রূপমেব পুনপ্পুনং সম্মসিতব্বং পরিশ্নহেত্বাং ববখপেতব্বং। যথা যথা হি অঙ্গ রূপং সুবিক্থালিতং হোতি নিজ্জটং স্থপরিস্কুদ্ধং পাকটং তথা তথা তদারম্মনা অরূপ-ধম্মা স্থমেব পাকটা হোন্তি। যথাহি নাম চক্ষুমতো পুরিসঙ্গ অপরিস্কুদ্ধে আদাসে মুখনিমিত্তং ওলোকেস্তঙ্গ নিমিত্তং ন পঞ্জাযতি, সো 'নিমিত্তং ন পঞ্জাযতী' তিন আদাসং ছড্ডেতি; অথ খো তং আদাসং পুনপ্পুনং পরিমজ্জতি, তঙ্গ বিস্কুদ্ধে আদাসে নিমিত্তং স্থমেব পাকটং হোতি, এবমেব

রূপের সম্ভণ্টি ( স্থিতি ), রূপের জরতা ( জীর্ণভাব ) এবং রূপের অনিত্যতা, এই দশ প্রকার রূপধর্ম বিদর্শন ভাবনার অযোগ্য, যেহেতু এদকল রূপধর্ম উপাদান নয়, উপাদানবিশিষ্ট রূপধর্ম সমূহের আকৃতি-বিকৃতি বা অন্তর পরি-চ্ছেদ মাত্র। এই কারণেই তাহারা রূপধর্ম নামে অভিহিত হয়। অতএব 'স্ত্রীত্ব' এই রূপধর্ম ব্যতীত সাতাশ প্রকার রূপধর্মকে রূপস্কন্ধ বলা হয়। স্থপ-বেদনা, ছঃখ-বেদনা, উপেক্ষা-বেদনা, সৌমনস্য-বেদনা ও দৌর্শ্বনস্থ-বেদনা এই भक्ष रिवासिक रवासम्बद्ध वना **इय्र। ज्ञश-मःख्वा, भक्त-मःख्वा, श्रक्ष-**मःख्वा, রস-সংজ্ঞা, স্পর্শ-সংজ্ঞা ও ধর্ম-সংজ্ঞা এই ছয় প্রকার সংজ্ঞাকে সংজ্ঞাস্কন্ধ বলা হয়। বেদনা ও সংজ্ঞা বাদ দিয়া অবশিষ্ট পঞ্চাশ প্রকার চৈত্রসিক ধর্ম্মকে সংস্কারস্কন্ধ বলা হয়। একাশী প্রকার লৌকিক চিত্তকে বিজ্ঞানস্কন্ধ বলা হয়। এখনও লোকোত্তরমার্গ-ফল লাভ করিতে পারেন নাই বলিয়া লোকোত্তর চিত্তগুলি শুদ্ধ বিদর্শন্যানী বা শমথ্যানীর জ্ঞানের গোচরীভূত নহে। অতএব রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান ও রূপ। রূপস্বন্ধ 'রূপ' এবং বেদনা স্কন্ধাদি অবশিষ্ট চারি স্কন্ধ 'নাম'। এই রূপে যোগাচারী পঞ্চম্বন্ধকে 'নাম-রূপে' বিভাগ করিয়া বিচার করেন। কোন

সম্পদ্মিদং দর্চ্চবং। স্থপরিস্থদ্ধ-রূপপরিশ্বহেনের অরূপধন্দ-পরিশ্বহায় যোগো কাতব্বো, ন ইতরেন। সচে হি অঙ্গ একস্মিং রূপধন্মে উপর্টিতে দ্বীস্থ তীস্থ বা, সেসরূপানি পহায় অরূপধন্ম-পরিশ্বহং আরভতি, সো কন্মর্টানতো পরিহায়তি। পঠবী-ক্সিন-ভাবনায় বৃত্তপ্পকারা প্রত্যো গাবী বিষ। স্থবিস্থদ্ধে সব্বেপি রূপধন্মে পরিশ্বহেদ্ধা পচ্ছা অরূপধন্ম-পরিশ্বহায় যোগং করোস্তঙ্গ কন্মর্টানং বৃদ্ধিং বিরূল্,হিং বেপুল্লং পাপুনাতি। সোযোগাবচরো এবং সব্বেপি তেভ্মকে সংখারধন্মে খংশ্বন সমুগ্রং বিবরমানো বিষ যুমকং তালক্ষ্মন্ধং ফাল্যুমানো বিষ চ নামং চ রূপং চাতি দ্বেধা বর্ত্থপতি। নাম-রূপমন্ত্রতো উদ্ধং অঞ্জো সত্তো বা

কোন যোগাচারী সংক্ষেপে এইরূপে নাম-রূপের বিচার করেন:-এই শরীরে পরমার্থত চতু মহাভূত রূপ এবং তাহাদের আশ্রয়ে উৎপত্তিশীল রূপ-সমূহ ( উপাদায় রূপসমূহ ), তাহারাই একত্রে 'রূপ' নামে এবং চিত্ত-চৈতিসিক ধর্মসমূহ একত্রে 'নাম' নামে অভিহিত হয়। স্থতরাং এই দেহ 'নাম-রূপ' সমষ্টি ভিন্ন অন্য কিছুই নহে। যদি যোগী রূপধর্ম জ্ঞানপূর্বক বিচার করিয়া অরপধর্ম ( চিত্ত-চৈতিসিক ধর্ম ) জ্ঞানগোচর করিয়া বিচার করিতে অসমর্থ হন, তবে তিনি হতাশ না হইয়া উৎসাহ সহকারে রূপধর্মই পুনঃ পুনঃ বিচার করিবেন। এইরূপে পুন: পুন: বিচারে রূপধর্ম যতই তাঁহার জ্ঞানপথে পরিশুদ্ধ-রূপে প্রকাশিত হইবে, ততই সেই রূপধর্মাশ্রিত অরূপধর্মসমূহ সহজেই স্বয়ং প্রকটিত হইবে। যেমন কোন চক্ষ্মান্ ব্যক্তি অপরিশুদ্ধ দর্পণে স্ব মুথের প্রতিবিম্ব স্পষ্ট দেখিতে না পাইলেও সেই দর্পণ পরিত্যাগ না করিয়া তাহা পুন: পুন: পরিষ্কৃত করিয়া সেই পরিষ্কৃত দর্পণে মুথের প্রতিবিম্ব স্বয়ং প্রকটিত হইয়াছে দেখিতে পান, সেইরূপ যোগাচারীও জ্ঞানপূর্বক পুনঃ পুনঃ বিচার করিবেন যাহাতে অরপধর্মসমূহ জ্ঞানপথে পরিষ্কার ভাবে উদিত হয় এবং উদিত হইলে অরূপধর্মদমূহ সহজেই জ্ঞানগোচর হয়। যদি এক, তুই বা তিনটি মাত্র রূপধর্ম যোগীর জ্ঞানপথে উদিত হয় এবং অপর রূপগুলি পরিত্যাগ করিয়া তিনি অরূপ ধর্মের বিচারে মনোনিবেশ करतन, তाहारा ठाँहात याग-हानि घर्छ। পर्वा हरेरा अम्बिन हरेत्रा গাভী যেভাবে ভূপতিত হয়, যোগহানির ফলে তাঁহারও সেই ভাবে পুর্যলো বাদেবোবা ব্রহ্মা বা নখী'তি নির্চিং গচ্ছতি। সো এবং যথাভূতং নাম-রূপং ববখপেরা স্থান্চতুরং 'সত্তো পুর্যলো' তি ইমিঙ্গা
লোকসমঞ্জায পহানখায সত্ত-সম্মোহঙ্গ সমতিক্কমখায অসম্মোহভূমিযং চিত্তং ঠপনখায নাম-রূপমত্তমেব ইদং 'ন সত্তো ন পুর্যলো
নাম অখী'তি এতমখং সংসন্দেরা ববখপেতি। বৃত্তং হেতং
বিজিরায ভিক্ষানিযা ঃ—

যথা হি অঙ্গসম্ভারা হোতি সদ্দো রথো ইতি, এবং খন্ধেস্থ সম্ভেম্থ হোতি সন্তো'তি সম্মুতী'তি।

যথা পন অঝ-চক-পঞ্জর-ঈসাদীস্থ অঙ্গসম্ভারেস্থ একেন আকারেন সংঠিতেস্থ রথো'তি বোহারমত্তং হোতি, পরম্থতো পন একেকস্মিং অঙ্গে উপপরিঝীযমানে রথো নাম নখি; যথা হি পন

পতন হয়। স্থতরাং প্রথমে সমন্ত রূপধর্ম পরিশুদ্ধাকারে জ্ঞান-গোচর করিয়া পরে অরূপধর্মে মনোনিবেশ করিলে তাঁহার কর্মস্থান ভাবনা স্থানির হয়। খড়্গের দ্বারা বাক্স বিদীর্ণ অথবা যমজ তালর্ক্ষকে দ্বিধা বিভক্ত করিবার ল্যায় যোগী কাম-লোক, রূপ-লোক ও অরূপ-লোক, এই ত্রিলোকের অন্তর্গত যাবতীয় সংস্কার ধর্মকে (রূপ, চিত্ত ও চৈত্রনিক ধর্মকে) জ্ঞান-অদি দ্বারা নাম ও রূপ' এই ছুই ভাগে বিভক্ত করিয়া বিচার করেন। এই শরীরে নাম-রূপ' ভিন্ন অন্ত জীব, পুরুষ, দেব বা ব্রন্ধা নাই। এই বিষয়ে তিনি সন্দেহমুক্ত হন। নাম-রূপ যথাযথ বিচার করিয়া তিনি 'জীবাত্মা আছে' এই মিথ্যা ধারণা পরিত্যাগ করেন এবং 'আমি, আমার' এই অহংকার বা আমির-মমত্ররূপ সন্মোহ (ভ্রান্তি, মিথ্যাজ্ঞান) অতিক্রম করিয়া পরমার্থ-ভূমিতে চিত্ত স্থাপন করিবার জন্য 'নাম-রূপ' মাত্র এই দেহ, জীব বা পুদাল নয়, এইরূপে চিন্তার সঙ্গতি বিধান করিয়া বিষয়টী মীমাংদা করেন।

যথা হি অঞ্চ-সম্ভারা হোতি সদ্দে। রথো ইতি। এবং খন্ধেস্থ সম্ভেস্ক হোতি সত্তো'তি সম্মৃতি॥

যেমন অক্ষ-দণ্ড, চক্র, পঞ্জর, ঈষাদি অঙ্গ-সন্তারে নির্ম্মিত আকার-বিশেষকে 'রথ' নামে সচরাচর অভিহিত করা হয়, কিন্তু পরমার্থত এক একটি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ বা উপকরণ নিরীক্ষণ করিলে 'রথ' নামে কিছুই পাওয়া যায় না; অথবা যেমন কাষ্ঠাদি গৃহ-উপকরণে নির্ম্মিত এবং আকাশ-পরিবৃত কর্চাদীস্থ গেহসম্ভারেস্থ একেন আকারেন আকাসং পরিবারেথা চিতেস্থ গেহস্তি বোহারমত্তং হোতি, পরমথতো হি একেকস্মিং অঙ্গসম্ভারে উপপরিক্ষীযমানে গেহং নাম নখি; যথা চ পন খন্ধ-সাখা-পলাসাদীস্থ একেন আকারেন চিতেস্থ রুক্থো'তি বোহারমত্তং হোতি, পরমথতো হি একেকস্মিং অবযবে উপপরিক্ষীযমানে রুক্ষো নাম নখি; এবমেব পঞ্চস্থ উপাদানক্ষান্ধেস্থ সম্ভেম্থ 'সত্তো পুরলো' তি বোহার-মত্তং হোতি; পরমথতো একেকস্মিং ধন্মে উপপরিক্ষীযমানে অস্মী'তি বা অহং ইতি বা'তি গাহস্প বখুভূতো সত্তো নাম নখি। পরমথতো পন নামরূপমন্তমেব অখী'তি এবং হি দঙ্গনং যথাভূতদঙ্গনং নাম হোতি। যো পনেতং যথাভূত-দঙ্গনং পহায 'সত্তো অখী'তি গণ্হাতি, সো তঙ্গ বিনাসং বা অমুজানেয্য, অবিনাসং বা। অবিনাসং অমুজানন্তো সঙ্গতে পততি; বিনাসং অনুজানন্তো উচ্ছেদে পততি। কন্মা ? খীরম্বযঙ্গ দধিনো বিয তদব্যস্থ অঞ্জুপ্থ অভাবতো। সো সঙ্গতো 'সত্তো'তি

আকারবিশেষকে দ্রচরাচর 'গৃহ' নামে অভিহিত করা হয়, অথচ পরমার্থত এক একটা অঙ্গ-প্রতাঙ্গ বা উপকরণ নিরীক্ষণ করিলে 'গৃহ' বলিয়া কিছুই নাই, কিংবা যেমন রুদ্ধ, শাখা, প্রশাখা ও পল্লবাদি সংযোগে স্থিত আকারবিশেষকে 'বৃক্ষ' নামে অভিহিত করা হয়, পরস্তু পরমার্থত এক একটা অবয়ব বা অঙ্গ-প্রতাঙ্গ বিভাগ করিলে বৃক্ষ বলিয়া কিছুই নাই, সেইরূপ পঞ্চ উপাদান-স্কন্ধ থাকিলে জীব, পুদ্গল, ত্মী, পুরুষ, আমি, তুমি, তিনি ইত্যাদি লৌকিক বাবহার মাত্র চলে, কিন্তু পরমার্থত এক একটা উপাদান জ্ঞানপূর্বক বিচার করিয়া দেখিলে আমি, তুমি বা তিনি বলিয়া গ্রহণ করিবার বিষয়ীভূত কোন জীব তয়্মধ্যে পাওয়া যায় না। পরমার্থ-দৃষ্টিতে 'নাম-রূপ' মাত্রই দেখিতে পাওয়া যায়। এইরূপ দর্শনই যথাযথ-দর্শন (যথাভূত-দর্শন)। যে এইরূপ যথাযথ-দর্শন পরিত্যাগ করিয়া তির্বপরীত দৃষ্টিতে জীব বলিয়া ধারণা করে, দে নিজের বিনাশ কিংবা অবিনাশই দর্শন করে। অবিনাশী দৃষ্টির ফলে দে শাশ্বতবাদে এবং বিনাশী দৃষ্টির ফলে উচ্ছেদ-বাদে পতিত হয়। যেমন ছধের পরিণাম দধি, তেমন শাশ্বত কিংবা উচ্ছেদ গতি ভিন্ন অবিনাশী কিংবা বিনাশী দৃষ্টির অন্তু গতি নাই। জীবাত্মা শাশ্বত অর্থাৎ

মৃত্যুর পরে জীবাত্মা অবিনাশী, এইরূপ শাখতদৃষ্টি-গ্রহণ করিলে জীবাত্মার প্রতি আসক্ত হইতে হয়, অথবা মৃত্যুর পরে জীবাত্মার বিনাশ হয় এইরূপ উচ্ছেদ-দৃষ্টি গ্রহণ করিলে শাখতদৃষ্টি দৃরীভূত হয়। ভগবান বলিয়াছেন—"হে ভিক্ষুগণ! ছই প্রকার দৃষ্টিসম্পন্ন দেব-মহয়ের মধ্যে কেহ জীবাত্মার প্রতি আসক্ত হয় এবং কেহ জীবাত্মা পরিণামশীল মনে করিয়া তাহা অভিক্রম করে। চক্ষুমান্ পুরুষ যথার্থ সত্য দেবিতে পান। ভিক্ষুগণ! জীবাত্মার প্রতি কিরূপে আসক্ত হয়? দেব-মহয়া সকল ভবারাম, ভব-রত, ভব-সম্মোদিত। তাহাদের নিকট সদ্ধর্ম উপদিষ্ট হইলে তৎপ্রতি তাহাদের চিত্ত ধাবিত হয় না, চিত্ত প্রসন্ম হয় না, তাহাদের চিত্ত অবস্থিত হয় না এবং ভব-রতি ত্যাগ করিতে চাহে না। ভিক্ষুগণ! এইরূপে তাহারা জীবাত্মার প্রতি আসক্ত হয়। ভিক্ষুগণ! কিরূপে জীবাত্মা পরিণামশীল মনে করিয়া তাহা অভিক্রম করে? কেহ কেহ ভবের প্রতি ঘুণা, লজ্জা ও নিন্দা পোষণ করিয়া বিভব কামনা করে, বিভবে আনন্দ প্রকাশ করে। যেহেতু দেহের বিনাশে আত্মা বিচ্ছিন্ন হয়, বিনষ্ট হয়, মরণের পর আর পুনর্জন্ম হয় না। ইহাই শান্ত, প্রণীত, সত্য। ভিক্ষুগণ! এইরূপে তাহারা জীবাত্মা

পঙ্গন্তী' তি। তত্মা যথা দারুষস্তং স্কুঞ্জং নিজ্জীবং নিরীহকং অথ চ পন রজ্জ্সংযোগবদেন গচ্ছতি পি তিঠিতি পি সঈহকং স্ব্যাপারং বিয় খায়তি ইতি দঠিকবং।

তেনাহু পোরাণ!—

নামং চ রূপং চ ইধখি সচ্চতো,
ন হেখ সত্তো মন্তুজো চ বিজ্ঞতি।
স্ঞুং ইদং যন্তমিবাভিসংখতং,
হন্ধস্প পুঞ্জো তিণকৰ্তসাদিসো তি।
অপরম্পি বৃত্তং—
যমকং নামরূপং চ উভো অঞ্জ্যোঞ্জুনিস্সিতা,

একস্মিং ভিজ্জমানস্মিং উভো ভিজ্জন্তি পচ্চযা তি।

পরিণামশীল মনে করিয়া তাছা অতিক্রম করে। ভিক্পণ! কিরপে চক্ষান্
প্রথ ষথার্থ সত্য দেখিতে পান ? ভিক্পণ! সদ্ধা-শাসনে ভিক্ ত্রিভবের
অন্তর্গত সংস্থারধর্মসমূহকে ( নাম-রূপকে ) 'অনিত্য, তৃঃধ ও অনাআ' এইরূপ
পরমার্থ সত্যের দৃষ্টিতে দেখেন। ভিক্পণ। এইরূপে চক্ষান্ প্রুষই ষথার্থ
সত্য দেখিতে পান। সেই কারণে ষেমন ষাত্তকরের সক্ষেতক্রমে রজ্জ্সংযুক্ত
নিজ্জীব পুতৃস রজ্জ্-সংযোগে পামন করে, দাঁড়াইয়া থাকে, উপবেশন করে,
হন্তপদাদি অক্স-প্রত্যাক্র সঞ্চালন করে এবং তাহা দেখিতে ঠিক্ সজীবের ত্রায়
প্রতীয়মান হয়, সেইরূপ এই দেহও প্রমার্থদ্টিতে দর্শন করা কর্ত্ব্য।
প্রাচীনেরা বলিয়াছেন:—

নামং চ রূপং চ ইধখি সচ্চতো, নহেখ সজো মহুজো চ বিজ্ঞতি। স্থঞাং ইদং যন্তমিবাভিসংখতং, হুক্থস্স পুলো ভিনকট্ঠসাদিসো'তি।

"পরমার্থ সভ্যের দিক দিয়া দেখিলে এই শরীরে 'নাম-রূপ'ভিন্ন অন্ত জীব, সন্ত, মহুজ কিছুই পরিদৃষ্ট হয় না, কাষ্ঠ-নির্মিত পুত্ল-যন্ত্র সদৃশ এই দেহ জীব-শ্ন্য, তৃণকাষ্ঠের ন্যায় নিজ্জীব, কেবল তৃংখের পুঞ্চ মাত্র"। তাঁহারা আরও বলিয়াছেন:—

যমকং নাম-রূপং চ উত্তো অঞ্জোঞ্জ নিস্সিতা, একস্মিং ভিজ্ঞমানস্মিং উভো ভিজ্ঞস্থি পচ্চয়া'তি। অপি চ এখ নামং নিভেজং ন সকেন তেজেন পবত্তিতুং সকোতি, ন খাদতি, ন পিবতি, ন ব্যাহরতি, ন ইরিযাপথং কপ্নেতি। রূপম্পি নিভেজং, ন সকেন তেজেন পবত্তিতুং সকোতি, নহি তক্ষ খাদিতুকামতা, ন পিবিতুকামতা, ন ব্যাহরিতুকামতা, ন ইরিযাপথং কপ্নেতুকামতা। অথ খো নামং নিক্সায রূপং পবত্ততি, রূপং নিক্সায নামং পবত্ততি। নামস্প খাদিতুকামতায পিবিতুকামতায ব্যাহরিতুকামতায ইরিযাপথং কপ্নেতুকামতায় সতি, রূপং খাদতি পিবতি ব্যাহরতি ইরিয়াপথং কপ্নেতি। ইমঙ্গ পন অথক্ষ বিভাবনথায় ইমং উপমং উদাহরন্তি: যথা পন জচ্চদ্ধো চ পীঠসপ্পী চ দিসা পক্ষমিতুকামা অক্সু, জচ্চদ্ধো পীঠসপ্লিং এবমাহ—"অহং খো ভণে সকোমি পাদেহি পাদকরণীযং কাতুং, নথি চ মে চন্ধুনি, যেহি সন-বিসমং পক্ষেয্যন্তি।" পীঠসপ্লী পি জচ্চন্ধং এবমাহ—"অহং থো পন সকোমি চন্ধুনা চন্ধুকরণীযং কাতুং, নথি চ মে পাদানি যেহি অভিক্ষমেয়ং বা পটিকমেয়ং

<sup>&</sup>quot;যুগা 'নাম-রূপ' পরস্পরাজ্ঞিত, তাহাদের একটি ভগ্ন হইলে অপরটীও সঙ্গে সঙ্গে ভগ্ন হয়"।

<sup>&#</sup>x27;নাম ( চিত্ত-চৈত্রসিক ধর্ম ) নিস্তেজ পদার্থ, নিজের তেজে চলিতে অক্ষম; ধাইতে, পান করিতে, কথা বলিতে ও গমনাগমনাদি কিছুই করিতে পারে না। 'রূপ'ও ( রূপরুষ ) নিস্তেজ পদার্থ, নিজের তেজে, নিজের চেটায় চলিতে অসমর্থ; থাইবার, পান করিবার, কথা বলিবার ও গমনাগমনাদি করিবার ইন্ছা ইহার নাই। অথচ 'নাম'কে আশ্রয় করিয়া 'রূপ' এবং 'রূপ'কে আশ্রয় করিয়া 'নাম' চলিতেছে। উভ্যের সংঘোগে যাবতীয় কার্য্য সম্পন্ন হয়। নামের থাইবার, পান করিবার, কথা বলিবার ও গমনাগমনাদি করিবার ইল্ছা হইলেই 'রূপে' ধায়, পান করে, কথা বলে ও গমনাগমনাদি সমস্তই নির্কাহ করে। অন্ধ-পঙ্গুর দৃষ্টান্ত ছারা নাম-রূপের সম্বন্ধ ব্ঝিতে পারা যায়। একজন আদ্ধ ও একজন থঞ্জ। অন্ধ থঞ্জকে বলিল, "বন্ধু, আমি পদ্বারা গমনাগমনাদি সমস্ত কার্য্য করিতে সমর্থ, কিন্তু আমার চক্ষ্ নাই, যদ্ধারা সম-অসম ভূমি দেখিতে পারি"। থঞ্জ আদ্ধকে বলিল, "বন্ধু, আমি চক্ষ্মারা দর্শনাদি সমস্ত কার্য্য করিতে সমর্থ, কিন্তু আমার পদ্ নাই, যদ্ধারা গমনাগমন করিতে পারি"।

বা'তি।" সো হার্চতুঠো জচ্চন্ধো পীটসপ্লিং অংসক্টে আরোপেসি।
পীটসপ্লী জচ্চন্ধস অসংকৃটে নিসীদিত্বা এবমাহ—"বামং মৃঞ্চ, দন্ধিণং গণ্হ, দন্ধিণং মুঞ্চ, বামং গণ্হ ইতি।" তথ জচ্চন্ধো পি নিত্তেজা, হৰুলো, ন সকেন তেজেন, ন সকেন বলেন গচ্ছতি পীঠসপ্লী পি তথেব। ন তেসং অঞ্জ্রমঞ্জ্রং নিস্পায় গমনং ন প্রবৃত্তি। এবমেবং নামন্পি নিত্তেজং ছ্ববলং, ন সকেন তেজেন ন সকেন বলেন উপ্লক্ষতি, ন তামু তামু ক্রিয়ামু প্রস্তৃতি, রূপন্পি তথেব। ন চ তেসং অঞ্জ্মপঞ্জং নিস্পায় উপ্লত্তি বা প্রতৃতি বা ন হোতি।

তেনেতং বৃচ্চতি :—

"যথাপি নাবং নিস্সায় মনুস্সা যন্তি অগ্নবে এবমেব রূপং নিস্সায় নামকায়ো পবত্ততি! যথা চ মনুস্থে নিস্সায় নাবা গচ্ছতি অগ্নবে এবমেব নামং নিস্সায় রূপকায়ো পবত্ততি। উভো নিস্সায় গচ্ছন্তি মনুস্থা নাবা চ অগ্নবে এবং নামং চ রূপং চ উভো অঞ্জোঞ্জ নিস্সিতা'তি।"

খাজের উত্তর শুনিয়া আদ্ধ তাহাকে স্বীয় ক্ষমে বদাইল এবং থঞ্জ আদ্ধের স্কমে বিদিয়া তাহাকে পথ নির্দেশ করিল—বামদিকে যাইওনা, ডানদিকে যাও, ডানদিকে যাইওনা, বাম দিকে যাও, ইত্যাদি। এক্ষেত্রে চক্ষ্ণীন আদ্ধ যেমন চক্ষ্মান্ থাজের সাহায্য বিনা গমনাগমন করিতে পারে না, পদহীন থঞ্জও তেমন পদসম্পন্ন আদ্ধের সাহায্য বিনা চলিতে পারে না, কিন্তু উভয়ে একত্রে পরস্পার পরস্পারকে আশ্রয় করিয়া গমনাদি যাবতীয় কার্য্য সম্পাদন করিতে পারে। সেইরূপ নাম'ও নিজে নিজে, রূপের সাহায্য বিনা উৎপন্ন হইতে কিংবা দর্শন শ্রবাদি কার্য্য সম্পাদন করিতে অসমর্থ। 'রূপ'ও নিজে নিজে, নামের সাহায্য বিনা ঐ সকল কার্য্য সম্পাদন করিতে আক্ষম, কিন্তু উভয়ে উভয়ের সংযোগে, পরস্পার পরস্পারকে আশ্রয় করিয়া, না করিতে পারে এমন কিন্তুই নাই। এই কারণে প্রাচীনেরা বলিয়াছেন:—

যথাপি নাবং নিস্সায মহুস্সা যস্তি অপ্লবে, এবমেব রূপং নিস্সায নাম কাষো পব ভৃতি। এবং নানা ন্যেছি নাম-রূপং ববপ্রপায়তো সন্তস্ঞ্রং অভিভবিদা অসম্মোহ ভূমিয়ং ঠিজং নাম-রূপানং যথাব দঙ্গনং দিট্ঠি বিস্কৃত্ধী-তি বেদিতব্বং। নাম-রূপ ববপ্রানং ইতিপি, সংখার-পরিচ্ছেদো ইতিপি, এত্যেস্ব অধিবচনং।

"দি জি বিশ্বদ্ধি নয়ে। নি জিতো।"

"বেমন তরীকে আশ্রয় করিয়া মানব সমূদ্রে গমন করে, তেমন রূপকে আশ্রয় করিয়া নাম-কায় কার্য্য প্রবুত্ত হয়।"

> ষথাচ মহুদ্দে নিদ্দাষ নাবা গছান্তি অপ্পবে, এবমেব নামং নিদ্দায় রূপ কাষো পবভতি।

"বেমন মানবের সাহায্যে তরী সমৃত্রে পরিচালিত হয়, তেমন নামের সাহায্যে রূপ-কায় চালিত হয়।"

> উতো নিস্দায গছান্তি মহুস্দা নাবা চ অপ্লবে, এবং নামং চ ৰূপং চ উতো অঞ্চোঞা নিস্দিতা'তি।

"ষেমন মাহ্য ও নৌকা পরস্পরকে আত্রয় করিয়া জল পথে গমন করে, তেমন নাম ও রূপ পরস্পরের আত্রয়ে চালিত হয়।"

এইরূপে বিবিধ নিয়মে নাম-রূপের সম্বন্ধ জ্ঞান পূর্বক বিচার করিলে যোগীর জীবসংজ্ঞা পরিত্যক্ত হইয়া পরমার্থ জ্ঞান লাভ হয়। নাম-রূপের এই প্রকার স্বরূপ দর্শন 'দৃষ্টি বিশুদ্ধি' নামে কথিত হয়। তাহা 'নাম-রূপ বিচার' নামেও কথিত হয়, 'সংস্কার-পরিচ্ছেন' নামেও অভিহিত হয়।

# কংখাবিতরণ-বিস্তৃদ্ধি

এতঙ্গেব পন নাম রূপঙ্গ পচ্চয পরিগহনেন তীম্থ অদ্ধাম্থ কংখং বিতরিত্ব। ঠিতং ঞাণং কংখাবিতরণ বিমৃদ্ধি নাম। তং সম্পাদেতুকামো ভিক্থু যথা নাম কুসলো ভিসক্কো রোগং দিয়া তঙ্গ সমৃতি নং পরিযেসতি; যথা বা পন অমুকম্পকো পুরিসোদহরং কুমারং মন্দং উত্তানসেয়কং রিথকায় নিপদ্ধং দিয়া কঙ্গ থা অযং পুত্রকোতি তঙ্গ মাতাপিতারো আবজ্জতি; এবমেব তঙ্গ নাম-রূপঙ্গ হেতু পচ্চযে পরিযেসতি, সো আদিতোব ইতি পটিসংচিক্খতি—ন তাব ইদং নাম-রূপং অহেতুকং, সচে তং অহেতুকং ভবেয়া, সৰব্য সৰবদা সবেবসং চ এক সদিস ভাবা পত্তিতো, ন ইঙ্গরাদি হেতুকং নাম-রূপতো উদ্ধং ইঙ্গরাদিনং অভাবতো। যে পি নাম-রূপ মন্ত্রমেব ইঙ্গরাদযো'তি বদন্তি, তেসং ইঙ্গরাদি সংখাত নাম-রূপঙ্গ অহেতুক ভাবা পত্তিতো। তন্মা ভবিতব্বং অঙ্গ হেতুপচ্চযেহি। কে মু খে। তে'ইতি সো এবং নাম-রূপঙ্গ

#### শঙ্কা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি

পূর্ব্বোক্ত নাম-রূপের হেতু (মূল কারণ) উপলব্ধির ঘারা ত্রি কালের শহা হইতে উত্তীর্গ ইইয়া, দংশয় মৃক্ত ইইয়া অবস্থিত জ্ঞানই 'শহা উত্তরণ বিশুদ্ধি' নামে কথিত হয়। তাহা দম্পাদন করিবার জন্য যোগী নাম-রূপের মূল কারণ অয়েষণ করেন। যেমন কোন ফ্লম্ফ ভিষক্ রোগ দেখিয়া রোগের নিদান বা কারণ অয়েষণ করেন, অথবা কোন কর্মণ হালয় প্রুষ শায়াশায়ী হয় পোয়্য শিশুকে সরকারী রাস্তায় পড়িয়া আছে দেখিয়া—অহো! এই শিশুটি কাহার? এই ভাবিয়া ভাহার মাতা পিতার অয়্পদ্ধান করে, তেমন যোগীও নাম-রূপের মূল কারণ সমূহ অয়্পদ্ধান করেন। প্রথম ইইতে তিনি জ্ঞানপূর্ব্বক চিস্তা করেন—এই 'নাম-রূপ' অহেতুক নহে, বিনা কারণে নাম-রূপ উৎপন্ন হয় না। যদি নাম-রূপ অহেতুক হইত, তবে সর্ব্বজ সর্বাদা সকলের একই সদৃশভাব ঘটিত। নাম-রূপ ঈশ্রাদি হেতু মূলকও নয়, য়েহেতু নাম রূপের অভিরিক্ত ঈশ্রাদি কোন হেতু নাই। যাহারা নাম-রূপ মাত্রকে

হেতুপচ্চয়ে আবছে হা ইমঙ্গ তাব রূপকায় প্র হৈতুপচ্চয়ে পরিগণ্হতি। অয়ং কাষো নিৰৰন্তমানো নেব উপ্পল পছ্ম পুণ্ডরিক সোগন্ধীকাদীনং অন্তন্তরে নিৰৰন্ততি,ন মনি মুন্তাকরাদীনং অন্তন্তরে। অথ খো আমাস্য-পক্কাঙ্গানং অন্তরে উদর পটলং পচ্ছতো কহা পি চি কটকং পুরতো কহা অন্ত অন্তন্তণ পরিবারিতো স্যম্পি হয়দ্ধ জেণ্ডছে পটিকূলো, হয়দ্ধ জেণ্ডছে পটিকূলে পরম সম্বাধে ওকাসে পৃতিমছে পৃতিকুম্মাস ওলিগল্ল চন্দনিকাদীম্ কিমি বিয নিববন্ততি। তঙ্গ এবং নিববন্তমানঙ্গ অবিজ্ঞা তণ্হা উপাদানং কম্মন্তি ইমে চন্তারো ধম্মা নিববন্তকন্তা হেতু, আহারো উপখন্তকন্তা পচ্যোতি পঞ্চ ধম্মা হেতুপচ্যা হোন্তি। তেমুপি অবিজ্ঞাদযো তয়ে। ইমঙ্গ কাষঙ্গ মাতা বিয় দারকঙ্গ উপনিস্থা হোন্তি, কম্মং পিতা বিয় পুন্তঙ্গ জনকং, আহারো ধাতি বিয় দারকঙ্গ সন্ধারকো। এবং রূপকাষঙ্গ পচ্য পরিগ্নহং কহা পুন চক্থুং চ পটিচ্চ রূপে চ উপ্পজ্জিত চক্থুবিঞ্জাণং ইতি আদিন। নযেন

দ্বীকাদি বলে, তাহা হইলে তাহাদের স্বীকৃত ঈশ্বাদি পদ বাচ্য আদি কারণ নাম-রূপ অহেতুকভাব প্রাপ্ত হয়। স্তবাং নাম-রূপ সহেতুক, তাহাদের মূল কারণ সমূহ নিশ্চিত আছে। নাম-রূপের মূল কারণ সমূহ কি ? যোগী নাম-রূপের মূল কারণ সমূহ জানপূর্বক অহুসদ্ধান করেন। প্রথম তিনি রূপ-কারের হেতু সমূহ অবধারণ করেন। এই রূপ-কায় বা দেহ উংপন্ন হইবার সমন্ন স্থান্ধ নীলোংপল, পদ্ম, পূঞ্রীক বা তদ্বং কোন পূঞ্গাত্যস্তরে উংপন্ন হয় না। আমাশন্ন ও পকাশরের মধ্য স্থলে উদর পটল পশ্চাতে এবং পৃষ্ঠ কণ্টক সম্পূর্থে করিয়া অন্ধ ও অন্ধপ্তণ পরিবৃত হইয়া স্বয়ং তুর্গদ্ধ, দ্বণিত ও দ্বণা ব্যক্তক রূপ-কায় তদ্বং তুর্গদ্ধ, দ্বণিত, দ্বণা ব্যক্তক ও অত্যন্ত সন্ধীর্ণ স্থানে পৃতি মংসা, পৃতি কল্মান, দ্বিত কুপাদিতে জ্বাত কৃমি কীটের ন্যায় উংপন্ন হয়। উংপন্ন হওয়ার সমন্ন অবিহ্যা, তৃষ্ণা, উপাদান (আসক্তি) ও কর্ম (কুশল-অকুশল চেতনা) এই চতুর্বিধ স্বভাব ধর্ম এই শরীরের উৎপাদক বলিয়া হেতু নামে এবং আহার শরীরের উপকারক বলিয়া প্রত্যন্ন নামে অভিহিত হয়। স্তব্যং অবিহ্যা, তৃষ্ণা, উপাদান, কর্ম ও আহার এই পঞ্চ

নামকাযক্স পি পচ্চয পরিশ্নহং করেতি। সো এবং পচ্চযতো নামরূপক্স পবত্তিং দিসা যথা ইদং এতরহি, অতীতে পি অদ্ধানে পচ্চযতো পবত্তিস্পতী'তি সমন্থপক্সতি। তক্স এবং সমন্থপক্সতো যা সা পূৰ্বন্তং আরম্ভ "অহোসিং মু খো অহং অতীতমদ্ধানং, ন মু খো অহোসিং অতীত মদ্ধানং, কিং মু খো অহোসিং অতীতমদ্ধানং, কথং মু খো অহোসিং অতীত মদ্ধানং, কিং মু খো অহোসিং অতীতমদ্ধানং, কথং মু খো অহং অতীত মদ্ধানং ?" ইতি পঞ্চবিধা বিচিকিচ্ছা বৃত্তা। যাপি অপরন্তং আরম্ভ ভবিক্সামি মু খো অহং অনাগতমদ্ধানং, কং মু খো ভবিক্সামি অনাগতমদ্ধানং, হৈং হু খা তি কিং ভবিক্সামি মু খো অহং অনাগত-মদ্ধানং, ?" ইতি পঞ্চবিধা বিচিকচ্ছা বৃত্তা। যাপি পচ্চ প্লশ্নং আরম্ভ এতরহি বা পন পচ্চ প্লশ্নমদ্ধানং আরম্ভ কথংকথী হোতি ঃ "অহং মু খোস্মি, নো মু খোস্মি, কিং মু খোস্মি, কথং মু খোস্মি, অযং মু খোসি, কো মু খোসি, কাং মু খোসি, অযং মু খোসি, কাং মু খোসি, তাং মু খোসি, কাং মু খোসি, আহং মু খোসি, কাং মু খোসি, তাং মু খোসি, কাং মু খোসি, তাং মু খোসি, কাং মু খোসি, তাং আরম্ভ আরম্ভ খোসি, তাং মু খোসি, তাং

বিধ স্বভাব-ধর্ম রূপ-কায় বা দেহের পক্ষে হেতু প্রতায়। তন্মধ্যে অবিচার, তৃষ্ণা ও উপাদান এই তিনটি স্বভাব ধর্ম সম্ভানের মাতার ন্তায় এই দেহের উপনিশ্রেয় ( আশ্রয় ), কর্ম সন্তানের পিতার ন্তায় দেহের জনক এবং আহার সন্তানের ধাত্রীর ন্তায় য় য়ায়ক। এইরূপে তিনি রূপকায়ের মূল কারণ সমূহ গ্রহণ করিয়া নাম কায়েরও মূল কারণ সমূহ অহুসন্ধান করিতে প্রবৃত্ত হন। চক্ষ্ এবং রূপকে (দৃশ্য বস্তকে) অবলম্বন করিয়া চক্ষ্ বিজ্ঞান উৎপন্ন হয়, ইত্যাদি নিয়মে যোগী নামকায়ের মূল কারণ সমূহ সংগ্রহ করেন। এইরূপে হেতু হইতে নাম রূপের প্রবৃত্তি দেখিয়া বর্ত্তমানে যহেরূপে হেতু হইতে তাহার উৎপত্তি, অতীতেও সেইরূপে হেতু হইতে তাহার উৎপত্তি, অতীতেও সেইরূপে হেতু হইতে তাহার উৎপত্তির হেতু বা কারণ সমূহ যিনি দর্শন করেন। এই প্রকারে নাম-রূপের উৎপত্তির হেতু বা কারণ সমূহ যিনি দর্শন করেন, তাহার যোড়শ প্রকার বিচিকিংসা ( সংশ্রম) পরিত্যক্র

ছবিবধা বিচিকচ্ছা বৃত্তা। সা সৰৰা পহীযতি। অপরো পন তেসং যেব নাম-রূপ সংখাতানং সংশারানং জরাপত্তিং দিস্বা জিয়ানং চ ভঙ্গং দিস্বা ইদং জরামরণং নাম জাতিযা সতি হোতি, জাতি ভবে সতি হোতি, ভবে৷ উপাদানে সতি হোতি, উপাদানং তণ্হায সতি হোতি, তণ্হা বেদনায সতি হোতি, বেদনা ফঙ্গে সতি হোতি, ফঙ্গো সলাযতনে সতি হোতি, সূলাযতনং নামরূপে সতি হোতি, নামরূপং বিঞ্জাণে সতি হোতি, বিঞ্জাণং সংখারেম্ব সন্তেম্ব হোতি সংখারা অবিজ্ঞায সতি হোতি, ইতি পটিলোম পটিচ্চ সম্প্লাদ বসেন নামরূপক্ষ পচ্চয পরিশ্বহং করোতি। অথক্স বৃত্ত নযেন এব বিচিকচ্ছা পহীযতি। অপরো পন প্রিমক্ষ ভবিষ্মিং

হয়। ষোড়শ প্রকার বিচিকিৎসা, ষথা:—পূর্বান্ত, পূর্বকোটি বা অতীত সম্বন্ধে—আমি অতীতে ছিলাম কি? অতীতে আমি ছিলাম না কি? অতীতে আমি কি ছিলাম? আমি অতীতে কিরূপ ছিলাম? এবং আমি অতীতে কি হইয়া কি হইয়াছিলাম? এই পঞ্চবিধ বিচিকিৎসা।

অপরাস্ত, অপরকোটি বা অনাগত সম্বন্ধে—ভবিশ্বতে আমি হইব কি ? ভবিশ্বতে আমি না হইব কি ? ভবিশ্বতে আমি কি হইব ? আমি ভবিশ্বতে কিরূপ হইব ? এই পঞ্চবিধ বিচিকিৎসা। বর্ত্তমান সম্বন্ধে—এখন আমি আছি কি ? এখন আমি নাই কি ? এখন আমি কি ? কিরূপই বা আমি এখন ? কোখা হইতে আমি আসিয়াছি ? এবং কোখায় বা যাইব ? এই ছয় প্রকার বিচিকিৎসা। এখানে যোড়শ প্রকার বিচিকিৎসা উক্ত হইল।

কোন কোন যোগী প্রাভিলোমিকভাবে, পশ্চাদ্গতিতে প্রতীত্যসমৃৎপাদ বা হেতু বশে নাম-রূপের ক্রমোৎপত্তি দর্শন করেন। তিনি সাকার ধর্ম সমৃহের জীর্ণভাব দেখিয়া এবং জরাগ্রন্ত বস্তু মাত্রের বিনাশ দেখিতে পাইয়া এইরূপে জ্ঞান পূর্বক বিষয়টি চিস্তা করেন:—এই জরা মরণ জন্ম জনিত, জন্ম ভব জনিত (এস্থলে ভব অর্থে কর্ম্ম ভব), ভব (এস্থলে উৎপত্তি ভব) উপাদান জনিত, উপাদান (আসক্তি) তৃষ্ণা জনিত, তৃষ্ণা বেদনা জনিত, বেদনা স্পর্শ জনিত, স্পর্শ ষ্ডায়তন জনিত, ষ্ডায়তন নাম-রূপ (চৈত্রসিক ও রূপ) জনিত, নাম-রূপ বিজ্ঞান (চিত্ত) জনিত, বিজ্ঞান সংস্থার (কর্ম) জনিত অবি জ্বা, সংখারা, তণ্টা, উপাদানা, ভবে তি পঞ্চধা পুরিম কন্ম-ভবিন্ধিং ইধ পটিসিদ্ধিয়া পচ্চয়া, ইধ পটিসিদ্ধি-বি ্ধাণা, নাম-রূপা, সলায়তনং, ফঙ্গো, বেদনা ইতি পঞ্চ ধন্মা ইধ উপ্পত্তি ভবিন্ধিং পুরে কতন্স কন্মন্দ্র পচ্চয়া, ইধ পদ্ধিপক্ষত্তা আয়তনানং। তণ্টা, উপাদানং, ভবো, অবিজ্ঞা, সংখারা ইতি পঞ্চ ধন্মা ইধ কন্ম-ভবিন্ধিং আয়তিং পটিসন্ধিয়া পচ্চয়াতি এবং কন্মবট্ট-বিপাকবট্ট বসেন নাম-রূপঙ্গা পচ্চয়পরিশ্বহং করোতি। পচ্চয়তো নাম-রূপঙ্গা পবিত্তাং দিস্বা যথা ইদং এতর্বাহ, এবং অতীতে পি অদ্ধানে কন্মবট্ট-বিপাক-বট্টবসেন পচ্চয়তো পবিত্তিথ, অনাগতে পি অদ্ধানে তথা পবিত্তিস্বতী'তি, কন্মং চ কন্মবিপাকো চ, কন্ম-বট্টং চ বিপাকবট্ণ চ কন্মসন্থতি চ বিপাক-সন্থতি চ ক্রিয়া চ ক্রিয়াফলং চ।

এবং সংস্কার (কর্মা) অবিদ্যা জনিত। এই প্রকার দর্শনের ফলে যোগীর বিচিকিংসা পরিতাক্ত হয়।

কোন কোন ষোগী কর্ম-বিবর্ত্ত ও বিপাক-বিবর্ত্ত নিয়মে নাম-রূপের ম্ল কারণ সম্হ পর্যাবেক্ষণ করেন:—অতীত কর্ম-ভবে অবিছা, সংস্কার, তৃষ্ণা, উপাদান ও ভব এই পঞ্চ ধর্ম বর্ত্তমান উৎপত্তি-ভবে (বর্ত্তমান জন্মে) প্রতিসন্ধি বিজ্ঞানের (পুনর্জন্মের ক্ষণে উৎপন্ধ প্রথম চিত্তের) হেতু, ইহ জন্মে উৎপন্ধ প্রতিসন্ধি-বিজ্ঞান, নাম-রূপ (এম্বলে চৈত্যমিক ও রূপ), ষড়ায়তন, স্পর্শ ও বেদনা এই পঞ্চ ধর্ম অতীত কর্ম ভবের অবিছাদি পঞ্চ ধর্মের বিপাক (পরিণামী ফল), বর্ত্তমান উৎপত্তি ভবে য়ড়ায়তনের পরিপক্তা বশতঃ বর্ত্তমান কর্ম-ভবে তৃষ্ণা, উপাদান, ভব (কর্ম-ভব), অবিছা ও সংস্কার এই পঞ্চ ধর্মা ভবিশ্যতে উৎপত্যমান প্রতিসন্ধি বিজ্ঞানের হেতু। এইরূপে হেতু হইতে নাম রূপের উৎপত্তি ও বৃদ্ধি দর্শন করিয়া তিনি জ্ঞানপূর্ব্যক চিন্তা করেন:—বর্ত্তমানে হেমন ইহা কর্ম-বিবর্ত্ত ও বিপাক বিবর্ত্ত বনে উৎপন্ধ হইয়াছিল এবং অনাগতেও উৎপন্ধ হইবে। কর্মা, কর্ম্ম-বিপাক, কর্ম-বিবর্ত্ত, বিপাক-বিবর্ত্ত, কর্মানছতি, বিপাক সন্ততি এবং ক্রিয়া, ক্রিয়া-ফল, এইরূপে তিনি পুনঃ পুনং বিষয়ী দর্শন করেন।

কশ্ম। বিপাক। বত্তস্থি বিপাকে। কশ্মসম্ভবো, তত্মা পুনন্তবো হোতি এবং লোকো পবন্ততী'তি।

সমমূপস্থতি, তত্ম এবং সমমূপস্থতো সোল্সবিধা বিচিকিচ্ছা সা সৰা। পহীয়তি, সৰভব-যোনি-গতি-ঠিতি-নিবাসেন্থ হেতু-ফল সম্বন্ধবসেন প্ৰত্তমানং নাম-রূপমন্তমেব খায়তি, সো নেব কারণতো উদ্ধং কারকং পঙ্গতি, ন বিপাক-প্রবিত্তো উদ্ধং বিপাক-প্রটিসংবেদকং পঙ্গতি।

তেনাহু পোরাণাঃ---

"কম্মস কারকো নখি বিপাকস চ বেদকো, স্থদ্ধ ধমা পবত্তস্থি এবেতং সম্মদস্সনং। এবং কম্মে বিপাকে চ বত্তমানে সহেতুকে, ৰীজ-ক্ষুাদিকানং'ব পুৰুকোটি ন ঞাযতি।"

কন্ম-বিপাকা বত্তন্তি বিপাকো কন্ম-সন্তবো, তন্মা পুনন্তবো হোতি এবং লোকো প্ৰবন্ততী'তি।

কর্ম ও বিপাক (পরিণামী কর্মের ফল) মাত্র বিভামান, বিপাক কর্ম সম্ভূত, এই কারণে পুনরোংপত্তি হয়। পঞ্চ ऋম্বের উৎপত্তি-বৃদ্ধি-লয় এই রূপেই সর্বাদা চলিয়া আদিতেছে।

এই নিয়মে নিবিষ্ট চিত্তে পুন: পুন: দর্শন করিলে যোগীর যোড়শ প্রকার বিচিকিৎসা দ্রীভূত হয়। সমস্ত ভব যোনি গতি স্থিতি জীবনিবাসের মধ্যে কেবল হেতু ফল সম্বন্ধ বশে বিছ্যমান নাম-রূপ মাত্র তাঁহার দৃষ্টি গোচর হয়। তাঁহার জ্ঞান-দৃষ্টিতে কারণ ভিন্ন কারক (কর্ম্ম কর্ত্তা) এবং ফল ভিন্ন ফল ভোক্তা দেখিতে পান না। এই কারণে প্রাচীনেরা বলিয়াছেন:—

কম্মস্স কারকো নথি বিপাকস্সচ বেদকো, স্বন্ধ ধম্মা পবভস্তি এবেতং সম্মদস্যনং।

"কর্মের কর্তা নাই এবং ফলের (বিপাকের) ভোক্তা ( স্থ-ছু:খ-ভোগী ) নাই। কেবল সংস্কার ধর্ম (নাম-রূপ মাত্র) বিভাষান ইহাই সম্যক্ দর্শন বা যথাভূত দর্শন"।

> এবং কল্মে বিপাকে চ বত্তমানে সহেতুকে, বীজ-কক্ষাদিকানংব পুৰুকোটি নঞাযতি।

তঙ্গ এবং কন্ম-বট্ট বিপাক-বট্টবসেন নাম-রূপন্স পচ্চয়-পরিশ্বহং কহা তীস্থ অদ্ধাস্থ পহীন বিচিকিচ্ছস্প সন্ধে অতীত-অনাগত-পচ্চুপ্লয়-ধন্মা চুতি-পটিসন্ধিবসেন বিদিতা হোস্তি। সা অঙ্গ হোতি ঞাত-পরিঞ্জা। সো এবং পজানাতিঃ—"যে অতীতে কন্ম-পচ্চযা নিক্বত্তা খন্ধা, তে তথেব নিক্নদা, অতীত কন্ম-পচ্চযা পন ইমন্মিং ভবে অঞ্জে খন্ধা নিক্বত্তা। অতীত ভবতো ইমং ভবং আগতো একো ধন্মোপি নথি। ইমন্মিং ভবে পি কন্মপচ্চ-যেন নিক্বত্তা খন্ধা নিক্নিজ্মসন্তি। পুনন্তবে অঞ্জে খন্ধা নিক্বত্তি-সন্তি।" অপি চ খে। যথাঃ—ন আচরিযমুখতো সল্পাযো অন্তে-বাসিকস্প মুখং পবিসতি, ন চ তপ্পচ্চযা তক্স মুখে সল্পাযো ন পবত্তি, ন মুখে মণ্ডন-বিধানং আদাসতলাদীস্থ মুখনিমিতং

"এইরপ অবিভাদি হেতৃদহ কর্ম ও ইহার বিপাক (পরিণামী ফল) বিদামান থাকায় বীজ ও বৃক্ষাদির সম্বন্ধের ন্তায় ইহার (হেতু-ফলের) পূর্বকেটি (आिक) मृष्टे इय ना,--- इंश अनािक।" এই क्राप्त कर्षा-विवर्ध ও विभाक-विवर्ध নিয়াম নাম-রূপের হেতু-প্রত্যয় পর্যাবেক্ষণ করিবার ফলে অতীত, অনাগত ও বর্ত্তমান কাল ভেদে ত্রিকালের বিচিকিংসা পরিত্যক্ত হইলে' অতীত, অনাগত ও বর্ত্তমান কালের সমস্ত সংস্থার ধর্ম (সহেতু নাম-রূপ ধর্ম) চ্যাতি-পুনরুৎপত্তি নিয়মে (মৃত্যু-পুনর্জনা বশে) যোগী বিষয়টি পরিজ্ঞাত হন। যোগীর এই প্রকার জ্ঞানই জ্ঞাত পরিজ্ঞা (ঞাত-পরিঞ্জা) নামে কথিত হয়। যোগাচারী ভিক্ জ্ঞাত পরিজ্ঞা দারা জানিতে পারেন—অতীত ভবে অবিছাদি মূল কর্ম-হেডু দারা যে পঞ্জন্ধ উংপন্ন হইয়াছিল, তাহা অতীত ভবেই নিক্ল হইয়াছে; অতীত ভবের কৃত কর্ম-হেতু হইতে বর্ত্তমান ভবে অন্ত পঞ স্বন্ধ উংপন্ন হইয়াছে, অতীত ভবে উংপন্ন পঞ্চ স্বন্ধের একটি স্বন্ধও (একটি জিনিষও) ইহ ভবে অংদে নাই। বর্ত্তমান ভবেও অতীতের ক্লভ কর্ম-হেতু যে পঞ্চ স্কন্ধ উৎপন্ন হইয়াছে, তাহা ইহ ভবেই নিক্ল হইতেছে, পরবর্তী ভবে অন্ত পঞ্চ স্কন্ধ উৎপন্ন হইবে, তাহাতে ইহভব হইতে উৎপন্ন পঞ্চ স্বন্ধের কিছুই যাইবে না। যেমন অধ্যাপন কালে আচার্য্যের মুখ হইতে অধ্যয়ন অস্তেবাদীর (শিল্পের) মৃথে প্রবেশ করে না, অথচ সেই অধ্যাপন হেতু দারা তম্বেবাদীর মুগে অধ্যয়ন চলিতে থাকে। ধেমন মুখাবয়ব দুর্পণাদিতে যায় না, অথচ তাহা গচ্ছতি, ন চ তপ্পচ্চয়া তথ মণ্ডন-বিধানং ন পঞ্জায়তি, এবমেব ন অতীতভবতে। ইমং ভবং, ইতো চ পুনন্তবং কোচি ধন্মে। সংকমতি, ন চ অতীত ভবে খন্ধ-আয়তন-ধাতুপচ্চয়া ইধ, ইধ বা ধন্ধ-আয়তন-ধাতু পচ্চয়া পুনন্তবে খন্ধ-আয়তনধাতুয়ো ন নিকান্তন্তী'তি। এবং চুতি-পটিসন্ধিবসেন বিদিত সকৰ ধন্মস্প সকৰাকারেন নাম-রূপঙ্গ পচ্চয়-পরিশ্নহঞাণং থামগতং হোতি। সোল্সবিধা কংখা সুর্চ্চুত্রং পহীয়তি। ন কেবলং চ সা এব, অথ খো পন 'স্থারি কংখতী'তি আদীন্য-পবত্তা অর্চ্চবিধা পি কংখা পহীয়তি যেব। দ্বাস চিচ-দি চিগতানি বিক্ষপ্তত্তি। এবং নানান্যেহি নাম-রূপঙ্গ পচ্চয়-পরিশ্বহনেন তীস্থ অন্ধাস্থ কংখং বিতরিছা চিতং ঞাণং কংখাবিতরণ-বিস্কৃত্বী'তি বেদিতকাং। ধন্মচিতিঞাণং ইতিপি, যথাভূতঞাণং ইতিপি, সন্মদঙ্গনং ইতিপি, এতঙ্গেব

দর্পণাদিতে প্রতিবিশ্বিত হয়, তেমন অতীত ভব হইতে ইহ ভবে এবং ইহ ভব হইতে পরবর্ত্তী ভবে পঞ্চ স্কন্ধের একটি স্কন্ধও সংক্রমিত হয় না, অথচ অতীত ভবে উৎপন্ন স্কন্ধ, ধাতু, আয়তনাদি হইতে ইহ ভবে স্কন্ধ, ধাতু, আয়তনাদি উৎপন্ন হয়, এবং ইহ ভবে উৎপন্ন স্কন্ধ, ধাতু ও আয়তনাদি দ্বারা পরবর্ত্তী ভবে স্কন্ধ ধাতৃ ও আয়তনাদি উৎপন্ন হয়। এইরূপ চ্যুতি-পুনরুৎপত্তি নিয়মে বিদিত সমন্ত সংস্কার ধর্মের (নাম-রূপ ধর্মের) হেতু পরিগ্রহ জ্ঞান, হেতু বলে উৎপত্তি-জ্ঞান (হেতু-আয়ত্তী করণ-জ্ঞান) দৃঢ়ীভূত হয় এবং ষোড়শ প্রকার শক্ষা (সন্দেহ) স্থন্দর রূপে পরিত্যক্ত হয়। শুধু ষোড়শ প্রকার শকা পরিত্যক্ত হয় না, বুদ্ধাদি রত্নত্তম সম্বন্ধে যে আট প্রকার শব্দা থাকিতে পারে তাহাও পরিত্যক্ত হয়। এতঘ্যতীত ৬২ প্রকার মিথা। দৃষ্টি (বিপরীত জ্ঞান) কীণতা প্রাপ্ত হয়। এইরূপে বিবিধ নিয়মে নাম-রূপের হেতু বশে উৎপত্তি-জ্ঞান দারা (হেতুপরি-গ্রহ-জ্ঞানদারা) ত্রিকালের শবা হইতে উত্তীর্ণ হইয়া অবস্থিত জ্ঞানই শক্ষা-উত্তরণ- বিশুদ্ধি নামে কথিত হয়। এই প্রকার জ্ঞানই ধর্ম্ম-স্থিতি-জ্ঞান, যথা-ভূত-জ্ঞান এবং সম্যক্দর্শন নামে অভিহিত হয়। এই জ্ঞান প্রাপ্ত হইলে যোগাচারী ভিক্ বৃদ্ধ-শাদনে আখাদ লাভ করিয়া লব্ধপ্রতিষ্ঠ হন এবং নিরূপিত গতি প্রাপ্ত হইয়া কৃত্ত স্রোতাপর (চুল্হ সোতাপর) নামে অভিহিত হন।

বেবচনং। ইমিনা পন ঞাণেন সমন্নাগতো বিপঙ্গকো বৃদ্ধ-সাসনে লদ্ধস্থাসো লদ্ধপতিৰ্চ্চো নিযতগতিকো চুল্লসোতাপন্নো নাম হোতি।

> তত্মা ভিশ্বু সদা সতো নাম-রূপঙ্গ সকসে।, পচ্চযে পরিগণ্হেয্য কংখাবিতরণখিকো'তি।

> > (8)

# মগ্গামগ্গঞাণ-দস্সন-বিস্থদ্ধি

#### (১) সন্মসন-ঞাণং

'অয়ং মধ্যে। অয়ং ন মধ্যে'তি এবং ময়ং চ অময়ং চ ঞছা ঠিতং ঞাণং পন ময়ায়য়ঞাণ-দঙ্গন-বিস্থৃদ্ধি নাম। তং সম্পাদেতৃ-কামেন ভিন্ধুনা কলাপসম্মঙ্গনসংখাতায ন্যবিপঙ্গনায তাব যোগে। করনীয়ে।। কম্মা' ? আরদ্ধবিপঙ্গকঙ্গ ওভাসাদি সম্ভবে ময়ায়য়ঞাণসম্ভবতো। আরদ্ধবিপঙ্গকঙ্গ হি ওভাসাদীম্ব সম্ভূতেমু ময়ায়য়ঞাণং হোতি। বিপঙ্গনায চ কলাপ সম্মসনং

তন্মা ভিক্ষা সদা সতো নাম-রূপস্স সবসো, পচ্চয়ে পরিগছেষ্য কংখা-বিতরণখিকো'তি।

"দেই কারণে শহা-উত্তরণ কামী ভিক্ষতত স্বৃতিমান্ ইইয়া নাম-রূপের হেতৃ সমূহ সর্ব্য প্রকারে অবধারণ করিবেন।"

# মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি

### (১) जःवर्गन-कान

'ইহা যথার্থ মার্গ, ইহা যথার্থ মার্গ নহে,' এইরপে মার্গামার্গভেদ বিদিত হয়া যে জ্ঞান অবস্থিত হয় তাহাই মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি নামে অভি-হিত হয়। এই জ্ঞান-বিশুদ্ধি সাধন করিতে হইলে সর্ব্বাগ্রে ক্লাপ-সংমর্শন নামক নিয়ম-বিদর্শন বিষয়ে মনোনিবেশ করিতে হয়। ইহার কারণ এই য়ে, বিদর্শন-ভাবনার স্ত্রপাত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে আলোক-অবভাসাদি বাধা বাধা উপস্থিত হইলেই 'কোন্টি যথার্থ মার্গ, কোন্ট নহে' এই সমস্যা উদিত

আদি। তম্ম এতং কংখাবিতরণানন্তরং উদ্দির্চ্চং। অপি চ যশা তীরণপরিঞ্জায বত্তমানায মগ্নামগ্নঞাণং উপ্পক্ষতি। তীরণ-পরিঞ্জা চ ঞাতপরিঞ্জানস্তরা। তস্মা পি তং মগ্গামগ্গঞাণদঙ্গন-বিস্থৃদ্ধিং সম্পাদেতুকামেন যোগিনা কলাপসম্মসনে তাব যোগে। কাতব্বে। তত্রায়ং বিনিচ্ছয়ে।:-"তিক্সে। হি লোকিয-পরিঞ্জাযো—ঞাত-পরিঞ্জা, তীরণ-পরিঞ্জা, পহান-পরিঞ্জা চ। ত্রখ রূপ্পন-লব্ধণং রূপং, বেদ্যিত্ত-লব্ধণা বেদনা তি এবং তেসং তেসং ধন্মানং পচ্চত্তলঝণ-সল্লঝণবসেন পবতা পঞ্জা ঞাতপরিঞ্জা নাম। 'রূপং অনিচ্চং, বেদনা অনিচ্চা' ইতি আদিনা ন্যেন তেসং এব धमानः সামঞ্জ-लब्धाः আরোপের। পবতা লब्धानातमानिक বিপস্সনা পঞ্জা তীরণপরিঞ্জা নাম। তেম্ব এব পন ধম্মেম্ব নিচ্চসঞ্জাদি পজহনবসেন পবতা লব্খণারম্মনিক বিপক্সনা-পঞ্জা পহানপরিঞ্জা নাম। তথ সংখার-পরিচ্ছেদতো পর্ত্তায যাব পচ্চয়-পরিগ্নহা তাব ঞাত-পরিঞ্জায় ভূমি। এতন্মিং হি অস্তরে সংখারধন্মানং পচ্চত্ত-লন্ধণ-পটিবেধক্স এব আধিপচ্চং হোতি। কলাপ-দশ্মসমতে৷ পন প্র্ফায যাব উদয-ক্ষ্যামুপক্সনা তাব তীর্ণ-পরিঞ্জায হয়, যাহার মীমাংসা করিতে পারিলে মার্গামার্গ-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। কলাপ-শংমর্শনই বিদর্শন-সাধনার প্রথম স্তর। যেহেতু তীরণপরিজ্ঞা বর্ত্তমান থাকিলেই মার্গামার্গ-জ্ঞান উৎপন্ন হয় এবং জ্ঞাত-পরিজ্ঞার পরেই তীরণ-পরিজ্ঞা সম্ভব, তদ্ধেতু মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি সাধন করিতে হইলে যোগীর পক্ষে কলাপ সংমর্শনে মনোযোগ করা কর্ত্তব্য। ইহার বিনিশ্চয় বা অর্থবিচার এই: --লৌকিক পরিজ্ঞা ত্রিবিধ, যথা—জ্ঞাত পরিজ্ঞা, তীরণ-পরিজ্ঞা ও প্রহাণ-পরিজ্ঞা। 'ক্লপের লক্ষণ রূপ্যন বা পরিবর্ত্তন,' 'বেদনার লক্ষণ বেদ্য়িত বা অমুভৃতি', এইরূপে দেই দেই ধর্ম বা জ্ঞেয় বস্তুর প্রত্যাত্ম লক্ষণ, স্বলক্ষণ বা পৃথক পৃথক লক্ষণ প্রকৃষ্টরূপে জানিবার জন্য প্রবৃত্ত প্রজ্ঞাই জ্ঞাত-পরিজ্ঞা। 'রূপ অনিত্য,' 'বেদনা অনিত্য,' ইত্যাদি রূপে দেই দেই ধর্ম বা জ্ঞেয় বস্তুর সামান্য, সাধারণ বা জাতি লক্ষণ নিরূপণ করিবার জন্য প্রবৃত্ত লক্ষণাবলম্বী বিদর্শন-প্রজ্ঞাই স্ক্রীব্রণ-পরিজ্ঞা। পূর্ববর্ণিত দৃষ্টি-বিশুদ্ধি হইতে শঙ্কা-উত্তরণ-বিভদ্ধি পর্যান্ত আলোচ্য বিষয় হইল জ্ঞাত-পরিক্সার ভূমি। তন্মধ্যে

ভূমি। এতি শিং হি অন্তরে ধন্দানং সামঞ্জ্রপন্থণ পটিবেধক্স এব জাধিপচাং হোতি। ভঙ্গামুপক্ষনং আদিং কছা উপরি পহান-পরিঞ্জায় ভূমি। ততে। পাঠায় হি অনিচ্চতো অমুপক্ষস্থে। নিচ্চ-সঞ্জং পজহতি, ত্রুতো অমুপক্ষস্থে। মুখ-সঞ্জং পজহতি, অনন্ততো অমুপক্ষপ্থে। অন্ত-সঞ্জং পছহতি, নিবিন্দস্থো নিদাং, বিরজ্জপ্থো রাগং, নিরোধেন্তে। সমুদ্যং, পটিনিক্ষজ্জপ্থো আদানং পজহতী'তি। এবং নিচ্চসঞ্জাদি পহানসাধিকানং সন্তন্ধং অমুপক্ষনানং আধিপচাং। ইতি ইমাস্ তীসু পরিঞ্জাস্থ সংখার-পরিচ্ছেদক্ষ চেব পচ্চয়-পরিশ্বাহক্ষ চ সাধিততা ইমিনা যোগিনা ঞাতপরিঞ্জা এব অধিগতা হোতি। ইতরা চ অধিগন্তবা। তক্ষা হি কলাপসম্মননে এবং যোগো কাতবো। কথং ? যং কিঞ্চি অতীতানাগত-পচ্ছপ্পন্ধং অল্পন্থং বা বহিদ্ধা বা ওলারিকং বা স্থ্মং বা হীনং বা পণীতং বা যং দূরে বা সন্তিকে বা, সব্বং ক্লপং অনিচ্ছতো

যাবতীয় সংগ্রারধর্মের প্রত্যাত্ম লক্ষণ, খলক্ষণ বা পৃথক্ পৃথক্ লক্ষণ হাদয়ক্ষম করিবার প্রবৃত্তিই প্রবল। কলাপ-সংমর্শন হইতে উদয়-ব্যয়-জ্ঞান পর্যান্ত আলোচ্য বিষয় গুলিই তীরণ-পরিজ্ঞার ভূমি। তল্মধ্যে সংকার ধর্ম সমূহের বা জ্ঞেয় বিষয়সমূহের সামান্য লক্ষণ (অনিত্য, ছংখ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণ) হদয়ক্ষম করিবার প্রবৃত্তিই অধিক। ভক্ক-জ্ঞান হইতে আরম্ভ করিয়া তদ্র্দ্ধ বিষয়গুলি প্রহাণ-পরিজ্ঞার ভূমি। অনিত্যাদৃষ্টিতে পুনঃ পুনঃ দর্শন করিবার ফলে নিত্যসংজ্ঞা, নিত্য বলিয়া জ্ঞান পরিত্যক হয়। ছংখদৃষ্টিতে দেখিবার ফলে স্থসংজ্ঞা, অনাত্ম দৃষ্টিতে দেখিবার ফলে আত্মসংজ্ঞা পরিত্যক হয়। নিস্পৃহ হইবার ফলে নন্দি বা ভোগভূফা, বিরাগ উৎপন্ন হইবার ফলে রাগ বা আসক্তি, নিরোধ করিবার ফলে সমৃদ্য বা অভ্যাদ্য এবং পরিব্রুক্তন করিবার ফলে আদান বা পুনরায় গ্রহণ পরিত্যক হয়। এইরূপে নিত্য-সংজ্ঞাদি সপ্ত বিষয় পরিত্যাগ করা বিষয়ে অনিত্যাদি সপ্তবিধ অমুদর্শনেরই আধিপত্য।

কলাপ-সংমর্শনে মনোনিবেশ করিতে হইবে। যোগী অতীত, অনাগত ও বর্তমান তেদে, অধ্যাত্ম (নিজস্ব) কিংবা বাহ্ন, স্থুল কিংবা স্কল, হীন কিংবা উৎকৃষ্ট, দূরস্থ কিংবা নিক্টস্থ, রূপ বলিতে যাহা কিছু আছে, সর্ব্ব প্রকার রূপ অনিত্যতার ভাবে বিশদভাবে জ্ঞানত স্থাপন করেন। ইহা সংমর্শনের এক ববংগপেতি, একং সম্মসনং। এবং যা কাচি বেদনা, যা কাচি সঞ্জা, যো কোচি সংখারো, যং কিঞ্চি বিঞ্জাণং বৃত্তনযেন একেক মিং খন্দে সনিচ্চ- হন্ধ- অনতাবসেন তিলন্ধাণং আরোপেয়া সম্মসিতব্বং। নামং অনিচ্চং খ্যস্ঠেন, হৃন্ধাং ভ্যস্ঠেন, অনতা অসারকর্টেন। রূপং অনিচ্চং খ্যস্ঠেন, হৃন্ধাং ভ্যস্টেন, অনতা অসারকর্টেন। নাম-রূপং অতীতানাগত-পচ্চুপ্পর্মং অনিচ্চং খ্যস্ঠেন, হৃন্ধাং ভ্যস্ঠেন, অনতা অসারকর্টেন। সো কালেন রূপং সম্মসতি, কালেন নামং। রূপং সম্মসন্তেন রূপক্স নিক্বতি পঙ্গিতব্বা। নামং সম্মসন্তেন নামক্স নিক্বতি পঙ্গিতব্বা। এবং কালেন রূপং কালেন অরূপং সম্মসন্তা পি ভিলন্ধাণং আরোপেছা অনুক্রমন পটিপজ্জমানো একো বিপক্সকো পঞ্জাভাবনং সম্পাদেতি। তঙ্গ এবং অনিচ্চ- হৃন্ধা-অনতাবসেন সংখার-ধ্য্মে ভিলন্ধাণং আরোপেছা পুনপ্পুনং সম্মসন্তক্ষ উপ্পজ্জতি সম্মসন্তাণং।

পর্যায়। এইরূপে তিনি বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান প্রত্যেকটিতে অনিত্য, হঃপ ও অনাত্ম, এই ত্রিলক্ষণ আবােগ করিয়া উহাদের স্বরূপ সংমর্শন করেন।, যাহা কিছু রূপ তাহা রূপ-সংজ্ঞার, এবং বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্থার ও বিজ্ঞান নাম-সংজ্ঞার অধীন। ক্ষয়শীল অর্থে নাম অনিতা, ভয়াধীন অর্থে তাহা তুঃথ এবং অদার অর্থে তাহা অনাতা। ক্ষয়দীল অর্থে রূপও অনিত্য, ভয়াধীন অর্থে তাহা হঃথ এবং অসার অর্থে তাহা অনারা। অতীত, অনাগত কিংবা বর্ত্তমান নাম-রূপ, সর্ব্ব কালের এবং সর্ব্ব রক্ষের নাম-রূপ পূর্ব্বোক্ত অর্থে অনিত্য, দুঃথ ও অনাত্ম। এই প্রকারে ঘোগী সময়ে রূপ এবং সময়ে অরপ (নাম) জ্ঞানত সংমূশন করেন। রূপ সংমূশন করিবার সময় রূপের উৎপত্তি এবং নাম সংমর্শন করিবার সময় নামের উৎপত্তি দর্শন করেন । এই রূপেই তিনি সময়ে রূপ এবং সময়ে অরূপ (নাম) জ্ঞানত অবধারণ করেন। সর্ব্ব জ্ঞেয়বস্তুতে ( যাবতীয় সংস্কার ধর্মো ) অনিত্য, তুঃথ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণ নির্দেশ করিয়া ষ্থাক্রমে, পর পর, একাগ্রচিতে পুনঃ পুনঃ দর্শন করিয়া বিদর্শন-নিরত যোগী প্রজ্ঞা-ভাবনার কার্য্য সম্পাদন করেন। উক্ত প্রকারে পর পর জিলকণ নির্দেশে সর্ব্ব জেয়বস্ত ( সংশ্বার ধর্মসমূহ ) সংমর্শন বা পুনঃ পুনঃ দর্শন ক্রিবার ফলে তাঁহাতে ( যোগীর অন্তরে ) সংমর্শন-জ্ঞান উৎপন্ন হয়।

#### (१) উদয-ব্বয-ঞাণং

সে। এবং অনিচ্চাদিবসেন তিলঝাণং আরোপেছা সংখারধম্মে পুনপ্পুনং সম্মসন্তো নিচ্চসঞ্জাদীনং পহানেন বিস্ক্ষঞাণো
সম্মসনঞাণস্থ পারং গস্থা উদয-ক্বয-ঞাণস্থ অধিগমায যোগং
আরভতি, আরভস্তো চ পন সংখেপেন তাব আরভতি। কথং 
সে।. জাতস্থ নাম-রূপস্থ নিক্বতিলঝাণং উদযো'তি, পরিণামলঝাণং খযলঝাণং ভঙ্গলঝাণং বযো'তি সমমুপঙ্গতি। সো এবং
পজানাতিঃ—"ইমস্থ নাম-রূপস্থ উপ্পত্তিতো পুক্বে অমুপ্পন্নস্থ
রাসি বা নিচ্যো বা নখি। উপ্পজ্জমানস্থপি রাসিতো বা
নিচ্যতো বা আগমনং নাম নখি। নিরুদ্ধমানস্থ পি দিসাবিদিসাগমনং নাম নখি। নিরুদ্ধস্পি একম্মিং ঠানে রাসিতো
বা নিচ্যতো বা নিধানতো বা অব্রুটানং নাম নখি। যথা পন
বীণায বাদিযমানায উপ্পল্পসক্ষ নেব উপ্পত্তিতো পুক্বে সন্ধিচ্যো

#### (१) छेमग्र-राग्न-छ्यान ।

পূর্বোক্ত নিয়মে অনিত্য, তৃঃথ ও অনাত্মভেদে ত্রিলক্ষণ সংস্কারধর্মে আরোপিত করিয়া জ্ঞানপূর্বক পুনঃ পুনঃ চিন্তা করিবার ফলে নিত্য-সংজ্ঞা, স্থ-সংজ্ঞা ও অনাত্ম-সংজ্ঞা পরিত্যক্ত হয়। তাহাতে বিশুদ্ধজ্ঞানী ভিক্ষ্ সংমর্শন-জ্ঞানে পারদর্শী হইয়া তদভিরিক্ত উদয়-ব্যয়-জ্ঞান লাভের জন্ম মনোযোগী হন। তিনি যোগারস্তে সংক্ষেপে চিন্তা করিতে থাকেন,:—"জাত নাম-রূপের উংপত্তি-লক্ষণ উদয় এবং পরিণাম লক্ষণ বা ভঙ্ক লক্ষণ ব্যর বা বিলয়।" এইরূপে তিনি নাম-রূপের উদয় ও বিলয় এই তৃই আলম্বনে (ধ্যেয় বিষয়ে) চিন্ত স্থাপন করিয়া জ্ঞানপূর্বক পুনঃ পুনঃ দর্শন করেন। তিনি এইরূপ ধারণা করেন:—"এই যে বর্ত্তমান নাম-রূপ, ইহার উংপত্তির পূর্বে যেই নাম-রূপ উংপন্ধ হইয়া নিক্ষ হইয়াছিল, তাহার কোন নিচয় বা রাশি ছিল না, তাহা হইতে বর্ত্তমান নাম-রূপের আগমন হয় নাই। বর্ত্তমান নাম-রূপের নিরোধ হইবার সময়েও তাহা এদিকে সেদিকে যায় না এবং নিক্ষ হইয়াও তাহা এক স্থানে রাশীকৃত কিংবা স্কুপীকৃত হইয়া অবস্থান করে না।

বীণা বাদনের সময় যেই শব্দগুলি উৎপন্ন হয়, তাহা পূর্বের সঞ্চিত ছিল না

অথি, ন উপ্পক্ষমানো সদ্ধে। সন্নিচযতে। আগচ্ছতি, ন নিরুজ্ঞানারস্ব সদস্ব দিসা-বিদিসা গমনং নাম অথি, ন নিরুদ্ধো সদ্ধে। কথচি সন্নিচিতো তিঠিতি, অথ খো বীণং চ উপবীণং চ পুরিসঙ্গ তজ্ঞাং চ বাযামং চ পটিচ্চ অহুত্বা সম্ভোতি, হুত্বা পতিবেতি বিনঙ্গতি। এবং সক্ষেপি রূপারূপিনো ধন্মা অহুত্বা সম্ভোতি, হুত্বা পতিবেতি ভিজ্জপ্তি।" এবং সংখেপতো উদয-ক্ষয়-মনসিকারং করোতি। সো পচ্চযতো চ খণতো চ নাম-রূপঙ্গ উদযং চ বযং চ পঙ্গতি। পচ্চযসমৃদ্যান্তিন রূপক্ষরঙ্গ উদযং পঙ্গতি। তাল্হা সমৃদ্যা, উপাদান-সমৃদ্যা, কন্ম-সমৃদ্যা, আহার-সমৃদ্যা রূপ-সমৃদ্যা, উপাদান-সমৃদ্যা, কন্ম-সমৃদ্যা, আহার-সমৃদ্যা রূপ-সমৃদ্যা, উপাদান-সমৃদ্যা, কন্ম-সমৃদ্যা, আহার-সমৃদ্যা রূপ-সমৃদ্যা তি পচ্চযসমৃদ্যান্তিন রূপক্ষরঙ্গ উদযং পঙ্গতি। নিক্ষত্তিলক্ষাণং পঙ্গত্তা পি রূপক্ষরঙ্গ উদযং পঙ্গতি। রূপক্ষরঙ্গ উদযং

এবং যাহা সঞ্চিত ছিল না তাহা হইতেও বর্ত্তমান শব্দগুলি আদে নাই, নিক্ল হইবার সময়েও এই শব্দগুলি বিভিন্ন দ্রিকে-নায় না এবং নিক্ল শকগুলি কোন স্থানে সঞ্চিত হইয়াও থাকে না। তথাপি বীনা, ছডি, বাদকের হস্ত-চালনাদি ক্রিয়া ও তাহার চেষ্টা, এই হেতু-দমবায় দারা অস্কিত পূর্ব্ব শব্দগুলি উৎপন্ন হয় এবং উৎপন্ন শব্দগুলি নিরুদ্ধ হয়। সেইরূপ রূপ-অরপ ধর্ম (নাম-রূপ বাপঞ্জন্ধ) নাত ইয়াহয় এবং হইয়া বিনষ্ট হয়। অর্থাৎ যেই রূপ-অরূপ ধর্ম পূর্বে ছিল না, কিন্তু পূর্বে হেতু হইতে বর্ত্তমানে তাহা উৎপন্ন হইয়াছে এবং এই উৎপন্ন রূপ-অরূপ ধর্ম পুনঃ বিনষ্ট হইতেছে। এইরপে যোগী সজ্জেপে নাম-রপের উদয় ও বিলয় নিবিষ্টচিত্তে চিন্তা করেন। তিনি নাম-রূপের হেতু-সমবায়ের দিক্ হইতে, উৎপত্তি ও বিনাশের দিক হইতে বিষয়টি জ্ঞানপূর্বক পুন: পুন: চিন্তা করেন। হেতু-সমবায়ের দিক্ হইতে তিনি এইরূপে বিষয়টি চিন্তা করেন:—"অবিল্ঞা-সম্দয় (এস্থলে সম্দয় অর্থ হেতু বা কারণ) হইতে রূপ-সম্দয় (এম্বলে সম্দয় অর্থ উদয় বা উৎপত্তি), অর্থাৎ তিনি চিন্তা যোগে দেখিতে পান্--হেতু সমূহের দার্গ রূপ স্বন্ধের উৎপত্তি হয়। সেইরূপ তৃষ্ণা-সমূদ্য হইতে রূপ-সমূদ্য, উপাদান-সমৃদয় হইতে রূপ-সমৃদয়, কর্ম-সমৃদয় হইতে রূপ-সমৃদয় এবং আহার-সমৃদয় হইতে রূপ-সমূদয় সম্ভব হয়। এইরূপে তিনি হেতুর দিক্ হইতে রূপস্করের

পঙ্গন্তে। ইমানি পঞ্চলঝানি পঙ্গতিঃ অবিজ্ঞা-নিরোধা রূপ-নিরোধা'তি পচ্চযনিরোধর্তিন রূপন্থারঙ্গ বযং পঙ্গতি; তণ্হা নিরোধা, উপাদান-নিরোধা, কন্ম-নিরোধা, আহার-নিরোধা, রূপনিরোধা'তি, পচ্চযনিরোধন্তেন রূপন্থারঙ্গ বযং পঙ্গতি; বিপরিনাম-লন্ধাণ পঙ্গত্থা পি রূপন্থারঙ্গ বযং পঙ্গতি, রূপন্থারঙ্গ বযং পঙ্গতে। পি ইমানি পঞ্চলঝানি পঙ্গতি। তথা অবিজ্ঞা-সমুদ্যা বেদনা-সমুদ্যা'তি পচ্চয সমুদ্যত্তিন বেদনান্থারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। তণ্হা-সমুদ্যা, উপাদান-সমুদ্য , কন্ম-সমুদ্যা, কঙ্গ-সমুদ্যা বেদনা-সমুদ্যা'তি পচ্চযসমুদ্যত্তিন বেদনান্থারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। নিক্রত্তিলন্ধাণং পঙ্গত্থোপি বেদনান্থারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। নিক্রত্তিলন্ধাণং পঙ্গত্থোপি বেদনান্থারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। বেদনান্থারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। বিদনান্ধারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। বেদনান্ধারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। বেদনান্ধারঙ্গ উদযং পঙ্গতি। বেদনান্ধারঙ্গ বিধারনামলন্ধাণং পঙ্গত্থোপি বেদনান্ধারঙ্গ বযং পঙ্গতি। বিপরিনামলন্ধাণং পঙ্গত্থোপি বেদনান্ধারঙ্গ বযং পঙ্গতি। বিপরিনামলন্ধাণং পঙ্গত্থোপি বেদনান্ধারঙ্গ বযং পঙ্গতি। বিদনান্ধারঙ্গ বযং পঙ্গতি। বেদনান্ধারঙ্গ বযং পঙ্গতি। বেদনান্ধার্ব্গ বযং পঙ্গতি। বিপরিনামল্যাণ্ডা ক্যানি পঞ্চ লন্ধাণানি পঙ্গতি।

উংপত্তি দর্শন করেন। রূপস্কজের উদয়দর্শনকারী ভিক্ষ্ এই পঞ্চ লক্ষণও দেখিতে পান:—অবিভার নিরোধ রূপস্কজের নিরোধ হয়। সেইরূপ তৃষ্ণার নিরোধে রূপস্কজের নিরোধ উপাদানের নিরোধে রূপস্কজের নিরোধ, কর্মের নিরোধে রূপস্কজের নিরোধ এবং আহারের নিরোধ রূপস্কজের নিরোধ হয়। এইরূপে নিরোধে রূপস্কজের নিরোধ হয়। এইরূপে নিরোধের দিক্ ইইতে তিনি রূপস্কজের বায় বা বিলয় দর্শন করেন। রূপস্কজের বিলয়দর্শনকারী উক্ত পঞ্চ লক্ষণ দেখিতে পান। উক্ত প্রকারে অবিভা-সমৃদয় ইইতে বেদনা-সমৃদয়, তৃষ্ণা-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয়, উপাদান-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয়, কর্ম্ম-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয় এবং স্পর্শ-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয় কর্ম-সমৃদয় ইইতে বেদনা-সমৃদয় এবং স্পর্শ-সমৃদয় ইইতে বেদনা-সমৃদয় কর্ম-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয় এবং স্পর্শ-সমৃদয় ইত্তে বেদনা-সমৃদয় কর্ম-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয় এবং স্পর্শ-সমৃদয় ইইতে বেদনা-সমৃদয় কর্ম-সমৃদয় হইতে বেদনা-সমৃদয় এবং ক্রেমন উদয় দর্শন করেন। বেদনা-স্কজের উদয়-দর্শনকারী ভিক্ষ্ উক্ত পঞ্চ লক্ষণ দেখিতে পান। অবিভা, তৃষ্ণা, উপাদান, কর্ম ও স্পর্শের নিরোধে বেদনার নিরোধ হয়। এইরূপে নিরোধের দিক্ হইতে তিনি বেদনাস্কজের ব্যয় বা বিলয় দর্শন করেন। বেদনাক্ষেরে

বেদনাশ্বদ্ধস্প বিষ চ সঞ্জা-সংখারা-বিঞ্জাণশ্বদ্ধানং উদযং চ বযং চ দ ঠকং। অযং পন বিসেসোঃ—বিঞ্জাণশ্বদ্ধস্প যঙ্গুঠানে নাম-রূপ-সমৃদ্য়া, নাম-রূপ-নি.রাধা ইতি। এবং একেকঙ্গ খন্ধস্প উদযব্বযদঙ্গনে দস-দস করা পঞ্জাসলক্ষ্ণানি বৃত্তানি। তেসং বসেন এবম্পি রূপঙ্গ উদযো, এবম্পি রূপঙ্গ বযো'তি, এবম্পি রূপং উদেতি, এবম্পি রূপং বেতী'তি পচ্চযতো চেব খণতো চ বিখারেন মনসিকারং করোতি। তদ্পেবং মনসিকরতো ইতি কিরিমে ধন্মা অহুরা সম্ভোন্তি, হুরা পতিবেস্তী'তি ঞাণং বিসদ্ভরং হোতি। এবং পচ্চযতো চ খণতো চ বিখারেন মনসিকারং করোতি। তঙ্গ এবং পচ্চযতো চ খণতো চ বিখারেন মনসিকারং করোতি। তঙ্গ এবং পচ্চযতো চ খণতো চ বিখারেন মনসিকারং করোতি। তঙ্গ এবং পচ্চযতো চ খণতো চ বেধা উদয-ব্বযং পঙ্গতো সচ্চ-পটিচ্চ-সম্প্রাদ-নয-লন্ধান-ভেদা পাকটা হোন্তি। যং হি সো অবিজ্জাদিস্মৃদ্যা খন্ধানং সমুদ্যং অবিজ্জাদি-নিরোধা চ খন্ধানং নিরোধং পঙ্গতি, ইদমঙ্গ পচ্চযতো উদয-ব্বয-দঙ্গনং। যং পন নিব্বতি-

বিলয়দর্শনকারী ভিক্ষৃ উক্ত পঞ্চ লক্ষণ দেখিতে পান। উক্ত প্রকারে সংজ্ঞা, সংস্থার ও বিজ্ঞান-স্বন্ধের উদয় এবং বিলয় দর্শন করিতে হয়। পার্থকোর মধ্যে কেবল বিজ্ঞানস্কল্পের বেলায় স্পর্শের স্থলে নাম-রূপ শব্দটি মাত্র যোগ করিতে হয়। এইরপে এক একটি স্কন্ধের উদয় ও বিলয় দর্শনে দশ দশটি করিয়া মোট পঞ্চাশটি লক্ষণ নির্দিষ্ট হয়। উক্ত লক্ষণসমূহের দ্বারা এই প্রকারে 'রূপের' উদয় হয় এবং এই প্রকারে রূপের ব্যয় বা বিলয় হয়, এই নিয়মে যোগী হেতুর দিক্ হইতে উৎপত্তিক্ষণ (মৃছুর্ত্ত) ও ব্যয়ের বা বিলয়েরক্ষণ বিশদভাবে জ্ঞানপূর্বক চিন্তা করেন। এই প্রকারে নিবিষ্টচিত্তে অবিরত চিস্তা করিবার ফলে তিনি জ্ঞাননেত্রে দেখিতে পান—বর্ত্তমান এই পঞ্চম্বন্ধ অতীতে ছিলনা, অতীতের অবিচ্চাদি হেতুতে উৎপন্ন পঞ্চ স্বন্ধের উৎপত্তিক্ষণ ও বিলয়-ক্ষণ, এই ক্ষণ দ্বয়ের প্রতি একাগ্রমনে অবিরত নিরীক্ষণ করাতে তাঁহার জ্ঞান ক্রমশ বিশদতর হইয়া উঠে। এইরূপে হেতুর দিক হইতে উৎপত্তির ক্ষণ ও বিনাশের ক্ষণ, এই ক্ষণ ছয়ের দিক্ হইতে পঞ্চ স্বন্ধের উদয় ও বিলয় দর্শন করাতে তাঁহার জ্ঞান-চক্ষে চতুর্বিবধ আর্য্যসত্য ও প্রতীত্যসমূৎপাদ ধর্মের নির্মসমূহ প্রতিভাত হর। অবিখ্যাদি হেতু হইতে

লক্ষ্ণ-বিপরিনাম-লক্ষ্ণানি পঙ্গন্তে। খন্ধানং উদয-ৰংযং পঙ্গতি;
ইদমঙ্গ খণতো উদয-ক্ব্য-দম্পনং। উপ্পত্তিশ্বণে যেব হি নিক্বজিলক্ষ্ণং ভঙ্গন্ধণে চ ব্যলক্ষ্ণং। এবং পচ্চযতো চ খণতো চ দ্বেধা
উদয-ক্বযং পঙ্গতো পচ্চযতো উদয-দঙ্গনেন সমুদ্য-সচচং পাকটং
হোতি জনকাবৰোধতো। খণতো উদয-দঙ্গনেন ছক্ষ্ম সচচং পাকটং
হোতি জাতিছক্ষাব্যোধতো। পচ্চযতো ব্যদস্পনেন নিরোধসচচং
পাকটং হোতি পচ্চযানুপ্পাদনেন পচ্চয্বতং অনুপ্পাদাব্যোধতো।
খণতো ব্যদস্পনেন ছক্ষ্মসচ্চমেব পাকটং হোতি মর্ণ-ছক্ষাব্যোধতো।
যং চ অঙ্গ উদয-ক্ব্যদম্পনং মগ্নো ব অয়ং লোকিকো তি ময়সচচং
পাকটং হোতি তত্র সন্মোহবিঘাততো। তঙ্গ এবং পাকটীভূত-চতুসচ্চ-পটিচ্চসমুপ্পাদন্যলক্ষ্ণভেদঙ্গ এবং কির ইমে ধন্মা অনুপ্পন্নপুর্বা উপ্পজ্জন্তি, উপ্পন্ধা নিক্ষল্পন্তি ইতি নিচ্চ ন্যা হুছা সংখারা

পঞ্চমন্ধের উৎপত্তি এবং অবিতাদিতহেতুর নিরোধে পঞ্চমন্ধের নিরোধ দর্শনের नामरे १२ जुत निक रहेर ज अक्ष्यस्मत जेनग्र-विनय नर्मन। जिनि अक्ष्यस्मत যে উৎপত্তি-লক্ষণ ও ভঙ্গ-লক্ষণ দেখিতে পান, তাহাই তাঁহার পক্ষে উৎপত্তি-ক্ষণ ও ভক্স-ক্ষণ ভেদে ক্ষণ ঘয়ের দিক্ হইতে পঞ্জন্ধের উদয়-বিলয় দর্শন। এইরপে হেতু ও ক্ষণ উভয় দিক হইতে উদয় ও বিলয় দর্শন করেন। হেতুর দিক হইতে বিলয় দর্শন করিবার ফলে তিনি জনক বা জনন-কারণ অবগত হন এবং তাহাতে তাঁহার নিকট সমুদয়-সত্য প্রকটিত হয়। ক্ষণের দিক্ হইতে উদয় দর্শন করিবার ফলে তিনি জন্ম-ত্বঃখ অবগত হন এবং তাহাতে তাঁহার নিকট তু:খ-সত্য প্রকটিত হয়। হেতুর দিক হইতে বিলয় দর্শন করিবার ফলে তিনি অবগত হন-হেতুর অভাবে উৎপত্তি হয় না এবং তাহাতে তাঁহার নিকট নিরোধ-সত্য প্রকটিত হয়। ক্ষণের দিক্ হইতে বিলয় দর্শন করিবার ফলে তিনি অবগত হন--জীবের পক্ষে মরণ-ত্রুণ এবং তাহাতে তাঁহার নিকট ए: थ-मजा श्रेकिंक रहा। এই एवं जिन्हा-विनह पर्मन, देश लोकिक गार्ग, এইরূপে সম্মোহ দুরীভূত হইবার ফলে তাঁহার নিকট মার্গ-সত্য প্রকটিত হয়। এইরপে চারি আর্য্যসতা এবং প্রতীত্যসমুংপাদ ধর্মের নিয়মসমূহ প্রকটিত इहेरल, यांशीत ज्ञान প্রতিভাত হয় यन পূর্বে অরুংপন্ন সংস্থারধর্মসমূহ উংপন্ন হইতেছে এবং উংপন্ন সংস্কারধর্মসমূহ নিক্দ হইতেছে। এইরূপে উপঠহন্তি ন কেবলং চ নিচ্চ নবা, স্থারিযুগ্নানে উস্পাবৰিন্দু-বিষ, উদকৰু বলুলে। বিষ, উদকে দগুরাজি বিষ, বিজ্জ্পাদো বিষ চ পরিন্তাঠায়িনো; মাষা, মরীচি, স্থাপিনস্তা, ফেনপিণ্ডো, কদলী আদ্যো বিষ অসারা নিস্পারা চাতি পি উপর্টহন্তি। এতাবতা অনেন ভিন্ধুনা ব্যধশ্মমেব উপ্পজ্জতি, উপ্পন্নং চ ব্যং উপেতী'তি, ইনিনা আকারেন সংখারধশ্মানং উদযব্বযং পটিবিল্লিছা ঠিতং উদয-ব্যয়াপুস্পনং নাম তরুণবিপঙ্গনঞাণং অধিগতং হোতি, যঙ্গ অধিগমা আরদ্ধবিপঙ্গকো'তি সংখং গচ্ছতি। অথস্প ইমায তরুণবিপঙ্গনায আরদ্ধবিপঙ্গকেগ দস বিপঙ্গনা উপন্ধিলেসা উপ্পজ্জন্তি। বিপঙ্গনা-উপন্ধিলেস। হি লোকুত্তরমগ্ধ-ফলপটিবেধপ্পত্ত স্থারিষ্পাবকঙ্গতেব বিপ্পত্তিরাধ্বকঙ্গ চ নিদ্ধিত্তকশ্মতানঙ্গ চ কুসীতপুর্লঙ্গ চ ন উপ্পজ্জন্তি। সম্মাপটিপন্ধকঙ্গ পন যুত্তপযুত্ত স্থারদ্ধ বিপঙ্গক ক্ষ কুলপুত্ত স্থাজজন্তি যেব। কতমে পন তে দস উপন্ধিলেসাতি ? ওভাসো, ঞানং, পীতি, পঙ্গদ্ধি, সুখং, অধিমোন্ধা,

সংস্থারধর্মসমূহ নিত্য নৃতন আকারে তাঁহার স্মৃতিপথে উদিত হয়। কেবল তাহা নহে, স্থোদিয়ে শিশির বিন্দুর ন্যায়, জল-বৃদ্ধুদের ন্যায়, জলে দণ্ড রেখার স্থায়, বিত্যুৎ চমকের ন্যায়, সংস্থারধর্মসমূহ অতীব ক্ষণস্থায়ী এবং মাগ্রামরী চিকাবং, স্থাবং, ফেনপুঞ্জসদৃশ, কদলী বৃক্ষা দির ন্যায় অসার বলিয়া তাঁহার প্রতীতি জন্মে। ক্ষণভঙ্গুর ধর্মাই উৎপন্ন হইতেছে এবং উৎপন্ন হইয়াই ভগ্ন হইতেছে। এই প্রকারে সংস্থারধর্মসমূহের উদয়-বিলয় দর্শন করিয়া অবস্থিত উদয়-বিলয়দর্শন নামক তর্কণ বিদর্শন জ্ঞান তাঁহার অধিগত হয়। এই জ্ঞান অধিগত বা আয়ত্ত হইলে তিনি আরক্ষবিদর্শক নামে অভিহিত হন।

তকণ বিদর্শনজ্ঞান লইয়া যোগী দৃঢ় পরাক্রমের সহিত বিদর্শন-সাধনা আরম্ভ করিলে তাঁহার মধ্যে দশবিধ বিদর্শন-উপক্রেশ বা বিদ্ন আসিয়া উপস্থিত হয়। যে আর্যস্রাবক লোকোত্তর মার্গ-ফল প্রাপ্ত হইয়াছেন, অথবা যে সাধক বিপথগামী হইয়াছেন, অথবা যিনি বিদর্শন-ভাবনা পরিত্যাগ করিয়াছেন, অথবা যেই ব্যক্তি হীনবীর্য তাঁহার মধ্যে এ সকল উপক্রেশ উৎপন্ন হয় না। যিনি দৃঢ়বীর্য সাধক, সমাক্পন্থী এবং নিয়ত যত্মশীল তাঁহার মধ্যে উক্ত উপক্রেশস্হ উৎপন্ন হয়। দশবিধ বিদর্শন-উপক্রেশ, ষ্থা:—(১) অবভাস,

পগ্নহো, উপর্চ্চানং, উপেক্ষা, নিকন্তি চেতি। তথ ওভাসোঁতি বিপক্ষনোভাসো, তিশ্বং উপ্পন্নে যোগাবচরে। "ন বত মে ইতে। পুরের এবরূপো ওভাসো উপ্পন্নপুরেরা, অদ্ধা মগ্নপ্নত্তোশ্বিং ফলপ্প-ত্তোশ্বিং 'তি অমপ্নমেব মগ্নো তি অফলমেব ফলন্তি গণ্হতি। এবং গণ্হন্তো বিপক্ষনাবীথি উক্তেরা নাম হোতি। সে। অন্তনো মূল-কশ্মন্তানং বিক্সজ্জেবা ওভাসমেব অক্সাদেন্তো নিসীদতি। সে। খো পনাযং ওভাসে। কক্সচি ভিক্ষানো পল্লংকর্তানমন্তমেব ওভাসেন্তো উপ্লজ্জি, কক্সচি অন্তোগব্রং, কক্সচি বহিগত্তিপ, কক্সচি সকল-বিহারং, গাবুতং, অভ্চযোজনং, যোজনং, দিযোজনং, তিযোজনং—পে—কক্সতি পঠবীতলতে। যাব অকনিষ্ঠি-ব্রহ্মালোকা আলোকং ক্রুমানো উপ্লজ্জিত। ভগবতো পন দসসহক্ষী-লোকধাতুং ওভা-সেন্তো উদপাদি। গ্রাণন্তি বিপক্ষনা গ্রাণং। তক্স কির রূপা-

প্রথম, অবভাস, আলোক-উদ্থাস, জ্যোতিঃনির্গম। তরুণ বিদর্শন-জ্ঞান উৎপন্ন হইলে সাধকের মনে হইতে পারে, 'অরে ! এহেন আলোক বা জ্যোতিঃ এই দেহ হইতে পূর্বে কথনও নির্গত হয় নাই, আমি নিশ্চিত মার্গ-ফল লাভ করিয়াছি। এইরপে সাধকের মনে যাহা মার্গ নহে তাহা মার্গ, যাহা ফল নহে তাহা ফল বলিয়া ধারণা জন্মে। এই ল্রান্ত ধারণার বশবর্তী হইবার ফলে তিনি বিদর্শন-মার্গ হইতে চ্যুত হইয়া বিপথগামী হন। তিনি নিজের মূল কর্মস্থান-ভাবনা, ধ্যেয়বস্তুর চিন্তা বিস্কান দিয়া দেহজাত আলোকেই বিমুগ্ধ হন। এ জাতীয় আলোক বা জ্যোতিঃ কোন কোন সাধকের আসন মাত্র আলোকিত করিয়া, কাহারও বা পক্ষে প্রকোষ্ঠ মাত্র, কাহারও বা পক্ষে প্রকোষ্ঠ মাত্র, কাহারও বা পক্ষে মাত্র বিহার বা পরিবেণ, কাহারও বা পক্ষে এক গ্রাতি, কাহারও বা পক্ষে মাত্র বিহার বা পরিবেণ, কাহারও বা পক্ষে এক গ্রাতি, কাহারও বা পক্ষে অর্ক যোজন, ঘিয়োজন, ত্রিয়োজন ইত্যাদি ক্রমে পৃথিবী হইতে উর্দ্ধে অকনিষ্ঠ ত্রন্ধলোক পর্যান্ত উদ্থাদিত করিয়া উৎপন্ন হয়। ভগবান বুক্রের ত্যায় মহাপুক্ষের পক্ষে দেহ-জ্যোতিঃ দশ সহস্র সক্রবান উদ্থাদিত করিয়া উৎপন্ন হয়তে পারে।

দ্বিতীয়, জ্ঞান। ইহা তরুণ বিদর্শনজনিত জ্ঞান, উচ্চাঙ্গের জ্ঞান।

<sup>(</sup>২) জ্ঞান, (৩) প্রীতি, (৪) প্রশান্তি, (৫) স্থথ, (৬) অধিমোক্ষ, (৭) প্রগ্রহ, (৮) উপস্থান, (১) উপেক্ষা এবং (১০) নিকান্তি।

রূপধন্মে তুলযন্ত্র তীরেন্তর বিস্পিন্ট ইন্দবজিরমেব অবিহতবেগং তিথিণং সূরং অতিবিসদং ঞাণং উপ্পক্ষতি। পীতি'তি
বিপঙ্গনা-পীতি, তঙ্গ কির তঝিং সময়ে খুদ্দকা পীতি, খণিক।
পীতি, ওক্কন্তিক। পীতি, উক্বেগা পীতি, ফরণা পীতি'তি অযং পঞ্চ
বিধা পীতি সকল সরীরং পূর্যমান। উপ্পক্ষতি। পঙ্গদ্ধী'তি বিপঙ্গনা
পঙ্গদ্ধী। তঙ্গ কির তন্মিং সময়ে রিন্টোনে বা দিবার্টোনে বা
নিসিন্নস্প কায-চিত্তানং নেব দর্পো ন গারবং ন কন্ধলতা ন
অকন্মঞ্জ্রতান গেলঞ্জ্রং ন প্রস্কৃতা হোতি। অথ খে। প্রস্কৃ কাযচিত্তানি পশ্দ্মনানি লহুনি মৃদ্নি কন্মঞ্জানি স্থবিসদানি উজুকানি
যেব হোন্তি। সো ইমেহি পঙ্গদাদীহি অনুগ্নহিত কাষ-চিত্তো
তন্মিং সময়ে অমানুসিং নাম রতিং অনুভবতি।

यः मन्नाय वृद्धः ---

"স্ক্র্রাগারং পবিষ্ঠিত্ব সম্ভচিত্তত্ব ভিন্ধুনো অমানুসি রতি হোতি সন্মা ধন্মং বিপক্ততো।

রূপারপ ধর্ম্মসমূহ জ্ঞানপূর্বক নিবিষ্টচিত্তে বিচার করিবার সময় সাধকের মধ্যে অতি তীক্ষ ও বিশদ জ্ঞান উংপন্ন হয়। 'ইহা নিক্ষিপ্ত ইন্দ্র-বজ্ঞ সদৃশ, অপ্রতিহতবেগবিশিষ্ট। এইরপ জ্ঞানসঞ্চারেও সাধকের মনে পূর্ব্বোক্ত ভাবে দ্বাস্ত ধারণ উপস্থিত হইয়া তাঁহাকে বিপথগামী করিতে পরে।

তৃতীয়, প্রীতি। ইহা তরুণ বিদর্শন জনিত প্রীতি। সামান্য, ক্ষণিক, উদ্বেশিক, উদ্বেশকর ও ক্ষুরণ এই পঞ্চ প্রীতি ক্রমে নিবিষ্ট সাধকের মধ্যে উৎপন্ন হইয়া তাঁহার সমস্ত দেহ পরিপূর্ণ করিয়া তোলে। এইরূপ প্রীতির অহুভূতিতেও পূর্ব্বোক্ত নির্মে সাধকের মধ্যে ভ্রাস্ত ধারণা উৎপন্ন হইয়া তাঁহাকে পথভ্রষ্ট করিতে পারে।

চতুর্থ, প্রশান্তি, উপশান্তি, উপশম। ধ্যাননিবিষ্ট সাধকের কায়ে এবং চিত্তে, দেহে এবং মনে ব্যথা-বেদনা, গুরুত্ব (ভার বোধ), কর্কশতা, অকর্মণাতা, অস্থতা এবং বক্রতা, এ সকল অস্বন্তিকর অবস্থা অমুভূত হয় না। তথন তাঁহার দেহ-মন উপশান্ত, লঘু, মৃত্, কর্মণা, স্থবিশদ ও স্থন্থির হয়। তাহাতে তিনি এক প্রকার অমাম্থিক, অলৌকিক রতি অমুভব করেন। এই প্রকার অমাম্থিক রতি সম্বন্ধেই উক্ত হইয়াতে।

যতে। যতে। সম্মাতি খন্ধানং উদয-ব্যথং, লভতি পীতি-পামোজ্জং অমতং তং বিজানতস্থি।

সুখন্তি বিপঙ্গনা-সুখং। তক্স কির তিস্মিং সময়ে সকলসরীরং অভিসন্দ্রমানং অতিপণীতং সুখং উপ্পক্ষতি। অধিমোক্যো'তি সদ্ধা। বিপঞ্গনা-সম্পর্য্তা হি অন্স চিত্ত-চেত্রসিকানং
অতিস্ব-পসাদভূতা বলবতী সদ্ধা উপ্পক্ষতি। পগ্নহো'তি বীরিষং।
বিপঙ্গনা-সম্পর্যুমেব হি অন্স অসিথিলং অনচ্চারদ্ধং স্কুপ্পাইতিং
বীরিষং উপ্পক্ষতি। উপচ্চানন্তি সতি। বিপঞ্সনা-সম্পর্যু
যেব হি অন্স স্থা চিত্ত। স্পতি চিতা নিখাতা অচলা পক্ষতরাজসদিসা সতি উপ্পক্ষতি। সো যং যং ঠানং আবক্ষতি সমন্নাহরতি

স্কঞ্জাপারং পবিট্ঠস্স সন্তচিত্তস্স ভিক্থুনো,
অমান্থসি-রতি হোতি সন্মা ধন্মং বিপস্সতো।

যতো যতো সন্মসতি ধন্ধানং উদয়-কন্মং,
লভতি পীতি-পামোক্ষং অমতং তং বিজানতং।

"শৃস্তাগারে প্রবিষ্ট, ধ্যান-নিবিষ্ট, শাস্ত চিত্র ভিক্ষুর অমাসুধিক রতি (আনন্দ) অন্থভ্ত হয়। যে কোন দিক্ দিয়া তিনি পঞ্চস্তকের উদয়-বায় দর্শন করেন না কেন, তাহাতে তিনি প্রীতি-প্রামোদ্য অন্থভব করেন। তাহাই বিদর্শকের পক্ষে অমৃত বলিয়া কথিত হয়।"

এ জাতীয় রতি অমূভবেও পূর্ব্বোক্ত নিয়মে সাধক ভ্রান্ত ধারণার বশবর্ত্তী হইয়া বিপথগামী হইতে পারেন।

পঞ্চম, স্থপ। ইহা তরুণ বিদর্শনজনিত স্থানুভূতি। এই প্রকার অস্থভূতি সাধকের সমস্ত শরীর পরিপ্লুত করিয়া শ্রেষ্ঠ-আকারে উৎপন্ন হয়। তাহাও পূর্বোক্ত নিয়মে সাধককে ভ্রমের পথে চালিত করিতে পারে।

ষষ্ঠ, অধিমোক্ষ বা বলবতী শ্রদ্ধা। তথন বিদর্শকের মধ্যে চিত্ত-চৈত্রিক ধর্মসমূহের সম্প্রসাদহেতৃ বলবতী শ্রদ্ধা উৎপন্ন হয়। তাহাও পূর্ব্বোক্ত নিয়মে সাধকের পক্ষে উপক্রেশে পরিণত হইতে পারে।

সপ্তম, প্রগ্রহ বা বীর্ষ্য। তথন বির্দশকের মধ্যে নাতি-দৃঢ় নাতি-শিথিল বীর্ষ্য বা কর্মশক্তি উৎপন্ন হয়। ভাহাও পূর্ব্বোক্ত নিয়মে নাধককে পথভ্রষ্ট করিতে পারে। মনসিকরোতি পচ্চবেক্খতি তং তং ঠানং অস্ত্র ওক্খন্দিছা পক্খন্দিছা দিক্ষচন্দ্রনো পরলোকে বিয় সতিয়া উপষ্ঠাতি। উপেক্ষা'তি বিপস্ত্রপেক্সা চেব আবজ্জ মুপেক্সা চ, তিমিং হি অস সমযে সক্ষসংখারেস্থ মল্মত্তভূতা বিপস্কয়পেন্ধাপি ৰলবতি হুত্বা উপ্পজ্জতি। মনোদ্বারে আবজ্জসুপেন্ধা পি। নিকন্তী'তি বিপঙ্গনা-নিকন্তি। এবং ওভাসাদি পতিমণ্ডিতায হি অক্স বিপক্সনাষ আলয়ং কুরুমানা সুখুমা সম্ভাকারা নিকন্তি (তণ্হা) উপ্পক্ষতি। সা নিক্তি কিলেসো'তি পরিগ্নহেতুম্পি ন সকা। তথ ওভাসাদযো পন উপিকলেস-বখুতায উপিকলেসা'তি বুতা, ন অকুসলতা। নিকন্তি পন উপক্লিলেসে৷ চেব উপক্লিলেস-বখু চ। অকুসলো অব্যত্তো যোগাবচরে। তেমু ওভাসাদীমু কপ্পতি বিন্ধিপতি। তেম্ব একেকং ''এতং মম, এদোহমিমি, এদো মে অতা'তি" সমম্পত্সতি। কুসলো পন ৰাত্তো পঞ্ছিতো বৃদ্ধিসম্পন্নো যোগাবচরে। ওভাসাদীসু উপ্পল্লেসু ''অযং থে। মে ওভাসো উপ্পলে।, সো খো পনাযং অনিচে সংখতো পটিচ্চসমূপ্পন্নো খ্যধম্মে ব্যধ্মো বিরাগধন্মো নিরোধধন্মো'তি তং পঞ্জায পরিচ্ছিন্দতি উপ-

অষ্ট্রম, উণস্থান বা শ্বতিশীলতা। তথন সাধকের মধ্যে পর্বতসদৃশ অচল, অটল, স্থদ্দ শ্বতি উৎপন্ন হয়। তাহাও পূর্ব্বোক্তভাবে সাধকের পথে বিদ্ন ঘটাইতে পায়ে।

নবম, উপেক্ষা, তরুণ বিদর্শনজনিত মধ্যস্থভাব-সম্ভূত বলবতী উপেক্ষা। জাহাও পূর্বোক্ত ভাবে সাধকের পথে বিল্ল ঘটাইতে পারে।

দশম, নি হান্তি বা তরুণ বির্দশনজনিত শাস্ত স্ক্র অন্তরাগ। তাহাও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে সাধককে ভ্রমের বশবর্তী করিতে পারে।

ষে যোগাঢ়ারী স্থদক নহেন, নিপুণ নহেন, তাঁহার চিত্ত দশবিধ উপক্লেশ 
মারা কম্পিত ও বিক্ষিপ্ত হয়। অবভাসাদি উপক্লেশের প্রত্যেকটিকে 'ইহা
আমার, ইহা আমি, ইহাই আমার আত্মা' এইরূপ মনে করিয়া তংপ্রকি
ভিনি আরুপ্ত হন। যিনি দক্ষ, নিপুণ ও বৃদ্ধিমান যোগাচারী, তিনি
অবভাসাদি উপক্লেশের প্রত্যেকটিকে "এই যে আলোক আমার শরীর হুইন্তে

পরিন্ধৃতি। যথা চ ওভাসো এবং সেসেস্থৃপি। সো এবং উপপরিন্ধিত্বা ওভাসং নেতং মম, নেসোহমন্মি, ন মেসো অত্তা'তি সমমুপঙ্গতি। এবং সেসেস্থুপি। তেনাহু পোরাণাঃ—

"ইমানি দস ঠানানি পঞ্জায যক্ত্র পরিচিতা ধন্মুদ্ধচচ কুসলো হোতি ন চ বিন্ধ্রেপং গচ্ছতি।"

দো এবং বিন্ধেপং অগচ্ছন্তো তং উপিকলৈসজটং বিজটেখা "ওভাসাদযো ধন্মা ন মগ্নো, উপিকলেস-বিমৃত্তং পন বীথিপটিপারং বিপস্পনা-ঞাণং মগ্নো'তি" মগ্নং চ অমগ্নং চ ববখপেতি। তক্স এবং "অযং মগ্নো, অযং ন মগ্নো'তি, মগ্নং চ অমগ্নং চ ঞখা ঠিতং ঞাণং মগ্নামগ্নঞাণ-বিস্থন্ধী'তি বেদিতব্বং।" এত্তাবতা পন তেন ভিন্ধুনা তিন্নং সচ্চানং ববখানং কতং হোতি। কথং ? দি ঠি-বিস্থিদ্ধিয়ং তাব নাম-ক্রপানং ববখাপনেন ছন্ধ্যসচ্চক্স ববখানং কতং। কংখা-বিতরণ-বিস্থিদ্ধিয়ং পচ্চয়-পরিগ্নহনেন সমুদ্য-সচ্চক্ষ ববখানং কতং।

উৎপন্ন হইয়াছে, তাহা অনিতা, হেতু-সম্ৎপন্ন, ক্ষয়শীল, পরিণামী, তাহা আমার আত্মানহে, অনাত্মা'' এই প্রকারে জ্ঞানপূর্বক বিচার করেন, পুনঃ পুনঃ চিন্তা করেন। এই কারণে প্রাচীনেরা বলিয়াছেনঃ—

ইমানি দস ঠানানি পঞ্জাষ যস্স পরিচিতা। ধ্মুদ্ধচ কুসলো হোতি ন চ বিক্রেপং গচ্ছতি॥

"এই দশ প্রকার কারণ, অর্থাৎ বির্দশন-জ্ঞানের পরিপন্থী দশবিধ উপক্লেশ বাঁহার নিকট জ্ঞানত পরিচিত, উপক্লেশ ধর্মের উদ্ভবে চিত্তের ঔদ্ধত্য নিবারণ করিতে যিনি দক্ষ, তাঁহার চিত্ত বিক্ষিপ্ত হয় না, উপক্লেশে কম্পিত হয় না।"

সেই দক্ষ যোগী উক্ত দশবিধ উপক্লেশরপ্জটাকে বিজটিত করিয়। বা ছেদন করিয়া জ্ঞানপূর্বক বিচার করেন—"আলোকাদি উপক্লেশ সমূহ বিদর্শনজ্ঞানের পরিপন্থী, তাহা বিদর্শনমার্গ নহে, উপক্লেশ-বিমৃক্ত বিদর্শন-জ্ঞানই মার্গ। 'ইহা যথার্থ মার্গ, ইহা যথার্থ মার্গ নহে', এইরূপে মার্গও বিপরীত মার্গ জ্ঞাত হইয়া অবস্থিত জ্ঞানই 'মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি' নামে কথিত হয়। এ পর্যান্ত সেই যোগাচারী ভিক্ষ্ ত্রিবিধ সত্যের বিচার সমাপ্ত করেন, যথা:— 'দৃষ্টি-বিশুদ্ধি'তে তৃঃখ-সত্যের বিচার, 'শক্ষা-উত্তরণ-বিশুদ্ধি'তে সমুদ্য-সত্যের

ইমিস্থাং পন মগ্নামগ্নঞাণ-দঙ্গন-বিস্কৃদ্ধিয়ং সম্মামগ্নস্থ অবধারনেন মগ্ন-সচ্চস্প বর্ষ্যানং কভস্তি। এবং লোকিষেনের ভার ঞাণেন ভিন্নং সচ্চানং বর্ষ্থানং কভং হোতী'ভি।

# পটিপদা-ঞাণ-দদ্দন-বিস্কদ্ধি

অর্চিয়ং পন ঞাণানং বসেন সিধাপ্পতা বিপঙ্গনা নবমং চ
অনুলোম-ঞাণং ইতি অযং পটিপদাঞাণদঙ্গন-বিস্থৃদ্ধি নাম।
অঠিয়ং ইতি চ এখ উপিকলেসবিমৃত্তং বীথিপটিপয় বিপঙ্গনাসংখাতং উদয-ব্বয-ঞাণং, ভঙ্গ-ঞাণং, ভয-ঞাণং, আদীনব-ঞাণং,
নিব্বিদ-ঞাণং, মুচ্চিতৃকম্যতা-ঞাণং, পটিসংখা-ঞাণং, সংখারুপেন্ধাঞাণং ইতি ইমানি অর্চিঞাণানি বেদিতব্বানি। নবমং পন
অনুলোমঞাণস্তি। তত্মা তং সম্পাদেতৃকামেন ভিন্ধুনা
উপিকলেস-বিমৃত্তং উদয-ব্বয-ঞাণং আদিং কত্মা এতেম্থ ঞাণেম্থ
যোগো করণীযো। পুন উদয-ব্বয-ঞাণে যোগো কিমখিযো ইতি

বিচার এবং 'মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি'তে সমাক্ মার্গের অবধারণে মার্গ-সত্যের বিচার, এইভাবে লৌকিক জ্ঞানে ত্রিসত্যের বিচার সম্পাদিত হইল।

#### প্রতিপদ-জ্ঞান-দর্শন-বিশ্বত্তি

আট প্রকার জ্ঞানের দারা স্থনিয়ন্তিত বিদর্শন এবং অন্থলোম-জ্ঞান, এই নববিধ জ্ঞানই 'প্রতিপদ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি' নামে কথিত হয়। আট প্রকার জ্ঞান, যথা:—উপক্রেশ-বিমৃক্ত উদয়-বায়-জ্ঞান, ভঙ্গ-জ্ঞান, ভয়-জ্ঞান, আদীনব-জ্ঞান, নির্কোদ-জ্ঞান, মুম্ক্লা-জ্ঞান, প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান ও সংস্থারোপেক্ষা-জ্ঞান এবং নবম জ্ঞান অন্থলোম-জ্ঞান। স্থতরাং প্রতিপদ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি সাধন করিতে হইলে উপক্রেশ-বিমৃক্ত উদয়-বায়-জ্ঞান হইতে আরম্ভ করিয়া ক্রমে ভঙ্গ-জ্ঞানাদির প্রতি মনোযোগ করা কর্ত্তব্য। এস্থলে প্রশ্ন ইইতে পারে—পুনরায় উদয়-বায়-জ্ঞানের প্রতি মনোযোগ করিবার প্রয়োজন কি ? প্রয়োজন এই

চে ? তিলঝাণ সল্লঝানখো। উদয-ক্ষয-ঞাণং হি হেটা দসহি উপিকিলেসেহি উপিকিলিটাং হুদা যথাভূতং তিলঝাণং সল্লঝোতুং না সন্ধি। ইদানি উপিকিলেস-বিমৃত্তং পন সকোতি। তীনি লঝাণানি পন কিঙ্গ অমনসিকারা কেন পটিচ্ছন্নতা ন উপটেহস্তি ? অনচ্চ-লঝাণং তাব উদয-ক্ষযানং অমনসিকারা সম্ভৃতিযা পটিচ্ছন্নতা ন উপটোতি। ছুন্ঝা-লঝাণং পন অভিহ্নসম্পটিপীল্নঙ্গ অমনসিকারা ইরিযাপথেহি পটিচ্ছন্নতা ন উপটোতি। অনত্ত-লঝাণং পন নানা-ধাতু-বিনিত্তোগম্প অমনসিকারা ঘনেন পটিচ্ছন্নতা ন উপটোতি। উদয-ক্ষযাং পন পরিগ্নহেছা সম্ভৃতিয়া বিকোপিতায় অনিচ্চ-লঝাণং যথাভূতং উপটোতি। অভিহ্নসম্পটিপীল্নং মনসিকছা ইরিযা-পথে উপ্যাটিতে ছুঝা-লঝাণং যথাভূতং উপটোতি। নানাধাতুযো বিনিষ্কুজ্জিছা ঘনবিনিত্তোগে কতে অনত্ত-লঝাণং উপটোতি। এতা চ অনিচ্চং অনিচ্চ-লঝাণং, ছুঝাং ছুঝা-লঝাণং, অনতা অনত্ত-লঝাণ্ডি অযং বিভাগো বেদিতকো। তথা অনিচ্চন্তি খন্ধপঞ্চং।

যে, অনিত্য, তৃঃথও অনাত্মভেদে ত্রিবিধ লক্ষণ উত্তমরূপে দর্শন না করিলে চলে না। প্রে যোগাচারী উদয়-ব্যয়-জ্ঞানের দশবিধ উপক্লেশে উপক্লিষ্ট ছিলেন বলিয়া ত্রিলক্ষণ যথার্থ ভাবে দর্শন করিতে পারেন নাই। এখন তাহা, উপক্লেশ-বিমৃক্ত হইয়াছেন বলিয়া তিনি যথার্থ ভাবে ত্রিলক্ষণ দর্শন করিতে সমর্থ। পুনঃ প্রশ্ন হইতেছেঃ—উক্ত ত্রিলক্ষণ কি মনোনিবেশ না করিবার ফলে, এবং কিদের ঘারা প্রতিক্রন্ন বলিয়া শ্বতি-পথে উদিত হয় না? উদয়ব্যের প্রতি মনোনিবেশ না করায় এবং 'নাম-রূপ ধর্মা' হেতুবশে উৎপন্ন হইয়া অতি শীঘ্র লয়প্রাপ্ত হইতেছে, পুনঃ দেই স্থানে অন্ত নাম-রূপ উৎপন্ন হইয়া অতি শীঘ্র লয়প্রাপ্ত হইতেছে, পুনঃ দেই স্থানে অন্ত নাম-রূপ উৎপন্ন হইয়া অতি শীঘ্র লয় প্রাপ্ত হইতেছে, এইরূপে ইহার উৎপত্তি, স্থিতি, লয় এত ক্রুত হইতেছে, তাহা সহক্ষে জ্ঞাত হওয়া যায় না। এইরূপে একটির পর একটি আসা বা উৎপন্ন হওয়া, ইহার নাম সন্থতি বা প্রবাহ। এই প্রকার সম্বতিতে উদয়-ব্যয় প্রতিক্লন্ন থাকে বলিয়া অনিত্য-লক্ষণ সহজে জ্ঞানের গোচরীভূত হয় না। শরীরের নিত্য যন্ত্রণার প্রতি অমনোযোগহেতু এবং চতুর্নিবধ ইর্যাপথের নিত্য পরিবর্ত্তনে তৃঃধ-লক্ষণ প্রতিচ্ছন্ন থাকে বলিয়া তাহাও সহছের অহজ্ত হয় না। এই শরীরে পঞ্চম্বন্ধের বিভাগের প্রতি

কশা ? উপ্পাদ-বযঞ্জথন্তভাবা হুতা অভাবতো, উপ্পাদ-বযঞ্জথন্তং হি অনিচ্চ-লন্ধণং। হুত্বা অভাব-সংখাতো বা আকার-বিকারো। যদনিচ্চং তং হুন্ধস্তি বচনতো পন তমেব খন্ধপঞ্চকং হুন্ধং, কশা ? অভিহ্নপটিপীল্নতো। অভিহ্নপটিপীল্নাকারো হুন্ধ-লন্ধণং। যং হুন্ধাং তদনত্তা'তি পন বচনতো তমেব খন্ধপঞ্চকং অনতা। কশ্মা ? অবসবত্তনতো, অবসবত্তনাকারো অনত্ত- লন্ধণং। তং ইদং সক্বিপ্পি অযং যোগাবচরো উপিক্কিলেস-বিমৃত্তেন বীতিপটিপন্ধ-বিপশ্বনা সংখাতেন উদয-ক্বয-গ্রাণেন যথাভূতং সল্লন্ধেতি।

মনোনিবেশ না করায় এবং পঞ্চম্বন্ধের সমবায়কে শরীর বা জীব বলিয়া ধারণা করায় অনাত্ম-লক্ষণ জ্ঞানের গোচরীভূত হয় না। এই শরীরে আমি বা আমার যে ভ্রান্ত ধারণা, ইহাই আত্ম-দৃষ্টি বা সংকায়-দৃষ্টি। পারমাথিক নিয়মে শরীরকে বিভাগ করিয়া দেখিলে তথন আমিত্ব বোধ আর থাকে না, কেবল সংস্থার-পুঞ্জ মাত্র পরিনৃষ্ট হয়। গেমন অন্ধকারে রচ্ছতে সর্প ভ্রম हम्र এবং আলোকের সাহায়ে দৃষ্টিপাত করিলে সেই ভ্রম অপসারিত হয়, রজ্জুতে রজ্জু-জ্ঞানই হয়, তেমন অবিভান্ধকারেও এই শরীরে 'আমি' বা 'আমার' বলিয়া মিথ্যা ধারণা হয় এবং জ্ঞানরূপ আলোকের সাহায্যে লক্ষ্য করিলে সেই ভ্রম বা মিথ্যা ধারণা অন্তহিত হয়, কেবল সংস্থার-পুঞ্জ মাত্র পরিদৃষ্ট হয়। এই যে শরীরের প্রতি বিপরীত ধারণা, তাহারই নাম আত্ম-पृष्टि वा मरकाय-पृष्टि, এवং मেटे खास्त्र धात्रणा अस्तरिक ट्रेया मरस्रात-পृक्ष বলিয়া যে সত্য ধারণা বা যথার্থ-দর্শন ( যথাভূত-দর্শন ), তাহারই নাম অনাত্ম-দৃষ্টি। এস্থলে অনিত্য ও অনিত্য-লক্ষণ, চুঃথ ও চুঃখ-লক্ষণ এবং অনাত্মা ও অনাত্ম-লক্ষণ দর্শন করা কর্ত্তব্য। অনিত্য বলিতে পঞ্চ স্কন্ধকেই বুঝায়, পঞ্চ স্বন্ধের অতিরিক্ত কোনও স্কন্ধ বা সংস্কার ধর্ম নাই। এই সংস্কার ধর্ম সমূহ নিত্য পরিবর্ত্তনশীল, ইহাদের পরিবর্ত্তনশীলতাই অনিত্য-লক্ষণ। যাহা অনিত্য তাহাই দ্বংখ। এই শরীর জরা, ব্যাধি, মৃত্যু প্রভৃতি আকারে নিত্য পরিবর্ত্তিত হওয়াতে নানা ষম্রণাই নিয়ত অহুভূত হয়, স্থতরাং তাহা **इःथ । नि**ङा यञ्जभाकारत अञ्चल्छ रुखग्रारे इःथ-नक्ष्म । यारा दःथ **छा**राहे অনাত্ম। যাহা ইচ্ছার বশে থাকে না, অবশবর্ত্তিতাই অনাত্ম-লক্ষণ। যোগী উপক্লেশ-বিমৃক্ত 'উদয়-বায়-জ্ঞানে' এই লক্ষণত্রয় যথাসত্য দর্শন করেন।

## (৩) ভঙ্গঞাণং

তঙ্গ এবং সর্ক্ষেত্ব। পুন্ধুনং অনিচাং ছ্রাং অনতাতি কাপারপ-ধন্ম তুল্যতে। তীর্যতে। তং উদয়-ক্ষ্য-প্রাণং তিব্ধাং ছত্বা বহতি প্রবৃত্তি। সংখার-ধন্মা লহুং উপর্ট্তহন্তি। ঞাণে তিব্ধা বহন্তে সংখারেম্ব লহুং উপর্ট্তহন্তেম্ব উপ্পাদং বা ঠিতিং বা প্রবুং বা নিমিত্তং বা ন সম্পাপুনাতি। খ্য-ব্য-ভেদ-নিরোধে যেব সতি সন্তিটিতি। তঙ্গ এবং উপ্পাদ্ধিত্ব। এবং নাম সংখারগতং নিরুত্বাতী'তি পঙ্গতো এতিনাং ঠানে ভঙ্গ-প্রাণং উপ্পাদ্ধিত। তথ্য যন্মা ভঙ্গো নাম অনিচ্চতায় প্রম-কোটি, তন্মা সো ভঙ্গামুপঙ্গকো যোগাবচরে। স্ববং সংখারগতং অনিচ্চতো অনুপঙ্গতি নো নিচ্চতো, হুঝাতো অনুপঙ্গতি নো মুখতো, অনততো অনুপঙ্গতি নো অনুবেতা, অনুবেতা অনুপঙ্গতি বনা অনুবেতা, অনুবেতা আনুপঙ্গতি বনা অনুবিতা, অনুবেতা যন্ম পঙ্গতি। যন্মা পন যং অনিচাং ছুঝাং অনতা, ন তং

#### (৩) ভক্ত**্তা**ন।

নাম-রূপ ধর্ম—অনিত্য, তৃঃধ ও অনাত্ম, এই প্রকারে জ্ঞানপূর্বক বিচার করিবার ফলে যোগীর উদয়-ব্যয়-জ্ঞান তীক্ষতর হয়। সংশ্বারধর্মসমূহ তাঁহার স্মৃতি-পথে দ্রুত আবিভূতি হইয়া দ্রুত লয়প্রাপ্ত হয়। এই অবস্থায় তাঁহার স্মৃতি সংশ্বার ধর্ম সমূহের উৎপত্তি ও স্থিতি-ক্ষণে তিন্তিতে পারে না, তাহা ভঙ্গ-ক্ষণেই অবস্থিত হয়। সংশ্বারধর্মসমূহ এইরূপে উৎপন্ন হইয়া এইরূপে বিনপ্ত হইতেছে, এইরূপে অবিরত দর্শন করিতে করিতে ক্রমে তাঁহার মধ্যে 'ভঙ্গ-জ্ঞান' উৎপন্ন হয়। অনিত্যতার শেষ পরিণতিই ভঙ্গ। ভঙ্গাঞ্গনশী ভিক্ষ্ সমস্ত সংশ্বার ধর্মকে অনিত্যের দিক হইতে সতত দর্শন করেন, নিত্যতার দিক্ হইতে নহে; তৃংথের দিক্ হইতে দর্শন করেন, স্বথের দিক্ হইতে নহে, আনাত্মার দিক্ হইতে নহে, যাহা অনিত্য তাহা ত্বাংথ এবং যাহা তৃংথ তাহা অনাত্ম। স্কৃতবং যাহা অনিত্য, তৃংথ ও অনাত্ম, তিন্ধিয়ে আনন্দিত হওয়ার কিছুই নাই এবং আসক্ত হইবারও কিছুই নাই। এইরূপে তিনি ভঙ্গ-জ্ঞান দর্শনের নিয়মে অনিত্য,

অভিনন্দিতব্বং, যং চ অনভিনন্দিতব্বং, ন তথ রজ্জিতব্বং। তস্মা তেন ভঙ্গ-ঞাণানুসারেন অনিচ্চং ছুঝাং অনন্তা'তি দিট্টে সংখারগতে নিব্বিন্দতি নো নন্দতি, বিরজ্জতি নো রজ্জতি, সো এবং অরজ্জন্তো লোকিকেনেব তাব ঞাণেন রাগং নিরোধেতি নে। সমুদেতি, সমুদ্যং ন করোতী'তি অখো। তঙ্গ এবং ভঙ্গং অমুপঙ্গতো সংখারাব ভিজ্জন্তি, তেসং ভেদো মরণং, ন অঞ্জো কোচি অখী'তি স্কুঞ্জুতো উপাঠানং ইল্পতি।

তেনাহু পোরাণাঃ---

"থন্ধা নিরুক্সন্তি ন চথি অঞ্জো থন্ধানং ভেদো মরণন্তি বৃচ্চতি। তেসং থযং পঙ্গতি অপ্পমত্তো মণিং'ব বিল্লাং বজিরেন যোনিসো'তি।"

সো অভিন্তমেব ভিদ্মতী'তি পবত্তমনসিকারো ত্বলভাজনক্স বিষ ভিজ্জমানক্স, সুকুম-রজক্স বিষ বিপ্লকীর্যমানক্স, তিলানং

তৃঃথ ও অনাআ। ভেদে সংস্কার ধর্ম সমৃহ পুনঃ পুনঃ দর্শন করেন। এইরূপ দর্শনের ফলে তাঁহার চিত্ত সংস্কারধর্মের প্রতি আসক্ত হয় না, তিছিবরে তাঁহার বৈরাগ্য উৎপন্ন হয়, তিনি সতত উদাসীন হইয়া বিচরণ করেন। এইরূপে তিনি লৌকিক জ্ঞানে লোভের নিরোধ সাধন করেন। নাম-রূপের ভঙ্গ বা বিনাশ অবিরত দর্শন করিবার ফলে তাঁহার মনে হয়—সংস্কারধর্ম-সমূহই ভগ্ন হইতেছে, ইহাদের ভেদ বা বিনাশই মরণ। অনিত্য-তৃঃথ-অনাআ্ম-ভাবাপন্ন সংস্কারধর্ম জীবাত্মা নহে। স্কতরাং জীব বলিয়া কেহ মরিতেছে না, সংস্কারধর্ম মাত্র ভগ্ন হইতেছে। এইরূপে শৃক্ততার দিক্ হইতে তাঁহার মৃতি উৎপন্ন হয়। এই কারণে প্রাচীনেরা বলিয়াছেন :—

থন্ধা নিক্সান্তি ন চ'থে অঞ্জো, থন্ধানং ভেদো মরণন্তি বুচ্চতি। তেসং থয়ং পদ্দতি অপ্পমত্তো, মণিং'ব বিশ্বাং বজিবেন যোনিদোতি

"পঞ্জদ্ধই বিনষ্ট ইইতেছে, কোন জীব বা মানুষ মরিতেছে না। পঞ্

বিষ ভিজ্ঞমানানং সক্ব-সংখারানং উপ্পাদ-ঠিতি-পবন্ত-নিমিন্তং বিস্পজ্জের। ভেদমেব পঙ্গতি। সো যথা নাম চন্ধুমা পুরিসো পোন্ধারণী-তীরে বা নদীতীরে বা ঠিতো পুল্লফুসিতকে দেবে বঙ্গস্তে উদক-পির্চ্চে মহন্ত-মহন্তানি উদক-বুৰ্বুলকানি উপ্পজ্জির। উপ্পজ্জির সীমং সীমং ভিজ্জমানানি পঙ্গেষ্য; এবমেব সক্বে সংখারা ভিজ্জন্তি, ভিজ্জন্তী'তি পঙ্গতি। এবরূপং হি যোগাবচরং সন্ধায় বৃত্তং ভগবতা:—

যথা বুকালকং পক্সে যথা পক্সে মরীচিকং
এবং লোকং অবেন্ধস্থা মচ্চু-রাজা ন পঙ্গতী'তি।"
তঙ্গ এবং সকে সংখারা ভিজ্জন্তি ভিজ্জন্তী'তি অভিণ্হং পঙ্গতো
অঠি-আনিংসংস-পরিবারং ভঙ্গ-ঞাণং ৰলপ্পত্তং হোতি। তত্রিমে

স্কন্ধের ভেদই মরণ বলিয়া কথিত হয়। হীরকের দ্বার। মণি বিদ্ধ করিবার ন্তায় অপ্রমত্ত ভিক্ষুও তীক্ষ জ্ঞানে পঞ্চম্বন্ধের ক্ষয় নিরীক্ষণ করেন।"

পঞ্চয়দের ধ্বংসের প্রতি মনোনিবেশ করিবার ফলে যোগীর মনে হয়—

তুর্বল মুন্নয় পাত্র যেন ভগ্ন হইতেছে, স্ক্র ধূলিরাশি বায়ুমগুলে যেন বিকীর্ণ

হইতেছে, সেইরূপ সংস্কার-ধর্ম সমূহও (নাম-রূপ) যেন অবিরত ভগ্ন হইতেছে,

কেবল ভগ্ন হইতেছে। তথন তিনি সংস্কার-ধর্মসমূহের উৎপত্তি ও স্থিতির

প্রতি মনোনিবেশ না করিয়া কেবল ভক্ন-ক্রণের দিকেই মনোনিবেশ করেন।

যেমন ম্যলধারে রৃষ্টি পড়িবার সময় চক্রমান্ ব্যক্তি পুক্রের পাড়ে কিংবা

নদী-তীরে দাঁড়াইয়া লক্ষ্য করিতে থাকেন—জল-ব্র্লুদ্সমূহ অতি শীঘ্র উৎপন্ন

হইয়া অতি শীঘ্র লয় প্রাপ্ত হইতেছে, তেমন সংস্কার-ধর্মসমূহও (নাম-রূপ)

অবিরত ভাঙ্গিতেছে, কেবল ভাঙ্গিতেছে, এইরূপই তিনি দর্শন করেন। এই

শ্রেণীর যোগাচারী ভিক্ল্র প্রতি লক্ষ্য করিয়াই ভগবান বলিয়াছেন:—

যথা বৃৰ্বুলকং পদ্দে যথা পদ্দে মরীচিকং। এবং লোকং অবেক্ধস্তং মচ্চু-রাজা ন পদ্দতী'তি॥

"জল-বৃদ্বৃদ্ ও মরীচিকা দর্শনের স্থায় যিনি পঞ্চক্ষককে সম্যক্রপে দর্শন করেন, মৃত্যুরাজ ( যম ) তাঁহাকে দেখিতে পায় না, তিনি মৃত্যুঞ্জয়।" সমন্ত সংস্থার-ধর্ম ধবংসের অভিমূখে, এইরূপ দর্শনের ফলে তাঁহার অষ্টবিধ গুণ্যুক্ত 'ভঙ্গ-জ্ঞান' স্কুদৃঢ় হয়। অষ্টবিধ গুণ, যধাঃ—ভব-দৃষ্টি বর্জন,

অর্চ্চ-আনিসংসা:—ভব-দি চিপ্পহানং, জীবিত-নিকন্তি-পরিচ্চাগো, সদাযুত্তপযুত্ততা, বিস্থন্ধাজীবিতা, উঙ্গুক-পহানং, বিগত-ভযতা, খন্তি-সোরচ্চপটিলাভো, অরতি-রতি-সহনতা'তি।

তেনাহু পোরাণা:--

''ইমানি অর্চ্চগুণমন্তানি দিস্বা তহিং সম্মসতি পুনপ্পুনং আদিত্ত-সেলস্থিরস্পমো মুনি ভঙ্গান্তপঙ্গী অমতঙ্গ পত্তিযা'তি।''

জীবনের মায়া ত্যাগ, সততআত্ম-নিয়োগ, বিশুদ্ধজীবিকা, ঔৎস্থক্য-পরিত্যাগ, নির্ভয়তা, ক্ষাস্তি ও সৌহার্দ্দ লাভ এবং রতি ও অরতি সহনশীলতা। এই কারণে প্রাচীনেরা বলিয়াছেন:—

ইমানি অট্ঠগুণ মত্তানি
দিস্বা তহিং সম্মসতি পুনপ্পুনং।
আদিচ্চ-সেল-সিরস্পমো মুনি
ভন্নাম্পস্দী অমতস্স পত্তিয়া'তি।

"ভক্স-জ্ঞানের এই অষ্টবিধ গুণ দৈখিয়া ভক্সাফুদর্শী উদয়-গিরি-শিখরোপম মূনি অমৃত মহানির্বাণ লাভের জন্য সংস্কার-ধর্মসমূহের 'ভক্স-লক্ষণে' মনো-নিবেশ পূর্ব্বক পুনঃ পুনঃ দর্শন করেন।"

## (৪) ভয-ঞাণং

তঙ্গ এবং সক্ব-সংখারানং খ্য-ব্য-ভেদ-নিরোধ-আরম্মণং ভঙ্গামুপস্থনং আসেবস্তম্প ভাবেস্তম্প বহুলীকরোম্ভস্প সক্ব-ভব-যোনি-গতি-ঠিতি-সত্ত-নিবাসেম্থ পভেদকা সংখারা মুখেন জীবিতু-কামস্প ভীরুকপুরিসঙ্গ সীহ-ব্যগ্ম-দীপি-অচ্ছ-তরচ্ছ-যক্ষ্ম-রক্ষ্মস-বোরআসিবিসাদযো বিষ মহাভ্যা হুত্বা উপর্চ্চহস্তি। তঙ্গ অতীতা সংখারা নিরুদ্ধা, পচ্চুপ্পন্না নিরুদ্ধান্তি, অনাগতে নিক্তত্তনকা সংখারা পি এবমেব নিরুদ্ধিস্তিষ্ঠী'তি পঙ্গুতো এতিম্মং ঠানে ভ্য-ঞাণং উপ্পক্ততি। তত্রায়ং উপমাঃ—

একিন্স। কির ইথিযা তযো পুত্তা রাজাপরাধিকা, তেসং রাজা দীসচ্ছেদং আণাপেদি। সা ইথি পুতেহি দদ্ধিং আঘাতর্তানে অগমাদি। অথঙ্গা ইথিযা জের্চিপুত্তর দীসং ছিন্দিত্বা মজ্জিমঙ্গ দীসং ছিন্দিতুং আরভিংস্থ। দা জের্চিক্স দীসং ছিন্নং, মজ্জিমঙ্গ

#### (৪) ভয়-জ্ঞান।

সমন্ত সংশ্বার-ধর্মের ক্ষয় বা নিরোধকে অবলম্বনস্বরূপ করিয়া ভঙ্গ-জ্ঞান উত্তরোত্তর বর্দ্ধিত করিলে স্থথ-স্বাচ্ছন্দ্য-প্রিয় কাপুরুষের (ভীরু পুরুষের) পক্ষে সিংহ, ব্যাদ্র, রক্ষর ও আশীবিষাদির আবির্ভাবে ভীতি দর্শনের স্থায় ভয়-জ্ঞানে সাধকের স্মৃতি-পথে ত্রিলোকগত সংশ্বারধর্মসমূহ ভয়াবহরূপে আবির্ভৃত হয়। তিনি সমন্ত ত্রিলোকই অনিত্য, অধ্বর, পরিণামী বলিয়া অবধারণ করেন। অতীতে উৎপন্ন সংশ্বারধর্মসমূহ অতীতেই নিরুদ্ধ হইয়াছে, বর্ত্তমানে উৎপন্ন সংশ্বার-ধর্ম সমূহ বর্ত্তমানেই নিরুদ্ধ হইয়াছে, বর্ত্তমানে উৎপন্ন সংশ্বার-ধর্ম সমূহ বর্ত্তমানেই নিরুদ্ধ হইবে। এইরূপে নিবিষ্টিচিত্তে অবিরত দর্শন করিলে সাধকের মধ্যে ভয়-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। এক স্থীলোকের তিন পুত্র ছিল। তাহারা রাজার নিকট গুরুতর অপরাধে অপরাধী। রাজা তাহাদের প্রাণদণ্ডের আদেশ দিলেন। শোকাত্বরা জননী পুত্রদের সহিত বধ্যস্থানে যাইয়া দেখিতেছেন—ঘাতক প্রথমে জ্যেষ্টপুত্রকে বধ করিল। তৎপরে সে মধ্যমপুত্রকে বধ করিবার

সীসং ছিজ্জমানং দিস্বা কনিষ্ঠিমিং আলযং বিঙ্গজ্জি। অযম্পি
পুত্তো এতেসং এব সদিসো ভবিঙ্গতী'তি। তথ তঙ্গা ইথিযা
ক্রেষ্ঠপুত্তপ ছিন্ন-সীস-দঙ্গনং বিষ যোগিনো অতীতসংখারানং
নিরোধ-দঙ্গনং। মজ্জিমপুত্তপ ছিজ্জমান-সীস-দঙ্গনং বিষ পচ্চুপ্রন্নানং সংখারানং নিরোধ-দঙ্গনং। অযম্পি পুত্তো এতেসং যেব
সদিসো ভবিঙ্গতী'তি কনির্চ্চপুত্তমিং আলয-বিঙ্গজ্জনং বিষ
অনাগতেপি নির্বন্তনক-সংখারা ভিজ্জিস্কন্তী'তি অনাগতানং
নিরোধ-দঙ্গনং, তঙ্গ যোগিনো এবং পঙ্গতো এতিমাং ঠানে ভ্যঞাণং নাম উপ্লক্ষতি। অপরাপি উপমাঃ—

এক। কির পৃতিপজা ইথি দস-দারকে বিজাঘি, তেম্থ নব দারকা মতা, একো দারকো হখগতো মরতি, অপরো কুচ্ছিয়ং। সা নব-দারকে মতে দসম চ মীযমানং দিস্বা কুচ্ছিগতে দারকে পি আলযং বিঙ্গজ্জি, অযম্পি তেসং যেব সদিসো ভবিঙ্গতী'তি। তথা তঙ্গা ইথিয়া নবন্ধং দারকানং মরণামুক্সরনং বিষ যোগিনো

উপক্রম করিতেছে। মাতা জ্যেষ্ঠপুত্রকে হত দেখিয়া, মধ্যমপুত্রকে হত্যা করিবার উপক্রমদর্শনে কনিষ্ঠপুত্রও তাহাদের ন্যায় হত হইবে ভাবিয়া তাহার জীবনের আশাও পরিত্যাগ করিলেন। এস্থলে উক্ত স্ত্রীলোকের মৃত জ্যেষ্ঠপুত্র দর্শনের ন্যায় সাধকের অতীত সংস্কারধর্মসমূহের নিরোধ-দর্শন। মাতার দ্রিয়মান মধ্যমপুত্রকে দর্শন করিবার ন্যায় সাধকের বর্ত্তমান সংস্কার-ধর্মসমূহের নিরোধ-দর্শন। কনিষ্ঠপুত্রও অগ্রজদের ন্যায় হত হইবে এই ভাবিয়া মাতার কনিষ্ঠপুত্রের জীবনের আশা বিসর্জ্জন করিবার ন্যায় সাধকের ভবিয়ৎ সংস্কারধর্মসমূহের নিরোধ-দর্শন। ত্রিকালগত সংস্কার-ধর্ম সমূহের প্রতি বে সাধক এইরূপে দর্শন করেন, তাঁহার মধ্যে উদৃশ ভয়্য়-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। অপর এক স্ত্রীলোকের দল পুত্র ছিল। তল্পধ্যে নয় পুত্রের মৃত্যু হইয়াছে, এক পুত্র মাতার ক্রোড়ে মরিতেছে এবং এক শিশু কৃষ্ণিতে আছে। সেই স্থীলোক নয় পুত্রের মৃত্যুর পরের দশম পুত্রকেও দ্রিয়মান দেখিয়া জঠরগত শিশুটিও অক্তান্ত পুত্রদের ন্যায় মৃত্যুমূধে পতিত হইবে ভাবিয়া কৃষ্ণিগত সন্তানের জীবনের আশাও পরিত্যাগ করিলেন। এস্থলে উক্ত স্ত্রীলোকের নয় পুত্রের মরণায়্মস্বরণের ন্যায় সাধকের

অতীত-সংখারানং নিরোধ-দঙ্গনং। হথগত-দারকক্স মীযমান-ভাব-দঙ্গনং বিষ যোগিনো পচ্চপ্পন্নানং সংখারানং নিরোধ-দঙ্গনং। কুছিগতে দারকে আল্য-বিঙ্গজ্জনং বিষ অনাগতানং সংখারানং নিরোধ-দঙ্গনং। তঙ্গ এবং পঙ্গতো এতস্মিং ঠানে উপ্পজ্জতি ভ্য-ঞাণং। ভ্য-ঞাণং পন ভাষতি উদাহু ন ভাষতী'তি ? ন ভাষতি। তং হি অতীতা সংখারা নিরুদ্ধা, পচ্চপুন্না নিরুদ্ধান্তি, অনাগতা সংখারাপি নিরুদ্ধিঙ্গস্তী'তি তীরণমন্তমেব হোতি। তঙ্গ যথা নাম চন্ধুমা পুরিসো নগরদারে তিঙ্গো অঙ্গারকাস্থযো ওলোক্যমানো সযং ন ভাষতি কেবলং হি অঙ্গ যে যে নিপতিঙ্গন্তি স্বেষ অনপ্রকং ছ্রুং অনুভবিঙ্গন্তি। এবং তীরণমন্তমেব হোতি। যথা বা পন চক্খুমা পুরিসো খদির-স্লং, অয-স্লং, স্বর্ধ-স্লং ইতি পটিপাটিষা ঠপিতং স্লন্ত্যং ওলোক্যমানো সযং ন ভাষতি। কেবলং হিঙ্গ যে যে ইমেন্ত্ স্লেন্ত্যং ওলোক্যমানো সযং ন ভাষতি। কেবলং হিঙ্গ যে যে ইমেন্ত্ স্লেন্ত্যং বিপতিঙ্গন্তি, সন্ধে তে অনপ্রকং ছ্রুং অনুভবিঙ্গন্তি ইতি তীরণমন্তমেব হোতি। এবমেব ভ্য-

অতীত সংস্কারধর্মদম্হের নিরোধ-দর্শন। মাতার ক্রোড়স্থ পুত্রের ফ্রিয়মাণ ভাব-দর্শনের ন্যায় সাধকের বর্ত্তমান সংস্কার-ধর্মদম্হের নিরোধ-দর্শন। মাতার গর্ভস্থ সন্তানের জীবনের আশা পরিত্যাগের ন্যায় সাধকের ভবিশ্বং সংস্কারধর্মসম্হের নিরোধ-দর্শন। এই অবস্থায় সাধকের ভয়-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। সন্দেহ হইতে পারে—ভয়-জ্ঞান দ্বারা সাধক ভয় পান কিংবা ভয় পান না ? তদ্বারা অতীত, অনাগত ও বর্ত্তমান ভেদে ত্রিকালগত পরিণামশীল সংস্কারধর্মসম্হের স্বভাব নিরূপণ করা হয় মাত্র। যেমন কোন চক্ষ্মান্ ব্যক্তিনগর্বারে তিনটি প্রজ্ঞালিত অক্ষারপূর্ণ ভীষণ কৃপ অবলোকন করিবার সময় নিজে ভয় করেন না, যাহারা এই কৃপে পতিত হইবে, কেবল তাহারাই বছ হঃথ ভোগ করিবে, এইরূপ চিন্তা করেন মাত্র, অথবা যেমন কোন চক্ষ্মান্ ব্যক্তি ভূমিতে ক্রমান্বয়ে প্রোথিত ধদির-শূল, লোহ-শূল ও স্বর্থ-শূল অবলোকন করিবার প্রময়্ম ভয় করেন না, যাহারা এই শূলে পতিত হইবে, কেবল তাহারাই বছ হঃথ ভোগ করিবে, এইরূপ চিন্তা করেন মাত্র। তেমন ভয়-জ্ঞান দ্বারা সাধক স্বয়ং ভয় করেন না। উক্ত প্রজ্ঞালিত অক্ষারপূর্ণ কৃপদ্বয় সদৃশ এবং শূল্ত্রয়সদৃশ কাম, রূপ ও অরূপ ভেদে ত্রিভবের মধ্যে অতীত সংস্কার-ধর্ম-

ঞাণেন সে। স্বাং ন ভাষতি, কেবলং হিন্তু অঙ্গারকাস্থ্রথ-সদিসেসু স্লত্ত্ব-সদিসেসু চ তীসু ভবেসু "অতীত। সংখার। নিরুদ্ধা, পচ্চুপ্লরা নিরুদ্ধান্তি, অনাগত। নিরুদ্ধান্ত্রি" তীরণমন্ত্রমেব হোতি।

---0----

# (৫) আদীনব-ঞাণং

তঙ্গ তং ভ্য-ঞাণং আদেবস্তুপ্প ভাবেন্তপ্প বহুলীকরোন্তপ্প সক্র ভ্ব-যোনি-গতি-ঠিতি-সত্তাবাদেস্থ নেব তাণং, ন লেনং, ন গতি, ন পটিসরণং পঞ্জাযতি। সক্বভ্ব-যোনি-গতি-ঠিতি-সত্তানিবাদেস্থ প্রবন্তসংখারেস্থ একসংখারেপি পখনা বা পরামাদো বা ন হোতি। তযো ভ্রা বীতচ্চিকঙ্গারপুরা অঙ্গার-কাস্থ্যো বিয়, চত্তারো মহা ভূতা ঘোরবিসা আসিবিসা বিয়, পঞ্চশ্বরা উদ্খিত্তাসিকবধকা বিয়, ছ অক্সত্তিকাযতনানি গাম-ঘাতক-চোরা বিয়, সত্ত বিঞ্জাণ-ঠিতিযো নব চ সত্ত নিবাসা একাদসহি অগ্নীহি আদিতা

সমূহ অতীতেই নিরুদ্ধ হইয়াছে, বর্ত্তমান সংস্কারধর্মসমূহ বর্ত্তমানেই নিরুদ্ধ হইতেছে এবং অনাগত সংস্কারধর্মসমূহ অনাগতেই নিরুদ্ধ হইবে। এইরূপে ভয়-জ্ঞান দ্বারা ত্রিভবের ও ত্রিকালের অন্তর্গত সংস্কার-ধর্মসমূহের (পঞ্চ স্কন্ধের) স্বভাব নিরূপণ করা হয় মাত্র।

#### (৫) आमीनव-छान।

সাধক ভয়-জ্ঞান উত্তরোত্তর বর্দ্ধিত করিয়া ত্রিভবের মধ্যে কোথাও ত্রাণ বা স্থথের আশ্রম দেখিতে পান না। ত্রিভবের অন্তর্গত সংস্কার-ধর্মদমূহের একটির প্রতিও তাঁহার আশিক্তি হয় না। ত্রিভব প্রজ্ঞালিত-অঙ্গারপূর্ণ কূপের নাায়, চতুর্বিধ মহাভূত (ক্ষিতি, অপ্, তেজ ও মরুং) আশীবিষদদৃশ, পঞ্জন্ধ উত্তোলিত-অসি-হন্তে দণ্ডায়মান ঘাতকসদৃশ এবং নিজন্ম ষড়ায়তন গ্রাম-ঘাতক দন্ম্য সদৃশ প্রতীয়মান হয়। সমস্ত জীব-লোক এগার প্রকার অগ্নি দারা সতত সম্পজ্জলিত। সজোতিভূত। বিষ চ, সব্বে সংখারা গণ্ডভূতা, রোগভূত। সল্লভূতা বিষ চ, নিরস্তাদা নিরসা মহা আদীনবরাসীভূতা তথা উপঠিহন্তি। কথং ? সুখেন জীবিতুকামস্প ভীরুক-পুরিসঙ্গ রমণীযাকার-সংঠিতম্পি সবাল,কমিব বনগহনং, সসদ্দূলা বিষ গুহা, সগাহরক্ষসং বিষ উদকং, সমুস্তিত খয়া বিষ পচ্চথিকা, সবিসং বিষ ভোজনং, সচোরো বিষ ময়ো, আদিন্তমিব অগারং। যথা হি সো পুরিসো এতানি সবাল,ক-বনগহনাদীনি আগন্ম ভীতো সংবিয়োলোমহর্টিজাতো সমস্ততো আদীনবমেব পঙ্গতি; এবমেব অযং যোগাবচরো ভঙ্গান্থপ্রস্কানবসেন সৰ্বসংখারেম্ম ভ্যতো উপর্টিতেম্ম সমস্ততো নিরসং নিরস্তাদং আদীনবং যেব পঙ্গতি। তঙ্গ এবং পঙ্গতো আদীনব-ঞাণং নাম উপ্লব্ধং হোতি। ভ্যতুপঠিনেন আদীনবং দিস্বা উব্বিশ্বহদ্যানং যোগীনং অভ্যম্পি অথি খেমং নির্বাণং নিরাদীনবন্তি।

প্রজ্জালিত বলিয়া তাঁহার মনে হয়। সমস্ত সংস্কার-ধর্ম গণ্ডসদৃশ, রোগসদৃশ, শূলসদৃশ, আস্বাদবিহীন, নীরস ও মহা আদীনবরাশিরপে সাধকের স্বৃতি-পথে উদিত হয়। স্থথে জীবন-ধারণের আশায় আশান্বিত ভীকজনের পক্ষে হিংঅজন্তসমাকীর্ণ রম্ণীয় গহন বন দর্শনের ন্যায়, শাদ্দ্ লাধিকৃত গুহাদর্শনের ন্যায়, রাক্ষস-পরিগৃহীত সরোবর দর্শনের ন্যায়, উৎক্ষিপ্ত অসি-হস্ত শত্রু দর্শনের ন্যায়, বিষ-মিশ্রিত ভোজন দর্শনের ন্যায়, দস্ত্য-অধিকৃত পথ দর্শনের ন্যায় এবং প্রজ্ঞালিত গৃহ দর্শনের ন্যায়, সাধকের জ্ঞান-চক্ষে কাম, রূপ ও অরূপ ভেদে ত্রিভব ( ত্রিলোক ) ভীষণ-আকারে পরিদৃষ্ট হয়। যেমন সেই ভীরু পুরুষ স্থ্-স্বাচ্ছন্দ্যে বাস করিবার আশায় হিংম্রজন্তু-সমাকীর্ণ গ্রুন বনে উপস্থিত হইলে ভীত, উদ্বিগ্ন, রোমাঞ্চিত হইয়া চারিদিকে কেবল বিভীষিকাময় দোষ-রাশিই দেখিতে পায়, তেমন যোগী ভঙ্গ-জ্ঞানের বর্দ্ধনহেতু সমস্ত সংস্কার-ধর্ম ভীতির আকারে তাঁহার স্মৃতি-পথে উদিত হইলে, তিনি চতুর্দিকে কেবল বিভীষিকাময় দোষরাশিই দেখিতে পান। এইরূপে দর্শন করিবার ফলে ভয়-জ্ঞান হইতে তাঁহার মধ্যে আদীনব-জ্ঞান বা দোষ-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। आमीनव-ब्लाटनामरत्र উषिश्रक्रमत्र रयाणिणन दमिश्रक भान-जाशास्त्र ज्ञ অভয়-পদও আছে, যাহা একান্ত নিরাপদ, আদীনবশূন্য, নির্বাণ।

## ৬) নিব্বিদা-ঞাণং

সে। যোগাবচরে। এবং সব্ব সংখারে আদীনবতো পঙ্গুন্থে। সব্বভব-যোনি-গতি-বিঞ্জাণ- চিঠিতি-সন্তাবাদে দিঠিটাদীনবে সভেদকে সংখারগতে নিবিবন্দতি উক্চতি নাভিরমতি। সেয্যথাপি নাম চিন্তকুট-পব্বত-পাদাভিরতো স্থবন্ধ-রাজহংসো অসুচিমিহ চণ্ডালগাম-দারাবাটে নাভিরমতি, সন্তম্ব মহাসরেস্থ্যেব অভিরমতি; এবমেব অযম্পি যোগী-রাজহংসো স্থপরিদির্চ্চাদীনবে সভেদকে সংখারগতে নাভিরমতি, ভাবনারমতায পন ভাবনারতিয়া সমন্ধাগততা সন্তম্ব অমুপঙ্গনাম্ব যেব রমতি। যথা চ পন স্থবন্ধপঞ্জরে পন্ধিত্যো সীহো মিগরাজা নাভিরমতি, তিযোজন-সহস্ক-বিখতে পন হিমবস্তেযেব রমতি; এবং অয়ং যোগী-সীহো তিবিধে স্থগতি ভবেপি নাভিরমতি, তীম্ব পন অমুপঙ্গনাম্ব যেব রমতি, যথা চ পন স্বর্বসেতো সন্তপতির্টো ইদ্ধিমা বেহাসঙ্গমো ছন্দন্তো নাগরাজ্ঞা নগরমত্মে নাভিরমতি, হিমবতি ছন্দস্ত-দহ-গহনেযেব অভিরমতি;

#### (७) निदर्वप-छान

পূর্ব্বাক্ত প্রকারে সমস্ত সংস্কার-ধর্মকে আদীনবরূপে দর্শন করিবার ফলে সাধক ত্রিলাকের প্রতি উদাসীন ও উৎকণ্ঠিত হন; কোথায়ও তাঁহার চিত্ত রমিত হয় না। যেমন চিত্রকৃট পর্ব্বতের পাদদেশে রমণীয় পবিত্র মহাসরোবরে কেলি-রত স্থবর্ণ রাজহংস চণ্ডাল-প্রাম-দ্বারে তুর্গন্ধ অশুচিপূর্ণ ক্ষুদ্র জলাশয়ে রমিত হয় না, হিমালয়ের সপ্ত মহাসরোবরেই রমিত হয়, তেমন যোগীও ত্রিলোকগত অনিতা সংস্কার-ধর্মে রমিত হন না, ধ্যান-স্বথে অভিরত বলিয়া বিদর্শনারামেই রমিত হন। যেমন স্থবর্ণ-পিঞ্জরাবদ্ধ মূগরাজ সিংহ স্থবর্ণপিঞ্জরে রমিত হয় না, ত্রি-সহস্র-যোজন-বিস্তৃত হিমালয় পর্ব্বতেই রমিত হয়, তেমন যোগীও ত্রিবিধ স্থগতি ভবে (কাম, রূপ ও অরপ ভেদে স্থগতিতে) রমিত হন না, ধ্যান-পরায়ণ বলিয়া তিনি বিদর্শন-ভাবনাতেই রমিত হন। অথবা যেমন সর্ব্ব-শেতবর্ণ ঋদ্ধিমান আকাশগামী ষড়দস্ত

এবং অযং যোগীবর-বারণো সক্ষমিম্পি সংখারগতে নাভিরমতি, অফুপ্পাদো খেমং নিরাদীনবং নিকানং ইতি দির্চ্চে সম্ভিপদেযেব রমতি। তল্পিল-তপ্পোন-তপ্পত্তার-মানুসো হোতি।

# (৭) মুচ্চিতৃকম্যতা-ঞাণং

তং পন এতং পুরিমেন ঞাণদ্বযেন অথতো একং। তেনাছ পোরাণাঃ—"ভযতুপার্চানং একমেব তীণি নামানি লভতি, সব্ব-সংখারে ভযতো অদ্দর্শাওি ভযতুপার্চানং নাম জাতং, তেস্থ যেব সংখারেস্থ আদীনবং উপ্পাদেতী'তি আদীনবামুপঙ্গনা নাম জাতং, তেস্থ যেব সংখারেস্থ নিব্বিদ্দমানং উপ্পান্থ নিবিদ্দামুপঙ্গনা নাম জাতং। ইমিনা পন নিব্বিদা-ঞাণেন ইমঙ্গ কুলপুত্তঙ্গ নিবিষ্ণান্থ উক্চিত্তঙ্গ অনভিরমন্তঙ্গ সব্ব-ভব-যোনি-গতি-বিঞ্জাণ-ঠিতি-সত্তা-বাসগতেস্থ সভেদকেশ্ব সংখারেশ্ব এক-সংখারেপি চিত্তং ন সজ্জিত

হস্তী যুথপতি জনাকীর্ণ নগর মধ্যে রমিত হয় না, হিমালয়ের গহন বনে মানস-সরোবরেই অভিরমিত হয়; তেমন যোগীও কোন প্রকার সংস্কার ধর্মে রমিত হন না, শাস্তি-পদ নির্বাণেই তাঁহার চিত্ত রমিত হয়, নির্বাণাভিম্থী চিত্ত সত্ত নির্বাণের প্রতিই ধাবিত হয়।

#### (৭) যুযুক্ষা-জ্ঞান

পূর্ব্বোক্ত ভয়-জ্ঞান, আদীনব-জ্ঞান ও নির্বেদ-জ্ঞান অর্থত একই। এই কারণে প্রাচীনেরা বলিয়াছেন,—"একমাত্র ভয়-জ্ঞানেরই ত্রিবিধ নামকরণ হইয়াছে। সমস্ত সংস্কারধর্মকে ভয়ের দিক্ হইতে দর্শন করিলে তাহা ভয়জ্ঞান, আদীনবের (উপদ্রবের) দিক্ হইতে দেখিলে আদীনব-জ্ঞান এবং সংস্কারধর্মসমূহের প্রতি উদাসীনতা উৎপাদন করিলে নির্বেদ-জ্ঞান নামে অভিহিত হয়। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত ত্রিবিধ জ্ঞান অর্থবিচারে এক।

নির্বেদ-জ্ঞান উদিত হইবার ফলে কুলপুত্র ভিক্ষু উদাসীন ও উৎক্ষিত

ন ৰছাতি। সক্ষসংখারতো মুচ্চিতৃকামং নিঙ্গরিতৃকামং হোতি। যথা নাম জালব্তস্তরগতো মচ্ছো, সপ্পমুখগতো মণ্ড্লো, পঞ্জর-পদ্ধিতো বন-কৃকুটো, সপত্তপরিবারিতো পুরিসো'তি এবমাদযো ততো ততো মুচ্চিতৃকামা নিঙ্গরিতৃকামা হোস্তি। এবং তঙ্গ যোগিনো চিত্তম্পি সক্ষমা সংখারগততো মুচ্চিতৃকামং নিঙ্গরিতৃকামং হোতি। অথঙ্গ এবং সক্ষ-সংখারেত্ব বিগতালয় সক্ষমা সংখারগতা মুচ্চিতৃকামক্স উপ্পক্ষতি মুচ্চিতৃকম্যতা-ঞানং'তি।

## (৮) পটিসংখা-ঞাণং

সে। এবং সব্ধ-ভব-যোনি-গতি-ঠিতি-সত্তনিবাসগতেহি সভেদ-কেহি সংখারেহি মুচ্চিতুকামে। সব্বস্মা সংখারগতা মুচ্চিতুং পুন তে যেব সংখারে পটিসংখা-ঞাণেন তিলস্কাণং আরোপেত।

হইলে ত্রিভবের অন্তর্গত কোনও সংস্থারধর্মের প্রতি তাঁহার চিত্ত আসক্ত হয় না। পরমার্থ-জগতে প্রবেশ করিলে যোগীবর পরমার্থভাবাপর হন, কাজেই তাঁহার চিত্ত বহির্জগতের কোনও কাম্যবস্ততে মৃগ্ধ হয় না। সমস্ত সংস্থারধর্ম হইতে মৃক্ত হইবার জন্য তাঁহার মধ্যে চিত্ত উৎপন্ন হয়। যেমন জাল-বন্ধ মংস্থা, সর্প-ম্থগত মণ্ড্,ক, পিঞ্জরাবন্ধ বন-কুকুট এবং শক্র-পরি-বেষ্টিত পুরুষ দেই দেই বিপদ হইতে মৃক্ত হইবার জন্য অতিশয় ব্যাকৃল হয়; তেমন যোগীর চিত্তও সমস্ত সংস্থারধর্ম হইতে মৃক্ত হইবার জন্য ব্যাকৃল হয়। চিত্তের ঈদৃশ অবস্থায় সংস্থার ধর্মের প্রতি তৃষ্ণাহীন এবং মৃক্তিকামী সাধ্বকর মধ্যে মুক্তিকাম্যতা-জ্ঞান বা মৃমুক্ষা-জ্ঞান উৎপন্ন হয়।

#### (৮) প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান

বিভবের অন্তর্গত সমন্ত সংস্কারধর্ম হইতে মূক্ত হইবার জন্ম যোগীবর মুক্তির উপায় উদ্ভাবন করেন। তিনি সমন্ত সংস্কারধর্মে অনিতা, তৃঃথ ও অনায় লক্ষণ আরোপ করিয়া জ্ঞানপূর্বক চিন্তা করেন। নিতা নহে,

প্রিগণ্হতি। সে। সক্ষমংখারে অনিচ্চতো, তাবকালিকতো, উপ্পাদ-বয-পরিচ্ছেদতো, পলোকতো, চলতো, অদ্ধুবতো, পভঙ্গুতো, বিপরিনাম-ধন্মতো, মরণ-ধন্মতো'তি আদীহি কারণেহি অনিচ্চা'তি পঙ্গতি। অভিণ্হ-পটিপীল্নতো, ছ্ক্খতো, ছ্ক্খ-বংখুতো, রোগতো, গণ্ডতো, সল্লতো, আৰাধতো, উপদ্দৰতো, ভযতো, অতাণতো, অলেনতো, অসরণতো, আদীনবতো, বধকতো, জাতি-ধম্মতো, জরা-ধন্মতো'তি আদীহি কারণেহি ছক্খা'তি পঙ্গতি। ছুগন্ধতো, জেগুচ্ছতো, পটিকুলতো, বিরূপতো, বীভচ্ছতো'তি আদীহি কারণেহি তৃষ্খ-লম্খণস্প পরিবারভূততে। অস্কুভা'তি পস্পতি। পরতো, বিত্ততো, তুচ্ছতো, স্থঞ্জতো, অস্থামিকতো, অবসব্তিতো'তি আদীহি কারণেহি অনতা'তি পঙ্গতি। এবং হি পঙ্গতা তেন তিলন্খণং আরোপেত্বা সংখার। পরিগ্নহিত। নাম হোস্তি। কস্মা পনায়ং এতে এবং পরিগণ্হতী'তি ? মুঞ্চনক্ষ উপাযসম্পাদনখং। তত্রায় উপমাঃ—একে। কির পুরিসো মচ্ছে গহেস্বামী'তি মচ্ছ-খিপং গহেত্ব। উদকে ওড়ড়াপেসি। সো খিপমুখেন হুখং ওতারেত্ব। অন্তোদকে স্থাং গীবায় গহেতা মচ্ছো মে গহিতো'তি অল্তমনো ক্ষণস্থায়ী, উদয়-ব্যয়দ্বারা পরিচ্ছিন্ন, ধ্বংসশীল, চঞ্চল, অঞ্চব, ক্ষণভঙ্গুর, পরি-বর্ত্তনশীল, মরণশীল, ইত্যাদি অর্থে সংস্কারধর্মসমূহ অনিত্য। নিত্য যন্ত্রণাকর, তুঃসহ, তুঃথের নিবাদ, রোগ, গগু, শূল, ব্যাধি, উপদ্রব, ভয়, অশরণ, चानीनत, तथक, जन्म । जर्तायुक हेलानि चार्थ मः स्नातथम प्रःथ। प्रर्गम, অশুচি, কুর্ণানত, কদাকার, বীভ্বস, বিক্লত, ঘুনিত, জুগুপিনত, ইত্যাদি অর্থে সংস্কারধর্ম অশুভ (অশুচি)। নিজস্ব নহে, রিক্ত, শূন্য, স্বামিত্বহীন, অবশবর্ত্তী, ইত্যাদি কারণে সংস্কারধর্ম অনাত্ম। মুক্তির উপায় নিরূপণের জন্য অনিতা, ত্বংথ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণ সংস্কারধর্মে আরোপ করিয়া বিশদভাবে পুনঃ পুনঃ দর্শন করিলে সংস্কারধর্মস্থ্রের স্বভাব বিশেষরূপে পরিজ্ঞাত হওয়া যায়। এই প্রকারে জ্ঞানপূর্বক পুনঃ পুনঃ চিস্তা করাই মুক্তির উপায়রূপে নির্দ্ধারিত। কোন এক ব্যক্তি মাছ ধরিবার জন্য একটা 'পলো' লইয়া জলে চাপ দিল। 'পলো'র ভিতর হাত দেওয়া মাত্র দে মংস্মল্রমে এক বিষধর দর্পের গ্রীবা শক্ত করিয়া ধরিল।

অহোসি। সে। মহা বত মষা মচ্ছো লদ্ধো'তি উদ্খিপিত। পঙ্গন্তো সোবিথিকত্ত্বদঙ্গনেন সপ্লো'তি সংজ্ঞানিবা ভীতো আদীনবং দিখা গহনে নিবিবলন্তে। মুঞ্জিত্কামে। হুতা মুঞ্জনঙ্গ উপায়ং করোন্তো অমন দুঠিতো পঠায় হখং নিবেঠেতা ৰাহুং উদ্খিপিতা উপরি-সীমে দ্বে তথা বারে আবিজ্ঞাহা সপ্লং ত্বলং করা "গক্ত হুঠ সপ্লো'তি" বিঙ্গজ্জির। বেগেন তলাকপালিং আরু্য্হ মহন্তঙ্গ বত ভো সপ্পঙ্গ মুখতো মুন্তোমিহ'তি আগত-মগ্নং ওলোক্যমানে। অঠ্ঠাসি। তথ্ তঙ্গ পুরিসঙ্গ মচ্ছো'তি সপ্লং গীবায় গহেত্বা ভুট্ঠকালো বিয় ইমঙ্গ পি যোগিনো আদিতো ব অন্তভাবং পটিলভিতা ভুট্ঠকালো, তঙ্গ পি-মুখতো সীসং নীহরিত্ব। সোব্থিকত্ত্ব্যদঙ্গনং বিয় ইমঙ্গ যোগিনে। ঘনবিনিত্তোগং কহা সংখারেত্ব তিল্কাণ-দঙ্গনং তঙ্গ ভীত্কালে। বিয় ইমঙ্গ যোগিনো ভ্যতুপট্ঠান-ঞাণং ততো আদীনব-দঙ্গনং বিয় আদীনব-ঞাণং, গহনে নিবিবলনং বিয়

দে মনে করিল যেন দে একটি বড মাছ ধরিয়াছে। ইহাতে তাহার আনন্দের সীমা রহিল না; কিন্তু পরে দে তাহা উপরে তুলিয়া দেখিল যে, ত্রিবক্র এক সাপ তাহার হাত বেষ্টন করিয়া আছে। সর্পের ত্রিবক্র লক্ষণ দর্শনেই তাহার মংস্তভ্রম দূরীভূত হইল এবং তাহা যে মাছ না হইয়া সাপ তাহা ষথার্থ জানিতে পারিল। অমনি দে অত্যন্ত ভীত হইয়া ইহাতে প্রমাদ গণিল। সাপ ধারণের প্রতি ঔদাসীন্য উৎপাদন করিয়া দে তাহা হইতে মুক্তিলাভের ইচ্ছায় মুক্তির উপায় ঠিক করিল। দে সাপের লেজের নীচের िक इंटेंट क्रांस (वंद्रेन थूलिया এवः नात्रित माथाय प्रे िक वात आघा क्र विकास क्रिक्ट क्रांस (वंद्रेन थूलिया अवः नात्रित माथाय प्रे क्रिक्ट वात्र आघा क्र विकास क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट वात्र वात्र क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक क्रिक क्रिक्ट क्रिक क् করিয়া এবং সাপকে তুর্বল করিয়া "হুষ্ট আততায়ি, ! দূর হও" বলিয়া সাপকে পরিহার করিল। দে জাতবেগে জলাশয়ের তীরে উঠিয়া—"অহে ! কত বড় বিষধর সাপের দংশন হইতে রক্ষা পাইলাম !' মনে মনে এইরূপ চিন্তা করিয়া তাহার আদিবার পথের দিকে তাকাইয়া অল্পকণ দাঁড়াইয়া রহিল। এম্বলে ঐ ব্যক্তির মংস্থাত্রমে সর্পের গ্রীবায় ধরিয়া আনন্দিত হইবার ন্যায়<sup>©</sup> পূর্বে অজ্ঞান-অবস্থায় যোগীপুরুষের পক্ষে নিজের দেহের প্রতি মায়াবশে আদক্ত হওয়া। 'পলো' হইতে দাপ বাহির করিয়া উহার ত্রিবক্র লক্ষণ দেখিবার নাায় নিজের দেহকেও প্রমার্থের দিক হইতে প্রুম্বন্ধ বশে বিভাগ

যোগিনে। নিকিদা-ঞাণং সপ্লং মুচ্চিতুকামতা বিষ যোগিনো মুচ্চিতুকম্যতা-ঞাণং, মুঞ্চনঙ্গ উপায-করণং বিষ তঙ্গ যোগিনো পটিসংখা-ঞানেন সংখারেস্থ তিলঝানারোপনং, যথা হি সো পুরিসো সপ্লং আবিক্সিতা ছকলং কথা নিবত্তিথা ডংসিতুং অসমথভাবং পাপেথা স্থমুত্তং মুঞ্চিত; এবং অযংযোগাবচরো তিলঝানারোপনেন সংখারে আবিক্সিথা ছকলে কথা পুন নিচ্চ-স্থ্থ-স্ভ-অত্তাকারেন উপর্চিত্বং অসমথভাবং পাপেথা স্থমুত্তং মুঞ্চিত। তেন বৃত্তং "মুঞ্চনঙ্গ উপাযসম্পাদনখং এবং পরিগণ্হতী'তি। এত্তাবতা ভঙ্গ যোগিনো উপ্লয়ং হোতি পটিসংখা-ঞাণং।

করিয়া তাহাতে অনিত্য, তুংথ ও অনাত্ম লক্ষণ দেখা। সর্পদর্শনে ভীত হইবার ন্যায় পঞ্চয়দ্ধের অনিত্যলক্ষণাদি দর্শনে বোগীর মধ্যে ভয়-জ্ঞান। সর্পেতে দোষদর্শনের ন্যায় যোগীর আদীনব-জ্ঞান। সর্পধারণের প্রতি উদাদীনতার ন্যায় যোগীর নির্কেদ-জ্ঞান। সর্প হইতে মৃক্ত হইবার ইচ্ছার ন্যায় ষোগীর মৃক্তি-কামাতা বা মুমৃক্ষা-জ্ঞান। সর্প হইতে মৃক্তির উপায় নির্দ্ধান করিবার ন্যায় যোগীর সংস্কারধর্ম্মসমৃহে নিত্যাদি ত্রিলক্ষণ নিরূপণ করা। যাহাতে সাপ দংশন করিতে না পারে সেই জন্ম যেমন উক্ত ব্যক্তি হই তিন আঘাতে সাপকে তুর্কল করিয়া পরিত্যাগ করে এবং নিজেকে মৃক্ত করে, সেইরূপ যোগীপুরুষও অনিত্য, তুংথ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণ নিরূপণ দারা সংস্কারধর্ম্মসমূহকে প্রহত করিয়া, যাহাতে তাহা পুনরায় 'নিত্য, স্থা, শুচি ও আত্মা' আকারে স্মৃতি-পথে আবিভূতি হইতে না পারে, সেইজন্ম তংসমন্ত তুর্কল করিয়া পরিত্যাগ করেন এবং নিজেকেও মৃক্ত করেন। এইরূপে সংস্কারধর্ম্মসমূহ হইতে মৃক্ত হইবার উপায় নির্দ্ধারণ করিতে গিয়া যোগীর মধ্যে প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। প্রতিসংখ্যা অর্থে মৃক্তির উপায় নির্দ্ধারণ বিকেন্ত উত্থাবন। করিবিল বা কৌশল-উদ্ভাবন।

## (৯) সংখাক্রপেক্খা-ঞাণং

সো এবং পটিসংখা-এগাণেন সবেব সংখারা নিচ্চ-স্থ-স্ভ-অত্তসারানং অভাবতো স্থঞ্জা'তি পরিগণ্হতি। সো এবং মনসি
করোতিঃ—রপং হি ন সত্তো, ন জীবো, ন নরো, ন মানবো, ন
ইথি, ন পুরিসো, ন অত্তা, নাহং, ন মম, ন অঞ্জ্রস, ন কস্চি।
এবং বেদনা-সঞ্জা-সংখারা-বিঞ্জানেস্থ পি স্কুঞ্জতো মনসি করোতি।
সো এবং স্কুঞ্জতো দিস্বা তিলন্ধাণং আরোপেতা সংখারে পরিগণ্হন্থে।
ভযং চ নন্দিং চ পহায সংখারেস্থ উদাসিনো হোতি মল্পাতো।
সো উদাসিনো হুত্বা "অহং ইতি বা মমং ইতি বা ন গণ্হতি।
বিঙ্গাঠ-ভরিযো বিয় পুরিসো। যথা নাম পুরিসঙ্গ ভরিযা ভবেয়া
ইঠি। কন্তা মনাপা; সো তাম বিনা মুহুত্বিপ অধিবাসেতুং ন
সক্নেয্য, অতিবিয় তং মমাযেয়া। সো তং ইখিং অঞ্জেন পুরিসেন
সন্ধিং ঠিতং বা নিসিন্ধং বা কথেন্তিং বা হসন্তিং বা দিসা কুপিতো
অনত্যনো ভবেয়া। সো অপরেন সময়েম তঙ্গ ইখিয়া দোসং

#### (৯) সংস্থারোপেক্ষা-জ্ঞান

প্রতিদংখ্যা-জ্ঞানদারা যোগী নির্দারণ করেন—সমন্ত দংশ্বারধর্মে নিত্য, স্থা, শুচি ও আত্মা বলিয়া কোন সার পদার্থ নাই, এই অর্থে তাহা শূন্য। স্থান্তরাং সমস্ত সংশ্বারধর্ম অনিত্য, তৃঃখ, অশুচি ও অনাত্ম। তিনি এইরপ চিন্তা করেন—রূপস্কন্ধ সত্ম নহে, জীব নহে, নর নহে, জী নহে, পুরুষ নহে, আত্মা নহে, 'আমি' নহে, 'আমার' নহে, অত্মের নহে এবং কাহারও নহে, এই অর্থে রূপস্কন্ধ শূত্ম। এইরূপে বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞানস্কন্ধও শ্ন্যের দিক হইতে দেখিতে হয়। এইরূপে সংস্কারধর্মসমূহকে শ্ন্যের দিক হইতে দর্শন করায় তিনি ভয় ও আনন্দ পরিত্যাগ করিয়া সমস্ত সংশ্বারধ্মর প্রতি উদাদীন হন। তিনি সংশ্বারধর্মকে 'আমি' বা 'আমার' বলিয়া আর মনে করেন না। যেমন পরিত্যক্ত ভার্যার প্রতি স্বামী উদাদীন হন, তেমন যোগীও কাম্যবস্তুর প্রতি অনাদক্ত হন। কোনও পুরুষ বাঞ্চিত স্কন্ধী দ্বী লাভ করিয়া তংপ্রতি মুগ্ধ হয়, প্রিরাকে না দেখিলে

দিস্বা মৃঞ্ছিত্কামো হুত্বা তং বিস্পজ্জেষ্য, ন তং মমা'তি গণ্হতি।
ততো পর্চায তং যেন কেনচি সদ্ধিং যং কিঞ্চি কুরুমানং দিস্বাপি
নেব কুপ্লেষ্য ন দোমনস্কং উপ্লাদেষ্য, অথ খো উদাসিনোব ভবেষ্য
মক্সন্তো। এবমেব অযম্পি যোগাবচরো তেভুমকসংখারেহি
মৃঞ্ছিত্কামো হুত্বা পটিসংখা-জ্ঞানেন সংখারে পরিগণ্হস্তো "অহং
মমা'তি" গহেতব্বং অদিস্বা ভয়ং চ নন্দিং চ পহাষ সব্ব-সংখারেম্ম
উদাসিনো হোতি মক্সন্তো। তঙ্গ এবং জানতো এবং পঙ্গতো তীম্ম
ভবেম্ম চতুম্ম যোনীম্ম, পঞ্চম্ম গতীম্ম, সত্তম্ম বিঞ্জাণ- চিঠতীম্ম,
নবম্ম সন্তাবাসেম্ম চিন্তং পতিলীষ্টি পতিকুট্টতি পতিবট্টতি ন
সম্পসারিষ্টি, উপেক্ষা বা পটিকুল্যতা বা সংঠাতি। এতাবতা
তঙ্গ যোগিনো সংখারুপেক্ষা-জ্ঞাণং নাম উপ্লব্ধং হোতি। তং পন
জ্ঞাণং পুরিমেন জ্ঞাণদ্বয়েন অত্থতো একং। তেনাহু পোরাণাঃ—
"ইদং সংখারুপেক্ষা-জ্ঞাণং একমেব তীনি নামানি লভতি। হেট্ঠা
মৃচ্চিত্কম্যতা-জ্ঞাণং নাম জ্ঞাতং, মজ্যে পটিসংখামুপঙ্গনা-জ্ঞাণং

সে এক মূহুর্ত্তও থাকিতে পারে না; সেই প্রিয়পত্নীকে পরপুরুষের সহিত হাস্থালাপ করিতে দেখিয়া স্ত্রীর প্রতি যেমন সে অসম্ভূষ্ট হয় এবং অন্থা সময়ে সেই স্ত্রীর অমার্জনীয় দোষ দেখিয়া চিরতরে তাহাকে বিসর্জ্জন করে, এবং তথন হইতে সে পরিত্যক্ত ভার্যাকে আপনার বলিয়া আর মনে করে না, ঐ স্ত্রীর প্রতি তাহার উদাসীনতাই উৎপন্ন হয়; য়োগীও তেমন জগতের ভোগাবস্তর প্রতি অনাসক্ত হন! ত্রিলোকের অস্তর্গত সমস্ত সংস্কার-ধর্মে তাঁহার ভয়ও নাই, আনন্দও নাই, তিনি উদাসীন। ত্রিভবের মধ্যে 'আমি' বা 'আমার' বলিবার কিছুই নাই। সর্ব্বত্রে শৃত্তা—কেবল শৃত্তা, সংস্কারপুঞ্জ মাত্র, অনিত্যা, অঞ্বর, কেবল তৃংখরাশি, অনাত্ম, আত্মাশূন্য, কিছুই নাই, আছে মাত্র শ্রা, শ্রাই কেবল, ইহাই নিত্য, এব, স্থথ, অব্যক্ত স্থখ, শাস্তি, কেবল শাস্তি, অব্যক্ত শাস্তি, এই ভাবে ভাবাপন্ন হইয়া তিনি ত্রিভবের সংস্কারপুঞ্জের প্রতি উদাসীন হন এবং শাস্তিপদের দিকে তাঁহার চিত্ত থাবিত হয়। এই অবস্থায় য়োগীর সংস্কারেপেক্ষা-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। এই জ্ঞান পূর্ব্বোক্ত দ্বিবিধ জ্ঞানের সহিত অর্থত এক। এই কারণে প্রাচীনেরা বিলিয়াছেন:—এই সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞান ত্রিবিধ নামে কথিত হয়। প্রথম,

নাম জাতং, অস্তে চ সিখাপ্পত্তং সংখারুপেন্ধা-ঞাণং নাম জাতং।" এবং অধিগত-সংখারুপেন্ধস্ত পন ইমস্ক যোগিনো বিপঙ্গনা সিখাপ্পত্তা বুর্চ্ঠানগামিনী হোতি। সিখাপ্পত্তা বিপক্ষনা'তি বা বুর্চ্ঠানগামিনী'তি সংখারুপেক্খা-ঞাণ-ত্তযক্ত এব এতং নামং। সা হি সিখং উত্তমভাবং পত্ততা সিখাপ্পতা বুৰ্চ্চানং গচ্ছতী'তি বুৰ্চ্চানগামিনী'তি বুচ্চতি। বুট্ঠানস্তি মগ্নো, তং গচ্ছতী'তি বুট্ঠানগামিনী। মগ্নেন সদিং ঘটাযতী'তি অখো। ইদানি পন পুরিম-পচ্ছিম-ঞাণেহি সদিং ইনিস। বুটোনগামিনিযা বিপস্তনায আবিভাবখং অযং উপমা: - একা কির বয়ুলী এখ পুঞ্চং বা ফলং বা লভিস্পামী'তি পঞ্চসাথে মধুকরুক্থে নিলীযিত্বা একং সাখং পরামসিতা ন তথ कि विष भूष्यः व। कनः व। भयरूभभः आक्तम। यथ। ह এकः এवः তৃতিয়ং, ততিয়ং, চতুখং, পঞ্চমম্পি সাখং পরামসিতা ন কিঞ্চি অদ্দস। সাবগুলী "অফলো বতাফ রুক্রো নখেথ কিঞ্চি গ্যহূ-পগন্তি" তশ্মিং রুক্থে আলয়ং বিস্তুব্জেত্বা উজুকায় সাখায় আরুষ্ঠ বিটপন্তরেন সীসং নীহরিত্বা উদ্ধং উল্লোকেত্বা আকাসে উপ্পতিত্বা

মৃক্তি-কাম্যতা বা মৃমুক্ষা-জ্ঞান; দ্বিতীয়, প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান এবং তৃতীয়, সংস্কারো-পেক্ষা-জ্ঞান। এই ত্রিবিধ জ্ঞান অর্থত এক। সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞান প্রাপ্ত হইলে সাধকের বিদর্শন-প্রজ্ঞা শিখাপ্রাপ্ত (উচ্ছেল) ও উত্থানগামী হয়। শিখাপ্রাপ্ত বিদর্শন-প্রজ্ঞা ও উত্থানগামিনী বিদর্শন-প্রজ্ঞা সংস্কারোপেক্ষা-জ্ঞানের নামান্তর মাত্র। এই জ্ঞান বিদর্শন-জ্ঞানের চরম। উত্থানগামিনী অর্থে স্রোতাপত্তি-মার্গগামিনী। একলে উত্থান অর্থে মার্গ। এক বাতৃড় ফল খাওয়ার আশায় পঞ্চশাখাবিশিষ্ট মধুক রক্ষের (মহুয়া গাছের) এক শাখায় দিয়া বদিল। সে প্রথম শাখা অনুসন্ধান করিয়া একটি ফলও না পাইয়া দ্বিতীয় শাখায় বদিল। সে দ্বিতীয় শাখায়ও থাছ কিছু না পাইয়া, ক্রমে তৃতীর, চতুর্থ এবং পঞ্চম শাখা অন্থেষণ করিয়া একটি ফলও পাইল না। সে নিরাশ হইয়া ভাবিল—"বৃক্ষটি নিশ্চয় কলশ্না।" বাতৃড় শেষে উক্ত বৃক্ষে ফলের আশা ত্যাগ করিয়া মূল ঋজু শাখার উপর গিয়া বদিল। সে উপর দিকে চাহিল এবং লাফ দিয়া অন্ত এক ফলবান বৃক্ষে বদিল।

অঞ্জ্রি ফলরুক্থে নিলীযতি। তথ বগুলা বিষ যোগাবচরে।
দর্চিকো, পঞ্চাথো মধুকরুক্থে। বিষ পঞ্পাদানশ্বন্ধা, তথ
বগুলিয়া নিলীয়নং বিষ যোগিনো খন্ধপঞ্চক অভিনিবেসে!, তঙ্গ
একং সাখং পরামিসিরা কিঞ্চি গ্যহূপগং অদিষা অবসেস-সাখা
পরামসনং বিষ যোগিনো রূপশ্বন্ধাং সম্মিসিরা তথ কিঞ্চি গ্যহূপগং
অদিষা অবসেস-খন্ধ-সম্মসনং, তঙ্গা "অফলো বতায়ং রুক্থো'তি"
রুক্থে আলয়-বিঙ্গুজনং বিষ যোগিনো পঞ্চমুপি খন্ধেমু অনিচ্চলক্ষ্ণাদিবসেন নিৰ্বিন্ধন্তক্ষ মুচ্চিত্ৰুকম্যতাদি-ঞাণত্ত্যং, তক্ষ্ণা
উজুকায় সাখায় উপরি আরোহণং বিষ যোগিনো অন্ধলোম-ঞাণং,
সীসং নীহরিষা উদ্ধং ওলোকনং বিষ গোত্তভূ-ঞাণং, আকাসে
উপ্পতনং বিষ সোতাপত্তিমগ্ধ-ঞাণং, অঞ্জ্রিম্বাং ফলরুক্থে নিলীয়নং
বিষ যোগিনো সোতাপত্তিফল-ঞাণং-দার্চ্চক্তিন্তি।

বাহড় সদৃশ যোগাচারী এবং পঞ্চশাথাবিশিষ্ট মধুকবৃক্ষসদৃশ পঞ্চয় । বাহড়ের বিবার ন্যায় পঞ্চয়ন্ধে যোগীর পক্ষে জ্ঞানপূর্বক মনোনিবেশ করা। বাহড়ের প্রথম শাথা অভ্নমান করিয়া একটি ফলও না পাইয়া অবশিষ্ট শাথাগুলি অভ্নমান করিবার ন্যায় যোগীর পক্ষে প্রথমে রূপক্ষম যথাভূত-জ্ঞানে দর্শন করিয়া তন্মধ্যে কিছুমাত্র নিত্য, স্থুখ, শুচি ও আত্মা দার না পাইয়া ক্রমে অবশিষ্ট ক্ষমগুলিও দর্শন করা। বৃক্ষটি ফল শূন্য দেখিয়া উহার প্রতি বাহড়ের আশা ত্যাগ করিবার ন্যায় পঞ্চয়ন্ধের প্রতি অনিত্যালকণাদি বশে উদাসীন-ভাব উৎপাদন করিয়া যোগীর মধ্যে মুম্কাদি ত্রিবিধ জ্ঞান। বৃক্ষের মূল ঋজু শাখার অগ্রভাগে বাহড়ের বিনার ন্যায় যোগীর মধ্যে অহলোম জ্ঞান। উক্ত শাথার উপরিভাগে বিদিয়া বাহড়ের উদ্ধাবলোকনের ন্যায় যোগীর মধ্যে গোত্রভূ-জ্ঞান। বাহড়ের আকাশে উড়িয়া যাইবার ন্যায় যোগীর মধ্যে স্রোত্রাপত্তি-মার্গ-জ্ঞান। বাহড়ের অন্যাদ্দলবান বৃক্ষে বিবিধর ন্যায় যোগীর মধ্যে স্রোত্রাপত্তি-ফল-জ্ঞান।

## (১০) অনুলোম-ঞাণং

তঙ্গ তং সংখারুপেন্ধা-ঞাণং আসেবস্তুপ ভাবেস্তপ বছলীকরোন্তপ যোগিনে। অধিনান্ধ-সদ্ধা বলবতর। নিব্বতি, বিরিষং
স্থপর্যহিতং হোতি, সতি স্থপি ঠিতা হোতি, চিত্তং স্থসমাহিতং
হোতি, তিন্ধাতরা সংখারুপেন্ধা উপ্পক্ষতি। তঙ্গ ইদানি ময়ো
উপ্পক্ষিপতী'তি সংখারুপেন্ধা সংখারে অনিচ্চা'তি বা ছন্ধা'তি
বা অনন্তা'তি বা আরম্মণং কুরুমানং উপ্পক্ষতি মনোদ্বারাবক্ষনং
ততো ভবঙ্গং আবট্টেরা উপ্পন্ধপ তঙ্গ ক্রিযা-চিত্তপ অনস্তরং
অবীচিকং চিত্তসন্ততিং অনুবন্ধমানং তথেব সংখারে আরম্মণং কর্বা
উপ্পক্ষতি পঠমং জ্বন-চিত্তং যং পরিক্ষমন্তি বুচ্চতি। তদনস্তরং
তথেব সংখারে আরম্মণং করা উপ্পক্ষতি ছতিযং জ্বন-চিত্তং যং
উপচারন্তি বুচ্চতি। তদনস্তরং তথেব সংখারে আরম্মণং কর্বা
উপ্পক্ষতি ততিযং জ্বন-চিত্তং যং অনুলোমন্তি বুচ্চতি। ইদং
তেসং পাটিযেকং নামং। অবিসেসেন পন তিবিধন্পি এতং
আসেবনন্তিপি, পরিক্ষান্তিপি, উপচারন্তিপি, অনুলোমন্তিপি, বতুং

#### (১০) অমুলোম-জ্ঞান।

অফলোম অর্থে যাহা আফুপ্র্বিক, প্রবাপর অফুক্ল। যাহা মধ্যে স্থিত হইয়া প্রবায়ন্ত সন্মর্শন-জ্ঞান ব্যতীত ভঙ্গ, ভয় ইত্যাদি ক্রমে অবশিষ্ট আট প্রকার বিদর্শন-জ্ঞানের স্ব স্ব কার্য্য সম্পাদনে এবং পরে সপ্তত্তিংশ বোধি-পন্দীয়ধর্ম হৃদয়ঙ্গমকরা-বিষয়েও অফুক্ল, তাহাই অফুলোম-জ্ঞান। যে প্রকার চিত্তে এই জ্ঞান সম্ভব হয়, তাহার নাম অফুলোম-চিত্ত। এই কারণে অফুলোম-চিত্ত অফুলোম-জ্ঞান বলিয়াও কথিত হয়। অফুলোম-চিত্ত জ্বন-চিত্তেরই তৃতীয় তার। জ্বন-চিত্তের সপ্ত তার। প্রথম তারে ইহার নাম পরিকর্ম-চিত্ত, দ্বিতীয় তারে উপচার-চিত্ত এবং তৃতীয় তারে অফুলোম-চিত্ত। এইরূপে ভিয় ভিয় নামকরণ হইলেও, নির্বিশেষে এই ত্রিবিধ জ্বনচিত্তের প্রত্যেক্টিকে আদেবন-চিত্ত, পরিকর্ম-চিত্ত, উপচার-চিত্ত কিংবা অফুলোম-

বউতি। কিন্তু অনুলোমং ? পুরিমভাগ-পচ্ছিমভাগানং। তং

হি পুরিমানং অর্চলং বিপঙ্গনা-ঞাণানং তথাকিচতায অনুলোমেতি, উপরি চ সত্ততিংসায বোধিপন্ধিযধন্মানং অনুলোমেতি।

যথা হি ধন্মিকে। রাজা বিনিচ্ছ্যর্চানে নিসিল্লো বোহারিকমহামত্তানং বিনিচ্ছয়ং সুত্বা অগতিগমনং পহায় মল্পত্তো হুত্বা "এবং
হোতু'তি" অনুমোদমানে। তেসং চ বিনিচ্ছযক্ত্র অনুলোমেতি,
পোরাণক্ত চ রাজধন্মক্ত । এবং সম্পদ্মিদং বেদিতব্বং। তথ রাজা
বিয় অনুলোম-ঞাণং, অর্চিবোহারিক-মহামত্তা বিয় অর্চি ঞাণানি,
পোরাণো রাজধন্মে। বিয় সত্ততিংস-বোধিপন্ধিযধন্মা, তথ যথা

রাজা "এবং হোতু'তি" বদমানো বোহারিকানং চ বিনিচ্ছযক্ত্র রাজধন্মক্ত চ অনুলোমেতি। এবমিদং অনিচ্চাদিবদেন সংখারে আরম্ভ

চিত্ত বনা, যাইতে পারে। একই চিত্ত-বীথিতে (চিত্তসন্থতিতে) প্রথম মনোঘারে আবর্জন-চিত্ত (চিত্তের আবর্জন), তদনন্তর ভবাঙ্ক-চিত্ত আলোড়িত করিয়া চিত্ত-ক্রিয়ার উৎপত্তি, তদনন্তর তরঙ্গহীন, শান্ত স্থির চিত্ত-সন্থতিতে বি চিত্ত-প্রবাহে যে জবন-চিত্ত উৎপত্ন হয়, তাহারই প্রথম স্তরে পরিকর্ম-চিত্ত দিতীয় স্তরে উপসার-চিত্ত এবং তৃতীয় স্তরে অন্থলোম-চিত্ত উৎপত্ন হয়।

সংস্থাবোপেক্ষা-জ্ঞান সাধনাদারা ক্রমশ বদ্ধিত করিলে যোগীর প্রদাবনবতী হয়, বীর্য স্থান্ট হয়, য়তি স্থান্থির হয়, চিত্র সমাহিত হয় এবং সংস্থাবোপেক্ষা-জ্ঞানও তীক্ষ্ণতর হয়। ঈনৃশ অবস্থায় তাঁহার মধ্যে স্রোতাপত্তিনার্গ-জ্ঞান উৎপন্ন হইবার পূর্ব্ব মৃহুর্ত্ত উপস্থিত হয়। সংস্থারধর্ম্মের অনিত্য, তঃথ ও অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণের যে কোন লক্ষণকে আলম্বন স্থান্ধপ করিয়া সংস্থাবোপেক্ষা-জ্ঞান উৎপন্ন হইলে, দেই একই আলম্বনে যে চিত্ত-বীথি উৎপন্ন হয়—তাহারই প্রথমে মনোদারে আবর্জ্জন-চিত্ত, তদনস্তর ভবাস্ক-চিত্ত আলোড়িত করিয়া ক্রিয়া-চিত্তের উৎপত্তি, তদনস্তর নিস্তরক্ষ চিত্ত-সম্ভতিতে জ্বন-চিত্ত উৎপন্ন হয় এবং এই জ্বন-চিত্তেরই প্রথম স্তরের নাম পরিকর্মা, দিতীয় স্তরের নাম উপচার এবং তৃতীয় স্তরের নাম অন্থলোম।

ধার্মিক রাজা বিচারাসনে বসিয়া নিরপেক্ষভাবে মন্ত্রিগণের স্থপরামর্শও শ্রবণ করেন, প্রাচীন রাজনীতিশাস্ত্রও দেখেন এবং উভয়ের মধ্যে সামঞ্চ্যা বিধান করিয়া স্বীয় অভিমত প্রকাশ করেন। এম্বলে রাজাসদৃশ অম্পুলোম- উপ্পক্ষমানানং অর্চিয়ং চ ঞাণানং তথাকিচ্চতায অনুলোমেতি, উপরি চ সন্ততিংস বোধিপিন্ধিয-ধন্মানং। তেন হি এতং সচ্চানু-লোমিক-ঞাণস্তি বৃচ্চতি। তমিদং পন অনুলোম-ঞাণং সংখারা-রন্মণায বৃষ্ঠানগামিনিয়া বিপঙ্গনায পরিযোসানং হোতি। সব্বেন সব্বং পন গোত্রভূঞাণং বৃষ্ঠানগামিনিয়া বিপঙ্গনায পরিযোসানং হোতি।

ইতি'নেকেহি নামেহি কিত্তিতা যা মহেসিনা বৃষ্ঠানগামিনী সন্তা পরিস্কা বিপঙ্গনা। বৃষ্ঠাতৃকামে। সংসার-ছন্খ-পঙ্কা মহন্ত্রযা করেয়া সততং তথ যোগং পণ্ডিতজাতিকো'তি।

জ্ঞান, অষ্টমন্ত্রী দদৃশ অষ্টবিধ বিদর্শন-জ্ঞান এবং পুরাতন রাজনীতিশাস্ত্রসদৃশ সপ্তত্তিংশ বোধিপক্ষীয়ধর্ম। রাজা যেমন মন্ত্রিগণের স্থপরামর্শেরও
অফুক্লে থাকেন, পুরাতন রাজনীতিরও অফুক্লে থাকেন এবং উভয়ের
মধ্যে সামপ্তদ্য বিধান করেন, অফুলোম-জ্ঞানও অষ্টবিধ বিদর্শন-জ্ঞানের অফুক্লে
এবং সপ্তত্তিংশ বোধিপক্ষীয়ধর্মেরও অফুক্লে এবং উভয়ের মধ্যে সামপ্তস্থাও রক্ষা
করে। এই অফুলোম-জ্ঞান সংস্কারধর্মকে আলম্বনস্বরূপ করিয়া উথিত বিদর্শনজ্ঞানের চরম পরিণতি। গোত্রভ্-জ্ঞান অফুলোম-জ্ঞানেরও উপর, এবং এই
গোত্রভ্-জ্ঞানই সর্ব্প্রার বিদর্শন-জ্ঞানের চরম বা সর্ব্বোচ্চ স্তর।

ইতি'নেকেহি নামেহি কিত্তিতা যা মহেদিনা,
বুট্ঠান-গামিনী সন্তা পরিস্কা বিপদ্দনা।
বুট্ঠাতুকামো সংসার-হুক্থ-পদ্ধা মহত্ত্মা,
করেয়া সততং তথা যোগং পণ্ডিতজাতিকো'তি।

''মহর্ষী বৃদ্ধ কর্ত্বক বিবিধ নামে কীর্ত্তিত ষেই উত্থান-গামী শাস্ত পরিশুদ্ধ বিদর্শন, তাহাতে সতত মনোনিবেশ করা সংসারের তৃঃখ-পদ্ধ ও মহাভয় হইতে উত্থানকামী জ্ঞানী ভিক্ষ্র পক্ষে কর্ত্তব্য।"

## ঞাণদদ্দন-বিস্থদ্ধি

ইতো পরং গোত্রভূঞাণং হোতি। তং ময়য় আবজ্জন-টোনতা নেব পটিপদা-ঞাণ-দঙ্গন-বিস্থুদ্ধিং ন ঞাণ-দঙ্গন-বিস্থুদ্ধিং ভঙ্কতি। অস্তরা অবেবাহারিকমেব হোতি। বিপঙ্গনা সোতে পতিতত্তা পন বিপঙ্গনাতি সংখং গচ্ছতি। সোতাপত্তি-ময়ো, সকদাগামী-ময়ো, অনাগামী-ময়ো, অরহত্ত-ময়ো'তি ইমেয়ু চতুমু ময়েয়ু ঞাণং ঞাণ-দঙ্গণ-বিস্থৃদ্ধি নাম। অনুলোম-ঞাণানস্তরমেব গোত্রভূ-ঞাণং নিবানং আলম্বিতা পুথুজ্জনগোত্তং অভিত্বস্তং অরিষগোত্তং অভিস্তেন্তং চ পবত্ততি। তঙ্গ অনস্তরমেব ময়চিত্তং হন্ধ-সচ্চং পরিজ্ঞানস্তং সমুদ্য-সচ্চং পজহন্তং নিরোধ-সচ্চং সচ্ছিকরোন্তং ময়-সচ্চং ভাবনাবসেন অপ্লনাবীথিং ওতর্তি। ততাে পরং দ্বে তীনি

#### জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি

অহলোম-জ্ঞানের পর গোত্রভ্-জ্ঞান। ইহা প্রতিপদ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধির
মধ্যেও গণ্য নহে এবং জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধির মধ্যেও গণ্য নহে। উভয়ের
মধ্যবর্ত্তী জ্ঞান বিশেষ। তথাপি বিদর্শনস্থোতের অনুগত বলিয়া তাহা
বিদর্শন নামে কথিত হয়।

শ্রোতাপত্তি-মার্গ, সক্কতাগামী-মার্গ, অনাগামী-মার্গ ও অর্হং-মার্গ এই চতুর্বিধ মার্গস্থ জ্ঞানকে জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি বলে। অহলোম-জ্ঞানের পরেই গোত্রভূ-জ্ঞান নির্বাণকে আলম্বন স্বরূপ করিয়া উৎপন্ন হয়। উৎপত্তি-ক্ষণে গোত্রভূ-জ্ঞান বেমন একদিকে নিম্ন সাধন-শুরকে অতিক্রম করে, তেমন অন্য দিকে আর্য্য বা উন্নততর সাধন শুর উৎপাদন করে। গোত্রভূ-জ্ঞানের উৎপত্তির পরেই শ্রোতাপত্তি-মার্গ-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। ইহার উৎপত্তি-ক্ষণে তুংধের সম্যক্ অবণতি, তুংথোৎপত্তির হেতু পরিত্যাগ, নিরোধ সাক্ষাৎকার এবং ভাবনা বশে সমাধি-বীথিতে আর্য্য মার্গে অবতরণ, এই চতুর্বিধ আর্য্যসত্যের কার্য্য এক সঙ্গেই সম্পন্ন হয়। শ্রোতাপত্তি-মার্গ-জ্ঞানের উৎপত্তির পরেই শ্রোতাপত্তি-

ফলচিন্তানি প্ৰবিত্তৰা ভ্ৰক্ষপাতো'ৰ হোতি। পুন ভ্ৰক্ষং বাচ্ছিন্দিত্বা পচ্চবেন্ধন-ঞাণানি প্ৰবৃত্তিত্ব। এতাৰতা সো যোগাৰচরো ভিন্ধু সোতাপত্তিফলে পতি ঠিতো নাম হোতি। তথ অনুলোম-ঞাণং সচ্চপটিচ্ছাদকং কিলেসতমং বিনোদেতুং সকোতি ন নিকানারশ্বণং কাতুং। গোত্রভূ-ঞাণং নিকানমেৰ আরশ্বণং কাতুং সকোতি। তত্রাযং উপমাঃ—একো কির চন্ধুমা পুরিসো নন্ধত্তযোগং জানিস্পামী'তি রত্তিভাগে নিন্ধমিত্বা চন্দং পঙ্গিতুং উদ্ধং উল্লোকেসি। তঙ্গ বলাহকেহি পটিচ্ছন্নতা চন্দো ন পঞ্জাযিথ। অথ একো বাতে৷ উঠিহিত্বা থূল-থূলে বলাহকে বিদ্ধংসেতি। তত্তা সো পুরিসো বিগত-বলাহকে নভে চন্দং দিয়া নন্ধত্তযোগং অঞ্জাসি। তথ তথে৷ বলাহকা বিয সচ্চপটিচ্ছাদক-থূল-মক্সিম-সুখুমং কিলেসদ্ধকারং। তথে৷ বাতা বিয তীনি অনুলোম চিত্তানি। চক্খুমা পুরিসো বিয গোত্রভূ-ঞাণং। চন্দো

ফল-জ্ঞান উংপন্ন হয়, তংপর ভবাঙ্গপাত হয়। এক চিত্ত-বীথিতে সপ্ত জবন-চিত্তের প্রথম স্তরে পরিকর্মা, দিতীয় স্তরে উপচার, তৃতীয় স্তরে অফুলোম, চতুর্থ স্তরে গোত্রভূ, পঞ্চম স্তরে স্রোতাপত্তি-মার্গ এবং ষষ্ট ও সপ্তম স্তরে স্রোতাপত্তি-ফল-চিত্ত উৎপন্ন হয়। তাহার পর ভবাঙ্গপাত হয়। পুন ভবাঙ্গ অবচ্ছিন্ন করিয়া পর্যবেক্ষণ-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। যোগী পর্যবেক্ষণ-জ্ঞানে তাঁহার রাগ, দ্বেষ, মোহাদি দশবিধ ক্লেশের মধ্যে কতটা ক্লেশ মূলত উচ্ছিন্ন হইল, কতটা অবশিষ্ট রহিল, ইত্যাদি দর্শন করেন। স্রোতাপত্তি-মার্গ-জ্ঞানের উৎপত্তি ক্ষণেই শাশ্বত ও উচ্ছেদ দৃষ্টির অন্তর্গত ৬২ প্রকার মিথ্যাদৃষ্টি বা বিপরীত জ্ঞান সমূলে উচ্ছিন্ন হয়। অঞ্লোম-জ্ঞান আর্য্য-সত্য-প্রতিচ্ছাদক ক্লেশ-অন্ধকার অপনোদন করিতে সমর্থ, কিন্তু নির্ব্বাণকে আলম্বনম্বরূপ গ্রহণ করিতে অসমর্থ। গোত্রভূ-জ্ঞান নির্বাণকে আলম্বনম্বরূপে গ্রহণ করিতে মাত্র সমর্থ। জনৈক চক্ষান ব্যক্তি নক্ষত্র-যোগ জানিবার উদ্দেশ্যে উপর দিকে চন্দ্রের প্রতি দৃষ্টিপাত করিলেন। তথন মেঘ দারা চন্দ্র আচ্ছন্ন বলিয়া চক্র তাঁহার দৃষ্টি-গোচর হইল না। পরে বাতাস বড় বড় মেঘগুলি অপসারিত করিল, তাহার পর আর এক বাতাদ মধ্যম রকমের মেঘগুলি এবং অপর এক বাতাস ছোট মেঘগুলিও অপনারিত করিল। তথন তিনি নির্মাল

বিষ নিকানং একেকস্প বাতস্ব যথাৰুমেন বলাছক-বিদ্ধংসনং বিষ একেকস্প অনুলোম-চিত্তস্প সচ্চপটিচ্ছাদক-তমবিনোদনং। বিগত্ত বলাহকে নভে তঙ্গ পুরিসঙ্গ বিস্ক্ত্ব-চন্দ-দঙ্গনং বিষ বিগতে সচ্চপটিচ্ছাদকে তমে গোত্রভূ-ঞাণস্প বিস্কৃত্ব-নিকান-দঙ্গনং। যথা হি তযো বাতা চন্দপটিচ্ছাদকে বলাহকে যেব বিদ্ধংসভুং সকোন্তিন চন্দং দঠেই, এবং অনুলোম-চিত্তানি সচ্চপটিচ্ছাদকং তমমেৰ বিনোদেত্বং সকোন্তি ন নিকানং দঠেই। যথা সে। পুরিসো চন্দমেৰ দঠেই সকোতি ন বলাহকে বিদ্বংসভুং এবং গোত্রভূ-ঞাণং নিকানমেব দঠেই সকোতি ন কিলেস-তমং বিনোদেত্তি।

আকাশে চন্দ্র দর্শন করিয়া নক্ষত্র-যোগ জানিতে পারিলেন। উক্ত তিন প্রকার মেঘ-সদৃশ আর্য্য-সত্য-প্রতিক্রাদক বড়, মধ্যম ও ছোট এই তিন প্রকার ক্লেশ-অন্ধকার। উক্ত তিন রকম বায়ু-সদৃশ পরিকর্ম, উপচার ও অফুলোম ভেদে ত্রিবিধ অফুলোম-জ্ঞান। চক্ষমান্ ব্যক্তি-সদৃশ গোত্রভূ-জ্ঞান এবং চন্দ্র-সদৃশ নির্বাণ। এক এক বাতাসে ক্রমান্ত্রয়ে মেঘগুলি অপসারিত করিবার ন্যায় এক একটি অফুলোম-জ্ঞান দ্বারা সত্য-প্রতিচ্ছাদক ক্লেশ-অন্ধকার দ্বীভৃত করা। নির্মাল আকাশে উক্ত ব্যক্তির বিশুদ্ধ চন্দ্রদর্শনের ন্যায় সত্য-প্রতিচ্ছাদক ক্লেশ-অন্ধকার দ্বীকরণে গোত্রভূ-জ্ঞানে বিশুদ্ধ নির্বাণ দর্শন। বেমন উক্ত ত্রিবিধ বায় চন্দ্র-প্রতিচ্ছাদক মেঘগুলি অপসারিত করিতে সমর্থ বটে, কিন্তু চন্দ্র দর্শন করিতে অসমর্থ, তেমন ত্রিবিধ অফুলোম-জ্ঞানও সন্ভ্য-প্রতিচ্ছাদক ক্লেশ-তম দ্রীভৃত করিতে সমর্থ, কিন্তু নির্বাণ দর্শন করিতে অসমর্থ। যেমন উক্ত পুরুষ চন্দ্র মাত্র দেখিতে সমর্থ, কিন্তু মেঘগুলি অপসারিত করিতে অসমর্থ, তেমন গোত্রভূ-জ্ঞানও নির্বাণ মাত্র দর্শন করিতে সমর্থ, কিন্তু ক্লেশ-তম দ্রীভৃত করিতে অসমর্থ।

## সকদাগামী-মগ্গ-ফলাদীনি

তঙ্গ এবং পটিপন্নস্ন সোতাপন্নপুশ্বলঙ্গ বৃত্তনযেনেব সংখাক্লপেন্ধা-ঞাং বৈসানে একাবজ্ঞানন অনুলোম-গোত্রভূ-ঞাণেস্থ
উপ্পন্নেস্থ গোত্রভূ-ঞাণ-অনস্তরং সকাদাগামী-চিত্তং উপ্পজ্জতি।
তদনস্তরং দে তীনি ফলচিত্তানি, সকঃ হৈছি। বৃত্ত সদিসং।
অনাগামী-অরহত্ত-মশ্ব-ফলেম্ব পি এসে'ব নধাে বেদিভাকো'তি।

ভাবেতব্বা পনিচ্চেবং পঞ্জা-ভাবনা সাধুকং পটিপত্তি-রসঙ্গাদং পথ্যস্তেন সাসনে'তি।
॥ সমব্রোযং বিপক্ষনা-কন্মন্তান-নয়ে॥

#### जक्षागायी-यार्ग-कलापि

শোতাপত্তি-ফলপ্রাপ্ত যোগীর পূর্ব্বোক্ত নিয়মে সংস্থারোপেক্ষা-জ্ঞানের পরেই এক চিত্ত-বীথিতে অঞ্লোম-জ্ঞান ও গোত্রভূ-জ্ঞান উৎপন্ন এবং নিরুদ্ধ হইবার পরেই সক্লদাগামী-মার্গ-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। ইহার নিরোধে তুই তিনটি ফল-জ্ঞান বা ফল-চিত্ত উৎপন্ন হয়। তাহার পর যাহা যাহা ঘটে তাহা পূর্ব্বোক্ত নিয়মে ব্বিতে হইবে। অনাগামী-মার্গ-ফল এবং অর্হত্ত-মার্গ-ফল সম্বন্ধেও এইরূপ।

ভাবেতবা পনিচেবং পঞ্জা-ভাবনা সাধুকং, পটিপত্তি-রসস্সাদং পশ্বয়ন্তেন সাসনে'তি। "যিনি বৌদ্ধ শাসনে সাধনা-লব্ধ ধর্ম-রস আস্বাদন করিতে অভিলাষী, উাহার পক্ষে উত্তমরূপে প্রজা-ভাবনা করা কর্মবা।"

#### সমা প্র

## শন্দ-সূচী

ত্য

অসার-পূর্ণ কৃপ ৫৩,৫৪
অনার্গামী-মার্গ-জ্ঞান ৬
অকলোম জ্ঞান ৪,৬,৪৪,৬৬,৬৭,
৬২,৭২,

অন্ধলাম চিত্ত ৬৭, ৭

অন্ধ-পঞ্জ ১৮, ১৯

অপরাস্ত ২৪

অবিকা ২২, ২২, ২৫, ৩৫

অর্ক্ত্র-মার্গ-জান ৬

অরূপাবচর ১০

আ

আত্মদৃষ্টি ৪৬ আত্মা ১৬, ৪২, ৬২ আদীনব-জ্ঞান ৪, ৫, ৪৪, ৫৪, ৫৫, ৫৭, ৬১

ब्रे

वेभज़ानि २১, २२

3

উচ্ছেদ বাদে ১৫ উত্থানগামী ৬৪, ৬৮ উদয়-ব্যয়-জ্ঞান ৪, ৩১, ৩৩, ৪৪, ৪৫, ৪৬, ৪৭

উপক্লেশ ৪২, ৪৩, ৪৫ উপচার-চিত্ত ৬৭, ৭• উপাদান ২২, ২৩, ২৫, ৩৫

ক

कर्षा २२, २७, २४, २४, २५, २१, ७४ कर्षा विवर्त्त २१ খ

খদির-শূল ৫৩

1

গোত্রভূজান ৬৮, ৬৯, ৭০, ৭১, ৭২ গ্রাম্যলোক ৩

Б

চিত্ত-চৈত্তিনিক পশা ১৮ চিত্ত-বিশুদ্ধি ৬, ১

<u>ज</u>

জবন-চিত্ত ৬৭, ৭০ জাত পরিজা ২৭,৩• জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি ৭, ১, ৬৯ জীবাত্মা ১৪, ১৬

ত

তীরণ-পরিজা ৩• তৃষ্ণা ২২, ২৩, ২৫, ৩৫

W

দৃষ্টি-বিশুদ্ধি ৬, ১, ৩০, ৪৩

9

নাম-রূপ ৯, ১১, ১২, ১৬, ১৭, ২০, ২১, ২২, ২৩, ২৪, ২৫, ২৬, ২৭, ২৮, ২৯, ৩২, ৩৩,৩৪, ৩৬, ৪৫, ৪৭, ৪৮, ৪৯

निटर्कान-छान ४, ৫, ४४, ৫५, ৫५, ७३ निट्कान-पर्नन ৫২, ৫৩

9

পরিকর্ম-চিত্ত ৬৭, ৭০ 'পলো' ৫৯, ৬•

পূर्वा छ २९ প্রজাননা ১, ২, ৩, ৪ প্রজা ১, ২, ৩, ৪, ৭ প্রতিপদ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি ৭. ৯. 88, ৬৯ প্রতিসংখ্যা-জ্ঞান ৪, ৫, ৪৪, ৬১, ৬২, ৬৪ প্রতীতা সমুংপাদ ৮, ৩৬, ৩৭ প্রহাণ-পরিজ্ঞা ৩-, ৩১ প্রিয়পত্নী ৬৩ বাতুড় ৬৪ বিচিকিংসা ২৩, ২৪ विज्ञानना ১, २, ७, 8 विकान ३, २, ७, ३२, २७, २६, ७२, ৩৬ বিদর্শন-ফল ১ বিদর্শন-উপক্লেশ ৩৮ বিপাক-বিবর্ত্ত ২৭ বীণা ৩৩, ৩৪ বোধি পক্ষীয় ধর্ম ৬, ৬৮ ভক্স-জ্ঞান ৪, ৫, ৩১, ৪৪, ৪৭, ৪৯, e ·, e >, e e, 55 ভবাঙ্গ-চিত্ত ৬৭ ভবান্ধ-পাত ৭ • ভর-জ্ঞান ৪, ৫, ৪৪, ৫১, ৫৩, ৫৫, মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি ৭, ৯, ২৯, ৪৩, ৪৪

য যাতৃকর ১৭ ब রূপকার ৩ রূপাবচর ১٠ লৌহশূল ৫৩ শক্ষাউত্তরণ-বিশুদ্ধি ৭, ৯, ২১, ২৮, Oo, 8. শম্থ-বান ১ শাশতবাদ ১৫ শিখা প্রাপ্ত ৬৪ শীল-বিশুদ্ধি ৬, ১ मः जानना ১, २, ७, 8 **मः** छडा ५, २, ७, ५२, ७२, ७७, ७२ সংস্থারোপেকা-জ্ঞান ৪, ৬, ৪৪, ৬২, ७७, ७४, ७१, १२ সকলাগামী-মার্গ-জ্ঞান ৬, ৭২ সংকায় দৃষ্টি ৪৬ সম্ভতি ৪৫ সন্মৰ্শন-জ্ঞান ৪, ৩৩, ৩৬ স্যুমক দর্শন ২৮ স্থদক ভিষক ২১ স্থবৰ্ণ শূল ৫৩ স্রোতাপত্তি-মার্গ-জ্ঞান ৬, ৬৯, ৭০ স্বল্পবৃদ্ধি বালক ৩ মুম্কা-জ্ঞান ৪, ৫, ৪৪, ৫৭, ৫৮, ৬৪

"Wherever the Buddha's teachings have flourished,
either in cities or countrysides,
people would gain inconceivable benefits.

The land and people would be enveloped in peace.
The sun and moon will shine clear and bright.
Wind and rain would appear accordingly,
and there will be no disasters.
Nations would be prosperous
and there would be no use for soldiers or weapons.

People would abide by morality and accord with laws.
They would be courteous and humble,
and everyone would be content without injustices.
There would be no thefts or violence.
The strong would not dominate the weak

% THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL %

and everyone would get their fair share."

## GREAT VOW

# BODHISATTVA EARTH-TREASURY (BODHISATTVA KSITIGARBHA)

"Unless Hells become empty,
I vow not to attain Buddhahood;
Till all have achieved the Ultimate Liberation,
I shall then consider my Enlightenment full!"

Bodhisattva Earth-Treasury is entrusted as the Caretaker of the World until Buddha Maitreya reincarnates on Earth in 5.7 billion years.

Reciting the Holy Name:
NAMO BODHISATTVA EARTH-TREASURY

Karma-erasing Mantra: OM BA LA MO LING TO NING SVAHA With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.

May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of
Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss.

Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【孟加拉文 PRAGGABHABANA, 智慧的修行】

財團法人佛陀教育基金會 印贈 台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198 Fay: 886-2-23913415

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not for sale.

এই বই সম্পূর্ণ বিনামূল্যে বিতরণের জন্য, বিক্রয়ের জন্য নহে।

Printed in Taiwan 3,500 copies; April 2014 BA024-12195

