# क्षेत्र स्थान स्था स्थान स्थान

সিদ্ধ রেস্বণ কেমিকেল ওয়াক স্ (অধুনা লুগু)
পর প্রতিষ্ঠাতা, আমার কর্ম-জীবনের শিক্ষা
গুরু স্নেহময় জ্যেষ্ঠতাত নগেক্সলাল বড়ুয়া

এবং

ইহার প্রধান কর্মাধ্যক্ষ স্থেহময় খুলাতাত উল্লাসকর বড়ুয়ার

> পুণ্য-স্মৃতি উদ্দেশ্যে — এই গ্রন্থখানি নিবেদন করলাম।

> > নিবেদক— **দ্রীপরিভোষ ব**ভু**য়**।



ভিক্ষু শ্রদ্ধানন্দ ও শ্রামণ শরণ-তেয়ের স্মৃতি-উদ্দেশ্যে —

অনিত্য সংসাৱ কুঞে,
ত্যক্তিয়া স্বজন পুঞে,
অকালে অৱিয়া গেলে ভব-পরপার 2
ফুটীবোর ছিলেওগো! ফুটীলোনা আরে।

তোষাদের গুরু ভা**ই**— **জ্যোতিঃপাল মহাথের** 

#### नमो बुद्धाय NAMO SAKYAMUNI BUDDHA NAMO AMITABHA



海电流电影中歌众中国家院院中间电影中在在海滨国中行家中唯有意思

Homage to Amitabha! Be mindful of Amitabha!

May every living being, drowning and adrift,

Soon return to the Western Pure Land of Limitless Light!

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not for sale. এই বই সম্পূর্ণ বিনামূল্যে বিতরণের জন্য, বিক্রয়ের জন্য নহে।

### প্রথম সংস্করণের স্বীকৃতি

যুগে বুগে বৃত্ত জ্ঞানী জগতে আবিভূতি হয়েছেন। সাধনা প্রভাবে বিনি যত বেশী শক্তির অধিকারী হয়েছেন, তিনি তত বিশদভাবে জগতকে বিশ্লেষণপূৰ্বক জগতের অব্যক্ত রহন্ত উদ্ঘাটন করেছেন এবং অন্ততিমিরাজ্য ভগতে আলোক্যম্পাত করে পথ প্রদর্শনও করেছেন-প্রহণ ও ত্যাপের আকারে। স্বপং সম্বন্ধে তাঁদের ব্যাখ্যাপগুলি অনুভঃ অসীম, কিছ আমার এই কৃদ্র গ্রন্থটি পেই মহতোমহান সিদ্ধুর একটি নগণ্য বিশুর মতই ক্রাদিপি ক্র। আমার জানপর্ভ শাল্প ব্যাখ্যার अक्रमण, तहना-तिश्वा ७ ভाষा खातित मीनला मन्यदं आधि मर्ज्यमा এই পৃত্তক বের করে সমাজের উপকার সাধন করব—এই কল্পনাও আমি করিনা অথবা আমার রচিত পুস্তক শাঠ করে পাঠক**গ্র** উপকৃত হবেন, পরোক্ষভাবে এরূপ শক্ষ্ম করার যোগ্যতাও বা আয়ায় কোপার ; তবুও এ-জাতীর একটা প্রয়াস হচ্ছে এই জন্ম বে, আশ্বন কর্ম-বাস্ততার ফাঁকে ফাঁকে বেই সম অবকাশটুকু পাওয়া যায়, মহা-পুরুষগণের জ্ঞান ও ভক্তির কণিকা আত্মাদন করে সেই সময়কে আনশ্মর করে তোলা। বন্ধতঃ এই গ্রন্থের বিষয়বন্ধর মৌলিক্চা বল্তে আমার নিজম্ব কিছু নেই —ইহা বলাই বাহলা । ইহা জ্ঞানিপ্তশু বারংবার উছ্তে লিপির অনুলিপি, ধ্বনির প্রতিধ্বনি মাত্র। ভিক্ জীবনের প্রথমদিকে পরমারাধ্য আচার্যদেব পণ্ডিত শ্রীমং ধর্মাধার মহা-স্থবির মহোদয়ের তৎকালীন সাময়িক পত্র 'সঞ্চলভি'তে প্রকাশিত 'কর্ম-তত্ত্ব' নামক উপাদের প্রবন্ধ পাঠ করে আমার এ প্রেরণা জাগে। কারণ, তাঁর প্রবন্ধটি ছিল অতীব সংক্ষিপ্ত, সাধারণ লোকের বোধগমের অনুকুল নয়। তাই, অনেক গ্রন্থ ও নানা আলোচনা থেকে আমি কিছু কিছু উপকরণ সংগ্রহ করে ইহাকে বিশ্বত করে বর্তমান পৃশুকের আকারে রূপ দিরেছি। এই গ্রন্থের মূলভিত্তি হচ্ছে পালি ও সংক্ষত লাজের মূল ব্যাখ্যান বন্ধ ও তাঁর 'কর্ম-তত্ত্ব' প্রবন্ধ। অভিধর্মাচার্য্য ব্রীষ্কুল বীরেক্তলাল মূৎস্থদী মহাশয়ের অনুদিত 'অভিধর্মার্থ সংগ্রহ'-এর বন্ধানুবাদ এবং শ্রীষ্কুল হীরেক্তনাথ দত্ত মহাশয়ের 'কর্মবাদ ও জন্মান্তর' নামক গ্রন্থ হতেও সাহায্য গ্রহণ করেছি। আচার্যদেব এই পৃশুকে তাঁর স্টিছিত ও সারগর্ভ ভূমিকা ধােগ করে ইহার মর্য্যাদা ও গুরুত্ব বাড়িয়ে-ছেন।

কর্ম-ব্যন্ততার চাপে বিরক্ত হয়ে আমি বখন এসব লিখন-পঠন এক বক্ষ বাদ দেই, তখন আমার প্রিয় শিব্য ও সহকর্মী শ্রীমান রতনায়ণ ভিক্ষু ও শ্রমাশীল সৌগত শ্রীকৃষ্ণকান্ত সিংহ আমার কর্মে প্রেরণার মোড় ফিরিয়ে দেন—তথা লিখন-পঠনের উৎসাহ পূনরু শ্রীবনে সহায়তা করেন। এ কাজেও তাঁদের প্রাণের তাগিদ পেয়েছি অনেক। পূজ্য-পাদ দার্শনিক পণ্ডিত শ্রীমং বিশুদ্ধানশ মহা শ্ববির মহোদয় এবং ক্রিয়া রামমালা ছাত্রাবাসের প্রধান তত্ত্বাবধায়ক খ্যাতনামা পণ্ডিত শ্রীযুক্ত রাসমোহন চক্রবর্তী, এম-এ, পি-এইচ-বি, পুরাণ-রম্ম, কাব্য-বিনোদ মহোদয়ও অতি হাস্থতার সহিত আমাকে আবস্থকীয় উপদেশ দান ও পাণ্ডুলিপি সংশোধন করে বাধিত করেছেন। আমার প্রধান শিক্ত ত্রিপিটক বিশারদ শ্রীমান বৃদ্ধদন্ত ভিক্ষু, বি-এ এবং-জগজ্বোতিঃ পত্রকার বর্দ্তমান কর্মাধাক্ষ, বিনয়-স্ত্র-বিশারদ শ্রীমান শাসন ভাদ্মর ভিক্ষু, বি-এ (অনার্স) একাজে পূর্ণ সহ-যোগিতা করেছে।

বিশেষতঃ তাদের সন্ধর্মনিষ্ঠ মাতা-পিতাকে এই গ্রন্থ প্রকাশের বায়ভার বহনের জন্ম উৎসাহিত করেছে। সমাজ ও ধর্মের হিতকল্পে তাঁদের এই ত্যাগ বাস্তবিকই প্রশংসনীয় ।

'জগজ্জোতিঃ' পত্রিকার ভূতপূর্ব্ব কর্মাধ্যক্ষ স্থল্ডর শ্রীমং জ্ঞানানক্ষ ভিক্ষু এই গ্রন্থ প্রকাশে বাবতীয় কর্ম-দায়িছের সক্রিয়াংশ স্থ ঠুভাবে সম্পাদন করে আমাকে মুক্ত করেছেন। কর্মক্ষমতা, উৎসাহ ও আমার ব্যক্তিগত জীবনের প্রতি তাঁর অচলা ভক্তি বদি না থাকত, এই গ্রন্থ প্রকাশন এত স্থলভ ও স্থলর হতো না। আমাধারা একাজ কিছুতেই সম্ভবপর ছিল না। স্থতরাং একার্য্য সম্পাদনার বাহা কিছু কৃতিত্ব সব তাঁরই। স্থসাহিত্যিক শ্রীযুক্ত বাগীশবন্ধ মুৎস্থলী মহাশয় প্রয়োজন বোধে ইহার ভাষার সংশোধন ও পরিবর্ত্তন-পরিবর্ধন করে গ্রন্থটির সৌর্চ্রব রিম করেছেন। ইইবেকল প্রেসের কর্ম্মচারিগণ, বিশেষ করে ইহার প্রোপ্রাইটার শ্রীযুক্ত স্থরেশভক্ত নাথ মহাশয় স্থভাবসিদ্ধ সৌক্রম্পে ও বিনয়-নম্ব ব্যবহারে ইহার মুদ্রণ কালকে অতি স্থরান্বিত ও আনক্ষময় করে তুলেছেন।

পরিশেষে বক্তবা এই ঃ যদি গ্রন্থখানি সমাজে সামান্ত সমাদর লাভ করে এবং কাহারও জীবনে কিঞ্চিন্মাত্র উপকার সধান করে, তবুও আমি কৃতার্থ। প্রথম সংশ্বরণে সর্বাজ্বস্থলর পুত্তক প্রকাশ করা এক দুরূহ ব্যাপার। শত সাবধান থাকা সত্ত্বেও ইহাতে অনেক মুদ্রণ-ক্রটি রয়ে গেল। এজন্ম ইহার একখানা শুদ্ধিপত্র সংযোজন করে দিলাম। পাঠকগণ ইহা পাঠের আগে অশুদ্ধিগুলি শোধন করে নিলে পাঠে ভাঁদের স্থবিধা হবে। আশা করি, পাঠকগণ ক্রটি মার্ক্তনা করবেন। আর এই ক্ষুদ্রকার একটি গ্রন্থ প্রকাশ করতে গিরে আমি পৃর্ব্বোক্ত প্রন্থকার ও স্থাবির্গের নিকট কত যে ঋণী হয়ে আছি, তাহা অন্তরের মৌন ভাষার কৃতজ্ঞতা প্রকাশ ছাড়া ভাষার কিন্ধপে প্রকাশ করি ?

মানী পৃশিমা, ২৫০০ বৃদ্ধার বরইগাঁও পালি পরিবেশ। ভোরাজগৎপুর, ত্রিপুরা।

বিনীত – **এছকা**র:

#### দ্বিতীয় সংস্করণের স্বীকৃতি

কর্ম তত্ত্বের দিতীয় সংস্করণ প্রকাশিত হল। তাই আজ আমি অতীব আনন্দ ও গৌরব বাধে করছি। বিগত ১৯৫০ সনে কলকাতার কর্ম-তত্ত্বের প্রথম সংস্করণ বের হয়েছিল। প্রথম সংস্করণ নি;শেষ হরে যাওয়ায় পুনঃ প্রকাশের প্রয়োজন ও তাগিদ থাকা সত্ত্বেও দীর্ঘ দিন সম্ভবপর হয়ে উঠে নি। আর্থিক সমস্থাই তার একমাত্র কারণ।

বৌদ্ধ শাস্ত্রে তথাগত বৃদ্ধকে দৃই ভাগে বিভক্ত করে প্রকাশ করা ঐতিহাসিক বৃদ্ধ ও উপাত্ত বৃদ্ধ। ঐতিহাসিক বৃদ্ধ-যিনি বোধি সত্তরূপে কপিলা বস্তুর রাজা শুদ্ধোদন ও রাণী মহামায়ার পুত্র রূপে জন্ম পরিগ্রহ করেছিলেন । পরিণত বয়সে পরিণয় স্থুতে আবছ হয়ে একটি পুত্র-সন্থান লাভ করলেন; উনত্তিশ বংসর বয়সে সংসার ত্যাগ-পূর্বক ছয় বংসর কঠোর সাধনার প্রভাবে গয়ায় বৃদ্ধ লাভ করলেন; অত:পর পয়তাল্লিশ বর্ষ-ব্যাপী সমগ্র ভারতবর্ষে ধর্মের প্রচার প্রতিষ্ঠা ক'রে আশি বংসর বয়সে কুশী নগরে পরিনির্ব্বান লাভ করলেনঃ তিনি ঐতিহাসিক বৃদ্ধ। আর উপাস্থ বৃদ্ধ হলেন – ঐতিহাসিক বৃদ্ধের জীবন দর্শন। উপাত্ম বৃদ্ধ ধর্ম-কায় বৃদ্ধ রূপেও শান্তে বর্ণিত। উপাত্ম বুদ্ধ ঐতিহাসিক বুদ্ধের ভায় কাল-সীমায় সীমিত নহেন। তিনি কালাতীত, কাল-গ্রাসী; তাঁর আষ্কন্ত নেই। তিনি অক্ষয়, অবায়, অবিনশ্বর, চির-ভাশ্বর, চির বিষ্ণমান। তথাগত বৃদ্ধের অবর্তমানে তাঁর উপদেশ সম্বলিত ধর্ম গ্রন্থই তাঁর জীবন-দর্শন বা উপাস্থ বৃদ্ধ-রূপ নীতি-ধর্ম। ইহার কঠোর সাধনায় সাধক আপন জীবনের যে কোন মৃহর্তে ইহাকে প্রাণবম্ভ ও সজীব করে ভোলতে পারেন। উপাস্থ বুদ্ধের গুণ-মাহাত্মা যে অসীম অনস্ত; ঐতিহাসিক বৃদ্ধের জীবদশা অপেকা উপাত্ত বৃদ্ধ যে অনন্ত কালের অসংখ্য জীবের জীবনে অসীম হিতবহ .— তার বিশদ ব্যাখ্যা শাজে পাওয়া বার। তাই হিন্দুরা ধর্মগ্রন্থ ঘরে খরে ফুলচন্দনে পূজা করেন। মুসলমানগণ ধর্মগ্রন্থ গলায় বেঁধে বক্ষেধারণ করেন। আর, আমার এই কর্ম-তত্ত্ব ও পুদ্গল প্রজ্ঞপ্তি মিথ্যা মামলার হাতিয়ার রূপে শক্রতা উদ্ধারের মানসে এক সময় গোয়েন্দা বিভাগের গোপন প্রকোঠে ঢু'কেছিল। তথাপি আজ আমার পক্ষে অতীব গৌরবের বিষয় যে, আমার গ্রন্থ দু'টি ঢাকা ও চটুগ্রাম বিশ্ববিষ্ঠালয়ে স্নাতকোত্তর পর্যায়ের পাঠ্য ও তৎসম্পর্কিত সহায়ক পুস্তক রূপে মর্বাদ। লাভ করল।

পাঠক বর্গের হাতে উন্নত মানের গ্রন্থ অর্পন করা প্রবেতা ও প্রকাশকের যৌথ দায়িছ। যথাযথ ভাবে সেই দায়িছ পালন করতে আমরা কতদুর সক্ষম হয়েছি তার বিচারের ভার বিজ্ঞপাঠকের উপর। বর্ত্তমান সংস্করণে প্রয়োজন বশতঃ কতক নুতন বিষয় বস্তর সংযোজন ও স্থান বিশেষে কিছুটা পরিবর্ত্তন পরিবর্জন করা হয়েছে। এ জন্ম আমি যার হারা অনুপ্রানিত হয়েছি, তিনি হলেন—বাংলাদেশ বৌদ্ধ কৃষ্টি প্রচার সজ্ব তথা এশীয় বৌদ্ধ শাস্তি সম্মেলনের চটুগ্রাম আঞ্চলিক কেল্রের সভাপতি ও অবসর প্রাপ্ত সার্কেল অফিসার শ্রীযুক্ত বাবু বিভূতি ভূষণ বড়ুয়া। এই গ্রন্থের প্রফ্র-সংশোধনাদি যাবতীয় কর্ম-দায়ম্বের সক্রিয়াংশ স্থন্ট্ররূপে সম্পাদন ক'রে তিনি আমাকে মুক্ত কয়েছেন। কর্ম-দক্ষতা ও আমার ব্যক্তিগত, জীবনের প্রতি তাঁর অচলা ভিন্তি যদি না থাকত, তবে এই গ্রন্থ বের করা এত সহসা সম্ভব হত না।

চটুগ্রাম — মহামুনি পাহাড়তলী নিবাসী স্বর্গীয় যতীক্ত মোহন বড়ুরা মহাশয়ের স্থযোগ্য সন্তান, ডায়মণ্ড কোম্পানীর স্বত্বাধিকারী শ্রীযুক্ত বাবু পরিতোষ বড়ুয়া কর্ম-তত্ত্বের দিতীয় সংস্করণ প্রকাশের সম্পূর্ণ ব্যয়ভার বহন করেছেন। সক্বদানং ধন্দানং জিনাতি—বৌদ্ধ

এই নীতির অনুশীলন করলেন। পর্ববর্তী সংস্করণে বিশেষ কোন প্রচ্ছদ ছিল না। এ যাত্রায় তিনি একটা মহান গুরুছ-পূর্ণ প্রচ্ছদ সন্নিবেশিত ক'রে ইহার সৌন্দর্য ও গৌরব বৃদ্ধি করেছেন। তব্দুম্ প্রচ্ছদের তাৎপর্য বর্ণনা করার প্রয়োজন বোধ ক'রে আমি আরেকটি সংকীর্ণ পরিচ্ছেদ সংযোজন ক'রে দিলাম। কর্ম-তত্ত্বে পরিশিষ্টে প্রতীত্য সমৃৎপাদ নীতি সম্পকিত লেখার সম্পাদনায় পিটকীয় গ্রহ ও অট্ঠ কথা ছাড়া বাংলা ভাষায় লিখিত ও বাংলা অনুদিত যে সব গ্রন্থের সাহায্য পেয়েছি :- তমধ্যে – অভিধর্মাচার্য – বীরেন্দ্র মৃৎস্বন্ধির প্রতীত্য সমৃৎপাদ নীতি ও অভিধর্মার্থ সংগ্রহ; বিশিষ্ট সমাজ-সেবী, স্থুসাহিত্যিক ও লম্ব-প্রতিষ্ঠ উকিল উমেশ চন্দ্র মংস্থুদির 'বিশ্বে বৌদ্ধ কৃষ্টি ও সভ্যতার দান' : বিশ্ব বিখ্যাত পণ্ডিত, কলকাত। বিশ্ববিষ্যালয়ের বৌদ্ধ দর্শন ও প্রাক্-ঐতিহাসিক ভারতীয় দর্শনের অধ্যাপক ডাঃ বেণীমাধব বড়ুয়ার মজ্বিম নিকায়ের অনুবাদ; মহাপণ্ডিত, মহাচার্য বিশৃদ্ধানল মহাস্থবিরের সত্য-দর্শন, পরমারাধ্য আচার্যদেব শ্রীমং ধর্মাধার মহাস্থবির মহোদয়ের বৌদ্ধ দর্শন। আমি প্রয়োজন বোধে তাঁদের গ্রন্থ থেকে বিষয় বস্তুর সাথে ভাব ভাষাও গ্রহণ করেছি। তচ্চত্রতা আমি তাঁদের কাছে ঋণী রলেম। ভবিষ্যতে ধর্ম ও সমাজের কল্যাণ সাধিত হবে—এই ভরসায় আমি শ্রীপরিতোষ বাবুর উপর সর্বশর্ত পরিত্যাগ পূর্বক কর্ম-তত্ত্ব প্রকাশনার সকল দায়িছ অর্পন করেছি।

প্রসঙ্গতঃ এক্ষেত্রে একটি গল্প অপ্রাসন্তিক হবেনা যে, একজন ইংরেজ ও একজন বাঙ্গালীর মধ্যে বহুদিন যাবৎ অন্তর্ম্প বন্ধুত্ব। একদিন ইংরেজবন্ধু বাঙ্গালীবন্ধুর বাড়ীতে এসেই আতিথাই গ্রহণ করেন। দুই বন্ধু বহুদিনের জমা কথা ভেকে ভেকে আমোদ প্রমোদে সেইদিন কাটল। পরদিন ইংরেজ বন্ধু বাঞ্গালী বন্ধুকে জিজ্জেস

করল, বছো! তোমাদের বাড়ীর গ্রন্থাগারে কি কি পুস্তক আছে দু জবাব দিল—আমাদের বাড়ীতে তো কোনরূপ গ্রন্থাগার নেই। ইংরেজ-বন্ধু বিশ্বিত হয়ে বলেন,— 'বলছ কি বেদ্ধা! গন্থাগার ছাড়া। কি মানুষের বাড়ী-ঘর হয়। গন্থাগার যে বাড়ীর সর্বশ্রেষ্ঠ শোভা। গন্থাগার মানুষের জীবন-ভাতার সমৃদ্ধ করে।'' এই ব'লে ইংরেজ-বন্ধু অবাক হয়ে গেল।

বৃদ্ধ অর্থ জ্ঞানী, বৌদ্ধ অর্থ বৃদ্ধের অনুসারী বা জ্ঞানের সাধক। এই আদর্শে আমরা কোথায়? না আছে যোগ-সাধনা, না আছে গ্রন্থ সাধনা। আমাদের কদাচিং দৃ'একটি পুস্তক বের হলেও বাজারে কাটে না, পোকা মাকড়ে কাটে। বিশেষতঃ ধর্মগ্রন্থ। আমাদের সমাজে ধর্ম গ্রন্থের পাঠক, সংরক্ষক বা পুজক নেই বললেও হয়। তথাপি ভরসা—কর্ম-তত্ত্ব যদি সমাজের সামাগ্রতম উপকারও সাধন করে, প্রণেতার পরিশ্রম ও প্রকাশকের অর্থ বায় সার্থক মনে করব।

সক্ষে সন্তা ভবন্ধ স্থানিতত্ত। জগতের সকল প্রাণী স্থানী হোক:

তাং—
মধু পৃণিমা ২৫২৩ বৃদ্ধাক
পোঃ ভোরা জগৎপুর,
লাকসাম, কুমিলা।
বাংলাদেশ।

শ্রী জ্যোতিঃ পাল মহাথের ৭-৯-১৯৭৯ ইং অধ্যক্ষ বরগাঁও পালি পরিবেণ ,

### ভূমিকা

কর্ম-তত্ত্ব প্রকাশিত হইল দেখিয়া আনন্দিত হইলাম। ইহার সূচনা, বিশ্ব-বৈষ্ম্যের কারণ, কর্ম্মফল, কর্ম-বিভাগ ও বিপাক, দৈব ও পুরুষকার, কর্মের সূক্ষ্ম বিচার ও কর্ম-বিহুজ্জি—এই সাত অধ্যায়ে বিভক্ত। ইহার প্রতিটি অধ্যায় স্বত্তে বিশ্বস্ত এবং যুক্তি সঙ্গতভাবে আলোচিত ও ব্রণিত হইয়াছে।

কর্ম-তত্ত্ব বৌদ্ধ দর্শনের এক গভীর রহস্ম। জীৰ-জগতের দৈহিক, মানসিক, আয়ু, ভোগা, জন্ম-মৃত্যু-গত বৈষম্যের প্রধান কারণ—এই কর্মা, অহা কিছু নহে। প্রানীগণ স্ব-স্থ কর্ম ফলে উন্নত ও অবগত হয়, স্থ-দুংখ ভোগা করে। কর্মের অসাধারণ ও বিচিত্র শক্তি দার্শনিক সমাজকে মুদ্ধ করিয়াছে। দার্শনিক কবি শিল্হন মিশ্র মহাশয় তাঁহার রচিত 'শান্তি শতক্ম' গ্রন্থের মজলা-চরণে বহু গবেষণার শেষে নমস্তরপে শীকার করিয়া কর্মেরই মর্য্যাদা রিদ্ধি করিয়াছেন:

নমন্তামো দেবালনু হত বিধেন্তে পি ৰশগাঃ
বিধিৰ্বিল্যাঃ সোহপি প্ৰতিনিয়ত কর্মক ফলদঃ।
ফলং কর্মায়ত্তং কিমমরগণৈঃ কিঞ্চ বিধিনা,
নমস্তং কর্মভ্যো বিধিরপি ন ষেডাঃ প্রভৰতি।
দেবগণকেই নমস্বার করিব, না,—তাঁহারা বিধাতার বশীভূত।
অতএব বিধাতাকে নমস্বার করি, তিনি অভীট ফল প্রদান করিবেন,
না,—তাহাও সম্ভব নয়, কেননা, তিনিও নিয়ত একমাত্র করের
ফলই প্রদান করিয়া থাকেন। তবে ফলকেই নমস্বার করা যাউক।

না,—ফলও কর্মাধীন, অতএব দেবগণই বা কি, বিধাতাই বা কি, কেহই অভীষ্ট ফল প্রদান করিতে পারেন না। স্থতরাং কর্মকেই নমস্বার করা যাউক। কেননা, বিধিও তাহার উপর প্রভুত্ব করিতে পারেন না। জ্যোতিষ শাস্ত্রে বলে:

পূৰ্বজিমাকৃতং কম'ং গ্ৰহরূপেন সংস্থিতম্। তেনায়ুলভিতে জন্ত সুখং দৃঃখঞ জন্মনা॥

পূর্ব জন্মের কৃতকর্ম গ্রহ-ক্রপে স্থিত হয় এবং জীব তৎপ্রভাবে জন্মের সহিত সুথ, দৃঃখ ও পরমায়ু লাভ করিয়া থাকে।

এই কর্ম কি? "হে ভিক্ষুগণ! অন্তরের চেতনাকেই আমি কর্ম বলি। এক ক্ষণিক একটি মাত্র চেতনা বা কর্ম পুনর্জন্ম সংঘটন করিতে বা স্থখ দুংখ ভোগাদি দান ক্ষরিতে সক্ষম।" (৯ম পৃঃ) এই চেতনা মনের সহজাত এক রন্তি-বিশেষ। হেতু, অবলম্বন, উপনিশ্রর প্রভৃতি প্রতার সংযোগে যখন এই চেতনা অন্তঃকরণে গঠিত হয়, তখন উহা সোৎসাহ চেতনা বা কর্ম আখা লাভ করে। এই চেতনায় দ্বিধি শক্তি সঞ্চিত হয়। সহজাত শক্তি প্রভাবে ইহা স্বীয় উদ্দেশ্য সাধনে সংযুক্ত অপর চিত্ত-চৈতসিক ধর্ম সমূহকে অনুপ্রাণিত করে। নানা ক্ষণিক শক্তি প্রভাবে ইহা কর্ম সম্পাদনের পর যে কোন সময়ে স্থযোগ অনুসারে জন্ম, আয়ু, ভোগ প্রভৃতি ফল দানে সমর্থ হয়। চিত্ত-রন্তির সংযোগ বিয়োগে এই কর্ম কুশল, অকুশল উভয় মিশ্রিত বা মুক্ত অবস্থায় হদয়ে গঠিত হয় এবং উত্তর কালে কর্মের অনুরূপ ফল বলিয়া থাকে:

যদিসং বপতে বীজং তাদিসং হরতে ফলং, কল্যাণকারী ফল্যাণং পাপকারী চ পাপকং।

থেরাপ বীজ বপন করা হয়, উত্তর কালে তাহারই অনুরূপ ফল

ফলিয়া থাকে। কল্যাণকারী মঙ্গল ফল ও পাপী-তক্ষপ অমঙ্গল ফল লাভ করে।

পণ্ডিত টেইলার সাহেব তাঁহার 'Primitive Culture' নামক গ্রন্থে লিখিয়াছেনঃ "বুদ্ধের প্রচারিত কর্মফল যাহ। প্রাণী জগতের ভাগ্য নিয়ন্ত্রণ করে। শান্তি ও পুরস্কার বিচারের ফল নহে; কার্য্য কারণ শৃষ্খলে অতীত কর্ম বর্ত্তমান ফল প্রসব করে, বর্ত্তমান মুহুর্ত্তের কর্ম পরবর্ত্তী মুহুর্ত্তে ফল প্রসব করিবে। ইহা পৃথিবীতে প্রাকৃতিক নিয়মের নীতি-বিজ্ঞানের এক আশ্চর্য্য আবিদ্ধার'।

জীব-জীবনে যে স্থ-দুঃখ, হাসি-কারার ভোগ অনিবার্যারপে দেখা দেয় তাহা কোথা হইতে এবং কিরূপে আসে? তদুন্তরে পণ্ডিতেরা বলেনঃ

স্থেশ্য দুংথশ্য ন কোহপি দাতা পরো দদাতি কুবৃদ্ধিরেসা, অহং করোমী'তি রথা ভিমানো স্বকর্ম স্থুৱৈ গুথিত হে লোকঃ। স্থ দুংখের দাতা কেহ নাই, অপরে স্থ-দুংখ দিতেছে বলিয়া ধারণা ভ্রান্ত-বৃদ্ধি প্রস্ত। আমি স্থ-দুংখ ভোগ করিতেছি এই অভিমান নিরর্থক। বস্তুতঃ জীব জগৎ স্ব কর্ম স্থ্রে আবদ্ধ। বিশ্ব বিখ্যাত পণ্ডিত Sylvan Levy বলেনঃ

"সর্ব্বোচ্চ স্বর্গ হইতে নিয়তম নরকের সমস্ত জীব এক মহান কর্ম-স্থা গ্রথিত এবং সকলেই কর্মের একই বিধানে নিয়প্তিত। কোন কর্ম একবার সম্পাদন করিলে অনস্ত কাল পর্যান্ত ইহার নৈতিক ফল ফলিতে থাকে, এই কর্মের বিধান অথগুনীয়। কিন্তু জ্ঞান, প্রেম, উদারতা, দয়া, প্রোপকার প্রভৃতি এই অন্ধ শক্তিকে প্রতিরোধ করিতে পারে, ইহা জীবনকে সজীব ও আশাপ্রদ করে — ইহা পৃথিবীতে বৌদ্ধ সভাতারই এক প্রধান দান শ

স্থান্থ কর্ম-প্রভাবেই স্থা-দুংখের উৎপত্তি হয়। এ ক্ষেত্রে স্থা-দুংখের দাতা-গ্রহীতার স্থায় কর্মের কর্তা ও ভোক্তার প্রয়োজন নাই। কর্ম ও কর্মফল কার্য্য-কারণময় জীবন প্রবাহের পরস্পর সাপেক্ষ বিভিন্ন অবস্থা মাত্র। ব্যবহারের স্থবিধার নিমিত্ত কর্ত্তা-ভোক্তা আরোপিত হয়।

কর্মের শক্তি বিচিত্র ও বহুমুখী। ইহাকে কতগুলি বিভাগে বিভক্ত করা চলে। কৃত্যানুসারে কর্ম চারি প্রকার। যথাঃ জনক, উপস্তত্তক, উৎপীড়ক ও উপখাতক কর্ম। ফল দান পর্যায়ক্রমে কর্ম চতুর্বিধে। যথাঃ গুক্ত-কর্ম, আসন্ন কর্ম, আচরিত কর্ম ও উপচিত কর্ম। ফল দানের সময় অনুসারে কর্ম আবার চারি প্রকার। যথাঃ দৃষ্ট ধর্ম বেদনীয়, উপপস্থ বেদনীয়, অপরাপর বেদনীয় ও অহোসি বা ফলহীন কর্ম। এই সকল কর্ম্মের বিস্তৃত আলোচনা কর্ম-তত্ত্বে সন্ধিবেশিত ও যুক্তি-উপমার সাহায্যে স্থপরিক্ষুট হইয়াছে। শাস্ত্র-কারেরা বলেনঃ

ন প্রণশান্তি কর্মানি করকোটি শতৈরপি।
সামগ্রিং প্রাপ্যকালক ফলন্তি খলুদেহীনং॥
জীবগণের কর্মরাশি শতকোটি করেও বিনষ্ট হয় না, আনুষ্পিক প্রতায়
সন্মিলন ও অবসর পাইলে নিশ্চয় ফলপ্রস্থ হয়।

কর্ম সম্পাদনের পর ফল দানের পূর্ব পর্যান্ত সেই সঞ্চিত কর্ম কোথায় থাকে? এই প্রশ্ন আজ যেমন জ্ঞানীহৃদয় আন্দোলিত করে, সেইরূপ দুই সহস্র বংসর পূর্কে সমাট মিলিলের মনেও এই প্রশ্ন জাগ্রত হইয়াছিল। রাজা জিজ্ঞাসা করিলেনঃ

"ভদন্ত নাগদেন! এই নামরূপ হারা কুশল বা অকুশল থেই কর্ম সম্পাদিত হইল, ফল দানের নিমিত্ত উহারা কোথার বিভাষান থাকে?"

"মহারাজ! সেই কর্মসমূহ অপরিত্যাগিনী ছায়ার স্থায় অনুসরণ করে।"

ভিদন্ত! সেই কর্ম সমূহ এখানে বা ওখানে আছে, এইভাবে প্রদর্শন করা সম্ভব কি ।

মহারাজ! প্রদর্শন করা সম্ভব নহে। যেমন মহারাজ, রক্ষের যে সকল ফল এখনো ফলিত হয় নাই, সেইওলি এখানে বা ওখানে বিজ্ঞান, এই প্রকারে দেখানো সম্ভব কি?

"ভদন্ত। সম্ভব নহে।"

শিহারাজ! সেইরূপ সেই কর্ম রাশি প্রদর্শন করা সম্ভব না হইলেও উহা থাকিয়া যায় এবং যথা সময় কর্ম-নিয়মানুসারে ফল-প্রস্থা হয়। শাস্ত্রান্তরে বলা হয়ঃ কর্ম অনুষ্ঠানের পর-----ফল লাভের মধ্যবন্তী কালে সেই কর্ম কোথায় থাকে? মীমাংসার মতে অপূর্ব নামক অদৃশ্য শক্তিতে সেই কর্ম থাকে এবং যথাকালে তাহা ফলদান করে।—

কর্মভা প্রাগ্রোগস্থ কর্মনঃ পুরুষস্থ বা। যোগাতা শাস্ত্রগম্যা যা পরা সাপ্র-মিয়তে॥

কর্ম অনুষ্ঠানের পূর্বে কর্ম ফল দানের অযোগ্য এবং পুরুষ ও ফল লাভের অযোগ্য। পরে তাহাদের মধ্যে যে যোগ্যতা আহিত হয়, তাহারই নাম অপূর্ব। এই যোগ্যতা শুধু শাস্তেরই অধিগম্য। কর্ম ও ফলের মধ্যে এই অপূর্বে অদৃশ্য যোগংস্তা।

এই কর্ম ও কর্মফলরূপে জীবন প্রবাহ চলিয়াছে অনাদি কাল হইতে অনস্থের দিকে। এই গতিশীল প্রবাহ কর্ম প্রভাবে উল্লত ও অবনত হয়।— স্থভেন কাঝেন বজন্তি সুগ্গতিং,
অপায় ভূমিং অস্থভেন কাঝেন ॥
খয়া চ কন্মস্স বিমুক্ত চেত্সো,
নিকান্তি তে জোতিরি বিশ্বন ক্থযা।
পেত্তি প্রকরণ।

জীবগণ শুভ কর্ম দারা স্থগতি পরায়ণ হয়, আর অশুভ কর্ম দারা দুর্গতি লাভ করে। আবার ইন্ধন ক্ষয় হইলে অগ্নি যেমন নিভিয়া যায়, সেইরূপ কর্ম-ক্ষয় সাধন করিয়া সেই বিদুত্তচিত্ত পুরুষগণ পরম শান্তি নির্বাণ লাভ করেন। এই কুশল-অকুশল বা ভাল-মন্দ কর্ম-জীবের বন্ধন। কর্ম্ম সর্বদা বিপাক বা জন্ম, আয়ু, ভোগকে আকর্ষণ করে। স্থতরাং উহারা বন্ধন। ভাল কর্ম্ম-স্থবর্ণ-শৃন্থল, আর মন্দ কর্ম লৌহ-নিগড়। বস্ততঃ উভয়ই বন্ধন।

যো'ধ পুঞ ্ঞঞ পাপঞ উভো সঙ্গং উপচগা, অসোকং বিরদ্ধং স্থদ্ধং তমহং ত্রানি রাদ্দাণং। ধর্মপদ।

যিনি পাপ ও পুণা উভর বন্ধনকে অতিক্রম করিরাছেন, সেই শোক
শুন্ত, পাপ-মুক্ত, শুদ্ধ অর্হংকে আমি ব্রাহ্মণ বলি। এই বন্ধন অতিক্রম
করিতে হইবে। যেই হস্ত গারা গ্রহণ করা হয়, ত্যাগ করিতেও
সেই হস্তের প্রয়োজন। দুইয়ের মধ্যে প্রয়োগের বৈশিষ্টা আছে।
যে কম বন্ধনের হেতু, বন্ধন-মুক্তির জন্তও সেই কমের প্রয়োজন।
এই গ্রন্থের কম বিমুক্তি অধ্যায়ে ইহা গভীর ভাবে আলোচিত
হইয়াছে। লোকোত্তর কম ভিলি স্ববিধ কম কৈ ক্ষয় করে।—

খীণং পুরাণং নবং নখি সন্তবং বিরত্ত চিত্তা আয়তিকে ভবিদ্যং, তে খীণ-বীজা অবিরুল্হি ছদা নিকান্তি ধীরা যথা যং পদী পো। স্তুত্ত-নিপাত।

যাহাদের পুরাতন কর্ম বীজ ক্ষয় হইয়াছে, নৃতন কর্ম বীজ সম্ভব নহে, যাহাদের চিত্ত ভাবী জন্মের প্রতি বিরক্ত হইয়াছে, সেই ক্ষীণ-বীজ তৃঞ্চামুক্ত ধীরগণ তৈলহীণ দীপের স্থায়—নির্বাপিত হয়।

এই গ্রন্থে বিস্তৃত ভাবে কর্ম ও কর্ম মুক্তি সহন্ধে আলোচনায় গ্রন্থকার গভীর পাণ্ডিত্যের পরিচয় দিয়াছে।

চটুগ্রামের মহামুনি পালি কলেজে অধ্যাপনার সময় উপাধি পরীক্ষার্থীদের স্থাবিধার জন্ম পালি ভাষায় প্রবন্ধ রচনাপ্রণালী শিক্ষা দিতে হইত। উহারই পরিপ্রেক্ষিতে বাংলায় কয়েকটি প্রবন্ধ রচনা করি। সেইগুলি সমসাময়িক 'সন্ধ-শক্তিতে প্রকাশিত হয়। কম'-তত্ত্ব উহাদের অভতম। এই সামান্ত নিবন্ধ যে উত্তর কালে গ্রন্থ রচনার উপজীব্য হইবে বা গ্রন্থ রচনার প্রেরণা যোগাইবে, তথন তাহা কে ভাবিয়াছিল গ সামান্ত শিশির বিশুওে স্থপাত্রে পতিত হইলে তাহা হইতে মূল্যবান মুক্তা জন্মে। তাহা পাত্রেরই মহত্ব। তাই শ্রীমান জ্যোতিঃপালের সাধু পরিকল্পনার বিষয় জানিয়া আমরা সাদরে ও সাগ্রহে অভিনশন জানাই।

মানুষ মাত্রেই সন্তান-সন্ততির নিকট কতগুলি আকান্দা পোষণ করে। তন্মধ্যে একটা হইল – কিচং নো করিস্সতি অর্থাৎ আমাদের অভিপ্রেত কার্য্য তাহারা সম্পাদন করিবে। শিশুদের প্রতিও আচার্য্য-উপাধ্যায়ের সেইরূপ অব্যক্ত আকাদ্ধা থাকা অস্বাভাবিক নহে। কাহারো জীবনে যদি সেই আকাদ্ধা যদি ফল-প্রস্থ হইতে দেখা যায়, তবে আন্দের আর সীমা থাকে না।

আমাদের অন্তে বাসীদের মধ্যে অনেকে শিক্ষিত, লেখক. গ্রন্থকার ও প্রচারক রূপে নানা স্থানে জন-সেবায় আত্মনিয়োগ করিয়াছে—যাহাদের কৃতিত্ব ও গুণ-গরিমায় আমরা গৌরবাহিত। বর্ত্তমান গ্রন্থকার সেই কৃতী সভীর্থদের একজন।

শ্রীমানের প্রতিভা নানাদিকে বিকশিত হইতেছে। সে পালি, সংস্কৃত, হিন্দী প্রভৃতি ভাষায় চর্চা করিয়াছে। তাহার প্রতিষ্ঠিত ও পরিচালিত বড়ইগাঁও পালি পরিবেন, সমাজ কল্যাণ সংস্থা, অনাথ আশ্রম, পাবলিক লাইরেরী, উচ্চ বালিকা বিস্থালয়, সমবায় কুষক সমিতি প্রভৃতি বহুবিধ জনহিতকর প্রতিষ্ঠান বর্তমান বাংলাদেশে গডিয়া তুলিয়াছে। স্থানীয় লাকসাম ও হরিশ্চর উচ্চ ইংরেজী বিষ্যালয়ে পালি শিক্ষার ভার লইয়া সে তথায় শিক্ষা বিস্তার করিয়াছে। বহু গ্রন্থের রচনা করিয়াছে। জাতি ধর্ম নিবিশেষে অনেক দুঃস্থ ছাত্র তাহার বনাগুতায় শিক্ষোন্নতির স্থযোগ লাভ করিয়াছে এবং এখনো করিতেছে। সমাজ সংস্থার, সংরক্ষণ ও উন্নতি সাধনে তাহার অবদান আদর্শ স্থানীয়। তাহার স্লচিভিত প্রবন্ধ রচনা সাময়িক পত্র-পত্রিকাতে প্রকাশিত হইয়াছে। বোধি-পত্র নামে এক ত্রৈ-মাসিক পত্রিকার সম্পাদনাও করিয়াছে। ভাষােরও আলোচনায় তাহার মননশীলতার পরিচয় পাওয়া যায়। তাহার অনুদিত 'পুগ্গল পঞ্ঞিত্তি, বোধিচর্য্যাবতার, প্রজ্ঞাভূমি নির্দেশ' প্রভৃতি উপাদেয় গ্রন্থগুলি বৌদ্ধ দর্শন-সম্পর্কিত মূল গ্রন্থের সম্ভবতঃ

ইহাই প্রথম পূর্ণাঙ্গ বঙ্গানুবাদ। আমরা তাহার কাছে আরো বহু গ্রম্বে পত্যাশা করি।

বৌদ্ধ ধর্মাকুর বিহার ১, বুদ্ধিট টেম্পল খ্রীট, কলিকাতা—১২

२० | ১ | ७० हैः

**শ্রীধর্মাধার মহাস্থবির** অধ্যক্ষ, নালকা বি**ষ্ঠা** ভবন। The Theory of Kamma (activities) and Wheel of the Dependent of Origination by Ven. Jyoti Pal Mahathera, the Principal of the Baraigaon Pali Pariven, President of Bangladesh Bouddha Kristi Prachar Sangha, Chairman of Bangladesh National Centre of Asian Buddhist Conference for Peace and Member, Bangladesh National Social Welfare Council describes the basis of the Buddhist Philosophy.

### मृष्ठी-शज

मृष्ट्या विश्व विश्व श्वाद्य का द्व श कर्स ८ क्ष्म कर्स विखाश ८ विशाक मित्र ८ शूक्रश्व-का द्व कर्सद्व मृश्व्य विष्ठा द्व कर्स विस्नुक्ति श्रुक्ति मस्श्रीम वा कार्श्व-का द्व श्री कि

#### নমে। তস্স ভগবতো অরহতো সন্মা সমুদ্ধস্সস।

### সুচনা

জগতের সর্ববিধ ভেদ-বৈষমা ঘু'চে যাতে সাম্যের প্রতিষ্ঠা হয়, ইহাই সাম্যবাদীর লক্ষ্য ও আদর্শ। কিন্তু জগৎ যে নানাবিধ বৈষম্যে পরিপূর্ণ। এই বৈষম্য সকলেরই প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ। মহাপুরুষণণ যোগ সিদ্ধ প্রতিভা বলে আপন আপন ভেদ-বুদ্ধির সমতা সাধন করে গিয়েছেন। কিন্তু, বাহ্ম জগতের সকল জীবের মধ্যে সাম্যের প্রতিষ্ঠা করা কারে। দারা সম্ভবপর হয় নি। কারণ জীব অসংখ্য, অসংখ্য জীবের বৃদ্ধি-বিবেচনা, চরিত্র, ধারণা, ভাবধারা ও আকৃতি-প্রকৃতি সব কিছুই পরম্পর অসদৃশ। বিশ্ব প্রাণীর মধ্যে দেহ-গত ও ও মনঃগত এরপ বিষম বৈষম্য রয়েছে যে, দুটি প্রাণীকে একরূপ কুত্রাপি দৃষ্ট হয় না। কেউ স্থী, কেউ দুঃখী, কেউ সাধ, কেউ চোর, কেউ বিপুল স্থ ও ভোগৈশর্যোর অধিকারী, আর কেউ বা কপর্দ্দক হীন পথের ভিখারী। কারো কলর্প-বিনিন্দিত রূপশ্রী-মণ্ডিত যৌবনে জগৎ মুগ্ধ, কারে৷ কুৎসিৎ কদাকার দর্শনে নাসিকা কুঞ্চিত, কারো কুশাগ্র বুদ্ধি-বলে জগৎ নিয়ন্ত্রিত, আর কারো বা বুদ্ধি দর্শনে লোকের অট্হাস্ম। কেউ বা দীর্ঘায়ু, আর কেউ বা ভূমিট হওয়। মাত্রই পুনরায় মৃত্যুর সর্বগ্রাসী কবলে পতিত হয়। কেহ ভূমিষ্ট হওয়া অবধি আধি-ব্যাধির দাস, কেহ শ্মশান যাত্রার প্রাকালেও স্থত দেহ। কেহ এমন পরিবারে, এমন গ্রামে, এমন সমাজে জন্ম গ্রহণ করে, যেখানে সম্ভাব ও সদাচারের আবহাওয়া সতত প্রবহমান, ধর্ম ও নীতির প্রভাব নিয়ত বর্তমান। আর কেহ বা

জন্মাবধি পৃতি গন্ধে জর্জনিত সং-সঞ্জ-বিজ্ঞিত, কুসঙ্গাছ্যন, দুশ্চানিত্যের পেষণে নিম্পেষিত। কারো জন্ম-সিদ্ধ দান-ধর্মে জীবন স্বর্গীয় স্থ্রমান্মর, আর কারো অন্নগত প্রাণ, যোগিগত মন ধর্মের নাম শ্রবণেও কর্ণ-শূল আরম্ভ হয়। কেহ দেব, কেহ ব্রহ্মা, কেহ মনুষ্ঠ, কেহ বা পশু-পক্ষী, কীট-পতঙ্গ ইত্যাদি। কেন এরপ হয়? জগতে এত বৈচিত্রা ও বৈষমা কেন? কেন সর্বজীব সর্ব্বাবস্থায় সমান নহে? এজন্ম কি একে অন্তকে দায়ী করতে পারে? এই ভেদ-বিভেদ কি শুবু আজং না,—মারণাতীত কাল হতে চলে আসছে এবং কল্পনাতীত কাল পর্যান্ত চলতে থাক্বে। ইহার মীমাংসা কি?

এই বৈষমোর হেতু সম্পর্কে জগতের বিভিন্ন ধর্ম রত ও দার্শনিক যুক্তি-তর্ক পরস্পর খণ্ডন-মণ্ডন করে আপন শ্রেষ্ঠত্ব প্রতিপাদন করে চলেছে। বিবিধ শাস্ত্রে নানাবিধ মতবাদ বিস্তমান। কোন কোন শাস্ত্রকার কর্ম কৈ বিশ্ব-বৈষমোর কারণ নির্দেশ করলেও কর্মের উপর পূর্ণাঙ্গ নির্ভর করেন নি। তাঁরা বলেন—

"সাপেক্ষো হী ধরে বিষামাং স্কটিং নিশ্মিমীতে। কিং অপেক্ষতে ইতি চেং। ধমাধমো অপেক্ষতে ইতি বদামঃ। দেব মনুখাদি বৈষমো তু তত্তজীব গতানি এব অসাধারনানি কশানি কারনানি ভবস্তি। এবং ঈশরঃ অপেডাং ন বৈষমা নৈম্ব্রিখাভ্যাং দুয়াতি।" শক্ষর-ভাষ্য, (২ | ১ | ৩৪, রক্ষাসূত্র)

অর্থাৎ ঈশর জগৎ স্থাটি করেছেন সত্যা, কিন্তু কোন কিছুর উপর অপেক্ষা না করে স্থাটি ব্যাপারে প্রবন্ত হন নি। ঈশর জীবের সঞ্চিত কর্ম বা অদৃষ্টের প্রতি লক্ষ্য করেই বৈষম্য স্থাটি করে থাকেন। জীব শুভাশুভ কর্মানুষ্ঠান করলে ঈশর কর্মানুসারে যানের ব্যবস্থা করেন। কিন্ত ঈশ্বরই সব কিছুর নিমিত্ত। অথচ ইহাতে ঈশ্বরের করুণার অভাব প্রমাণিত হয় না, যেহেতু ঈশ্বর করুণাময়।

> নিমিত্ত মাত্রম্ এবাসে স্ক্রোনাং সর্গ কর্মনি। প্রধান কারণী ভূতা যতো বৈ স্ক্রা শভরঃ॥ ভাগ্য, পরশর বচন।

অর্থাৎ হজা পদার্থের হাটির পক্ষে ঈশ্বর নিমিত্ত মাতা। যেহেতু হজা জীবের শজিই (কমই) হাটির প্রধান কারণ। এখানে নিমিত্ত শক্বের অর্থ কি এই যে, কম'ও ফল বিধাতার নিদ্দিট বিধান ছাড়া কোন কিছুই করতে পারে না বা কম' ঈশ্বরের নিদ্দিট বিধান মতে ফল প্রসব করে। এরূপ যুজিতে এই প্রতীতি জন্মে যে, কমে জীবের পূর্ণ স্বাধীনতা থাকলেও কম'ফলের উৎপত্তি কম'বা কারকের উপর নির্ভরশীল নহে। কমে'র উপর কর্তৃত্ব জীবের আর ফলোংপিত্তিতে কর্তৃত্ব বিধাতা। এখন প্রশ্ন হল,—কম' সম্পাদনায় যার অধিকার থাকবে, ফলোংল্গমে তার অধিকার থাকবে না কেন? তাই যদি হয়, কম'ও ফলের স্বতঃসিদ্ধি অস্বীকৃত। পর-তন্ত্রতা ও মুখাপেক্ষিতা আবশ্যক হয়ে পড়ে, কম'ও ফল সম্পূর্ণ পরাধীন। তা হলে অধ্যবসায়, সাধনা, আত্মনিষ্ঠা ও পুক্ষকার অর্থহীন। জানিনা, কমবিদে পরাধীনতা থাকতে পারে না। আপনার কমের ফল প্রাপ্তি যদি অপরের অভিলাবের উপর নির্ভরশীল হয়, তা হলে কর্ম'-তত্ত্বের মূল্য বা গুরুত্ব কোথায়।

ঈশ্বর, জগং, জীব, স্টে, আত্মা, আদি, অনাদি ইত্যাদি তত্ত্ব সম্পর্কিত মতবাদ-বহুল শান্ত জগতে বহু প্রচারিত। কিন্তু দেখা যায়—এই সকল তত্ত্ব-মূলক চিম্ভাধারা প্রায়শঃ পরস্পর বিরোধী। পরস্পর বিরুদ্ধ হওয়া অস্বাভাবিক নহে। কোন অমূলক বা ভিত্তি-হীন অবস্থার কোন বিষয়ের সত্যতা নির্দ্ধারণ করতে গেলে যত চেটাই করা হোক না কেন, প্রায়ই অপ্রতিষ্ঠ হয় এবং চিস্তাধারায় বিরোধ বা পার্থক্য জয়ে। এক চিস্তাধারা অন্ত চিস্তাধারার সিদ্ধান্ত মেনে নিতে রাজী হয় না। অধিকন্ত এক শাস্ত্রকার অন্ত শাস্ত্রকারের মতবাদকে সমূল উচ্ছেদ-সাধনে ও প্রয়াস পেয়েছেন। এই সকল পরস্পর বিরুদ্ধ চিস্তাধারায় সাধারণ মানুষ-বৃদ্ধি বিলান্ত ও বিমোহিত হয়। তাই এইসব ভাব-ভঙ্গী লক্ষ্য করে কবি বলেছেনঃ—

কে হজিল এ বিশ্ব, হজিল কেমনে?
সংসার আদি কি অনাদি?
যে করে প্রশ্ব, আর যে দেয় উত্তর,
জানিবে উভয়ই ভ্রান্ত যুগ-যুগান্তর।
অমিতাভ, শেষ অধ্যায়।

তথাগত বৃদ্ধ এ জাতীয় প্রশোত্তরের সম্মুখীন হয়ে মালুংকা পুত্র ভিক্ষুকে বলেছেনঃ "হে মালুংকা পুত্র। আমি যে ধর্ম প্রচার করেছি, যে পথ প্রদর্শন করেছি এবং যে সব উপদেশ তোমাকে প্রদান করেছি, তা জীবনে সম্পূর্ণ আয়ত্ব কর, ইহার অনুসরণ কর। লোক-চিন্তার জটিলতার মধ্যে যেওনা, লোক-চিন্তা অনর্থকরী। যাঁরা এ সব চিন্তা করবেন, তাঁদেরকে উন্মাদ ও অনুশোচনা-গ্রন্ত হতে হবে। তাঁরা এ সকল চিন্তা করে সংসার দৃংখের শৃন্থল দৃত্তর করবেন মাত্র; কিন্ত দৃংখের অবসান করতে পারবেন না। মনে কর। হে মালুংকা পুত্র! কোন ও এক ব্যক্তির বক্ষে বিষাক্ত শর বিদ্ধান হয়েছে। তার সর্বাক্ত শর্পতিত হয়ে দেহ-বিদ্ধান উৎপাটন সক্জন, বন্ধু বাদ্ধব, ডাক্তার-বৈশ্ব উপস্থিত হয়ে দেহ-বিদ্ধান উৎপাটন

করতে আয়োজন করল। এমন সময় যদি সে বলে যে, আমি ততক্ষণ পর্যান্ত শর উৎপাটন করতে দিব না, যতক্ষণ পর্যান্ত জানতে সমর্থ না হই যে, শর বিদ্ধকারী ব্যক্তি কি ব্রাহ্মা, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, না-শদু ? শর বিদ্ধকারী ব্যক্তির কি নাম, কোন্ গোত্র ? সে কি দীর্ঘ, হস্ত, না - মধ্যমাকার? তার দেহ-বর্ণ কি কাল, ভাম, গৌর, না-লোহিত ? সে কোন্ গ্রাম, কোন্ নিগম কিংবা কোন্ নগরে বাস করে? যেই ধন-নিক্ষিপ্ত শরে বিদ্ধ হয়েছি, তা চাপ, কোদও, না—জ্যা জাতীয় ধন! এই ধন কি অৰ্ক, সঠ, নহাৰু, মরুব, না—ক্ষীরপর্নী নামক বক্ষের কাষ্ঠ নিমিতি। সেই বৃক্ষ কি মতোখিত, না-রোপিত? শরের পালকভলো কি বাজ, গুধ, কাক, কুলাল, ময়ুর, না-শিথিল হনু নামক পক্ষীর পালক-সঙ্জিত ? তীরের বাঁটটি কি গরু, মহিষ, না—বানরের অস্থি নিমিতি? শরটী कि लोह, जाम, हेम्लाज, ना-वज बादा श्रंखाज हेजापि हेजापि। সে বলে: যতক্ষণ পর্যান্ত এই সকল প্রশ্নের সমাধান না মিলবে. ততক্ষণ পর্যান্ত আমি এই শর উন্মলিত করতে দিব না। তাহলে হে মালংকা প্ত্র! এই জাতীয় এতগুলো জিজ্ঞান্সের মীমাংসা করা কি সম্ভব 📍 সে কি ততক্ষণ বেঁচে থাকবে ? এই জাতীয় প্রশোত্তরের তথ্য অনুসদ্ধান করতে করতে শর বিদ্ধ বা সর্প-দংশিত ব্যক্তি মৃত্যুর কবলে কবলিত হবে; তথাপি তথাের সন্ধান যেমন মিলবে না, তেমন হে মালুংক্য পুত্র! লোক-চিন্তা অচিন্তেয়। চিন্তা করতে করতে জীবনাম্ভ ঘটবে, তথাপি চিম্ভার নিরসন করতে পারবে না।

এক সময় মানব জাতি বহু মতবাদে উদ্দ্রান্ত, ধর্ম ও আচার নিষ্ঠার ঘোর অন্ধতায় নিমগ্ন, সমাজ ব্যবস্থায় উশৃত্থল ও অবিচারী, কুশিক্ষার আদর্শে অনুপ্রানিত, বর্গ-বৈষম্যের পারস্পরিক হিংসা-বিষেষে ও নিরীহ প্রাণীর উপর নিষ্ঠুর অত্যাচারে নিরত, এক এক তত্ত্ব-বিস্থা এক এক মতবাদ প্রচারে ও পরস্পর খণ্ডন-মণ্ডনে ব্যাপ্ত ছিল। বিভিন্ন মুনির মতবাদ ছিল পরস্পর-বিকন্ধ। শাস্ত্রেও বলা হয়েছেঃ

বেদাঃ বিভিনাঃ স্মৃতয়ঃ বিভিনাঃ নাস্তি মুনির্যস্থ মতং ন ভিনা। বেদ সমূহ বিভিন্ন, স্মৃতি শাস্ত্রও বিভিন্ন; এমন কোন ম্নি নেই যাঁর মত অপর হতে ভিন্ন নহে। অন্ত পক্ষে, যখন অহিংসা, সামা, মৈত্রী, করুণা, একত্ব ও শান্তির প্রয়োজন-বোধ প্রত্যেক শান্তিকামী প্রাণীর অন্তরে গুমড়িয়ে উঠেছিল, তখন হিংস-বিধেষ ও অশান্তির হাহাকারে গঞ্জনাময় বিখ-প্রকৃতির রহস্থ উদ্ভেদ ক'রে (সর্ব-জীবের মৃক্তি প্রত্যাশিত যুগে) তথাগত বুদ্ধ জগতে আবিভূতি হন। তিনি অসীম অনস্ত জন্মের কঠোর সাধনায় সিদ্ধ হয়ে চিত্তের চির প্রহেলিকা উদ্ঘাটন করেন। তাঁর চিন্তাধারা পারম্পরিক পার্থকা ও শ্রেষ্ঠ বোধের সীমা অপ্রহিত যুক্তি ও গতিতে অভিক্রম করে। তিনি প্রত্যক্ষ-জ্ঞান প্রস্থৃত নীতি, গভীর গবেষণা, সুক্ষ বিশ্লেষ্ণ, নিরপেক্ষ বিচার মীমাংসা দারা যেই অমোঘ সত্যের আবিষ্কার করেছেন, তার সত্যতা নির্দারণ আপনার উপর গুস্ত না রেখে জগতের বিজ্ঞ পুরুষগণের উপরই ভার অর্পণ করেছেন, গণ-তান্ত্রিক ধর্ম কৈ নির্ভর করেছেন, —জনগণের নিজ নিজ বিচার-বৃদ্ধি, উপকার-বোধ ও তুথ-স্বাচ্ছল্য-বোধের উপর।

ধশো এহি পস্সিকো, পচ্চতং বেদিতকো বিঞ্ঞূহি। তিনি যেই ধর্ম আবিকার করেছেন, যেই পথ, যেই মুক্তি প্রচার ও প্রদর্শন করেছেন, উহা তাঁরই প্রতাক্ষ ধর্ম, ভ্রসিত পথ, তাঁরই

অধিগত মুক্তি, উহা কল্পনা-প্রস্ত নহে। জগতের বিজ্ঞ প্রুষগণকে ইহা অন্ধভারে গ্রহণ না করে আপন আপন প্রতিভা, যুক্তি-তর্ক, ৰিবেক-বৃদ্ধি ও প্রত্যক্ষ প্রমাণ শারা পর্যাবেক্ষণ করতঃ আগুনে সোনাকে পরীক্ষা করে লওয়ার ক্যায় সভাতা পরীক্ষা করে লওয়ার দ্বন্থ নির্ভীক ও উদাত্ত কঠে আস্তান জানিয়েছেন। ভারোমাদিকা শ্রদ্ধার সহিত মেনে নিতে কিংবা বিনা পরীক্ষায় বন্ধান করতে নিষেধ করেছেন। তথাগত পরমত অসহিষ্ঠা ও পরনিলার নীতিকে সর্বদা খ্বা করতেন। আপন মতের প্রাধান্ত-বোধ ও পরমতের খণ্ডন-মণ্ডনকে নিজ ধর্ম মতে স্থান দিয়ে নিজেকে শ্রেষ্ঠ বলে প্রতিপন্ন করতে চাহেন নি। যেমন বহু শাস্ত্রকার পরমত খণ্ডন করতে গিয়ে আপন শাস্ত্র-গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধি করে নিয়েছেন। বরং তিনি বলেছেনঃ ইদমেব সচ্চং মোঘমঞ্ঞং অর্থাৎ "আমি যেই ধর্ম আবিদার করেছি, যেই মত, যেই পথ প্রচার করেছি,—তা'ই জগতে শ্রেষ্ঠ, অমোঘ। আর অপরে যা করেছেন, তা মিথ্যা, মোঘ, হীন, নীচ, নিঃসার"-এরপ ভাব ও উক্তির সদা সর্বদা ভং সনা পুর্বক কঠোর শাসন করতেন। উহা কখনো সহু করতেন না। তার শান্ত-গ্রন্থ অলৌকিক বা দৈব-নির্দ্দেশিত নহে, ভগবং প্রেরণায়ও রচিত নহে। তা দঃস্থ জীবকুল মাঝে আধ্যাত্মিক সাধনায় স্ক্রনী-শক্তির পূর্ণত্ব বিকাশ ও শান্তির বিবরণ বলে দেয় এবং অন্ধ অচলায়তন প্রাণীর নৈতিক অবনতি ও ধ্বংসের প্রতিরোধ-সূচক বিজ্ঞপ্তি প্রচার করে। ইহাতে স্বাধীন চিন্তা, জগতের সতা, স্বরূপ উপলব্ধি ও নিরপেক অনুশীলন দারা আত্মোরতি সাধনারই নীতি নির্কেশিত। রোগ-যন্ত্রণা নিবত্তির জন্ম বিজ্ঞান-গবেষণায় ঔষধ আবিকারের সায় এই ধর্ম জাগতিক দুঃখ-বেদনা অপনোদন কল্পে সাধনা-পূর্ব্বক উপায় উভাবন মাত।

তথাগত বৃদ্ধ জগতের কোনও মত-বিপ্লব কিংবা বাগ্ বিতণ্ডায় উপনীত না হয়ে সর্ববিধ মতের মধ্যস্থতা অবলহন-পূর্বক মধ্যপথ দেশনা করেন। তাঁর উপদিষ্ট ধর্ম তুচ্ছ-তাচ্ছিল।-পূর্বক কোন নীচ, পতিত ব্যক্তি বা সমাজকে তো নহে-ই, এমন কি, মহাপাণীকেও অনস্ত নরকের ভর প্রদর্শন করে না; বরং একান্ত মৈত্রী করুণায় প্রণোদিত করে তার মোহাচ্ছন্ন মন হতে মোহাবরণ উন্মোচন করে শক্তি উপার্জন করবার যুক্তি-সঙ্গত উপায় বলে দেয়, যেন সে একদা আঘ-চেষ্টায় সত্য অবগত হয়ে অনস্ত স্থথের অধিকারী হতে পারে। তাঁর আবিদ্ধত ধর্ম-সর্বাবস্থায় মধ্যবিদ্ধ বা জ্ঞান-মার্গ এবং প্রদশিত নীতি সম্পূর্ণ দর্শন, বিজ্ঞান ও গণতন্ত সম্মত। 'ইহা কোন অবোধ্য, অতি নৈস্বর্গিক পুরুষ কিংবা স্থাষ্ট কর্ত্তার হেতু-হীন ইচ্ছা বা প্রত্যাদেশ-মূলক নহে, প্রত্যাদেশবাদও নহে; কোন ঈশ্বর কিংবা তার প্রেরিত প্রতিনিধি কর্ত্ক যে 'সত্য' বিশেষ, অনুগৃহীত বা নির্কাচিত কারো নিকট প্রকাশিত বা প্রত্যাদিষ্ট হতে পারে, এরূপ কল্পন। এই ধর্ম সম্পূর্ণ অগ্রান্থ করে'।

তথাগত বুদ্ধ জাগতিক দুঃখ, দুঃখের কারণ, দুঃখ নিরোধ ও দুঃখ নিরোধের উপায় সমাক উপলদ্ধি করে সর্ব্ব দুঃখের কবল হতে অব্যাহতির জন্ম যে সকল মার্গ প্রদর্শন করেছেন, তমধ্যে কর্মবাদ অন্মতম। এই কর্ম্ম-তত্ত্ব সম্প্রকিত আলোচনাই এই পুস্তকের প্রতিপান্থ বিষয়।

## निय-देवयरभाव कावन

সার্দ্ধ বি সহত্র বংগর আগেকার কথা। বারাণসী নিবাসী তোদের গ্রেণ্ডার পুত্র শুভ মানবকের অন্তরে বিশ্ব-বৈষম্য ও বৈচিত্রা সম্পর্কিত বছবিধ জটল প্রশ্ন জেণেছিল। তাঁর তত্ত্ব-জিজ্ঞান্ত মনকে পূর্বোক্ত ভেদ বৈষম্য-জনিত প্রশ্ন সর্বদা আলোড়িত করত। যতক্ষণ এই বৈষম্য সমস্থার স্থসমাধান মিলে নি, ততক্ষণ তাঁর অনুসন্ধিংস্থমন শান্ত হয় নি। তথাগত বৃদ্ধ তখন গ্রাবন্তীর অনাথ পিওদ গ্রেণ্ডা নির্মিত জেতবন মহা বিহারে অবস্থান করতেছিলেন। তাঁর জ্ঞানপ্রভা সর্বত্র বিচ্ছুরিত। শুভ মানবক বৃদ্ধের অসীম যশঃ কীত্তির কথা শুনতে পেয়ে জেতবন মহা বিহারে উপস্থিত হলেন এবং বিশ্বের ভেদ-বৈষম্যের কারণ কি—প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করলেন। তদুত্তরে তথাগত বৃদ্ধ বলেছিলেন:

কল্মস্কা মানবক সত্তা, কল্মদা যাদা, কল্মযোনি, কল্ম বন্ধু, কল্মপটি সরণা, যং কল্মং করিস্মন্তি কল্যাণং বা পাপকং বা তস্স দা যদা ভবিস্মন্তী'তি। কল্মং সত্তে বিভন্নতি—যদিদং হীনপ্পনী-তত্তাযায়তি।

অর্থাৎ হে মানবক! প্রাণীগণ নিজ নিজ কর্মাধীন। কর্ম ই প্রাণীগণের একান্ত আপন বা স্বকীয়। ইহারা কর্মেরই উত্তরাধিকারী। কর্ম সর্ব-জীবের পুনজ্জ ন্মের হেতু। কর্ম-ই বন্ধু, কর্ম-ই প্রকৃষ্ট আগ্রয়। শুভ বা অশুভ কর্মের মধ্যে যে যেরূপ কর্ম সম্পাদন করে, সে সেরূপ কর্মেরই উত্তরাধিকারী হয়। কর্ম-ই প্রাণীগণকে হীণ-গ্রেষ্ঠ, উচ্চ-নীচ নানাভাবে বিভক্ত করে। এক কথায় বলতে গেলে:

কশ্বনা বত্ততে লোকে। কশ্বনা বত্ততে পজা। কশ্ব সত্তা নিবন্ধনা রথস্সানী'ব যা যরে।

অর্থাং—জগং কর্ম-প্রভাবে প্রতিনিয়ত নিয়ন্ত্রিত হচ্ছে। কর্ম্মহতুই প্রাণিগণ জন্ম-মৃত্যুর আকারে সংসারে ভ্রমণ করছে। সর্বসত্ত্ব কর্ম-নিবন্ধন। আনি বা পেরেক আবদ্ধ হয়ে রথ যেমন
আকা-বাঁকা গমন করে, তজপ প্রাণিগণও কর্ম-নিবন্ধন উচ্চ-নীচ.
হীনোত্তম নানাবিধ গতিপ্রাপ্ত হয়। জগতের বৈষম্য-বৈচিত্র্য সম্পর্কে
বিভিন্ন মতবাদ বিশ্বমান থাকলেও বৌদ্ধ দর্শনে কর্ম-ই ইহার
একমাত্র কারণ বলে নির্দেশিত হয়েছে। যেহেতু, কর্ম চেতনারই
নামান্তর। কর্ম শক্ষি প্রাণী-জগতের মধ্যে সীমাবদ্ধ। কর্ম-প্রসঞ্চে
জড়-জগতের কথা আসতে না পারলেও জড়-জগতের প্রকৃতিগত
বিধান, প্রক্রিয়া ও গঠন সমস্ত কিছুই কর্মের সমত্লা।

জীবের জীবন কর্মময়। প্রত্যেক জীব নিজ নিজ কর্মের দৃশ্যমান পুল প্রতীক। কর্ম-ই জীবের বন্ধনের কারণ এবং এই কর্ম-বন্ধনের মুক্তিই জীবের চরম পরিণতি বা নির্বাণ। এখন দেখা যাউক, কর্ম কাকে বলে কিয়া কর্মের স্বরূপ কি প্রকার। 'অঙ্গুত্তর নিকায়' গ্রম্থে তথাগত বৃদ্ধ বলেছেনঃ

চেতনাহং ভিক্থবে কশ্বং বদানি, একাষ চেতনায এক পটি সঙ্কিং।

অর্থাং—হে ভিক্ষুগণ! অন্তরের চেতনাকেই আমি কর্ম বলি।
এক ক্ষণিক একটি মাত্র চেতনা বা কর্ম পুনজ্জ ম সংঘটন করতে বা
স্থ-দুঃখ ভোগাদি ফল দান করতে সক্ষম। এই চেতনা প্রাণীগণের
ক্রিপ অবস্থা? ইহার বিশেষ পরিচয় অবগত হতে হলে আনুষ্টিক
ভথাের বিশদ অনুশীলনের প্রয়োজন। বৌদ্ধ-শাস্ত্রে জীবকে সূলভাবে

পাঁচ ভাগে বিভক্ত করা হয়েছে। যথা: রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্থার ও বিজ্ঞান। যে কোন কালের দৈহিক বা বাহ্মিক, সুল বা সূত্র্ম, হীন বা উত্তম, দরস্থ বা সমীপস্থ, ভূত ও ভৌতিক অবস্থাকে 'রূপ' বলে। চকাদি ইন্দ্রিয় ও রূপাদি বিষয়-বস্তর সংযোগ ঘটলে চিত্তের সহজাত স্থপ-দঃখ উপেক্ষাদি শারীরিক মানসিক অনুভৃতিকে 'বেদনা' বলে। রূপ শব্দাদি বিষয় বস্তু চক্ষাদি ইন্দ্রিয় পথে যখন যেরূপ প্রতিভাত হয়, বিষয় হতে বিষয়ান্তরে যেই পার্থকা বোধ বা চিত্তের বেই ভিন্ন ভিন্ন অবগতি, সেই লাক্ষনিক জ্ঞানই 'সংজ্ঞা' নামে অভিহিত হয়। বেদনা ও সংজ্ঞার স্মৃতি বা রেশ চিত্ত-গর্ভে প্রক্রন্ন শক্তির আকারে সঞ্চিত্তলে 'সংস্কার' নামে অভিহিত হয়। আর বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্থার--এই ত্রিবিধ মানসিক অবস্থা –যাহার আশ্রয়ে, কর্ত্তমে ও প্রাধান্তে প্রবন্তিত হয়, নিয়ন্ত্রিত হয়, তাকে মন বা 'বিজ্ঞান' বলে। পূর্বোত্ত সংস্কার স্করের অন্তর্গত এক প্রকার মানসিক অবস্থার নাম চেত্রা। লোভ, বেষ ও মোহ কিয়া অলোভ, অবেষ, আমোহ হেতু সংযোগে এই চেতনা কর্মে পরিণত হয়। অন্তনিহিত মানসিক কর্ম—অবকাশে পেলে বাক্ কিমা কায়-কর্মে রূপায়িত হয়। বিভিন্ন বস্তু সংযোগে জল যেমন ভিন্ন ভিন্ন রূপ, গন্ধ ও রস যুক্ত হয়, বিবিধ মানসিক অবস্থার সহযোগিতায় তক্রপ কর্ম-চিত্ত ও বিবিধ শক্তি, গুণ ও অবস্থা সম্পন্ন হয়। এরূপে কর্ম-লোভাদি ষড়বিধ হেতু সংযোগে সম্পাদিত হলে কালে ইহার অনুকুল প্রসঙ্গ লাভ করে জাতি, আয়ু, ভোগ, রোগ, শোক, হুখ-স্থবিধা, শান্তি ইত্যাদি বিবিধ রূপ গ্রহণ পূর্বক বিবিধ ফল প্রস্ত হয়। তদ প্রভাবেই বিখে এত বৈষমা, এত ভেদ-বিভেদ, এত বৈচিত্রা বিষ্ণমান।

## কর্ম ও ফল

এখন দেখা যাক, কর্ম কোথায় এবং কিরূপে সম্পাদিত হয় ? জীৰগণের দু'টি দিক। একটি আধ্যাত্মিক, অপরটি বাহ্মিক।

চক্থাং পটি চ রূপে চ উপ্পজ্জতি চক্থ বিঞ্ঞানং, তিরং সঙ্গতি ফসুসো, ফস্সো পচ্চয়া বেদনা, বেদনা পচ্চ যা তছা। অর্থাং – চকু, কর্ণ, নাসিকা, জিলা, কার ও মন এবং রূপ, শক্, গন্ধ, রস, স্পর্শ ও ভাব। ইহাদের পরস্পর সম্পর্ক অতীব ঘনিষ্ট। চক্ষেক্রিয় রূপাবলয়নে সংঘটিত হলে চক্ষ্-বিজ্ঞান বা চিত্ত উৎপন্ন হয়। চক্ষু, রূপ ও বিজ্ঞান—এ তিনের যখন সংস্পর্শ ঘটে, তখন স্থ, দুঃখ কিম্বা উপেক্ষানুভূতি-সূচক বেদনার উদ্লেক হয়। বিজ্ঞান বা চিত্ত যদি রূপাবলম্বনকে স্থলর, শুভ, নিত্য, স্থ রূপে দর্শন করে, তা হলে 'স্থ-বেদনা, যদি রূপাবলম্বন কুৎসিং, কদাকার ও অমনোজ্ঞ-রূপে অনুভূত হয়. তা হলে 'দুঃখ-বেদনা', আর, চিত্ত যখন বিষয় বস্তুকে স্কর-অস্কর, শুভাশুভ, মনোজ্ঞ-অমনোজ্ঞ কোন নিদিষ্ট আকারে গ্রহণ করেনা, বিষয়-বস্তু সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবচেতন থাকে তখন 'উপেক্ষা-বেদনা' উৎপন্ন হয়। এরপে যেমন দর্শন-কৃত্যে, তেমন শ্রবণ-কৃত্যে, আঘ্রাণ-কৃত্যে, আস্বাদন-কৃত্যে স্পর্শন-কৃত্যে ও চিস্তন-কুত্যে সমতুল্য। সভাবতঃ 'স্থ বেদনা' হতে লোভের উৎপত্তি। যেহেতু জীব কামনাময়। স্থাই জীবের কাম্য। এই কাম্য বস্তুতে অখের বিপর্যায় বা ব্যতায় ঘটলে দৃংখের সঞ্চার হয়। দৃংখানুভূতিতে বেষের স্থাষ্ট। আবার স্থা-দু:খে সচেতন না হলে উপেক্ষাবশতঃ মোহ বা অভ্যানতা জন্ম।

এরপ দর্শন, শ্রবণ, আঘাণ, আস্বাদন, স্পর্শন ও মনন-কর্ম্মে অবিরাম লোভাদি স্টি হয়। 5কাদি ইন্দ্রিয় সমূহ ও বাহু রূপাদি বিষয় বস্তুর সংযোগ ঘটলে মনের উপর ইহার রেশ কিছক্ষণ পর্যান্ত চলতে থাকে। ইহাতে মন স্পদিত ও আলোড়িত হয়। তদ প্রভাবে প্রভাবাধিত হয়ে মন কল, বার্ক্ম ও কায় কল সম্পাদিত হয়। ইহাতে চিত্ত প্রবাহের মধ্যে চাপ পড়ে যায়। সেই চাপে ষেই কর্ম শক্তি ব্যরিত হয়, তাদম্ প্রদত্ত ঘড়ির প্রিং এর স্থায় সেই ব্যয়িত শক্তি প্রচ্ছন্ন ভাবে অবস্থান করে এবং সেই কর্ম শক্তিই উপযক্ত ও অনুকৃল সুযোগ সুবিধা লাভ করে জন্ম, জরা, আয়ু ও ভোগাকারে ক্রমাগত হকাশিত হয়ে ফল প্রদান করতে থাকে। সেই প্রকাশমান বা ফলে। পত্তির অবস্থাই বিপাক বা ফল। এরপে প্রতিক্ষণে কর্ম অনুষ্ঠিত হয় এবং কালে ইহার বিপাক প্রতিফলিত হওয়ার সম্ভাবনা থাকে। প্রাকৃতিক জগতেও এই সঞ্চিত কর্ম সংস্থারের দৃষ্টান্ত বিরল নহে। যেমন ফনোগ্রাফ যন্তের সামনে যেরপ গান গীত হয়, সেই সভীত শব্দ সংস্থার রূপে ঐ যন্তে প্রচ্ছন্ন শক্তির আকারে আবদ্ধ হয়। পরে কৌশলে ্যদি ইহার উদ্বোধন করতে পার। যায়, তাহলে সেরপ সঙ্গীতই শ্রুতি গোচর হয়। সেরূপ জীবের চক্ষাদি ইন্দ্রিয় রূপাদি অবলম্বনে সংঘটিত হয়ে কর্ম গঠিত হয় এবং কর্ম সংস্থার চিত্ত প্রবাহ রূপ যন্তে সঞ্চিত ও রক্ষিত হয়। কালে উপযুক্ত প্রসঙ্গ লাভ হলে বিপাক প্রতিফলিত হয়। কর্ম-বিপাক কর্মের উত্তর-রূপ ও কর্ম বিপাকের পূর্বরূপ। যতক্ষণ জীবগণ গভীর নিদ্রায় নিদ্রিত হয়ে বাহ্ন সম্পর্ক শুরা না হয়, ততক্ষণ জাগরণে, অর্দ্ধ-জাগরণে, এমন কি, স্বপ্লাবস্থায়ও জীব চিত্ত বিবিধ বর্ণ, গন্ধ, রস, স্পর্শ ও অনুভব্যে অবিরাম ধাবিত হয় এবং ইহাতে কর্ম সম্পাদিত হয়ে থাকে। এজন্ম জ্ঞানিগণ বলেন: জীব কর্ম

সম্পাদন বাতীত অবস্থান করতে পারে না। কাম-ক্রোধাদি রিপুর তাড়নায় অথবা চক্ষু ও রূপ ইত্যাদি আয়তনের বিশ্বমান-হেতু জীব কর্ম্মে নিরত থাকতে বাধা।

শৃভাশৃভ বিভিন্ন চিত্ত, চিত্ত-শ্বত্তি ও বিভিন্ন বিষয়-বস্তার সংঘটন-হেতু বিভিন্ন ও বহু কর্ম সম্পাদিত হয় এবং ইহাদের বিপাক বা ফল ও বহুবিধ। তদ্ধেতু সঙ্গীতি স্থান্তে কর্মের ফল লক্ষ্য করে সাধারণতঃ চার শ্রেণীতে বিভক্ত করা হয়েছে। যথাঃ

## ১। অথি কলং কন্থ--কন্থ-বিপাকং

কোন কোন কর্ম পাপময়, ইহার বিপাক ও পাপময়। দুদর্ম সর্বদা দুংখ আহরণ করে। প্রাণী-হত্যা, চুরি ও ব্যক্তিচার ইত্যাদি দুকার্য্য সম্পাদিত হলে কারককে অকাল মৃত্যু, অল্লায়ু, দীনতা ও নারকায় দুংখ ভোগ করতে হয়। এই দুংখ-ভোগ অক্য কারো অভিশাপ নহে। আপন কর্ম্ম-জনিত বিপাক আপনারই উপভোগ্য। শক্র যেমন শক্রর ক্ষয়-ক্ষতি, দুংখ-দুর্দ্দশার কারণ হয় মল-বুদ্দি মুর্খগণও বিষময় ফলোংপাদক কর্ম সম্পাদন করে নিজেই নিজের সহিত শক্তাচরণ করে থাকে। তাই শাস্ত্রে উক্ত হয়েছেঃ

চরন্তি বালা দুম্বেধা অমিত্তেনের অন্তনা, করোন্তা পাপকং কম্মং যং হোতি কটুকপ্ফলং।

মূর্খ তাপূর্ণ, অসংযত ও মিথ্যাভাব প্রবণ বুদ্ধি জীবের আপন জীবনেই সর্বাধিক ক্ষতি সাধক ও মারাত্মক। শক্ত—শক্তর যেই ক্ষতি বা ধ্বংস-সাধন করতে পারে না, আপনার পাপ প্রণোদিত বৃদ্ধি মূর্খ দের তদপেক্ষা অধিকতর ও অতুলনীয় অনিষ্ট করতে পারে। যথন মূর্খেব পাপ কর্ম পরিপক্ত হয়ে বিপাক দান করতে আরম্ভ করে, তখন আর দুঃখের দিগ্-বিদিক্ থাকে না। 'দুক্খো পাপস্স উচ্চযো' যেহেতু, পাপ জনক কম্ম-ই জীবের সকল দুঃখের উৎস। দুঃখই পাপ-কর্মের পুঞ্জীভূত বিপাকের বিকাশমান বিষমর পরিণতি। স্করাং সেই ক্মে শক্রর আচরণ করা হয়, যা আপনার দুর্গতি নিদ্ধারক, যা সম্পাদন করে অনুশোচনা ভোগ করতে হয়, অশ্রুখ রোদন করতে করতে যেই ক্মের ফল ভোগ করতে হয়, সেরপ ক্মের অনুষ্ঠান জীবনে না করাই উচিং। তদ্ধেতু শাস্তে বলা হয়েছে:

ন তং কল্মং কতং সাধু যং কন্বা অনুতপ্পতি, যস্স অস্ত্র মুখো রোদং বিপাকং পটি সেবতি।

একটি কর্ম সম্পাদিত হলে উহার প্রতিক্রিয়। প্রতিফলিত হওয়ার সম্ভাবনা থাকেই। কর্ম সমাপ্ত হওয়া মাত্রই ইহার সবকিছু বিলীন হয়ে যায় না। স্থান, কাল ও ব্যক্তির স্থযোগ পেলে এবং বিরুদ্ধ শক্তিকে প্রতিরোধ করার ক্ষমতা না থাকলে প্রতিক্রিয়া স্থনিশ্চিত ও অবার্থ হয়। তদনুষায়ী কর্ম'-কর্তাকে সেই কর্মের দুর্ভোগ দীর্ঘ দিন ভুগতে হয়। ইহাও শাস্ত্রে উক্ত হয়েছে:

ন হি পাপং কতং কল্মং সজ্জুখীরং'ব মুচ্চতি, ভহন্তং বালমবেতি ভত্মাচ্ছলো'ব পাবকো।

অর্থাৎ—স্ব কৃত পাপ কর্ম সম্ভ দুমের ভাষ সহসা বিনই হয় না।
বায়ুর প্রতিকুলে নিক্ষিপ্ত ধুলিরাশির ভাষ কৃত পাপ কর্মের ফল
প্রত্যাবর্তন করতঃ ভস্মাচ্ছন্ন পাবকের ভাষ কর্ম-কর্ত্তাক দহন করতে
করতে তার অনুগমন করে। পাপকারী ইহলোক ও পরলোক
উভয় লোকেই অনুশোচনা করে। সে খীয় পাপ কর্ম ও ইহার

ফল দেখে অনুতপ্ত ও মম'াহত হয়। শাস্ত্রে পাপ কমের ফল বর্ণনা করতে গিয়ে বলা হয়েছে:

ইধ সোচতি পেচ্চ সোচতি পাপকারী উভয়ত্থ সোচতি; সো সোচতি সো বিহঞ্ঞতি দিয়াকত্ম কিলিট্ঠ মন্তনো।

#### ২। অথি কলং সুক<del>ং সুক</del> বিপাকং

কোন কোন কম প্ৰাময়, ইহার বিপাক ও প্ৰাময়। সংকার্য্য স্থার বাহক। দান-শীলাদি মঙ্গল-সূতক সংকম' সম্পাদন করলে কর্তা প্রভৃত ধন-সম্পদ, দীর্ঘায় লাভ, শ্রী-সম্পদ এবং স্বর্গীয় স্থ্য **উপভোগ করে। '**সুখো পুঞ**্**ঞস্ব উচ্চযো ধেহেতু, স্থ—শৃত-কম'-জনিত সঞ্চিত বিপাকের সৌভাগাময় উৎস। এই স্থখ-সম্পদ **জগতের প্রত্যেক প্রাণীরই কামা। দৃঃখ-দুর্ভোগ কারে। অভিপ্রেত** নহে। আপন কুকম-প্রভাবেই যখন দুঃখের বিরাট বিগ্রহ গড়ে উঠে প্রাণ-প্রিয় ব্যক্তির পক্ষে বিষ পরিহার করার ক্সায় সর্কা অকুশল পাপক্ষয় কমের অনুষ্ঠান না করে সর্ব্ধ প্রকার কুশল কমের অনুষ্ঠান করাই শ্রেয়ঃ । কারণ, সংযত ও শৃভদৃষ্টি প্রণোদিত চিত্তের কর্ম-কারককে যত স্থ-শান্তি দিতে সক্ষম, জগতে মাতা, পিতা, দ্রাতা, গুরু, বন্ধু-বান্ধব প্রভৃতি এমন কোন হিতকামী আত্মীয় নেই, যাঁরা তত বা ততোধিক স্থ-শান্তির উপলক্ষা হতে পারেন। অতএব, যেই কর্ম স্থের আকার, ষেই কর্ম সম্পাদন করে অনুতাপ ভোগ করতে হয় না, বরং যেই সকল কমে র ফল আনল ও প্রসন্ন চিত্তে ভোগ করতে পারা যায়, সেই সকল কমের অনুষ্ঠানই সর্বত্যেভাবে কর্ত্তব্য। তাই শাস্ত্রে জীবগণকে পুণাময় কমে উদ্বদ্ধ करत वना रखहाः

তং চ কল্মং কতং সাধু যং কত্বা নানুতপ্পতি, যস্স পতীতো স্থমনো বিপাকং পটিসেবতি।"

আবার, শুধু কর্মের বিপাক প্রদর্শন করে এরূপ উক্তও হয়েছে যে, কৃতপুণ্য ব্যক্তি ইহলোক-পরলোক উভয় লোকেই আত্ম-প্রসাদ লাভ করেন। স্বীয় কর্ম-বিশুদ্ধি দর্শন করে তিনি আনন্দ ও প্রমানন্দ লাভ করেন। যেমনঃ

'ইধ মোদতি পেচ্চ মোদতি কত পুঞ্ঞো উভয়থ মোদতি, সো মোদতি সো পমোদতি দিয়া কল বিস্থদ্ধি মন্তনো।

অতএব সুথ-শান্তি লাভের একমাত্র উপায় সন্ধর্মাচরণ এবং অধর্ম আচরণের অবশ্যন্তাবী ফল-দুঃখ। তাই জ্ঞানীরা বলেছেনঃ 'সুথং হি জগতামেকং কামাং ধর্মেন লভাতে'। অর্থাৎ—জগতের একমাত্র কামা বস্তু যে সুখ এবং শান্তি—তা ধর্মের গারাই লাভ হয়। অধর্মাচরণ কেবল দুঃখই বহন করে। অধ্যের গতি নরকাভিমুখী এবং ধর্ম ধার্মিককে স্বর্গে তথা পরম স্থখ-নির্ব্বাণে উপনীত করে।

৩। অখি কন্ম: কম্ব-মুক্ত:-কম্ব-মুক্ক বিপাকং।

কোন কোন কর্ম পাপ-পুণারর, তার ফল ও পাপ-পুণা ব।
স্থ-দুংথ বিমিশ্রিত। কর্মের বিধানানুযায়ী সাধারণতঃ পাপ কর্মের
ফল-দুংথ ও পুণা কর্মের ফল-স্থ। কিন্তু জগতের প্রতি লক্ষ্য
করলে দেখা যায়, ইহ জীবনে পাপ-পুণা ও স্থ-দুংথের সামজস্ম
রক্ষিত হয় না। অনেক স্থলে নিদিষ্ট বিধানের বাতিক্রম লক্ষিত
হয়। তাই এখানে জন্মান্তর বিবর্ত্তনের অবকাশেই পুণা ও স্থ।
পাপ ও দুংথের যথাযথ সামজস্ম বিহিত হবে। একই কর্ম বিভিন্ন

প্রকৃতি, আশ্রয় ও প্রসঞ্চ সংযোগে সম্পাদিত হলে ইহার বিপাক রাশিও বিভিন্ন আকৃতি স্থ-দৃঃখ সহগত সামঞ্জস্য-হীন সঙ্গতি লাভ করে। যেহেতু, কর্ম-যৌগিক অবস্থা-সম্পন্ন। ভৌতিক ও মানসিক যতগুলো প্রতায়-শক্তি বা উপযুক্ত উপকরণ সমূহ সহকারী হয়ে কম'-গঠিত হয়, সেই প্রতায়-শক্তিওলো এক জাতীয়ও হতে পারে, অথবা এক জাতীয় না হয়ে পরম্পর অসমঞ্জস্ত ভাবাপরও হতে পারে। সেজন্য পাপ ও পুণামন্ত্র বিপরীত অবস্থা সম্পন্ন কম ও ইহার ফল সুখ-দৃংখ উভয়েরই একতা সমাবেশ লক্ষিত হয়। বিখের প্রতি লক্ষ্য করলে দেখা যায়, কেহ ইহ জীবনে প্রাণী-হত্যা, চুরি, ধৃর্ত্ততা, শঠতা ইত্যাদি সর্ববিধ দুর্নীতি পরায়ণ, অথচ স্বাস্থাবান, বিপুল বিভিবশালী, দীঘারুও বেশ সুখী। অপর ব্যক্তি সুশীল সদুত্ত, নিত্য ত্যাগশীল ও দয়াল ; কিন্তু চির রুগ্ন, অভাব-গ্রন্থ, সকল সময় তার আহার জোটেনা। অলায়ু, দুঃখী, দুর্মন। চরিত্র, আশয় ও প্রবৃত্তির বিধানানুযায়ী জাগতিক স্থ-সম্পদ কিছা দুঃখ-দুর্গতি যেরূপ বিহিত হওয়া উচিৎ, সেরূপ না হয়ে যেন ইহার বাতায় ঘটে। স্থায় প্রাপ্যের অপ্রাপ্তি ঘটে। ইহার যুক্তি সঙ্গত উত্তর পেতে হলে জন্মান্তর বিবর্ত্তনের স্বরূপ-বোধ ও প্রতায় শক্তির বিভিন্নতা-বোধ একান্ত আবশ্যক। কেহ প্রাণী-হত্যা, চুরি, বাভিচার, মিথ্যাবাক্য, মত্ততা, প্রবঞ্চনা, শঠতা, ক্ষতি সাধন, বধ-বন্ধন ইত্যাদি দ্নীতি মূলক কম ঘারা জীবন যাপন করে, কিন্তু উপাজিত ধন সম্পদ প্রচুর পরিমাণে বিতরণ করে। অর্থাৎ একদিকে সে দুঃশীল, অক্ত দিকে দাতা। ইহার ফলে সে জন্মান্তরে চির রুগ, ক্ষীণায়ু, নর পিশাচ অথচ প্রভূত বিত্তশালী হয়। ধন সম্পদলাভ করলেও দ্রারোগ্য বাাধি-হেতু স্থ্য সম্পদ ভোগ করতে পারে না, ধন সম্পদ অথথা নট হয়, আত্মীয় পরিজনের বিয়োগ জনিত বিষাদময় ফল ভোগ করে, অশান্তির অগ্নি অন্তর গহণে লাগাই থাকে, দেহান্তে তার নারকীয় দৃঃখ ভোগ ও অসম্ভব নহে।

কেহ ইহ জীবনে জ্ঞান-চর্চা, বৃদ্ধির চর্চা, দান-দক্ষিণা, নিতা সদ্ববহার, স্থানিষ্ট বাক্য প্রয়োগে তুটি-সাধন ইত্যাদি শুভাশয়-জনিত জীবন যাপন করে, কিন্তু দুর্ভাগ্যক্রমে সে যদি কথনও পাপ প্রবৃত্তির তাড়নায় প্রাকৃতিক বিধি লজ্ঞ্বন করে কিন্তা ব্যাধি-গ্রন্ত আর্ত, দুঃম্ব, আনাথ, আতুর, ভীত, নিরীহ শরনাগতের প্রতি অমানষিক অত্যাচার করে, ফলে সে জ্মান্তরে শ্বতিমান, বৃদ্ধিমান, সম্পদশালী, স্থম্ব দেহ এবং স্থামিষ্ট কঠম্বর বিশিষ্ট অথচ জ্মান্ত্র, যঞ্জ, পঙ্গু, মূক কিন্তা উন্মন্ত হয়ে জ্ম ধারণ করে। এরূপে পূর্ব জ্মাকৃত পাপ-প্রাময় কর্মের দিবিধ রংয়ের নিশান সারা জীবন ব্যাপী বহন করে।

যদি কেহ অহঙ্কার ও তুচ্ছ-তাচ্ছিন্য ভাব-প্রবণ হয়ে গরীবদুঃখীকে কিষা ধর্ম-গুড়কে স্বোপাজ্জিত বস্তু-সম্পদ ত্যাগ করে হিতসাধন করে তবে, তার ফলে সে ধন সম্পদ লাভ করে প্রথমতঃ
স্থু ভোগ করতে থাকে। পরে সেই সম্পদ অকম্মাং চুরি যায়,
অগ্রিদম্ম হয় কিষা বন্ধা ঘারা নিটিক্ত হয় এবং তজ্জনিত ভীষণ
মনঃপীড়া ভোগ করে। কেহ নাম-যশঃ রাজোপাধি লাভ কিষা
ভবিন্তং স্বার্থ-সিদ্ধির মানসে অনশন-ক্রিষ্ট, দুভিক্ষ-পীড়িত জনসাধারণের মধ্যে ক্ষুধার অল্প, তৃষ্ণার জল বিপুল পরিমাণে বিতরণ
করে, ফলে সেপাথিব উপকরণ লাভ করে বটে, কিন্তু তার চরিত্র
হয় নিতান্ত নোংরা, মলিন, যার ফলে মানসিক শান্তি পায় না।
বিনা অপরাধে দুর্ণাম রটে, কেহ তাকে প্রিয় চক্ষে দেখে না।
সর্বদা অশান্তি ভোগ করে। এবং সারা জীবন বিড়ম্বনাময় হয়ে
দাঁড়ায়।

ব্যাভিচারী ব্যক্তি নর নারীর প্রতি প্রবল কামাসক্ত চিত্তে সম্ভোষ জনক মোলায়েম ব্যবহার ও স্থমিষ্ট বাকা প্রয়োগ করে ও মনোজ্ঞ দ্রব্য সম্ভার ত্যাগ করে কর্ম সম্পাদন করে। কর্ম প্রবাহের বিবর্তনানুসারে সে ব। জি পশ্যোনি কিন্তা হীনযোনি প্রাপ্ত হয়। কিন্তু তার চেহারা হয় স্থদর্শন, স্বর মিষ্ট, দেহ কান্তি স্তুষ্ঠু, ব্যবহারেও সকলে সন্তই, ভোগ সম্পত্তিরও তার অভাব হয় না। বড়লোকের কুকুর অনেকাংশে এই যুক্তির দৃষ্টান্ত স্থল, কোন কোন ছাত্র খুব মেধাবী, অথচ নিতান্ত দরিদ্র। ইহাতে বুঝা যায়, - তার পুর্ব জীবনের জ্ঞান দান, জ্ঞান-চর্চ্চা হেতু ইহ জীবনে সে খুব মেধাবী, আর অদান, পর লাভের অন্তরায় কিলা চৌর্যা-রন্তি হেত্ সে অতীব দরিদ। মেধাবী হয়ে জন্ম পরিগ্রহ করা সত্তেও বিভালাভে তার অন্তরায় ঘটে, বিশেষতঃ অর্থকরী বিষ্যালাভে। কারণ, সে যদি একদিকে অর্থকরী বিজ্যোপাধি লাভ করে, অন্তদিকে সে ধনাগমের অধিকারী হয়ে দাঁড়ায়, তা হলে ধন অসংস্থার জনিত দুর্ভাগোর থেই অন্তিত্ব বা গুরুত্ব, তা আর থাকে না। স্তরাং জ্ঞান সংস্কার ভাল থাকা সত্ত্বে অনেক ক্ষেত্রে উপযুক্ত বিদ্যা অৰু নৈ বিপত্তি ঘটে। বিদ্যা উপাঙ্জিত হলেও আথিক বিড়ম্বনা ঘুচে না। বরং অর্থকরী বিদ্যা লাভের প্রয়াস না পেয়ে জ্ঞান সাধনায় অগ্রসর হলে তার পক্ষে উন্নতি ভ্রত ও সহজ সাধ্য হয়ে পড়ে। কোন কোন ছাত্রের মেধা দ্বল, কিন্তু তার ধন সংস্থার ভাল। যেহেতু সে ধনী গৃহে জন্ম গ্রহণ করেছে। অর্থকরী বিদ্যালাভে অগ্রসর হলে তার কৃতকার্য্যতা সম্ভোষ জনক না হলেও প্রয়াস একেবারে বার্থ হয় না। কিন্তু পরমার্থ বিদ্যা চর্চ্চায় তার সবিশেষ উৎসাহ জ গে না। ক্ষমতার পরিচয় থাকে না, প্রায় ক্ষেত্রেই সে নিব্রিদ্ধতার সহিত অকৃতকার্য হয়।

কর্মের এরূপ বিধানে একই ক্ষেত্রে বা একই কর্ম বিভিন্ন গুণ যুক্ত হয়ে সম্পাদিত হলে বিভিন্ন রূপ ফল সম্পন্ন হয়। পাপ পুণ্যরূপে সম্পাদিত হয়ে বিপাকে স্থে দুঃখ উভয় রূপেই নিয়মিত হয়।

আমরা জাতকের গরে দেখতে পাই: লোশক নামে এক ব্যক্তি পূর্ব জন্মে একজন বিদ্যান ভিক্ষু ছিলেন। প্রতি হিংসা বশতঃ তিনি আরেকজন শীলবান সাধক ভিক্ষুর খাদ্য ব্যাঘাত করলে, তার ফলে জ্ব্যান্তরে এক চণ্ডাল গ্রামের এক চণ্ডালিনীর গর্ভে গভাধান লাভ করেছিলেন। গভাধান কাল থেকে গ্রাম শৃদ্ধ সক**ল** বাসিন্দার অর্থ সঙ্কট দেখা দিল, অর্থ সঙ্কটের কারণ সম্পর্কে অনেক ভাবনা িস্তার পর, গ্রাম বাসিগণ গ্রামটিকে দৃ'ভাগে বিভক্ত করল। কিছুদিন পর দেখা গেলঃ এক ভাগে আথিক সঙ্কট আর নেই, অপর ভাগে পূর্বের স্থায় দারুণ সঙ্কট রয়ে গেল। এই ভাবে ক্রমশঃ পাড়া ভাল করল, বাড়ী ভাগ করল, মানুষ ভাগ করল। অবশেষে এক গভ বতী রমণীকে 'এটাই কাল ফর্নী' বলে গ্রাম থেকে নির্বাসন করলে গ্রামে পূর্বের আথিক স্বচ্ছলত। ফিরে আসল। এদিকে গর্ভবতী নারীটি গ্রাম হতে গ্রামান্তরে ইতন্ততঃ ঘুরে বেড়ায়, খাদ্যা-ষেষণ করে, কিন্ত খাদ্য জ্টাতে পারছে না। এমন সময় তার এক পুত্র সন্তান জন্ম গ্রহণ করল। পুত্রের নামকরণ হলো—লোশক। ক্রমশঃ লোশকের শৈশবকাল উত্তীর্ণ হলো। নিদারুণ খাদ্য যন্ত্রণা সহু করতে না পেরে, তাঁর জননীও তাঁকে ত্যাগ করে পলায়ন করল। এখন লোশক অসহায়, নিরুপায়। সারাদিন ঘুরাফিরা করেও এক মুষ্টি ভিক্ষা জুটাতে পারে না। তাই আবজ্জনা স্তুপের অখাদ্য খেয়ে জীবন কাটাতে থাকে এবং পথে ঘাটে পড়ে থাকে।

একদিন তথাগত বুদ্ধের প্রধান শিশ্য—শারীপুত্র মহাস্থবির বিচরণ কালে পথি পার্শ্বে শারিত লোশককে দেখতে পেলেন এবং তাঁকে সঙ্গে নিয়ে আসলেন। শারীপুত্র মহাস্থবিরের সাহচর্য্যে থেকে লোশক রীতিমত শিক্ষা সাধনায় আত্মনিয়োগ করলেন। কিছুদিন পর তাঁকে শিশু করে নিয়ে যখন যে শিক্ষা দিতে লাগলেন, অনায়াসে, অতি ক্রত গতিতে লোশক উপ্পতির দিকে অগ্রসর হতে লাগলেন। শিক্ষা ও সাধনার পথ ছিল তাঁর পক্ষে একেবারে প্রশস্ত। তথাপি খাস্ত সঙ্কট সারা জীবনের জন্ম ত্যাগ করতে পারেন নি। কেউ লোশককে খাস্ত-দ্রব্য দান করলে, তা অদৃশ্য হয়ে যেত। সম্মুখে প্রচুর খাদ্য উপস্থিত থাকলেও তিনি খেতে পেতেন না। এমন কি, শারী পুত্র মহাস্থবির লোশককে সাহচর্য্যে এনে নিজেও খাদ্য সঙ্কট কম ভোগ করেন নি। এমন ছিল—তাঁর পূর্ব জন্মোজ্জিত দুক্র্মের নিদারুন বিপাক। সাধক ভিক্ষুর খাদ্যান্তরায় জনিত দুংখময় ফল ভোগ করলেও শিক্ষা ও সাধনার প্রভাবে অন্ন কালের মধ্যেই উচ্চতম জ্ঞানের অধিকারী হয়েছিলেন।

এভাবে লোশকের জীবনে পাপ পুণ্যময় কর্মের দ্বিবিধ নিশান সারা জীবন ব্যাপি উড়ে দিল। এখানে পূর্বোক্ত চতুর্বিধ কর্মের মধ্যে ত্রিবিধ কর্ম বর্ণনা সমাপ্ত হলো। চতুর্থ কল্মের আলোচনা ক্ষম বিমৃক্তি' পরিচ্ছেদে করা হবে।

# কর্ম বিভাগ ও বিপাক

জীবনের দুটি অংশ। একটি প্রবর্তন ও অপরটি প্রতিসন্ধি। কোন এক জীবের জন্মক্ষণের পরবর্তী ক্ষণ হতে সেই জন্মের চ্যুতি বা মৃত্যুক্ষণ পর্যান্ত স্পর্বর্তন অর্থাৎ জীবনের সক্ষর্ণ প্রথম ক্ষণ বাদ দিয়ে দিতীয় ক্ষণ হতে সর্বশেষ ক্ষণ পর্যান্ত কালকে প্রবর্তন কাল বলা হয়। এই চ্যুতি বা মরণ ক্ষণের পরবর্তী পুনর্জ্জনা ক্ষণই প্রতিসন্ধি অর্থাৎ জীবনের সর্ব প্রথম জন্ম পরিগ্রহ ক্ষণটিই প্রতিসন্ধি কাল নামে অভিহিত। প্রবর্তন কাল জীবনের কন্ম সম্পাদনের মুখ্য কাল এবং প্রতিসন্ধি পূর্ব জীবনের সম্পাদিত কর্ম কল প্রস্ত হওয়ার প্রধান কাল।

প্রবর্তন কালের কর্মকে জ্ঞানিগণ কৃত্যানুসারে চার ভাগে প্রদর্শন করেছেন। যথাঃ জনক কম্ম, উপস্তম্ভক কম্ম, উৎপীড়ক কম্ম ও উপঘাতক-কম্ম।

১। জনক কল পূবর্ব পূবর্ব জন্মের কল প্রভাব লন্ধ যেই চেতনা (যা প্রতিসন্ধি ও প্রবর্ত্তনের সময় জাতি, আয়ু, ভোগাদি ফলোংপাদন ও কল্মজ রূপ উৎপাদন করে) রূপ, শক্, রসাদি বিষয় বস্তুর সংঘটনে নৃতন ভাবে কুশলাকুশল কল গঠন করে, সেই চেতনাই জনক কল । চিত্ত নিত্য নব নব বিষয় বস্তুর প্রসঞ্চলাভ করে কর্ম রূপে সম্পাদিত হয়। সেই কল প্রতিসন্ধি প্রদান করে ফলদান আরম্ভ করে। প্রতিসন্ধির পর অভ্য কল হারা প্রভাবান্থিত হয়ে প্রবৃত্তিত হয়। যেমন অক্ষম দ্রিদ্র মাতাপিতা শিক্ষাভিলাষে পুত্তকে শুকু গৃহে প্রেরণ করেন এবং লালন পালন, সংরক্ষণ ও

উন্নতির সর্কবিধ দায়িত্ব গুরুর সহযোগিতার উপর নির্ভর করে নিশ্চিন্ত হন।

২। **উপস্তম্ভক কর্মা—**উপস্তম্ভক কর্মা কুশলাকুশল উভয়ই হতে পারে। রূপ শব্দ রুসাদি বিষয়-বস্তুর সাহত্যো চেত্রা যখন ম্পুলিত ও আন্দোলিত হয়ে নবাকার ধারণ পূর্ব ক পূর্ব চেতনা বা জনক কমের আনুকুলা করে, সাহায্য করে, পরিপোষণে ও ফলোৎপাদনে স্বযোগ দান করে, তখন তা উপস্তম্ভক-কর্মা নামে কথিত হয়। উপস্তম্বক অর্থ-উপকারক। জনক-কন্ম যেই জাতীয়. তার উপস্তত্তক কর্ন সেই জাতীয় হলেই তা উপস্তত্তক হয়। যেমন গুরু গৃহে শিক্ষার্থীর অধায়ন কালে এমন প্রিবেশ পাওয়া গেল, —যা শিক্ষার্থীকে সর্বদা উন্নতির পথে অগ্রসর হওয়ার জন্ম উৎসাহ দেয়, স্থোগ দান করে, কুসংসর্গে পড়ে বিপথগামী হওয়ার সম্ভাবনাকে বাধা দেয়। এই সং সংসর্গ শিক্ষার্থীর জীবনে উপস্তত্তক। তদ্রপ-দৃশ্চরিত্র শিক্ষার্থীর অধ্যয়ণ কালে এরূপ সংসর্গ পাওয়া গেল, – যা তাকে অধিকতর চরিত্র-হীণ করে তোলে। অধায়ণে ব্যাঘাত করলেও, জীবনের ক্ষয়-ক্ষতি করলেও তা একান্ত লাভ-জনক বিবেচনা করে। স্থতরাং দৃশ্চরিত্র শিক্ষার্থীর এই অসং সংসর্গ লাভও উপস্তম্ভক। সচ্চরিত্রের পক্ষে সং সংসর্গ ও দৃশ্চরিত্রের পক্ষে অদৎ সংসর্গ - উপস্তত্তক।

## ৩। উৎপীড়ক কর্ম

পূর্ব পূর্ব কর্ম-লদ্ধ চেতনা যখন রূপ শব্দ রসাদি বিষয় বস্তুর সংস্রবে নব নব কর্ম-গঠন করতে গিয়ে উপস্তম্ভক কর্মের সঙ্গে বিরোধ ঘটীয়ে জনক কর্মের বিপাকোৎপাদনকে বাধা দেয়, দুর্বল করে, ব্যত্যয় ঘটায়, সর্বদা এভাবে উৎপীড়ন করে, তখন ইহাকে

উৎপীড়ক কর্ম বলে। প্রতিকুল ভাবাপন্ন হলেই উৎপীড়ক রূপে গণ্য হয়। যেমন কোন উৎসাহী মনোযোগী শিক্ষার্থীর অধ্যয়নে অমনোযোগী সতীর্থগণ সর্বদা ব্যাঘাত ঘটায়, উন্নতির অস্তরায় করে,— সেই সতীর্থগণ তার উৎপীড়ক। শিক্ষার্থীর আথিক দুর্বলতা বারংবার তার অধ্যয়ণে বিশৃষ্খলা ঘটায়, এই আথিক দুর্বলতা তার ছাত্র-জীবনের উৎপীড়ক। কর্ম স্বপক্ষ বা অনুকূল হলে উপস্তত্তক, আর বিপক্ষ বা প্রতিকূল হলে উৎপীড়ক। উৎপীড়ক কর্ম যদি কুশল জাতীয় হয়, তাহলে অকুশল জাতীয় উপস্তত্তককে, আর উৎপীড়ক-কর্ম অকুশল হলে কুশল জাতীয় উপস্তত্তকে বাধা দেয়, বারংবার সংঘর্ষণে দুর্বল করে, যাতে জনক-কর্ম কোন রক্ষেই ফলোৎপাদন করতে সমর্থ না হয়।

এক্ষেত্রে একটি গল্প প্রণিধান যোগ্যঃ, রাজগৃহ নগরের কোন এক গ্রামে বাতকালক নামে এক ব্যক্তি চোর-ঘাতক পদে নিযুক্ত রাজকর্মচারী ছিল। চৌর্যা-অপরাধী লোককে সর্বদা হত্যা করা ছিল তাঁর কাজ। পঞ্চাশ বংসর ধরে সে একাজ করে এসেছে। এতে তাঁর অগণিত নর-হত্যা হয়েছে। বার্দ্ধকোর কারণে কর্ম-শক্তি দুর্বল হয়ে আসাতে রাজা তাঁকে চাকুরী থেকে অবসর প্রদান করলেন। বাতকালক কর্মে নিযুক্ত থাকাকালীন কোনদিন ভাল পোষাক প্রিধান, স্থান্ধ তৈল বা পুষ্প মাল্যাদি ব্যবহার করতে পারে নি। অবসর গ্রহণের পর আজ সে গৃহে ফিরে চিন্তা করতে লাগলঃ আমি বহুকাল ধরে ভরঙ্কর কুষ্টী পোষাক পরিধান করে অপরিপাটি বেশে জঘ্ম কর্ম হারা কাল যাপন করেছি। আজ আমি উত্তম বেশভূষা পরিধান করব এবং উত্তম ভোজা ভোজন করব। এরূপ চিন্তা করে বাতকালক তাঁর স্থীকে উত্তম পায়স ও বিভিন্ন স্থাদ্

খাষ্ট-দ্রব্য প্রস্তুত করতে আদেশ দিয়ে নৃতন বস্তু ও স্নানের উপ-করনাদি নিয়ে পুকুরে স্নান করতে গেল। স্নান কার্য্য সমাপ্ত করে নৃতন বস্তাদি পরিধান ও স্থগন্ধ দ্রব্যাদি লেপন করতঃ আনন্দিত চিত্তে গৃহে ফিরতেছিল। এমন সময় পথে শারীপ্ত মহাস্থবিরকে দেখতে পেল। তখন সে চিন্তা করলঃ "আমি বছকাল পর বড় জ্বন্য কর্ম হতে রেহাই পেয়েছি। আমার বড়ই সৌভাগ্য যে অস্ত এই মহান পুণ্যাত্ম পরম পুরুষের দর্শন পেলাম। আহারের পূর্বে তাঁর ভিক্ষা-পাত্তে আমার জন্য প্রস্তুত করা কতেক আহার্য্য দান করলে আমার মহামঙ্গল হবে।" এই ভেবে মহান ভিক্ষকে আপন গৃহে ডেকে নিল এবং নিজের জন্ম গ্রস্তত করা পায়স ও উত্তম ভোজা-দুব্যাদি দান করল। মহাস্থবিরও দানের অনুমোদনে কিছুক্ষণ ধর্মোপদেশ প্রদান করলেন। অতঃপর মহাস্থবির বিহারে ফিরবার সময় বাতকালক সঙ্গে সঙ্গে কিয়দূর পশ্চাদগমন করল। সে পুনরায় গৃহে ফিরবার কালে পথি মধ্যে এক সম্ব-প্রস্তা গাভীর প্রচণ্ড আক্রমণে প্রাণত্যাগ করল। সে উক্ত কুশল কর্মের প্রভাবে তাবতিংশ স্বর্গে উপনীত হলে।।

ভিক্ষুগণ তথাগত বুদ্ধের নিকট উপস্থিত হলে বললেনঃ
প্রভাে! চাের-ঘাতক বাতকালক অস্ত পাপ কর্ম থেকে অবসর
প্রাপ্ত হরে অস্তই মৃত্যু মুখে পতিত্ হলাে। তার গতি কিরূপ
হলাে?" তখন বুদ্ধ উত্তর দিলেনঃ 'ভিক্ষুগণ সে মৃত্যুর পূর্বক্ষণে
ধর্মাত্ম কল্যাণ-মিত্র ধর্ম-সেনাপতি শারীপুত্রকে দান দেওয়া ও
ধর্ম শ্রবণ করার ফলে, সে এখন তাবতিংস স্থর্গে উৎপন্ন হয়েছে।'

গত কালকের এই কুশল কর্ম সারা জীবনের অকুশল কর্মের

কলক্ষে বাধা দিয়ে স্বর্গ-সম্পদের অধিকারী করে দিল। এই কর্ম বিপক্ষ বা প্রতিকূল হওয়াতে উৎপীড়ক কর্ম নামে অভিহিত।

অকুশল পক্ষে উৎপীড়ক কম : দুর্বল কুশল কমের প্রভাবে মনুষ্য জন্ম লাভ করলেও অপুষ্ঠবান সন্থার প্রতিসন্ধি কাল হতেই পারিবারিক নানাবিধ দুংখ-ক্রেশ আরম্ভ হয়। যেমনকোন কোন সন্থান সন্থতি মাতৃ-জঠরে উৎপন্ন হওয়ার পর মাতা-পিতার স্থাশান্তি তিরোহিত হয়, ভোগ-সম্পত্তির পরিহানি ঘটে। দুম্বতী গাভীর দুধ কমে যায়, চাকর-চাকরাণী অবাধ্য হয়। আশানুরূপ কসল ফলেনা, সম্পত্তি নই হতে আরম্ভ করে, এনন কি, জীবিকা নির্বাহ করা তাঁদের পক্ষে দুঃসাধ্য হয়ে পড়ে। প্রস্বান্তে মাতা নানা প্রকার রোগো কই পায়, সন্থান নিজেও স্তম্পানে বঞ্জিত হয় এবং রোগাক্রান্ত হয়ে পড়ে। এরপই উৎপীড়ক কমের বিপাক।

#### ৪। উপঘাতক কর্ম্ম

উৎপীড়ক কর্মের শ্রায় উপঘাতক কর্ম ইহার বিপরীত জাতীয় কর্মকে বাধা দেয়, দুর্বল করে, ধ্বংস করে, এমন কি, জনক কর্মকে সমূলে বিনাশ সাধন ক'রে আপন আধিপত্য প্রতিষ্ঠা করে। এজন্য ইহাকে উপঘাতক বলে। উৎপীড়ক কর্মের ক্ষমতা সমাপ্ত হয়—শুধু বাধা প্রদানে, দুর্বলীকরণে; কিন্ত উপঘাতক কর্মের ক্ষমতা বিরুদ্ধ কর্মকে সমূলে উৎপাটন পূর্বক আপন আধিপত্যের প্রতিষ্ঠা করে নিরস্ত হয়। যেমন কোন শিক্ষার্থী দুরারোগ্য ব্যাধিতে আক্রান্ত হয়ে তার অধায়ন বন্ধ করতে বাধ্য হলো, তিরতরে শিক্ষাভিলাষ বিসক্ষিন দিতে হলো, ইহজীবনে পুনরায় বিস্থারন্ত তার পক্ষে সম্ভব পর হলোনা, ক্রমশঃ রোগ রৃদ্ধি পেয়ে তার জীবনান্ত ঘটল। এই

দুরারোগ্য ব্যাধি শিক্ষার্থীর অধারন ও জীবনের পক্ষে উপঘাতক।
উপঘাতক কর্ম বিরুদ্ধ কর্মকে ধ্বংসাকার অবস্থায় নিয়মিত করে।
ইহাও কুশলাকুশল উভয়বিধ। পূর্ব্বেও উক্ত হয়েছে যে, জনক
উপস্তত্ত্বক, উৎপীড়ক ও উপঘাতক কর্ম জীবনের সক্রিয় অংশ।
ইহারাই ক্রিয়মান কর্ম পুরুষকার। নিজ্রিয় অংশ জীবনের বিপাকাবস্থা, বিপাক ভাগ্য, দৈব বা অদৃষ্ট দারা পরিচালিত। ইহার স্বাধীনতা নেই। এই নিজ্রিয়-সক্রিয় অবস্থা বোধ গম্যের জন্ম জ্ঞানিগণ
উপমা দিয়েছেন যে, নিজ্রিয় অংশ স্রোতবাহিত নির্জীব কার্ম খণ্ডের
ন্থায় নির্বেগ বা গতিহীন আর সক্রিয়াংশ সবল, স্বাধীন ও পুরুষকার। ইহা অনুকূল-প্রতিকূল স্রোতে চলনক্রম কুজীরের ন্যায়
শক্তিশালী।

জন-জনান্তরে জীব কুশলাকুশল হিতাহিত, ক্ষুদ্র-রহং ইত্যাদি অসংখ্য কর্ম সম্পাদন করে। তমধ্যে বছ বিরুদ্ধ কর্মশক্তি প্রভাবে প্রতিহত হয়, বছ কর্ম-শক্তি সংস্কার রূপে চিত্ত-প্রবাহে সঞ্চিত থাকে। কতক কর্ম্মের ভোগ চলতে থাকে, আর কতক কর্ম ফলনোমুখ হয়। এই সকল কর্মের মধ্যে সেই কর্ম সমূহ মৃত্যুক্ষণ বা জন্মক্ষণে ফল প্রদান করবে। সেই কর্মগুলো পর্যায় ভেদে চতু ক্বিধ। যথাঃ ওরু কর্ম, আসর কর্ম, আচরিত কর্ম ও উপচিত বা সঞ্চিত কর্ম।

সতি মূলে তদিপাকো জাত্যযু'ভোগা।
২ | ১৩, যোগ স্থাত্ত ।

কর্মের ফল বা বিপাক প্রধানতঃ ত্রিবিধঃ জাতি, আয়ু ও ভোগ। এই বিপাক জনান্তরীণ কর্মের অনুরূপ ফল। আপন কর্ম হারা বিপাক নিয়মিত হয়। যং কল্মং করিস্সতি কল্যাণং বা পাপকং বা তস্সদায়াদে। ভবিসসতি।

যে যেরপ কর্ম সম্পাদন করবে সে সেরপ ফল লাভ করবে।
পুণ্যমর কর্ম দারা পুণ্যাত্ম পাপমর কর্ম প্রভাবে পাপাত্ম হয়ে জ্ব
ধারণ করবে। সং কর্ম করুক বা অসং কর্ম করুক। যে যেই কর্মই
সম্পাদন করুক না কেন, জীবগণ তারই উত্তরাধিকারী হয়।

জগতে কেহে সুখী, আর কেহে বিশী। এই সামঞ্জাতীনতার সমাধান কি?

জীবগণের দৃষণ-সভাব-বিশিষ্ট মনোরত্তিই দেষ নামে কথিত। সাধারণতঃ দ্বেষ-চিত্তে হিংসা, চুরি, মিথাাবাকা, পিশুন বাকা, পরুষ বা কর্বশ বাকা ইত্যাদি কর্ম-সম্পাদিত হয়। কোপনতা, ক্রোধ বা প্রচণ্ডত।—এই দেষ হতে উদমা উৎপন্ন হয় । ইহা বিষধর সর্প-সদুশ । নানাবিধ কারণ বশে ইহা বিবিধ আকারে অন্তরে স্থান লাভ করে অঙ্গ-প্রত্যঙ্গের বিকৃত ভাব জন্মায়। ইহাতে অতীব স্থদর্শণ আকৃতি विभिष्टे वाक्तित्व कुरिनर कमाकात (मथाय । এই (मध-हित्त्वत हर्फ)-ধিকা হেতৃই জীব কুশ্রী কদাকার হয়ে জন্মায়। পক্ষান্তরে অংগষ বা মৈত্রী ভাবাপন চিত্তের সামাভাব দারা দেঘ-মূলক সর্বাবস্থা विकाः त्रिल इस । हिटल मर्काना जनाविल जाव-क्रमास ववः निर्द्भाव আনল জাগরিত রাখে। মৈত্রী ভাব মানুষের অন্তরে প্রাণী-বধ, চুরি, মিথ্যাবাকা, কর্কশ, রুক্ষ বাবহার ও প্রচণ্ডভাব ইত্যাদি দ্বেখ-মূলক কর্ম-পরিহার পূর্বক পূর্ণ চল্লের ক্যায় প্রদীপ্ত ও সামাভাব ধারণ করে। ইহাতে তার দেহ-কান্তি স্থলর, স্বষ্ঠু ও রূপশ্রী মণ্ডিত হর। জ্মান্তরে এই অধেষ বা মৈত্রী ভাবনা হেতুই জীব স্কর चाकात रात कम धातन करत।

কেহ আমরণ রোগ নিগড়াবদ্ধ, আবার কেহ আজীবন নিরোগ।
এই সামঞ্জেখহীনতার সমাধান কি ?

ইহা ছেষ ও মৈত্রী সমন্বিত কম্মেরই বিপাক। কেউ সর্বাদা মার-পিট, ধর-পাকড, ঘাত-প্রতিঘাত, নিধন, বন্ধন, অপরের সম্পদ আত্মসাৎ ব। বিনাশ সাধন এবং বাকা বাবে অপরের মন্মাঘাত ক'রে প্রাণিগণকে কট দেয়। দৈহিক মানসিক অস্থ্র অশান্তির হুটি করে। দৃঃখ-কষ্টের কারণ হয়। দ্বেষ মৃলে এই জাতীয় কম্মেরি আতিশয্য হেত জ্বাস্তরে জীব রুগ্ন, সঙ্গতিহীন ও অল্লায় হয়ে জন্ম ধারণ করে। অন্তপক্ষে, কেহ বা মৈত্রী করুণা প্রণোদিত চিত্তে সর্বদা গরীব, দৃঃখী, অন্ধ, খঞ্জ প্রভৃতির জন্ম, দৃভিক্ষ সময়ে অনশনকিট কাঙ্গালের জ্ঞ অজ্ঞ দান-যজ্ঞ সম্পাদন করে, দীবি-পৃক্ষরিণী খনন করে, রাস্তা-ঘাট, সাঁকো প্রভৃতি নিশ্বাণ করে, জল-সত্র, ঘান-বাহন প্রভৃতি লোকহিতকর বাবস্থা করে। মঠ-মন্দির, বিহার-চৈত্য, বিস্থায়তন প্রভৃতি জনহিতকর প্রতিষ্ঠান গড়ে তোলে। বিপদ উদ্ধার, রোগ-যন্ত্রনা নিবারণকল্পে হাসপাতাল প্রতিষ্ঠা পূর্বক কম্মাদি সম্পাদন করে প্রাণিগণের হিত ও স্থথ-শান্তির উপলক্ষ হয়। ছোট বড়, ক্ষুদ্র বৃহৎ কোন প্রাণীকে কোনরূপ দুঃখ-কট দেয় না, সর্বাক্ষণ প্রাণীর প্রতি শুভেচ্ছা পোষণ, দুঃখ-মোচনাকাঙকা, পর সম্পদের স্থায়িত্ব কামনা ইত্যাদি কুশল কম'ই ইহ জম বা জমান্তরে আজীবন স্বাস্থ্য-সুথ, সঙ্গতি ও দীর্ঘায়ুর হেতু।

কেউ পুণ্যাত্মা, আবার পুণ্যাত্মা পরিবেশেও কেউ নিজে পাপাত্মা-পাপ সংস্রবে জন্মগ্রহণ করে। ইহার কারণ কি ?

কোন কোন ব্যক্তি সক্ষণি প্রাণী হিংসা, চুরি, ব্যভিচার, মিথ্যা-

কথন, শঠতা ইত্যাদি দ্নীতিমূলক আচরণ করে, পাপ-প্রবৃত্তির প্ররো-চনায় সব সময় নীতি ধর্ম উল্লেজ্যন করে, অনুক্ষণ অমানুষিক অত্যা-চারের গভীর পঙ্কে নিমগ্ন ও আস্থরিকভাবে ভাবিত থাকে এবং তাতেই তার জীবন জীবিকা। অধিকন্ত, তার বন্ধু-বান্ধব, জাতিবর্গ প্রভৃতি অনেক লোককে এই সকল দুকর্মে উৎসাহিত, প্রয়োচিত ও উখুদ্ধ করে। এরূপ দ্নীতিপরায়ণ ব্যক্তির দ্নীতিমূলক কর্মে বহু সঙ্গী জ'টে যায়। প্রত্যেক সঙ্গী পরম্পর আপনত্বোধ ও ভালবাদার নিগড়ে আবদ্ধ হয়। সহানুভূতি-সম্পন্ন সকল ব্যক্তি দুৰ্নীতিমূলক সকল কর্মে সংহতভাবে কাজ করে থাকে। কদাচ ব্যক্তিগতভাবে সম্পাদিত হলেও ইহাতে সকলের সহানুমোদন ও সমর্থন পাওয়া যায়। এরপে পরস্পরের কর্মবন্ধন গ্রথিত হয়। এই গ্রন্থিতে পরি-বার, গ্রাম কিংবা সমাজ একই কর্ম-সূত্রে জড়িত থাকে। যে ৰ্যক্তি এরূপে পাপাচরণ ও পাপ-মিত্র সংসর্গে দুকর্ম দারা জীবিকা নিব্বাহ করে সে ব্যক্তি জন্মান্তরে নরকগামী হয় অথবা পুনঃ মন্যা সমাজে আসলে পাপ-পরায়ন মাতা-পিতা, অসং সঙ্গ, নানা-বিধ দুর্নীতি পরায়ন লোকের আবাসভূমি গ্রাম বা সমাজে জন্মধারণ করে।

অন্য পক্ষে, যে ব্যক্তি সকল প্রকার কুশল কর্মে নিরত ও সক্র দা সুনীতি পরায়ন ধর্মচিন্তা, ধর্ম-কথন, ধর্মানুষ্ঠান দারা জীবিকা অর্জ্জন করেন, ধর্মানুকুল কর্মই যার জীবন-সক্র স্ব, সে ব্যক্তি আপন ধর্ম-জীবন প্রভাবে বন্ধু-বান্ধব, জাতিবর্গ, গ্রাম, সমাজ, এমন কি জাতিকেও আকৃষ্ট করেন, জনসাধারণকে উদ্দীপিত করেন। ধর্ম ও নীতির মাধামে সন্দ্রিলিতভাবে সকল কর্মের অনুষ্ঠান করেন। সহানু-ভূতি-সম্পন্ন সকল ব্যক্তি পরস্পর মৈত্রী-করুণার শৃভ্জলে আবন্ধ হরে

আত্মবং দর্শন করেন এবং পরস্পর হিত-কামনা, কল্যাণ চিন্তা ও উন্নতি-মূলক কর্মে একে অন্তের উপর নির্ভরশীল হন। এরপে কর্ম-প্রভাব দারা ব্যক্তিগত জীবন. সমষ্টিগত জীবন-স্বর্গীর আভা যুক্ত হয়ে মর্ত্ত্য-ধামই স্বর্গ-ধামে রূপায়িত হয়। কুশল কর্ম-যোজনায় গ্রথিত জনগণের মধ্যে যিনি নিজেও সংকর্মনিষ্ঠ ও কল্যাণ-মিত্র সংসর্গে অবস্থান করে স্থনীতিমূলক জীবিকা নিক্র্যাহ করেন, তিনি কর্ম-সাধনানুসারে স্বর্গে গমণ করেন অথবা মনুষাকুলে আসনে এমন পরিবারে, এমন গ্রামে, এমন সমাজে জন্মধারণ করেন যেখানে সদা সভাব ও সদাচারের নিত্যানুষ্ঠান বিহিত হয়। কারণ,

যং কর্ম করুতে তদভিসম্পন্থাতে।

৪ । ৪ । ৫, বৃহদারণাক।

বিপাক কর্ম সভূত। যেখানে যেরূপ কর্ম সম্পাদিত হবে, সেখানে সেরূপ ফল প্রতিফলিত হবে।

কেহ উচ্চ, কেহ নীচু কেন?

যে বাজি দান্তিক, অহন্ধারী, নমক্ষ বাজিকে নমন্ধার করে না,
প্রত্থোন-যোগ্য বাজিকে দেখে প্রত্যথান করে না, আসন ছেড়ে
অভ্যর্থনা করার যোগ্য বাজিকে আসন ছেড়ে সেই আসন দারা
অভ্যর্থনা করে না, পথ ছেড়ে দেওয়ার যোগ্য বাজিকে দেখে পথ
ছাড়ে না, সংকারযোগ্য পুরুষকে সংকার করে না, গৌরব যোগ্যের
গৌরব করে না, প্রশংসাই বাজির প্রশংসা করে না, মাননীয় পুজনীয়
বাজির সম্মান, পূজা ও অর্জনা করে না, অধিকন্ত ভূচ্ছ-তাচ্ছিলা,
অবজ্ঞা ও হেয় প্রতিপাদন করে,— এই সব কন্ম প্রভাবে সে নরকে
গমন করে,— মনুষ্ঠলোকে আসনে অতীব হীন নীচ কুলে জন্ম ধারণ করে।

শক্ষান্তরে, যে বাজি দন্তহীন, নিরহক্ষার, সরল এবং অভিবাদন, প্রত্যুত্থান, আসন ত্যাগ, সংকার, গৌরব, পূজা, অর্চনাও সন্মান-স্পদ ব্যক্তির প্রতি অভিবাদনাদি প্রদর্শন দারা গৌরব ও সন্মান করে এবং কোনরূপ অবহেলা, তুচ্ছ-তাচ্ছিল্য ভাব অন্তরে স্থান দেয় না —এই সকল কন্ম প্রভাবে সেই ব্যক্তি স্বর্গে গমন করে। সন্ম লোকে আসলে উচ্চ সম্বান্ত বংশে জন্ম ধারণ করে।

# কেহ স্কুদ্ধি পরায়ণ, কেহ তুরুদ্ধি পরায়ণ, কেন এই অসামঞ্জস্ত ?

যে বাজি জ্ঞানী শ্রমণ-বালাণের কাছে উপস্থিত হয়ে জীবন-তত্ত্ব বিষয়ক নানাবিধ প্রশ্ন জিজ্ঞাস। করেন যে, কুশল কি, অকুশল কি, সাবস্ত কি, অনবস্ত কি, সেবা কি, অসেবা কি, কিরূপ কর্ত্য সম্পাদন করলে জীব দীর্ঘস্থায়ী হিত স্থথের অধিকারী হতে পারে। কিরূপ কম্মের অনুষ্ঠানে দীর্ঘকাল অহিত ও দৃঃখ ভোগ করতে হয় —ইত্যাদি জীবের তত্ত্ব জানবার অভিপ্রায়ে বহু প্রশ্ন উত্থাপন প্রক্রক সমাধান করেন এবং ইহাদের মন্মার্থ উপলব্ধি করে প্রত্যেক কন্মের নীতি ধর্ম জীবনে আয়ত্ব করেন, বহু শাস্ত্র-জ্ঞান, বহু শিল্পজ্ঞান, প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা, বিষ্যা-চন্চ্যা, জ্ঞান সাধনা প্রভৃতি কল্ম প্রভাবে সেই ব্যক্তি ইহ জীবনে বৃদ্ধিনান ও জ্ঞানমান বলে প্রখ্যাত হন এবং জ্মান্তরেও প্রভাব প্রতিপত্তিশালী হয়ে জন্মধারণ করেন। অন্তপক্ষে, যে ব্যক্তি পূর্ব্বোক্ত প্রশোত্তর সাধন করে না এবং ইহাদের নিগূঢ় তত্ত্ব উদঘাটন পূর্বক জীবনে আয়ত্ব করবার উত্তোগ প্রকাশ করে না, নীতি ধর্মের কোনরপ অনুশীলন তার ধারণাতীত, বিস্থোপার্জন, শিলোরতি, জীবনোলয়ন কিংবা জ্ঞান চর্চ্চা ইত্যাদি জীবনোৎকর্ষ সাধক কশ্র হতে সর্বতোভাবে বিরত। কেবল শিম্মোদর নিয়ে জগতে এসেছে।

আর আজীবন ইহাদের চরিত্রার্থ তাই জীবন সর্বস্ব করেছে। বস্তুতঃ এরূপে নিরত অশিক্ষা, কুশিক্ষা ও অধন্মের অতল দেশে নিমজ্জিত যে জীবন, সে যে ইহ জাবনে—নিবু দ্ধি-দুবু দ্ধি হবে,—ইহা খুবই স্বাভাবিক। জন্মান্তর বিবর্তনেও সে হীনমনা, হীনবুদ্ধি হয়ে জন্ম পরিগ্রহ করে। সাধারণতঃ জীবের কন্ম জীবনটি কিরূপ হয়?

যং কেতুভিবতি তং কম-কিফতে। ৪|৪|৫, রহদারণ্যক।

জীবের যেই বুদ্ধি, বিবেচনা, ধারণা, ভাবনা ও দৃষ্টি; সাধারণতঃ জীবের জীবনে দেরূপ কলাই সম্পাদিত হয়। কেহ আপন বুদ্ধি, ভাবনা, ধারণা ও দৃষ্টির বহিভূত কোন কাজ করতে পারে না।

> স যথা কামো ভবতি, তং ক্রতুভবতি। রহদারণ্যক।

শীবের চরিত্রগত কামনা বাসনাও ইচ্ছা—যেরূপ, সেরূপ চিন্তাই করে। অর্থাৎ বিপাক বা ফল কর্ম হতে সমুদ্ভূত হয়। সেরূপ কর্ম, চিন্তা বা ভাবনা হতে এবং ভাবনা চরিত্রগত কামনা হতে সমুদ্ভূত হয়। যেহেতু জীবের চরিত্রই জীবন, চরিত্রই মূল ভিত্তি। দুশ্চরিত্র জীবনের দুবু'দ্ধি দুর্ভাবনা। দুর্ভাবনা হতে দুদার্যা, দুদার্যা হতে দুর্ভোগ ফলিত হয়, পক্ষান্তরে, সচ্চরিত্র জীবনের স্থবৃদ্ধি, স্ভাবনা হতে সংকার্যা, সংক্রের স্থল অবশ্বস্তাবী। দুশ্চরিত্র জীবনে স্থবৃদ্ধি কিংবা সচ্চরিত্র জীবনে দুর্বৃদ্ধি অসম্ভব। ইহাই সদসং কর্মের মূলনীতি নিদ্ধারিত।

#### ১। গুরু কর্মঃ

গুর-কম িকুশলাকুশল ভেদে দিবিধ। কুশল গুর-কম িবলতে

অষ্ট সমাপত্তি ধ্যান চিত্তকে ব্ঝায়। এই ধ্যান-চিত্ত উপার্জন করতে হলে যথা**বিধি যোগ সাধন ক**রতে হয়। সাধনা প্রভাবে সাধারণ মন্যু-চিত্ত যখন চার রূপ-ব্রহ্ম ও চার অরূপ-ব্রহ্ম লোকের কোনও চিত্তে উন্নত হয়, তখন ইহা ধ্যান-চিত্ত বা গুরু-কমে পরিণত হয়। সমাপত্তি বলতে বিতর্ক, বিচার, প্রীতি, স্থুখ, একাগ্রতা ও উপেক্ষা এই সকল চিত্ত-শক্তিকে বুঝায়। ইহারা ধ্যান-লব<sup>্</sup>সমাপত্তি বা মহাশক্তি প্রাপ্তি। সাধক যখন এই সকল অবস্থায় উদুদ্ধ হয়ে তীক্ষুধী ও শক্তিশালী হয়, তখন তার চিত্ত রূপ-শব্দ রুসাদি বিষয় বস্তুতে বিচরণ করতে ও নিমগ্র হতে পারে না-কাম, ক্রোধ, আলস্তু, অবসাদ, সন্দেহ, ঔদ্ধত্যানুতাপ—এই পঞ্চবিধ অন্তরায়কর অরি চিত্তে সর্বতোভাবে নিজ্ঞিয় হয়ে পড়ে এবং তরিপরীত গুণ-রাশি সর্বাদা সচেত্র থাকে। প্রবল শক্তিশালী বলে এই ওর-কর্ম অব্যবহিত পরবতী জন্ম-ক্ষণে শক্তি অনুসারে রূপ ব্লালোকে কিয়া অরূপ ব্লা-লোকে জন্মরূপ বিপাক প্রদান করে। ধ্যান-চিত্ত লাভী ব্যক্তির সারা জীবনব্যাপী সম্পাদিত কোনক্ষপ কর্ম জন্মরূপ ফল দিতে পারে না। যেহেতু, যাঁর জীবনে এই ধ্যান-চিত্ত উদ্ভূত হয়, তা ই তাঁর জীবনে সর্বাধিক শক্তি-সম্পন্ন কর্ম। বিদর্শন ধ্যান-প্রস্থুত মার্গ ও ফল-জ্ঞান সমন্বিত হলে ইহার (সমাপত্তির) বিপাক দান অব্যাহত থাকে। ইহার গতি অতীব মহতী ও স্বভাব দেদীপামান। এজন্ম ইহাকে মহলাত-কম বলে।

অকুশল গুরু-কন্ম বলতে মাতৃ-হত্যা, পিতৃ-হত্যা, অর্হং হত্যা ও দ্বেষ-চিত্তে বুদ্ধের দেহ হতে রক্তপাত এবং সন্থা-ভেদ এই পঞ্চবিধ গুরুতর কন্ম কৈ বুঝায়। এই পঞ্চবিধ অকুশল গুরু-কন্মের মধ্যে একটি যদি কারে। জীবনে সংঘটিত হয়, তবে অধ্যবহিত পর ছামেই তার নরক গমন অবশুভাবী। ইহ জীবনে তার শত প্রয়াসেও ধ্যান-চিত্ত উৎপাদন কিংবা নরক গমণ প্রতিরোধ করা সভব পর হয় না। স্বতরাং কারো জীবনে কুশল গুরুংকলা কিংবা অকুশল গুরু কলা সংঘটিত হলে তা-ই তার অনন্তর ভবে অর্থাং অবাবহিত পর জামে জাম-রূপ ফল দান করে। গুরু-কলা সম্পাদনের জাম এবং ফল প্রদানের জামের মধ্যে অস্তর বা ফাঁক নেই। এজাল ইহাদের অপর নাম 'আন্তার্য্য-কলা'। কুশল গুরু-কলা কোন উৎকট কারণ-বশতঃ পতন বা নঠাকৃত হওয়ার সন্থাবনা থাকে, কিন্তু অকুশল গুরু-কলা অপ্রনীয়।

#### ২। আসন্ন কর্ম

জীবনে কখনও কোনরূপ গুরুতর কর্ম সম্পাদিত না হলে যেই কর্ম মরণােম্ম জীবের মৃত্যুর পূর্বক্ষণে সম্পাদিত হয়ে পরক্ষণে পরবর্তী ভবে জগ্ম-রূপ ফল প্রদান করে থাকে। তাই আসর কর্ম। আসর জীবনের সর্বশেষ মনঃ কর্ম (জবন চিত্ত)। গুরু কর্ম ব্যতীত সারা জীবনবাাপী অক্সান্ত কুশলাকুশল কর্ম সম্পাদিত হলেও মরণ মুহুর্তে সম্পাদিত মনঃ কর্ম — অতি ক্ষুদ্র হলেও পরবর্তী ভবের গতি ও প্রকৃতি নির্বাচন করতে সক্ষম। জীবনে কুশল কর্মের আধিক্য সত্ত্বেও মৃত্যুক্ষণে অকুশল চিত্ত উৎপন্ন হতে পারে এবং আসন্ন কর্ম রূপে অধোগতি রূপ বিপাক প্রদান করতে পারে। অন্ত পক্ষে, সারা জীবনের অকুশল কর্মের সংখ্যা অত্যধিক বেশী থাকলেও মৃত্যুক্ষণে কুশল চিত্তের উৎপত্তি হেতু উর্নগতি লাভ হতে পারে। মরণােম্মুখ জীবের আপন চেটায় হোক, কল্যাণ মিত্রের নির্দ্দেশ বা উপদেশে হোক কিংবা স্বকীয় কর্ম নিমিত্তের শুভাগমণ হেতুতেই হোক, মৃত্যুক্ষণে কুশল চিত্ত উৎপন্ন হলেই তার গতি সংও স্থুখের

হয়। কাজেই কিরপে কুশল চিত্ত উৎপন্ন করতে হয় তাও জীবের শিক্ষনীয় বিষয়। যেহেতু ওরু কলের গতিও অপ্রতিহত; কিন্তু আসন কলের গতি অনিবার্যানহে। তাই সর্বাত্তে ফল প্রদান করতে অগ্রগামী। যেমন গোশালায় আবদ্ধ গোপালের মধ্যে যেইটি দরজায় উপস্থিত, ছোট বাছুর কিংবা অতি দুকাল হলেও দরজা খোলা মাত্রই সেইটি সর্বাত্তে বাহির হয়।

কুশল পক্ষীয় আসর করের ফল সম্প্রিত একটি গর বড় উপাদেয় ঃ মধ্-অঙ্গন নামক গ্রামে ঘারিক নামে এক ব্যক্তি বাস করত। সে সারাদিন বরশী দারা মংস্থা স্বীকার করত। যে দিন যা পেত, তা তিন ভাগ করে দ্ভাগ বিক্রি করত। বিক্রি লব্দ প্রসাঘারা বা বিনিময় করে প্রয়োজনীয় দুব্যাদি যোগার করত। অপর এক ভাগ রন্ধন করত। সে এই প্রকারে পঞ্চল বংসর জীবিকা নির্বাহ করে আসতেছিল। বার্দ্ধকোর চাপে তাকে শ্যাশায়ী হতে হলো, তার চলাফেরা বন্ধ হয়ে গেল। এ সময় নিকটস্থ গিরি-বিহার-বাসী তিখ্য-মহাস্থবির দারিককে কিছুদিন ধরে দেখতে না পেয়ে দিব্য-দৃষ্টিতে তার অবস্থা লক্ষ্য করলেন এবং ভাবলেনঃ "এই দারুণ পাপী, আমার উপস্থিতিতে তার মঙ্গল হবে।" এরূপ ভেবে তিনি দারিকের গৃহ দারে উপস্থিত হলেন। জিজ্ঞাসা করে পারলেন যে দারিক বড়ই দুর্বল হয়ে বিছানায় পড়ে আছে। মহাম্ববির তখন গৃহে প্রবেশ করে দারিককে জিজ্ঞাসা করলেনঃ "উপাসক, কেমন আছ<sup>া</sup> শীল গ্রহণ করবে কি? তখন সে প্রফল্ল চিত্তে বলল—হাঁ প্রভাে! করব। অনন্তর মহাস্থবির তিশরণ সহ প্রাম্বল দিতেও সূত্র পাঠ করতে আরম্ভ করলেন। প্রাম্বল গ্রহণ 

মহাস্থবির ভাবলেনঃ "ইহাই তার পক্ষে যথেট।" কিছুক্ষণের মধ্যে দারিকের মৃত্যু হলো। মহাস্থবির চ'লে গেলেন।

যুত্য মুষ্টর্তে পঞ্চীল গ্রহণ ও স্থ্য শ্রবণের প্রভাবে দারিক চতু মহা রাজিক স্বর্গে উৎপন্ন হলো। দেবপুত্র হয়ে দারিক ভাবতে লাগল যে কোন কমের ফলে সে এই সৌভাগ্য লাভ করতে সমর্থ হলো? দেবপুত্র দিবা দৃষ্টিতে নিরীক্ষণ করল যে একমাত্র মহাস্থবিরের অনুগ্রহের ফলেই সে এই সৌভাগ্যের অধিকারী হয়েছে। তখন কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন-মানসে মহাস্থবিরের নিকট উপস্থিত হয়ে বন্দনা করল এবং বললঃ "আমি যদি পঞ্চশীল গ্রহণ ও ধর্ম শ্রবন পূর্ণ-ভাবে সমাধা করতে পারতাম, তা হলে আমি আরো উর্জনে দেবলোকে উৎপন্ন হতে সক্ষম হতেম।"

## ৩। আচরিত কর্ম

কুশল হোক অথবা অকুশল হোক, জীবের যেই জাতীয় কম-সমূহ সারা জীবনব্যাপী সম্পাদিত হয়, তা স্বভাবে পরিণত হয়ে পড়ে। সেই জাতীয় কম' সমূহ 'আচরিত কম' নামে অভিহিত হয়। গুরু ও আসন্ন কমের অভাবে এই আচরিত কম'ই অনম্বর ভবে অর্থাৎ অব্যবহিত পর জন্মে জন্মরূপ বিপাক দান করে। তজ্জ্য তথাগত বুদ্ধ জীবের প্রতি সাবধান বাণী উচ্চারণ করে উপদেশ দিয়েছেন:

পুঞ ্ঞ ষে পুরিসে। কযিরা কষিরাথেনং পুনপ ্পনং, তম্হি ছলং কযিরাথ স্থাে পুঞ ্ঞস্স উচ্চযাে।

যা কুশলময় কম', তা পুনঃ পুনঃ সম্পাদন কর, জীবনে অভ্যাস কর, স্বভাবে পরিণত কর। তংপ্রতি সর্বদা অকুশল স্মৃতি উৎপন্ন কর। কারণ, স্থ-শান্তি পুণাময় কমের উৎস। কুশল-চিত্ত হলে পুণা বন্ধিত হয়। পক্ষান্তরে,—

> পাপঞে পরিসে। ক্যিরা ন তং ক্যিরা পুনপ্পুনং, ন তম্হি ছলং ক্যিরাথ দুক্খো পাপস্স উচ্চযো।

অকুশল কম কদাচ সম্পাদিত হলেও তা পুনঃ পুনঃ সম্পাদন করে। না। যেই অকুশল কম একবার কোনও কারণবশতঃ অগতায় অনুষ্ঠিত হয়ে গিয়েছে, তংপ্রতি স্মৃতি উংপাদনও করে। না। যেহেতু, দুঃখ দুর্দ্দশা অকুশল কর্মের বহিঃপ্রকাশ মাত্র। অকুশল চিত্ত উংপন্ন হলে পাপ বন্ধিত হয়। পাপময় স্মৃতি যতই অনুস্মৃতি হবে ততই পাপ ভাব বন্ধিত হতে থাকবে। এমন কি, অকুশল ভাব ত্যাগের আকারে হোক বা গ্রহণের আকারে হোক, যতই ভাবিত ও অনুস্তত হবে, ততই চিত্তে অকুশল ভাব মুদ্রিত হবে। স্থতরাং প্রাত্যাহিক কার্য্য স্ফুটীতে নিয়্মতি ভাবে যিনি যত বেশী কুশল কর্মের অনুশীলন করবেন, তিনি তত বেশী লাভবান ও স্থথী হবেন। নিত্য দানানুষ্ঠান, চিহ্বিত্রাংকর্ষ সাধনমূলক নীতির অনুশীলন, পৌনঃ-পুনিক উপাসনা ইত্যাদি কল্ম কুশল জাতীয় আচরিত বা অভ্যন্ত কর্মের অন্তর্গতে। বড়শিকের মংস্থ-শিকার ব্যাধের পশ্বধ, জেলের মাছ ধরা, দুশ্চরিত্রের ব্যভিচার, লাম্পেটা, নেশা-খোরের মাদক দ্ব্য সেবন ব্রীইত্যাদি অকুশল জাতীয় 'আচরিত কল্ম।

#### ৪। উপচিত কর্ম

জীবের যে সকল কুশলাকুশল কর্ম ইহ জীবনে ও অতীত জীবন পরম্পরায় ক্ষুদ্রানুক্ষুদ্র ভাবে সম্পাদিত হয়ে চিত্ত-গর্ভে রহং স্থুপাকারে সঞ্চিত হয়ে রয়েছে, তা ই- 'উপচিত কর্ম।' ওরু আসর উপচিত কর্মের তুলনায় ইহারা ক্ষুদ্রতর ও দুর্বলতর হলেও সংখ্যাধিকা হেতু কালে সর্বাধিক শক্তিশালী ফলপ্রস্থ কর্ম-গঠন করতে সমর্থ। গুরু-আসয়-আচরিত কর্মের প্রভাবে - এই উপচিত কর্ম্মই পরবর্তী জীবনে বিপাক দান করে। পূর্বোক্ত ত্রিবিধ কর্মের বিপাক অনন্তর ভব বা অব্যবহিত পরবর্তী জয়ে সংঘটিত হওয়ার উপযুক্ত কাল। নচেং অকুশল গুরু-কর্ম বাতীত অন্য সকল কর্মের নিদিট কাল অতীত হয়ে গেলে বিপাক ফলবার সম্ভাবনা থাকে না, কিল্ড উপচিত কর্মের বিপাক অনন্তর ভবে অথবা বহু জয়ান্তরেও ফল সম্ভুত হওয়ার সভাবনা থাকে না। যেই জয় ক্ম'ন্টিত হয়, সেই জয় খুব অয় কর্ম ই ভোগ ঘারা ক্ষয় প্রাপ্ত বা বিরুদ্ধ ক্ম'-শক্তি ঘারা প্রতিহত হয়; অধিকাংশই জয়ান্তরে ভোগের জয়্ম সঞ্জিত হয়ের থাকে। সংস্কৃত শাস্তে উক্ত হয়েছে:

অনেক জন্ম সংজাতং প্রাক্তনং সঞ্চিতং শ্বতং ৬ | ১০, ১২ | ১০, দেবী ভাগবত।

প্রত্যেক প্রাণীরই রাশি রাশি প্রাক্তন কর' সঞ্চিত হয়ে থাকে. যার প্রভাবে জন্মান্তর বিবর্তন ঘটে। চিত্ত-সম্ভতিতে প্রচ্ছন কর' শক্তিই সঞ্চিত বা 'উপচিত কর্ম' নামে কঞ্চিত হয়।

প্রবর্তন বা জীবিত কালে ফল প্রদানের পর্যায় অনুসারে কম'চতুবিবধ। যথাঃ দৃষ্টধম বিদনীয়, উপপাষ্ঠ-বেদনীয়, অপর পর্যায়
বেদনীয় ও অহোসি।

## ১। দৃষ্ট-ধর্ম বেদনীয় কর্ম

জীবগণ কার-মনো বাক্য গারে এমন সব কম সম্পান করে, যার বিপাক এই জীবনেই অনুভবনীয়। ইহ জীবনই ইহাদের ফল ফলবার নিদিষ্ট কাল। ইহ জীবনে উপভোগ্য কর্মরাশি যদি ইহ জীবনে ফল প্রদানের স্থযোগ না পায়, বিরুদ্ধ কর্মশিক্তি দ্বারা যদি প্রতিহত হয়, তা হলে পরবর্ত্তী কোন জন্মে তার ফল দান করতে পারে না। এই জাতীয় কর্ম 'দৃষ্ট ধর্ম বেদনী' বা ইহকরে উপভোগ্য কর্ম বলা হয়। কর্ম শুভ হোক বা অশুভ হোক, তা যদি অতিশয় উৎকট হয়, তবে ইহার ভোগা ইহ জীবনেই ভোগতে হয়। সংস্কৃত শাস্ত্রেও দেখা যায়ঃ

অত্যুৎকটিঃ পুণা পাপৈরিহৈব ফলমন্মতে।
— ধুর্ত জন্মক কথা, হিতোপদেশ।

যেমন মল্লিকা দেবী তথাগতকে অতীব শ্রদ্ধা চিত্তে দান করে সেই জন্মেই রাজরাণী হলেন। শ্রেণ্ডী পুত্র অর্হদ স্থবির কাত্যায়ণের প্রতি অল্লীল চিত্ত উৎপাদনের ফলে তৎক্ষণাৎ স্ত্রীত্ব প্রাপ্ত হলো। নহুষ ইক্রত্বপদ লাভ করে অভিমানে এরূপ আন্ধ হয়ে পড়ল যে, সে অগস্তা প্রভৃতি ঋষিগণকে নির্যাতিন করে সম্ভ অজগর দেহ প্রাপ্ত হলো। সতী সাবিত্রী কঠোর ব্রত উদ্যাপন দারা ক্ষীণায়ু পতি সত্যবানের দীর্ঘায়ু সম্পাদন করে আপনার বৈধব্য-যন্ত্রণা বারণ করলেন।

অকুশল পক্ষীয় দৃষ্ট-ধর্ম-বেদনীয় কর্মের একটি উদাহরণঃ

শ্রাবন্তীতে নল নামে জনৈক গো-ঘাতক পঞ্চাশ বংসর যাবং গো-হত্যা করে মাংস বিক্রি-লন্দ অর্থ দারা জীবিকা নির্বাহ করতে-ছিল। সে নিজেও প্রতাহ গো-মাংস ভক্ষণ করত। একদিন সে ভোজন কালে মাংস খেতে না পেয়ে তংক্ষণাং সে একটি গরুর জিস্তা কর্তন করে আগুনে সে'কে আহার করল। তার এই অমানুষিক পাপ কর্মের ফলে তখনই তার ভাতের থালায় নিজের জিল্লা খ'সে পড়ল। ইহাতে তার যাতনার সীমারলোনা। ভীষণ যন্ত্রনায় সে প্রাণ ত্যাগ করল। পাপীর্চয়তার ভীষণ নরকে পতিত হলো।

অপর এক গল্পে ব্লা হয়েছেঃ একদা রাত্রে নল যক্ষ তার এক যক্ষ বন্ধুকে সঞ্জে নিয়ে আকাশ পথে বিচরণ করতেছিল। এমন সময় শারী পুত্র মহাস্থবির খোলা মাঠে যোগাসনে বদে যোগ-সাধনা করতেছিলেন। মহাস্থবিরকে ধ্যানাসনে উপবিষ্ট দেখতে পেয়ে নল যক্ষ তাঁর মস্তকে আঘাত করতে ইচ্ছা করল। তার এই কু-অভিপ্রায় জানতে পেয়ে তার সঙ্গী তাকে বাধা দিতে চেষ্টা করল। সঙ্গীর বাধা সত্ত্বে মহাস্থবিরের মস্তকে ভীষণ প্রহার করল। প্রহার করল। প্রহার করা মাত্রই নল যক্ষ "আমি জ্বল্ছি, আমি জ্বল্ছি" বলে চীংকার করতে করতে অবীচি নরকে উৎপন্ন হয়েছিল।

## ২। উপপাছ বেদনীয় কন্ম

জীবের যেই সকল কর্ম ইহ জীবনে সম্পাদিত হয়ে অবাবহিত পরবর্তী জন্মেই অনুভবনীয় হয়, তা-ই 'উপপাষ্ট বেদনীয় কর্মা। জীব এরপ কর্ম সম্পাদন করে তৎপরবর্তী ভবেই যার ফল প্রদানের নিদিষ্ট কাল। যদি কোন কর্ম পরবর্তী ভবে ফল প্রদানের অবকাশ না পার, বিরুদ্ধ-শক্তি দারা বাধাপ্রাপ্ত হয়, তা হলে সেই কর্ম তৃতীয় জন্মে ফল দান করতে পারে না। পরবর্তী ভবে উপভোগ্য এই কুশল বা অকুশল জাতীয় কর্ম কারো জীবনে একাধিক সংঘটিত হলেও সর্বাধিক শক্তিশালী একটির ভোগ আরম্ভ হলে অক্তাপ্রলো বার্থ বা নিক্ষল হয়ে ধায়। যেমন: অসিত মুনির অষ্টম

সমাপত্তিতে ব্রন্ধে লীন হওয়ায় অশুওলো বার্থ এবং দেবদত্তের সজ্বভেদ ও দেব-চিত্তে বুদ্ধদেহ হতে রক্তপাতের ফলে একটিতেই মহানায়ক ভোগ হয়। অশুটি বদ্ধা হয়ে যায়।

#### ৩। অপর পর্য্যায় বেদনীয় কন্ম

জীবের যেই সকল কর্ম পরবর্তী তৃতীয় জন্ম হতে পূর্ণ মুক্তিলাভ না করা অবধি যে কোন জন্মে ফল-প্রস্থ হবেই। যেই জাতীয় কর্মগুলো কখনও বন্ধা বা নিজল হবার নহে—সেই কর্ম-ই "অপর পর্যায় বেদনীয় কর্ম" নামে অভিহিত হয়। তা-ও কুশল-অকুশল ভেদে দিবিধ। এই জাতীয় অকুশল কর্মকে উপলক্ষ্য করে তথাগত বৃদ্ধ বলেছেনঃ

ন অন্তলিক্থে ন সমুদ মজো, ন পক্ষতানং বিবরং পবিস্দ; ন বিজ্জতি সো জগতি প্পদেসো, যথ টঠিতো মুঞ্যো পাপ কলা।

অর্থাৎ অন্তরীক্ষে, সমুদ্র গর্ভে কিয়া পর্বত বিবরে যেখানেই আশ্রয় গ্রহণ করুক না কেন, জগতে এমন কোন স্থান নেই,— যেখানে অবস্থান করলে বা পলায়ন করলে পাপ কর্মের ফল থেকে নিঞ্চতি পাওয়া যায়। এই সম্পর্কে পালি অট্ঠ-কথার তিনটি গল্প বড় প্রণিধান যোগাঃ—

১। একদিন এক স্থীলোকের অসাবধনতাবশতঃ ভার গৃহে অগ্নি সংযুক্ত হলে বায়ুবেগে এক জলন্ত কাৰ্চ-খণ্ড আকাশের দিকে উত্থিত হলো। সেই মুহুর্ত্তে এক কাক আকাশ মার্গে উরে যেতে ছিল। দুর্ভাগ্য ক্রমে জলন্ত কাঠ খণ্ডটি উজীয়মান কাকের গ্রীবার গিয়ে লাগে এবং তংক্ষণাং অগ্নি-দম্ম হয়ে কাকটি ভূপতিত হয়। তথাগত বৃদ্ধ সর্বজ্ঞ-দৃষ্টিতে কাকের এই শোচনীয় মৃত্যুর পূর্বিযোগ বর্ণনা করতে গিয়ে বলেছেন: অতীত-কালে বারাননীতে এক কৃষক ছিল। কৃষক গবাদি বহু পশুর মালিক ছিল। তয়ধের একটি গরু হিল অলস ও কুর্ম কুঠ। বহু চেটা সঙ্বেও ইহা দারা কোন কার্য্য সমাধা করতে পারত না। কাজে নিয়োগের সময় হলে ইহা দুয়ে থাকত। ভীষণ দণ্ডাঘাতে দু'একবার গাত্রোখান করলেও পুন: দুয়ে থাকত। ইহাতে কৃষক একদিন গরুটির প্রতিকোধান্ধ হয়ে গায়ের উপর খর-ত্ণাদি চাপিয়ে দিয়ে অগ্নি সংযোগ করে দেয়। ফলে, অগ্রিদয় হয়ে গরুটি তৎক্ষণাং ময়ে যায়। এই দুয়্মের ফলে কৃষক জন্ম-জন্মান্তর দুবিপাক ভোগ করে। পরিশেষে, কাক জন্মে তার বিপাক ভোগ কয়ে সমাপ্তি ঘটে। এই কাক ছিল—সেই দুক্র্মা কৃষক।

২। এক সময় একখানা জলজাহাজ অক্সত্র গমনকালে মাঝ-সমুদ্রে হঠাং অচল হয়ে যায়। অনুসন্ধানে দেখা গেল, ইহার কল-কব্জাসমূহ অটুট ও অবিকল রয়েছে। অগ্নি, জল, কয়লা প্রভৃতি জাহাজ চালাবার কোন উপকরণেরও বঃতিক্রম হয়নি। অথচ শত প্রস্নাসেও জাহাজকে এদিক-ওদিক করতে পারা গেল না। তাই সকলের ধারণা জন্মিল যে, এই জাহাজে কোনও মহা পাপীর উপস্থিতি রয়েছে, যার পাপ-প্রভাবে জাহাজ এরপ অচল হয়ে আছে। তন্ত্রবিশ্ব। কিয়া অক্স কোন কৌশলে প্রণামিত হলো যে, নাবিকের স্ত্রী-ই মহা পাপীনী, জাহাজ অচল হওয়ার জন্ম দায়ী। তার পূর্বকৃত দুক্র্ম তাঁকে ভোগাবার জন্ম শক্তিধারণ পূর্বক পরিপক্ষ

হয়েছে। এই মহা বিপদে আরোহীগণের সকলেই নাবিকের বিচার-বৃদ্ধির অপেক্ষা করতেছিল। নাবিক তাঁর একমাত্র স্ত্রীর জন্ম কিরূপে বিপুল জনতাকে অতল সমুদ্র-গর্ভে বিলীন হতে দিবেন এবং নিজেই বা কিরূপে সমুদ্রে ডু'বে মরবেন? অবশেষে তিনি উপায়ান্তর না দেখে তার প্রাণ-সমা প্রেয়সী জীর মৃত্যুই উচিৎ বিবেচনা করলেন। অনন্তর তাঁর আদেশ ক্রমে জীর গ্রীবাদেশে এক বালুকাপূর্ণ কলসী বেঁধে সমুদ্রে নিক্ষেপ করা হয়। অতঃপর জাহাজ স্বাভাবিক গতিতে অগ্রসর হতে থাকে। ইহার পুর্ক্ষোগ বর্ণনায় দেখা যায়: এই স্ত্রী লোকটি অতীতে বারানদীর এক গৃহপতির পত্নী ছিল। সে স্বহস্তে যাবতীয় গৃহকর্ম সমাধা করত। ঐ গৃহে সর্বদা এক সর্প আগমন করত। ইহার শুধু এই স্ত্রীলোকটির প্রতিই অনুরাগ ছিল। সে সংগোপনে এসে স্ত্রীলোকটি গা বেয়ে উঠে বেরিয়ে ধরত। রাত্রি-কালে উপর হতে তার ঘুমন্ত দেহের উপর ঝাঁপিয়ে পড়ত। এক দিন সে বিরক্ত হয়ে একখানা জালানী কাঠ ঘারা একই প্রহারে সর্পটিকে যমালয়ে পাঠিয়ে দিল। সর্প সেই জন্ম হতে চাত ঐ বাড়ীতেই কুকুর যোনি প্রাপ্ত হয়। যথাকালে ভূমিষ্ট হয়ে কুকুর শাবক সঙ্গে সঙ্গে ঐ গ্রীলোকটর প্রির হয়ে হাঁটতে, বসতে, চলতে, শুইতে এক মুহুর্ত্তের জন্মও কুকুরটি ইহার চির-সাথিণীর সঙ্গ তাাগ করত না। তদ্দর্শনে প্রতিবেশী যুবকগণ নানা বাঙ্গোভি সহকারে স্ত্রীলোকটিকে বিজ্ঞপ করতে আরম্ভ করল। ইহাতে সে লচ্ছিতা ও বাথিতা হয়ে কুকুরটীকে তার সঙ্গ ত্যাগ করাতে চেষ্টা করে, কিন্তু সমর্থ হলো না। একদিন এক কলসী কাঁকে সে পুকুরে গেল এবং প্রিয় কুকুরটিও তার অনুগমন করল। তখন ৰূলসীট বালুকাপূর্ণ করে কুকুরের গলায় বেঁধে পুকুরে ফেলে

দিল। কুকুর তংক্ষণাং সলিল সমাধিতে অন্তহিত হয়ে গেল। এই
কুকুর ও সর্প তংপৃর্কবিতী জন্ম এই গৃহপত্নীর ভক্তা ছিল। স্ত্রীর
প্রতি অতাধিক আসজিবশতঃ তিন জন্মেও ইহার কিছু মাত্র লাঘব
করতে না পেরে এই দুর্ভোগ ভোগ করল। স্ত্রী লোকটি উক্ত দুদর্মের
বিপাক বহু জন্ম ভোগ করার পরও ইহু জন্মে নাবিকের স্ত্রীরূপে
সমুদ্রে নিক্ষিপ্ত হয়ে ভোগ করল।

০। একদা সাতজন ভিক্ষু তথাগত বুদ্ধের দর্শনে যেতে ছিলেন।
পথিমধ্যে রাত্রি যাপন উদ্দেশ্যে এক গুহার আশ্রয় গ্রহণ করলেন।
গুহার শরনোপযোগী সাতটি মঞ্চ ছিল। এক এক মঞ্চে এক এক
জন ভিক্ষু আসন গ্রহণ করলেন। দুদ্দৈব ক্রমে সম্পুর্ণ অপ্রত্যাদিতভাবে রাত্রিকালে একটা বিরাট পাষাণ এসে ঐ গুহার দার কন্ধ করে
ফেলল। পর্নিন সকালে পার্শ্ববর্তী বিহারবাসী ভিক্ষু ও গ্রামবাসীগণ পাষাণখানা অপসারিত করার জন্ম সম্মিলিত ভাবে চেটা
করেও কিঞ্জিং নড়াচড়া করতে পারলনা। সপ্রাহকাল যাবং পাষাণ
নিশ্চল হয়ে রইলো। ফলে, অভান্তরম্ব ভিক্ষুগণের অনাহারাদি
কেশের অবধি রলোনা। সাতদিন পর পাষাণ আপনাপনিই অপসারিত হয়ে গেল। অতঃপর ভিক্ষুগণ জীর্ণ-শীর্ণ দেহে কাঁপতে
কাঁপতে বের হয়ে আসলেন। ইহাতে দেখাগেল, মৃত্যু সম কট
ভোগ করলেও কারো প্রাণ-নাশ ঘটেনি। ইহার অতীত বর্ণনার
পাওয়া যায়:

অতীত কালে বারানসীর সাতজন গোচারক কোন এক পর্বতের পাদদেশে গরু চরাতে যেত একদিন গৃহে ফিরবার পথে তাঁরা একটি গোসাপ দেখতে পেয়ে দৌড়াতে আরম্ভ করে। গোসাপ প্রাণ-ভয়ে এক উই-এর ঢিবির গর্ত্তে প্রবেশ করে। গোচারকগণ গোসাপের সাক্ষাৎ না পেরে নানা পত্র-পল্লবে গর্তহার বন্ধ করে চলে গেল। গোসাপটি শত প্রয়াসেও বের হতে পারল না এবং অভান্তরে অনাহারে অশেষ কট ভোগ করল। সাতদিন পর গোচারকগণ পুনঃ গোচারণে গেলে ঐ ঘটনার স্মৃতি তাদের অন্তরে উদিত হলো। তারা কৌতুহল চিত্তে ঘটনাস্থলে উপস্থিত হয়ে যখন গর্ভাষার উন্মৃত্ত করে দিল, তখন হতভাগ্য গোসাপ মরণাপন্ন দেহে কাঁপতে কাঁপতে বহিগত হলো। তদ্বর্শনে গোচারকগণের চিত্তে করুণার সঞ্চার হলো এবং ইহার পৃষ্ঠে হাত বুলাতে বুলাতে যেতে দিল। সেই সাতজন গোচারক বালকই ছিল—এই সাতজন ভিন্দু। গোসাপকে গর্ভে আবদ্ধ করে কট দেওয়ার ফলেই তাঁরা ইহ জন্মে গুহার দার পাষাণ বদ্ধ হয়ে সপ্তাহ কালাবধি নিদারুন দুঃখ ভোগ করলেন। যদি গোসাপ গর্ভভান্তরে প্রাণ-ত্যাগ করত কিংবা অনায়াসে যেতে না দিয়ে বধ করে ফেলত, তা হলে ভিন্দুগণও মৃত্যুর কবল হতে অব্যাহতি পেতেন না।

এ সকল কর্ম আপন বলবতায় ভবিষ্যতে যখনই অবকাশ লাভ করে, তখনই ফলদান করে থাকে। কর্ম জি জীবন প্রবাহে এ জাতীয় কেমেরি বন্ধাভাব নেই। এক ব্যক্তি আর এক ব্যক্তিকে হত্যা করল এবং এক ব্যক্তির প্রাণ রক্ষা করল। এ স্থলে নিহত হস্তা বা প্রাণ রক্ষকের সঙ্গে এক অতীক্রিয় সম্পর্ক ঘটল। ফলে, হস্তাকে নিহত হতেই হবে আর রক্ষককে রক্ষা করতেই হবে। যেহেতু, কর্ম ও দুই বিভিন্ন অবস্থাও বটে, আবার ইহারা এক ও অভিন্ন বটে। যতদিন ইহার ফল ভোগ নাহবে, ততদিন ইহার নিক্ষলতা নেই। সম্ভবতঃ মহাভারতে এ জাতীয় ক্মাকে লক্ষ্য করেই উক্ত হয়েছেঃ

যথা ধেনু সহস্রেছ বংসো বিলাতি মাতরন্।
তথা পূর্বে কৃতং কম্ম কর্ত্তার মনুগছতি।
— শান্তি পর্বব, ১৮১।১৬

যেমন সহস্র ধেনুর মধ্যেও বংদ আপন মাতাকে বেছে লয়, তেমনি পূর্বকৃত কম্ম অসংখ্য জীবগণের মধ্যে কর্তাকেই অনুসরণ করে; কর্ম তাকে বিপাক দান করবেই। এ জাতীয় কম্মের হাত হতে এড়িয়ে যাওয়ার উপায় নেই। শুভ হোক বা অশুভ হোক—কম্মের ফল ভোগ করতেই হবে। রহ্ম-বৈবর্ত্ত গ্রন্থেও এ জাতীয় কম্ম সম্পর্কে প্রতিধ্বতি দেখতে পাওয়া যায়ঃ

অবশ্যমেব ভোক্তব্যং কৃতং কশ্ম শুভাশৃভং। শুভাশৃভং চ যং কশ্ম বিনা ভোগাং ন তংক্ষয়। বৃদ্ধা বৈষ্ঠ্য, কৃষ্ণজন্ম খণ্ড, ৮৪

ভোগ ছাড়া কশ্ম ক্ষয় প্রাপ্ত হয় না। ভোগই ইহার পরিসমাপ্তি।
"না ভূজং ক্ষীয়তে কর্ম করকোটি শতৈরপি।" কশ্ম সম্পাদনার পর শত
কোটি কর বর্ষ অতীত হলেও কর্তাকে না ভোগিয়ে নিছতি দিবে না।
এই জাতীয় কশ্ম গুলো এরপ শজিধরই বটে।

## ৪। অহোসি কর্ম

দ্বি এমন সব অসংখ্য কলা সম্পাদন করে যা ইহাদের অতীব দুব্বলতা হেতু নিদিষ্ট কালে ফল প্রদান করতে অক্ষম বা বিক্ষ কলা শক্তি দারা বাধা প্রাপ্ত হয়ে বন্ধা। বা নিক্ষল হয়ে যায়— তা-ই 'অহোসি কলা' নামে অভিহিত হয়। 'অহোসি' অর্থ—এক সময় ফলোদাম শক্তি সম্পন্ন ছিল, কিন্ত এখন ক্ষীণ বীজ হয়ে গিরেছে। পূর্বোক্ত অপর পর্যায় বেদনীয় কর্ম ও অকুশল গুরু কল্ম ব্যতীত অন্থ সক্ষ প্রকার কন্ম যথাকালে ফলোংপাদনে ব্যর্থ হলে তা অহোসি কন্মে পরিণতি লাভ করে। অপর পর্যায় বেদনীয় ও অকুশল গুরু কন্মের অহোসি ভাব থাকে না। ইহা-দের ফলোণগন শক্তি অব্যর্থ, অনো।

কাল বা সময় বলতে জগতে কোন কিছুই নেই, অথচ জগত কালাধীকাল নিয়ন্ত্রিত। কাল সমস্ত জীব-জগতকে গ্রাস করে আছে। কালের মাধানেই জীবের উত্থান-পতন জন্ম-মৃত্যু সমস্ত কিছুই সংঘটিত হয়। শান্তে কালকে 'প্রজ্ঞপ্তি' বলা হয়েছে। 'প্রজ্ঞপ্তি' অর্থ—মনের ধারণা, অনুমান, লোক-সন্মতি, কল্পনা, সর্বজন বিদিত বিশ্বাস। বস্তুতঃ, কাল নামক কোন বাজি, শজি কিয়া চরাচর বস্তুর কোন রূপ অস্তিত্ব জগতে বিভাষান নেই। কাল সর্কাতো শুকা। এই শুকা পদার্থকে প্রাণিগণ প্রয়োজন বলে সর্বত্ত পরিব্যাপ্ত করে রেখেছে। কাল-চক্তে প্রাণিগণ নিয়ত ঘূর্ণায়মান। এই সর্বব্যাপী কালকে তিন ভাগে বিভক্ত করা হয়েছে—অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্তং। বর্ত্তমান কাল অতীত অনাগত কালের করন। প্রমাণ করছে। অতীত কাল বর্ত্তমান স্টাষ্ট করেছে এবং বর্ত্তমান ভবিষ্যতের স্টাষ্ট করবে। যেমন বর্তুমান বৃক্ষটি অতীত বীজের নিদর্শন এবং ভবিশ্বৎ ফল বা প্নঃ বীজ-বক্ষের কারণ। এরপে বীজ ও বক্ষাকারে সকল উদ্ভিদ নিতা চলমান। কাল যেমন আছন্ত বিরহিত, বীজ ও রক্ষের আছন্ত যেমন প্রমাণাতীত, তেমনি এই কাল্লনিক কাল ও বীজ বক্ষের অবিরাম গতির ভায় সাধারণ জীবগণ আগুন্ত বিরহিত জড়-চেতনময় পদার্থ। কর্ম ও ফল-সমন্বিত প্রবাহে ভ্রামামান। কাল-বশীভত বর্ত্তমান সভীব প্রাণীগণ কর্ম ও ফল সমন্তিত অতীত-অনাগত কালের

প্রামাণ্য মূর্ত-প্রতীক। দৃশ্যমান জীব পূর্বকৃত আপন কর্ম-প্রভাবে বর্তমানের জন্ম, জরা, ব্যাধি, আয়ু, ভোগ ইত্যাদি ফল-সম্পন্ন দেহ-মন লাভ করেছে এবং বর্তমানের ফলোডুত কর্মবশে আবার জাতি, আয়ু ও ভোগযুক্ত জীবন লাভ করবে। ইহাই কর্ম ও ফল-চক্রের নৈস্গিক বিধান।

## দৈব ও পুরুষকার

কেউ কেউ বলেন: প্রাণিগণের পূর্বব জন্মান্তর কৃত কর্ম হারাই ইহ জন্মের জাতি, জরা, আয়ু, স্থা, দৃংখা, ভোগা, এমন কি সমস্ত কিছুই নিয়মিত হয়। কর্মের ফল একান্ত দেবাধীন ও ভোগা। জীবের ভূত-ভবিজ্ঞং-বর্ত্তমান সমস্তই পূর্বে নিদিট। দৈব বা অদৃট সব কিছুই প্রধান। জীব অদৃটের দাস। 'ভবিতবাং ভবতোব।' অর্থাং যার যা হবার আছে—তার তা হবেই। যে সাধু হওয়ার সে সাধু হবে, যে চাের হওয়ার—সে চাের হবে, যে ধনী হওয়ার—সে ধনী হবে, যে দরিদ্র হওয়ার সে দরিদ্র হবে, যে নরকে যাওয়ার—সে নরকে যাবে, যে স্থার যাবার—সে করকে যাবে, যে স্থাত হবে, যে মৃথা হবর। মানবের তাতে করবার কি আছে?

ভাগ্যং ফলতি সর্বত্ত, ন বিষ্ণা নচ পৌরুষং । আবার ইহার প্রতিধ্বনিও শুনতে পাওয়া যায়ঃ উল্ভোগিনং পুরুষসিংহমুপৈতি লক্ষী। দৈবেন দেয়মিতি কাপুরুষা বদন্তি॥

অর্থাৎ ভাগ্যদেবী যন্ত্রবান উষ্টোগী পুরুষ-সিংহকেই জয়মালো বরণ করেন। যারা কাপুরুষ তাঁরাই ভাগ্য বা অদৃষ্টের দোহাই পড়ে থাকে। এই ধরণী, হীন-বীর্যাও অলস-প্রকৃতি লোকের স্থান নহে। ইহাকে ভোগ করবার অধিকার বীর-বিক্রম-শালী পুরুষেরই—'বীরভোগ্য বস্থন্ধরা।' এই সকল পরম্পর বিরুদ্ধ মতবাদে অনেক ক্ষেত্রে সাধারণ বৃদ্ধি বিভ্রান্ত ও বিমোহিত হয়। বস্তুতঃ, জগতের প্রতি লক্ষ্য করলে দেখতে পাওয়া যায় যে,—খুব শক্তিশালী যোগ্য ব্যক্তি উদ্দেশ্য-পথে প্রাণ-পণ চেষ্টা করেও বার্থকাম হয়। আর কোন অধম অযোগ্য বাজি নাম মাত্র চেষ্টায় আশাতীত সফলতা লাভ করে। কোন ছাত্র সারাদিন অধ্যয়ন করেও বিশেষ কিছু আয়ত্ত করতে পারে না। আর কোন ছাত্র অয় সময়ের মধ্যেই অনেক কিছু আয়ত্ত করতে সমর্থ হয়। জীবন-যুদ্ধে কেহ জয়শ্রী-মণ্ডিত, আর কেহ বা মর্মন্ডদ ভাবে পরাজিত। ইহার সমাধান কি!

যে বাজি ইহ জীবনে যে কোনরূপ কর্মানুষ্ঠান করুক না কেন, তার বর্তমান ক্রিয়মান কর্ম্মের সহিত পূর্ব-জন্মকৃত বহু কর্মের যোগা-যোগ থাকে। ক্রিয়মান কর্ম, প্রারন্ধ কর্ম ও পূর্বকৃত সঞ্চিত কর্ম-সংস্কার যদি এক জাতীয়, সমগুণযুক্ত ও এক সদৃশ হয়, তা হলে পরস্পর সংরক্ষক, পরিপোষক ও সহযোগী হয়ে বলিষ্ঠ হয়। কুশল হোক বা অকুশল হোক—ইহাতে তার আশাতীত ভাবে কার্য্য-সিদ্ধি ঘটে। 'যাজ্ঞ বন্ধ্য-স্মৃতি শাস্ত্রে উক্ত হয়েছে:

দৈবে পুরুষকারে চ কর্ম সিদ্ধিব্যবস্থিত। তত্র দৈবমভিব্যক্তং পৌরুষং পৌর্ব দেহিকম্॥ কেচিং দৈবাদ্ধঠাং কেচিং পুরুষকারতঃ।
সেধ্যম্ভার্থা মনুয়ানং তেষাং যো নিম্ন পৌরুষম্॥
যথাছেকেন চক্রেন রথস্থা ন গতির্ভবেং।
এবং পুরুষ কারেন বিনা দৈবং ন সিধ্যতি॥
আচারাধ্যায়।

শুধু পূর্বজনকৃত কর্ম হারা কার্যাসিদ্ধ হয় না এবং একা ইহ জীবনের উন্থম, যত্ন, চেষ্টা দারা ও উদ্দেশ্যের সফলতা লাভ করা যায় না। কার্য্যসিদ্ধির প্রয়োজনে উভয়েরই সহযোগিতা প্রয়োজন। ইহারা কখন কখন পরম্পর সাপেক্ষ। দৈব ভিন্ন পৌরুষ সফল হয় না এবং পৌরুষ ব্যতীত দৈব প্রতিফলিত হয় না। রথ যেমন এক চক্রে চলে না, জীবের সাফল্য সিদ্ধিও পূর্ব কিয়া ইহ জীবনের একমাত্র শজিতে হয় না। উভয়েরই সমান সহযোগিতা প্রয়োজন। এ সম্পর্কে এক সাধু মহাত্মা কথিত একটি গল্প প্রণিধান-যোগ।: "জনৈক ব্যক্তির বাগানে এক স্থমিট আম গাছ ছিল। কিন্তু মালী-দিগের দৌরাজ্যে ঐ গাছের ফল কখনও মালিকের ভোগে আসত না। নিরুপার হয়ে মালিক সমস্ত পুরাতন মালী বিদায় করে দিল এবং এ বাগান এক অন্ধ ও এক খঞ্জের তত্ত্বাবধানে রাখলেন। তাঁর ধারণা ছিল—আয়ফল অন্ধের দৃষ্টি-গোচর হবে না। অতএব তার তত্তাবধানে থাকলে আম্ফল স্বক্ষিত হবে। খঞ্জের দৃষ্টি-গোচর হলেও বক্ষোপরি আয়ফল তার অনধিগম্য থাকবে। এরপে কিছুদিন চলল বটে; কিন্তু যখন উভয়ে এক মতাবলধী হয়ে একজনের চক্ষু ও আর একজনের চরণের সহিত সংযুক্ত করে দিল, অর্থাৎ অন্ধের কাঁত্রে খঞ্জ আরোহন করে যখন আম পারতে আরম্ভ

করল, তদবধি আর কেহ ঐ আয় ফলের সাক্ষাৎ পেল না।"
পূর্ব জন্মকৃত সংস্কার ও ইহ জীবনের পুরুষাকার সম্পর্কেও সেরূপ।

ইহ জীবনের জ্ঞান সাধনার উল্পম ও পূর্বকৃত জ্ঞান-সংস্কার বলবান থাকলে শিক্ষার্থী ইহ জীবনে শিক্ষার সফলতা লাভ করে। কিন্তু অজ্ঞান সংস্কার, বিপক্ষ প্রতিযোগী। সাধনা ক্ষেত্রে সর্বদা পরস্পর দদ ও যুদ্ধ হৃষ্টি করে। যুদ্ধে বলবত্তরই জয়টীকা ধারণ করে। পূর্বকৃত জ্ঞান-সংস্কার শ**ঞ্চি**-সম্পন্ন হলেও ইহ জীবনের যত্ত ও উ**ন্থম ব্যতিরেকে কেহ জ্ঞান-সাধনার সাফলা লাভ করতে** পারে না। অতা পক্ষে, পূর্বকৃত জ্ঞান সংস্কার অতীব দুকা কিয়া আদৌ নেই। সে-ক্ষেত্রে ইহ জীবনের প্রাণ-পণ চেষ্টায়ও আশানু-রূপ সাফল্য লাভ হয় ন।। অজ্ঞান-সংস্কারের বলবতা হেতু বিফল মনোরথ হয়। অবশ্য ভবিষ্যতের জ্বন্য তার জ্ঞান-সংস্কার বৃদ্ধি পেতে থাকবে। তার চেষ্টা একেবারে বার্থতায় পর্যবসিত হবে না। ইহ জীবনের বলবান জ্ঞান-সাধনা ও পূর্ববতী জ্ঞান-সংস্কার যেমন অনুকুল ও সহযোগী হয়ে অধিকতর বলবান হয় এবং শক্তি অনুসারে অজ্ঞান-সংস্থারকৈ দুকর্ণি করে উৎপীড়ন করে ও ধ্বংস করে, তেমনি ইহ জীবনের অজ্ঞান-চচ্চ দুকাল হলেও পুকাজিন্ম-কুত অজ্ঞান-সংস্কারকে সহযোগী করে অধিকতর বলবান হয়। স্বভাৰ বিরুদ্ধ দুকালতর জ্ঞান সাধনাকে শক্তি অনুসারে দুকাল করে, উৎপীতন করে, বাধা দেয়, আঘাত হানে ও ধ্বংস করে। এরূপে একের হ্রাস-রদ্ধিতে অপরের হ্রাস-রদ্ধি সাধিত হয়।

দৈব বা জ্পনান্তরের স্থক্ত-দুক্ত জনিত অদৃষ্ট আর ইহ কালীন উন্তম, প্রয়ত্র ও পুরুষার সম্পর্কে যোগ বা শিষ্টকারের তুলনা অতীব সমীধীনঃ হৌহুড়াবিব যুধেতে পুরুষার্থো সমাসমৌ।
প্রাক্তন শৈচহিকশৈচক সাম্যতাত্রাল্ল বীর্যাবান ॥ ৫ | ৫
ছৌহুড়াবিব যুধোতে পুরুষার্থো পরস্পরং।
য-এব বলবাং স্তত্র স এব জয়তি ক্ষণাং॥ ৬ | ১০
ঐহিকঃ প্রাক্তনঃ হস্তি প্রাক্তনোহস্ত ত নং বলাং॥ ৬ | ১৮
যোগ বা শিষ্ট মুমুক্ষু।

যোগ বা শিষ্টকার প্রাক্তন কর্ম্ম-সংস্কার ও ঐহিক কর্ম্মের মধ্যে-কার আধিপতা প্রতিষ্টিত হয়। এ সম্পর্কে মেষের যদ্ধের সহিত তুলনা করেছেন। দু'টি বিবদমান মেষের মধ্যে যুদ্ধ আরম্ভ হলে কখনো একের জয় হয়, কখনো অনোর জয় হয়। পরিশেষে যেটা অধিকতর বলবান সেটাই অপরকে পরাজিত করে আপন আধিপতা প্রতিষ্ঠা করে। তক্রপ প্রাক্তন কর্ম্ম-সংস্কার ও ঐহিক কম্মের মধ্যে দুই বিপরীত ভাবাপন হলে দুই-এর মধ্যে সংগ্রাম চলতে থাকে। কখনো ইহ কালীন ক্রিয়মান কম্মে দীপনা বলবত্তর হয়ে প্রাক্তনকে নিত্রভ করে, আর কথনে। বা প্রাক্তন কর্ম্ব-সংস্কার অধিকতর শক্তি-শালী হয়ে ক্রিয়মান কর্মকে পঙ্গু করে ফেলে। কুশল দৈব ও কুশল পুরুষার, অকুশল দৈব ও অকুশল পুরুষার পরস্পর পরিপোষিত, সাহায্য প্রাপ্ত ও সংরক্ষিত হয়, আর কুশল দৈব ও অকুশল প্রকার, অকুশল দৈব ও কুশল পুরুষার পরস্পর সংঘর্য, সংগ্রাম উৎপীড়ন, বাধা ও শক্তি অনুসারে বাধা প্রাপ্ত হয়। অতঃপর বল-বত্তর কম্মের বিপাক ভোগই চলতে থাকে। যোগ বা শিষ্টকার আরো বলেছেন:

> দৈবং পুরুষকারেন যো নিবতি মিচ্ছতি। ইহ বহিমুত্র জগতি স সম্পুর্ণাভিবাঞ্ছিতঃ॥ ৭ | ২

ষত্তনী দুজিয়াহভোতি শোভাং সং ক্রিয়য়া যথা। অদ্যৈবং প্রাজনী তত্মাৎ যত্মাৎ সং কার্যাবান ভবেং॥ যোগ বা শিষ্ট মুমুক্ষু।

জীবগণের জন্মান্তরীণ যাবতীয় দুকল জিনিত দুর্ভাগ্য ইহ জীবনের কলা -উদ্দীপনা ও প্রধান্তে নিয়মিত হয়। পূবর সংস্কারের ফলোদগম অবশাস্তাবী হয়— যদি ঐহিক কুশল কলা -উদ্ভাম প্রচেষ্টা ও যত্তের সহিত সম্পাদিত না হয়। পূবর কৃত দুকার্য্য ইহ জীবনের বলবং সং কার্য্য দারা ব্যাহত হয়। সং কার্য্য ও শক্তিশালী দুকল দারা নত্তী-কৃত হয়। দেখা যায়, শুভ বা অশুভ কলে র মধ্যে পরম্পর শক্তি অনুসারে যোগ-বিয়োগ বা জয়-পরাজয়ের বিপাক বর্ত্তমান। ইহাও কলা -তত্ত্বের অক্সতম বিধান।

পূকে ভি শাস্তানুসারে যুক্তি প্রভাবে এই প্রতীতি জন্মে যে,
পুরুষ-শক্তি, পুরুষ-বীর্যা, ও পুরুষ-পরাক্রমে নিতা নব নব কুশল
শক্তির উন্মেষ-সাধন এবং আত্ম-প্রচেষ্টায় মোহ-মলিন চিত্ত হতে
অবিষ্ণা তৃষ্ণার চির প্রহেলিকা উদ্ঘাটন পূক্র'ক সংসার দুঃথের
অবসান ঘটাতে পারা যায়। প্রচেষ্টা, যত্ন ও পৌরুষ হারা জাতি,
আয়ু, ভোগ প্রভৃতি সমস্ত কিছুই পরিবত্তিত ও নিরাক্ত হতে
পারে। স্থতরাং ইহাও শক্তীভূত যে,—জীব কলের দাস নহে,
দৈৰ বা অদ্ষ্টের ক্রীড়ার পুতুলও নহে। জীব আপন-আপন
সৌভাগ্যের নিয়ামক তদ্দেতু তথাগত বুদ্ধ বলেছেনঃ

"অতা হি অতনো নাথো কোহি নাথো পরোসিয়া। অতনা হি সুদঙ্কেন নাথং লভতি দুল্লভং॥" আপনিই আপনার ত্রাণ-কর্তা। স্থদান্ত সংযত পুরুষ আঘাচেটাতেই আপনার অভীপিত দুলভি সিদ্ধি লাভে সমর্থ হন।
পর-মুখাপেক্ষিতা ত্যাগ না করে কিয়া আঘা-নির্ভরশীল না হয়ে
কারো পক্ষে কোন প্রকার সিদ্ধিলাভ স্ত্দূরপরাহত। তাই প্রত্যেককে
আঘান্ত হয়ে। যেহেতু আঘা-প্রতিষ্ঠাই সর্ববিধ মহত্ব লাভের
ভিত্তি। আর মহৎ উদ্দেশ্যের সকল দিক উৎসন্ন হয়—একমাত্র
প্রতায়। আঘা-বশ্যতা মানুষকে আঘা-মর্য্যাদা ও আঘা দর্শন
শিক্ষা দিয়ে প্রজ্ঞা-প্রদীপ্ত জীবন গঠন করতঃ সকল সম্পদের অধিকারী
করে এবং পরবশ্যতায় মনুন্তা জীবন হেয় ও হীনছে পর্যাবসিত ও
অজ্ঞান-তমসায় নিম্ভিত হয়ে দুংথের অক্ষর পীড়ে পরিণত হয়।
তথাগত প্রবেদিত ধর্ম আঘা-সাপেক্ষ, আঘা নির্ভর। পর তন্ততা
কিয়া পর মুখা-পেক্ষিতা সেখানে স্থান পায় নি। তাই করুণাঘন
তথাগত আরো বলেছেনঃ

তত্তদীপা বিহরথ অত্সরণা অনঞ্ঞসরণা। আত্ম-প্রতিষ্ঠ হও, কাম-ক্রোধাদি অনন্ত ভব-জলধির—মাঝখানে আত্ম-দ্বীপ গঠন কর— যা মহাপ্লাবনে ও অনিমজ্জিত ও ভীষণ ঘূর্ণাবর্ত্তেও অবিচল থাকে। তবে ইহাই হবে আপনার জীবনের প্রকৃষ্ট ও প্রসন্ত আগ্রয়। এই আগ্রয় ত্যাগ করে অক্স আগ্রয়ে জীবন বিপন্ন করোনা।

এরপে আত্ম-নিমগ্ন ও আত্মাশ্রয়ী হতে হলে সেই অসীম শক্তির অনুশীলন অত্যাবশ্যক—তা-ই পুরুষকার। এক্ষেত্রে পালি অট্ঠ কথার আচার্যোর একটি গল্প প্রণিধান যোগাঃ

কোন এক নদী তীরস্ব বক্ষোপরে এক কাঠ বিড়ালের বাসা ছিল। বর্ষার খরস্রোতে বক্ষের মূলদেশ হতে মাটি যথন সরে গেল, তখন বৃক্ষটি নদীর দিকে হেলে যাওয়ায় কাঠ বিড়ালের বাসাটি নদীস্রোতে পড়ে যায়। বাসায় ছিল কাঠ বিড়ালের কয়েকটি শিশু-শাবক। স্রোত প্রবাহে পতিত হয়ে ইহা অজানা অনামা দেশের যাত্রী সেল্লে চলেছে। কিন্তু হায়! সম্মুখে অচিরেই যে কোন বিপদ স্থানিশ্চিত। এদিকে অপত্য-স্পেহে ধৈর্যা-হায়া কাঠ বিড়াল গতান্তর না দেখে নদী-সিঞ্চন পূর্বক শাবকগুলো উদ্ধার কয়বে,—এই সঙ্কর গ্রহণ কয়ল এবং সঙ্কে সঙ্কে শশবান্ত হয়ে কাজে উঠে পড়ে লেগে গেল। নদী-সিঞ্চন কার্যো তার একমাত্র হাতিয়ার ছিল লাজুল। নদী জলে লাজুলটি ছবিয়ে তীয়ে কিয়ে নাড়াচাড়া কয়তঃ জল ফেলে আসত। আবার গিয়ে ডুবাত, আবার ফেলে আসত। তাতে বিয়াম ছিল না, বিশ্রাম ছিল না। এ ভাবে ইহার নদী-সিঞ্চন কার্যো অদমা অধাবসায় চলতেই থাকে।

কাঠ বিড়ালের লাঙ্গুল সাহায্যে নদী-সিঞ্চন কার্য কী চমংকার ও হাস্থকর ব্যাপার। তথাপি শেষ অবস্থায় দেখা গিয়েছে যে, কাঠ বিড়ালের অনমনীয় উদাম বার্থ হয় নি। প্রারদ্ধ কার্য্য সম্পন্ন না হলেও ইহার উদ্দেশ্যের পূর্ণতা সাধিত হয়েছিল। তার অসাধারণ বিক্রম ও তেজস্বিতায় দৈবশক্তি পর্যান্ত প্রভাবান্তিত হয়ে পড়ে এবং দেবেল্রের দিব্যাসন উত্তপ্ত ও কম্পিত হয়ে পড়ে। তাই দেবরাজ দিব্যনেত্র উন্মীনল পূর্বক দৃষ্টি ধরায় নিবদ্ধ করলে কাঠ বিড়ালের সমস্ত কার্য্যাবলী তাঁর দৃষ্টিতে আসল। অবশেষে দয়াদ্র চিত্তে দেবরাজ কর্তৃক তার স্বোত-বাহ্তিত গ্রাণ-সম শাবক নিশ্রয় নিরাপদে নদী তীরে উদ্ধৃত ও রক্ষিত হয়েছিল।

অতীত-বর্ত্তমান-ভবিষাতের মধ্যে বর্ত্তমান কালই শ্রেষ্ঠ। কারণ, অতীতে কিরূপ ছিলাম কিয়া কিরূপ ছিলামনা, কি করেছি বা কি করিনি তা সাধারণ মানব বুদ্ধির অগোচর। আর, যেই কালটি ভবিষ্যতের গর্ভে তৎসম্পর্কে জীবনের আকাশ-পাতাল জল্পনা-কল্পনাও নির্থক নিপ্রয়োজন। স্থতরাং যে কালটি করায়ত্ত, তাতেই জীবনের প্রগতি নির্দ্ধারিত হতে পারে। যেহেভূ, বর্তুমান কালেই মানবের পূর্ণাঙ্গ অধিকার। এই স্বাধিকার-বোধে প্রতিষ্ঠিত হয়ে উক্ত কাঠ বিড়ালের ভায় পর্ণোম্ভমে কার্যানুষ্ঠান করণেই প্রনিধানের সাফলা অবশ্যস্থাবী। কাঠ বিড়ালের গল্পে কিহা তথাগত বুদ্ধের সমগ্র বাণীতে যেই মানস-শক্তি অভিব্যক্তি লাভ করেছে—তা-ই হল একমাত্র কুশল পক্ষীয় বীর্ঘা-চৈত-সিক। এই বীর্ঘা প্রধান কর্ম-ই পরম পুরুষাকার। এই বীর্ঘ্য কোন শাল্তে শুধু ধাতব পদার্থ-রূপে ব্যাখ্যাত হয়েতে। কিন্তু বৌদ্ধ-শান্ত্রে-বীর্য্য বহুবিধ চৈত্রসিক বা মনোরতির অক্তম। সংঘাধি-লাভের অনকল 'সপ্রতিংশ বোধি-পক্ষীয়' গুণ ধর্ম্মের মধ্যে বীর্যা-চৈত্রসিককে নানাকারে যতবার গ্রহণ করা হয়েছে, অমু কোন চৈত্রসিককে ততবার গ্রহণ করা হয়নি। এই বীর্যা অপ্রাঙ্গিক মার্গে সমাক বাায়াম, সপ্তবিধ বোধাঞ্চে—'বীর্যা সম্বোধ্যকে', পঞ্চবিধ ই ক্রিয়ে – 'থীর্ষে ক্রিয়', পঞ্চবিধ বলে—'বীর্য্য-বল', চতৃক্বিধ ঋদ্ধিপাদে—'বীর্য ঋদ্ধিপাদ' এবং চার প্রকার 'সম্যক প্রধানে'— চারটিই বীর্য্য-চৈত্সিক। এরপে 'সপ্তত্তিংশ ব্যোধ-পক্ষীয় ধর্মে বীর্ঘ্য চৈতসিককে নয়বার গ্রহণ করে হরেছে। মূলতঃ, সংখ্যায় নয়বার হলেও বহিঃ বিকাশের সীমা সংখ্যা নিরূপিত হয় না। স্থতরাং যেই ধর্মের প্রত্যেক বাণীতে এই চৈতসিক প্রাধান্ত লাভ করেছে, সেই ধর্মের অনুগামীর পক্ষে বীর্যা সাধনার আবশ্যকতা কত বড। এই বীর্য্যাত্মক উৎসাহ-উল্পন প্রত্যেককে নিজে নিজেই করতে হয়। যেমন একের আহার অন্সে করলে চলে না, একের অধায়ন অন্সের হারা সন্তবপর নহে, তেমন একজনের উৎসাহ-উপ্তম অন্সের হারা

সম্পাদনার উপায় বা সম্ভাবনা নেই। সদ্ধর্ম-বীর বিক্রম-শালী পুরুষের ধর্ম। অলস, হীন বীর্ষ্যের অধিকার তথায় আদৌ নেই। এজন্ম তথাগত বৃদ্ধ বলেছেনঃ

ক্ষিরং চে ক্ষিরাথেনং দলহ্মেনং পরক্ষে।

যা কিছু কর্ত্তব্য বলে বিবেচিত হয়, তা দৃঢ় পরাক্রমের সহিত সম্পাদন করবে। শৈথিলা সহকারে সম্পাদন করতে গেলে কর্তুবো বিম্থতা জন্মে। বিরুদ্ধ শক্তি, সমাবিষ্ট হয়ে পাপ প্ররোচনায় প্রবৃত্ত করে। স্থতরাং বীর্ঘ-শক্তিকে সক্রবি অন্তরে জাগরিত রাখতে হবে—ইহাই প্রবল প্রুষকার। ইহার কর্মাজি চতুনিধি। স্টি, অস্ট্রি, স্থিতি ও সংহার। প্রথমতঃ, অজাগ্রত কুশল-শ্ভির উল্মেষ সাধন ও প্রাক্তন কুশল শক্তির উদ্বোধন করে। দিতীয়তঃ, অজাগ্রত অকুশল শক্তির বিকাশে বাধা প্রদান ও অতীত অকুশলশক্তির প্রতিফলন কার্য্যে বিপত্তির স্ঠি করে। তৃতীয়তঃ বর্ত্তমান জাগ্রত কুশল শক্তির সংরক্ষণ, সংগঠন ও দ্বদ্ধি-বৈপুণ্য সাধন ও পূর্ব্ব পূর্ব্ব কুশলঃ শক্তিকে ফলোশ্গমে আকর্ষণ পূব্দকি আনুকূল। করে। চতুর্থতঃ বর্ত্তমান জাগ্রত পাপ শক্তিকে ধ্বংস সাধন এবং প্রাক্তন পাপ শক্তিকে যত্র-তত্র বাধা প্রদান ও বিক্ষাচরণ করে,— যাতে ফলোৎপাদন উদ্দেশ্যে মানসপটে উকি-ঝুঁকিও মারতে না পারে। এই পরম পুরুষকার শাক্যমুনির চিত্তে পূর্ণত্ব প্রাপ্ত হয়ে উদ্গীত হয়েছিলঃ

ইহাসনে শুষাতু মে শরীরং ত্বসন্থি মাংসং প্রলয়ঞ্জ যাতু,
অপ্রাপ্য বোধিং বহু কর দুল ভাং নৈবাসনাৎ কায়মত চলিয়তে।
এই আসনে আমার দেহ শুক হোক, বিশুক হোক, অন্থি-চর্ম্ম,
রক্ত-মাংস বিধ্বংসিত হোক, তথাপি বহু করু করান্তরের দুল ভ

দুজ্পাপ্য সংঘাধি লাভ না করে আমার দেহ এই আসন হতে বিচলিত হবে না। পুরুষ বীর্যা, পুরুষ স্থানে, পুরুষ পরাক্রমে যা কর্ত্তব্য, যা প্রাপ্তবা—তা অধিগত না হয়ে নিরস্ত হবে না। এরূপে তিনি বীর্ষোর স্থান্ত কর্মা পরিহিত হয়ে ধ্যানমগ্ন হলেন এবং অচিরেই সংঘাধি প্রাপ্ত হলেন—ইহাই পুরুষকারের প্রধান লক্ষণ। আলস্য অবসাদ কিংবা দীর্ঘ স্থাত্রতা ইহার প্রতিপক্ষ, অন্তরায়। কাল বিলম্ব না করে দৃত্ত পরাক্রম সহকারে এই মুহুর্ত্তে কর্ত্তব্যে নিযুক্ত হওয়া ইহার স্থভাব। এই বাঞ্চিত বন্তর অপ্রাপ্তি কাল পর্যান্ত কিংবা আমরণ এই স্থভাব চলতে থাকবে—তাতে বিরাম থাকবে না। অন্তঃকর মহাসেন মৃত্যু কাকেও নিঞ্চিত দেয় না, যেহেত্ প্রাণী মাত্রই মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত। পর মুহুর্ত্তে বা পর দিবস যে আমার ধ্বীবনে তোমার ধ্বীবনে মৃত্যুর ঘন বিকট ছায়া নেমে আসবে না, তা কে বলতে পারে? অতএব আজই দৃঢ় বীর্ষোর সহিত কর্ত্তব্যে লেগে যাওয়া উচিং। তদ্ধেতু, এই পুরুষকারকে মরণ ভয়ে উদ্বিহ্ন হয়ে উদাত্ত কঠে ধ্বনিত হতে শুনা গিয়েছেঃ

অজ্জ'এব কিচ্চং আতপ্পং কো জ্ঞ্ঞা মরণং স্থবে, নহি নো সঙ্কানং তেন মহাসেনেন মচ্চুনা।

পূর্বব পূর্বব জনান্তরীণ কর্ম-সংস্কার ইহ জীবনে দৈব আখ্যাপ্রাপ্ত হয়। এই দৈব সংসার স্রোতানুকুল, স্রোত-বাহিত বিগত প্রাণ জীব-সদৃশ। ইহ জীবনের যেই কর্ম উদীপনা দৈবাধীন অর্থাৎ পূর্বব জন্মের কর্ম-সংস্কার-বশতঃ তা পুণ্য-সংস্কার উৎপাদক হলেও বৌদ্ধ ধর্মে ইহাকে পরিপূর্ণ পুরুষকার বলে না। কারণ, ইহা সংস্কার- সন্তুত। কিন্ত যেই কর্মোন্সমে সংস্কার, মুক্ত হবার প্রবল আকান্ধা, যা অবিষ্ণা তৃষ্ণাদি ভবার্ণবের স্রোত প্রতিকুলগামী দৃঢ় প্রতিজ্ঞা— তা ই বৌদ্ধ শাস্ত্রে চরম পুরুষকার। ইহা স্লোতের প্রতিকুলে গমন-ক্ষম, উত্তরণ আকান্ধী শক্তিশালী কুন্তীর সদৃশ।

আমরা দেখতে পাই,—কর্ল অদৃষ্ট, পূর্বকোটি অজ্ঞাত। কোন অতীতকল্পে কি সুত্রে বা কিরূপে কর্মের আরম্ভ হয়েছিল,—তা নিরুপণ করা এক অসম্ভব ব্যাপার। পূর্ব পূর্ব জন্ম অনুষ্ঠিত হয়েছে বলে ইহ জীবনে তা ভোগ করছি। পূর্ব কর্মের বিপাক স্বরূপ দেহ-মন লাভ করেছি। বর্তমানে যে কর্ম করছি, আবার ভবিশুং জন্মে তা ভোগ করব। কর্ম্ম-বীজ হতে জন্ম-বৃক্ষ, আবার জন্ম-বৃক্ষ হতে কর্ম-বীজ। আবার জন্ম, আবার ভোগ। এরূপে কর্ম ও বিপাকের ধারা অনাদিকাল হতে প্রবাহিত হয়ে আস্ছে। এখন প্রশ্ন জাগে যে এই কর্ম প্রবাহ কি অনম্ভ কালাবধি চলতে থাকবে? জীবকে কি কর্মভোগের অবিরাম গতিতে চলতেই হবে? এই গতির কি নির্বিত্ত নেই?

### কর্মোর সুন্ম বিচার্

> কেশং নেখি বিপাকস্থি পাকো কলো ন বিজ্ঞাতি, অঞ্জেমঞ্ঞং উভাে স্ঞ্ঞানচকশং বিনাফলং।

কর্ম ও বিপাক পরস্পর অপরিহার্যা সম্পর্কযুক্ত হলেও ইহাদেরকে
দুই পার্থক্যবাধে উপলদ্ধি করতে হবে। যেহেতু বিপাকে কর্মদৃষ্ট হয় না, কর্মে ও বিপাক-সত্তা বিশ্বমান নেই,—পরস্পর উভয়
শূয় । কর্ম-বাতীত ফল উৎপন্ন হয় না। কর্মের লক্ষণ এক্রপ,
বিপাকের লক্ষণ অক্তর্মণ। অথচ,

কম্মা বিপাকা বত্তন্তি, বিপাকো কম্ম সম্ভবো, তম্মা পুনন্তবো হোতি, এবং লোকো পবত্ততী'তি।

কর্ম হতে বিপাকের স্থাষ্ট হয়। বিপাক কর্ম-সম্ভূত। সেই কারণে পুনর্জন হয়। এরূপে জীব কর্ম ও বিপাক নিবন্ধন সংসার সমুদ্রে জন্ম-মৃত্যুর আকারে 'ভাসিয়া ডুবিয়া, ভাসিয়া ডুবিয়া' চলছে। ইহাই সংসার প্রবর্তন। স্থতরাং কর্ম ও ফল এক কিম্বা অভিন্ন নহে এবং ইহারা দুই পৃথক ভাবাপেন বিভিন্ন অবস্থাও নহে। বিপাকই কর্মের পরিণতি এবং বিপাক ভোগ করতে করতে পুনঃ নব নব ক্রের স্থাষ্ট হয়।

ন চ সো, ন চ অঞ্জো।

অর্থাৎ—এক ও নয়, অয়ও নয়। নদীর স্রোত একই ভাবে প্রবাহিত হয়। প্রত্যুধের নদী স্রোত, আর প্রদোধের নদীস্রোত একও নহে, অয়ও নহে। যদি শীকার করা য়য় য়য়,—ইহা একও অভিয়, তবে অনিত্যবাদকে অশীকার ও শাশতবাদকে সমর্থন করা হয়। আর য়দি শীকার করা য়য় য়ে, উহা এক নহে, অয় বা ভিয়। তবে সম্ভতিবাদকে অশীকার ও উচ্ছেদবাদকে সমর্থন করা হয়। শাশত ও উচ্ছেদ দৃষ্টি—উভয়ই জ্ঞান সাধনার অন্তরায়। জ্ঞান সাধনা সর্ববিদা নিরপেক্ষ ও স্বাবস্থার মধ্যবিন্দু। 'সংযুক্ত নিকায়' গ্রন্থ পাঠে দেখা য়য় য়ে, এক অনুস্কিৎস্থ রাম্মণ যুবক বৃদ্ধ সকাশে উপস্থিত হয়ে প্রশ্ন উত্থাপন করেন ঃ

কিয় খোভো গোতম, যোকরোতি সোপটিসংবেদযতি?

"হে গৌতম! যে কর্ম করে, সেই কি ফল ভোগ করে। তথাগত বুদ্ধ উত্তর দিলেনঃ হে রাহ্মণ, ইহা এক অস্ত। হে গৌতম! তা হলে একে কর্ম করে, অপরে তার ফল ভোগ করে। হে রামাণ!
ইহা আর এক অন্ত। এতদুভরই অন্তরায় কর। এই দুই অন্তের মধ্যে
কোন অন্ত স্বীকার না করে তথাগতগণ নিরপেক্ষভাবে ধর্মোপদেশ
দিয়ে থাকেন। অবিদ্যা—তৃষ্ণার প্রতায়ে কর্ম সংস্কার, সংস্কার
প্রভাবে দ্বন্দ, আয়ু ভোগাদি দুঃখময় সংসার স্ট হয়।

বৌদ্ধ শান্তে জীবকে দুই প্রধান অবস্থার সমন্বর সাধক গতিশীল প্রবাহ রূপে বর্ণনা করা হয়েছে। যথাঃ নাম ও রূপ। 'নাম' বলতে বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান—এই চার প্রকার মানসিক বা চিন্মর অবস্থাকে বুঝার। 'রূপ' বলতে দৈহিক ধাতু ও ধাতব পদার্থকে বুঝার। মানসিক অবস্থার অন্তর্গত মনোবিজ্ঞানের আধিপতো পরিচালিত নাম (চিত্ত ও চৈতসিক) এবং রূপ (আভান্তরীণ জড় পদার্থ) সমন্তি নিত্য প্রবাহিত দৃশ্মনান স্থূল প্রতীকই জীব নামে অভিহিত হয়। এই জীব ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্ত্তনশীল। অবশ্য ক্ষণিক পরিবর্ত্তন স্থুল দৃষ্টির অগোচর।

পুদ্ধানুপুদ্ধরূপে বিশ্লেষণাত্মক পর্যাবেক্ষণ দর্পণে দেখা যায় যে, পাঁচ্বংসরের রাম, আর পঞ্চাশ বংসরের রাম বাবু একও নহেন, অক্যঞ্জনি, ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্ত্তিত গতিশীল প্রবাহ মাত্র। পুঞ্জীভূত সংস্থার ধর্মের প্রভাবেই জীবন-সম্ভতি অবিরাম প্রবাহিত হয়। ওজঃ ও মানসিক আহার ইহার সংরক্ষণ, পুষ্টিসাধন ও সজীবতা রক্ষা করে থাকে। নিত্য পরিবর্ত্তনশীল প্রবাহে চিত্ত- চৈতেসিক কখনও কর্মারূপে সিদ্ধ, কখনও বা সদসং কর্ম্মের বিপাক-ক্রপে পরিণত হয়ে জাতি, আয়ু ভোগাকারে প্রকাশিত হয়। যেই চিত্ত যেই মুহুর্ত্তে এই প্রবাহের মধ্যে প্রত্যয় বা যৌগিক শক্তি

প্রভাবে সজার বেগ প্রদান করে, সেই চিত্ত পরক্ষণে বি-পরিনাম প্রাপ্ত বা অন্তহিত হয়ে যায়। প্রবাহে কর্ম-শল্ডির প্রচল্ল চাপ রেখে সংস্কার ধর্মের অনিতাতা হেতু বিলীন হয়ে যায়। যেই কর্ম-তিত্ত কর্ম সম্পাদন করে, ইহার ফল-সম্ভোগকালে সেই চিত্ত বিশ্বমান থাকে না। স্কুতরাং ইহা অনস্বীকার্য্য যে, যে কর্ম করে, সেই ফল ভোগ করে। যখন কর্ম বিপাক পরিপক্ক ও সম্ভূত হয় তখন একই হেতু প্রতায়-বিশিষ্ট কম্মের অনুক্রপ বিপাক-তিত্তের উৎপত্তি ঘটে। কাজেই অন্সে তার ফলভোগ করে। ইহাও প্রজ্ঞাদ্টিতে বলা ধায় না।

আবার,-

সন্তানে যং ফলং এতং ন অঞ্ঞস্স ন চ অঞ্ঞতো।

চিত্ত প্রবাহের এক অবস্থায় থেই ফল দৃট হয়, তা অক্সের ভোগাও নহে, অক্স হতে সংক্রমিতও হয় নি। থেই প্রবাহের পূর্বাবস্থায় কল্প সংস্থার গাঠত হয়, বিবর্তুনানুসারে উত্তর কালে সেই প্রবাহের মধ্যেই ফল প্রকটিত হয়।

জাতি দেশ কাল বাবহিতা নামপি আনস্তার্যাং স্মৃতি সংস্কারয়োঃ এক রূপত্বাং।

যোগস্ত্র, ৪।১

কশ্ব সম্পাদন ও ফল ভোগের মধ্যে শত সহস্র জ্বাতি, বহুদূর দেশ ও কল্প কোট কালের ব্যবধান থাকতে পারে, কিন্তু ইহাতে কশ্ব ও ভোগের আনস্তার্য্যের ব্যাঘাত ঘটে না। বরং ইহাদের সকল দিকে সামঞ্জস্ম রক্ষিত হয়। যেহেতু, শ্বুতি, সংস্কার, চিত্ত চৈতসিক ও প্রত্যর-শক্তি কশ্ব-সম্পাদন কালেও ফল সম্ভোগকালে

এক না হলেও এক সদৃশ। ইহাও কম্মতিত্বের অপর এক প্রকৃতিগত অপরিহার্য্য নীতি।

তথাগত বুদ্ধ দুটি সত্য অবলম্বন করে ধয়ে পিদেশ দান করতেন।
যথাঃ বাবহারিক সত্য ও পারমাথিক সত্য। বাবহারিক সত্য
গ্রহণ করা হয়েছে এ জন্ম যে, অল্ল বুদ্ধি সম্পন্ধ সাধারণ লোক পারমাথিক সত্যের গান্তীর্যো প্রবেশ করতে পারে না। আমি, আমার,
আমি দেখি, আমি শুনি, আমার পুত্র-কলত্র, আমার স্থ্র-দুঃখ, আমার
ধন-সম্পদ, মাতা-পিতা ইত্যাদি বাবহারেই মানুষের জীবন। তাতেই
মানুষের আনন্দ; কিন্তু আমিন্ধ-জ্ঞান বা আত্মবোধে—জগতে তত্ত্বদর্শন কিম্বা পারমাথিক সত্য লাভ সম্ভবপর হয় না, তজ্জন্ম পারমাথিক
সত্যের উপদেশের প্রয়োজন। যেহেতু বিজ্ঞাণ বাবহারিক সত্যে
শান্তি পান না। বাবহারিক সত্যের লুদ্ধ উচ্ছাসে তাঁদের অভীপ্ত
লাভের অন্তরায় ঘটে। তাঁরা সর্বাদা স্ক্র-দর্শী তত্ত্বদর্শী। তত্ত্ব জ্ঞানেই
তাঁদের জীবন।

শাস্ত্র উক্ত হয়েছে যে, জীবের জীবনে যাবতীয় কর্মানুষ্ঠান, স্থ দুঃখানুভূতি, চিত্ত-চৈতসিক, জন্ম মৃত্যু, আয়ু, ভোগ ইত্যাদি বাতীত ইহাদের সঙ্গে নিত্য সম্পর্কযুক্ত অন্তনিহিত এমন এক সন্তা আছে, যাকে আত্মা নামে অভিহিত করা হয়। আত্মার লক্ষ্মণ সম্পর্কে লোকের ধারণাঃ ইহা শাশ্বত, নিত্য, সতা, অখণ্ড, ফ্রব, অপরিবর্ত্তনীয় স্বভাবের ইত্যাদি। ইহা দেহ ও মন ছাড়া তৃতীয় পদার্থ। উক্ত শাস্ত্রমতে অন্ত সকল পদার্থের ধ্বংস হলেও আত্মার ধ্বংস নেই। ইহা জড়-চেতনময় সক্রাবস্থার একমাত্র বেত্তা, কর্ত্তা ও সক্রে সক্রা। তথাকথিত আমি বা আমিছবোধ বা অহমিকা আত্মারই বহিঃবিকাশ। কিন্তু পালি শাস্ত্র বলেঃ আমি, আমার

কিয়া আত্মা ইত্যাদি ধারণা অঘটন-ঘটন-পটীয়সী অবিষ্ঠার মায়া-বিজ্ঞা ছাড়া অন্ত কিছু নয়। এই সকল ধারণা 'বিপল্লাস' বা মিথ্যা-দৃষ্টি মাত্র । মিথ্যা দৃষ্টি বশে মানব প্রমার্থ সত্য লাভে বঞ্জিত হয়। সত্য দর্শন করতে পারে না। দিগ্ ভ্রমের ন্যায় বিপরীত বোধে বিভ্রান্ত থাকে।

অশিমানস্স যো নিরোধো তং বে পরমং স্থুখং।

অর্থাৎ যতদিন এই অস্মিতা বা আত্মা সম্পর্কিত ল্র স্থ-ধারণা সমূলে তিয়েহিত না হবে, ততদিন পরম মুজিলাভ স্থদূর পরাহত। যেহেতু ইহারা অবিস্থার মারাময় বিলাস। বস্ততঃ অবিস্থারপ মোহের নিরোধই পরম স্থা। অপিচ জীবগণ অবিস্থা-মোহ দারা নিয়ত বিবর্ত্তনশীল। এই সম্পর্কে পালি অট্ঠ কথার নিয়োক্ষ গয়টি প্রণিধান্যাগাঃ

একদা বহু কুকুর সম্মিলিত হয়ে পরম্পর আলোচনা করতে লাগল যে, "মানুষ কুকুর অপেক্ষা বহুগুণে শ্রেষ্ঠ। আহার-বিহার, চাল-চলন, আকৃতি-প্রকৃতি, হুখ-শান্তি ইত্যাদি সমস্ত বিষয়ে মনুষ্য জীবন উন্নত। চল আমরা সকলে মানুষ হই। মানুষ নাহলে আমাদের স্থখ-সমৃদ্ধি হবে না। দেখ কুকুর জীবন কত কটকর। কত নীচ, হীন, কত নিন্দা, তুচ্ছ-তাচ্ছিল্যপূর্ণ । এরূপে জন্পনাকরনা করতে করতে অনেক যুক্তি তর্কের অবতারণা করল; কিন্তু কোরো যুক্তিতে আদল না। অবশেষে, মরণোমুথ এক ভব্য সভ্য প্রাচীন কুকুরের নিকট গিয়ে মানুষ হওয়ার উপায় জিজ্ঞান করলে রন্ধ কুকুর বললঃ "এখন তোমরা ইচ্ছা করলেই সরামরি মানুষ হতে পার না। মনুষ্যোচিৎ কাজ করতে হবে—হিংসা হিংসি, কামড়া কামড়ি বন্ধ করতে হবে, পর সম্পদে লোভ ত্যাগ করতে

হবে। পর দুংথে দুংখী ও পর স্থথে স্থী হতে হবে। পরস্পর মৈত্রী ভাবাপন্ন হতে হবে। এরপ কলের মাধ্যমে জীবন যাপন করতে করতে কুকুরত্ব পরিতাজ্ক হয়ে তোমাদের মৃত্যু হবে। অতঃপর তোমরা মানুষ হতে পারবে।" তচ্ছবিলে সমবেত কুকুরের দল রদ্ধ কুকুরের উপর ভয়ানক চটে গেল এবং সরোযে বলে উঠলঃ হোঁ, তোমার কাছে আমরা মরণোপদেশ নিতে এসেছি। নিজে মরতে চলেছ, আর বংশ নাশের ফদী বাত্লিয়ে যাচ্ছ,—এইতো তোমার উপদেশ।" এই বলে কুকুরের দল চলে গেল।

অপর এক গলে পালি অট্ঠ কথার আচার্য বলেনঃ কোন এক দেশে জনৈক ধনাঢোর গৃহে অন্ধ, খঞ্জ ও দীন দুঃখীদিগকে মাঝে মাঝে ভিক্ষা দেংয়া হত। ভিক্ষায় ভাল ভাল দুবা ও স্থাদু খান্ত বিতরণ করা হত। এই সংবাদে এক ছল চাতুর লোকের মনে বড় লোভ জনিল। একদিন ঐ ধনাঢাের গৃহে ভিক্ষা গ্রহণের পর সমস্ত অন্ধকে একস্থানে সমাবেশ করে চতুর লোকটি বল্লঃ "হে আমার অন্ধ ভাইগণ! শুনেছ, অসুক গ্রামে অমুক ধনীর গৃহে অস্ত বিকেলে বিরাট নিমন্ত্র। গৃহস্বামী তোমাদের সবাইকে নিয়ে যাবার জত্যে আমাকে পাঠিয়েছে। তোমরা যাবে তো?" অন্ধাণ নিমন্ত্রণের কথা শুনে বড় হর্ষোংফুল হলো। এবং বল্লঃ "না যাবার কি আছে ভাই?" তথন চতুর লোকটি বলল: তোমরা বহু অন্ধ, আমি একমাত্র পথ-দ্রষ্টা। তোমাদের একটু যত্ন করে নিয়ে যেতে হবে তো,—যা'তে পথে তোমাদের কোনরূপ কট না হয়। পথ তো অনেক দুর। এখানে বসে সকলে একটু জলযোগ করে নাও।" চতুরের কথায় অন্ধগণ নিজ নিজ পুঁটুলি পাট্লি খুলে জলযোগে যেই বস্ল, অমনি অন্ধগণের অজ্ঞাতসারে

চতুর লোকটি তাদের ভাল স্থাদ দুবাণ্ডলে। বেছে বেছে সব গলাধঃ-করণ করল এবং কতক থলিয়ায় প্রে নিল। অতঃপর বল্লঃ "দেখ, বেশী দেরী করে। না যেন। নিমন্ত্রণ বাড়ী গিয়ে পেঁছিতে রাত হয়ে যাবে, তাতে পথে কট হবে। অতঃপর সমস্ত অন্ধকে সারি করে দাঁড় করাল এবং একজনকে অন্তের হাত ধরিয়ে দিয়ে নিজে পথ প্রদর্শক হিসাবে সর্বাত্যে চলল। ইহাতে অন্ধগণের এক দীর্ঘ পংক্তি সূচিত হলো। চলতে চলতে ছল চতুর লোকটি পলায়নের ফদী আঁটতে ও উপায় খ্জতে লাগল। অনেক গ্রাম, নগর, জনপদ অতিক্রম করার পর হঠাৎ সম্মুখে গোলাকার বিশিষ্ট এক বিরাটকায় মাটির উচ্চ সূপ দৃষ্টিগোচরে আসল। চতুর ভাবল, "'এই তো আমার পালাবার উপায়।" এই চিন্তা করে মাটির স্তুপের চতুর্পাম্বে কুণ্ডলাকারে ভ্রমণ করতঃ অতি সচ্কিত ভাবে সর্বাগ্রগামী অন্ধের হাত সকলের পশ্চাদগামী অন্ধের হাতে জড়িয়ে দিল এবং এই বলে চলে গেল,—"তাড়াতাড়ি হাঁট, এখনে। বহুদুর।" অন্ধগণ নিমন্ত্রোল্লাসে প্রাণপণে হাঁটতে সাগল। হাঁটতে হাঁটতে দিন গেল, दाजि जामल, काथाय (गल भथ प्रेष्टी, गल्डव एकरे वा काथाय, কোথার ই বা নিমন্ত্র? শুধু অবিশ্রান্ত রথ। গুর্ণায়মান।

জ্ঞানিগণ দেব, রন্ধ, মনুষ্ঠ প্রভৃতি কোন সত্ত্বকে সত্ত্ব বিশেষের আকারে না দেখে অতীব সুক্ষ ভাবে বিচার করে বলেছেনঃ

> কশ্বস্স কারকো নথি বিপাকস্স চ বেদকো, সন্ধা ধশ্বা পবত্তন্তি এবেতং সম্মাদস্তনং।

পাৰ্মাথিক দৃষ্টিতে কুশলাকুশল কর্ম্মের কর্ত্তা এবং তজ্জনিত বিপাকের ভোজা বিশ্বমান নেই। ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্ত্তনশীল জড় চেতনময় সঞ্জীব-সন্ততিই কর্ম ও ফলরপে প্রবাহিত হয়। ইহার স্বরূপ উপলদ্ধি করাই সতাদর্শন। জীব নিজ নিজ কর্ম ও কর্ম-ফলের দৃশ্যমান প্রতিমৃত্তি। আমি, তুমি, দেব, ব্রহ্মা ইত্যাদি ব্যবহারিক সত্য মাত্র। প্রকৃত প্রস্তাবে –

যশ্মিনেবহি সম্ভানে আহিতো কন্ম-বাসনা ফলং তত্ত্বৈব বন্ধো'তি।

যেই ধর্ম-প্রবাহে হেতু-সংযুক্ত কর্ম বাসনা সঞ্চিত ও চরিতার্থ হয়, পরবর্তী কালে সেই প্রবাহেই সম্পাদিত কর্ম ফল-প্রস্থ হয়ে থাকে। এই প্রবাহ যেমনি অনাদি, তেমনি অনস্তও বটে। কিন্তু বিভিন্ন কালে বিভিন্ন কর্ম ও ফল দারা প্রমাণিত হয় যে, প্রত্যেক কর্মাংশ ও ফলাংশ অনিতা, কোনটাই স্থায়ী নয়। কর্ম চিত্ত-প্রবাহের মধ্যে বেগ প্রদান করতঃ চাপ রেখে চলে যায়। স্থা-দুংখ ফল ভোগাদিতে ইহারা ফলপ্রাপ্ত হয়। স্থাতরাং কর্ম ও ফল প্রবাহের পরিবর্তনশীল অংশরূপে সাদি ও সাস্ত। কিন্তু অনিতা, নিতা পরিবর্তনশীল পদার্থ মাত্রই দুংখাবহ। কর্ম ও কর্মফল রূপ সংসার প্রবাহ যতদিন প্রবাহিত থাকবে, ততদিন জীব দুংখ-ভোগ করতে করতে অনস্ত কাল-চক্রে ঘূর্ণায়মান অবস্থায় থাকবে। যেহেতু,—

এবং কল্মে বিপাকে চ বিজ্জমানে সহেতুকে, বীজ রুক্খাদি কানং'ব পুক্রকোটি ন ঞায়বে।

অবিষ্ঠা তৃষ্ণাযুক্ত কর্ম ও ফল আবহমান কাল ধরে চলে এসেছে এবং চলতেই থাকৰে। বীজাকুর নীতির স্থায় ইহার পূর্বতন সীমা নির্দেশ করা যায় না। উপরন্ত, উচ্চতম জ্ঞান শ্বারা এই কর্ম জনিত সংসার প্রবাহ রুদ্ধ না হলে ইহার পশ্চিম সীমাও

নির্দ্দেশিত হবে না। 'অঙ্গুওর নিকায়' গ্রন্থের এক স্থানে ভগবান বৃদ্ধ বলেছেনঃ হে ভিক্ষুগণ! যদি কেহ বলে যে, তাকে তার পূর্বকৃত যাবতীয় কমের ফল ভোগ করতেই হবে। তবে তার ধম জীবন বা সাধনার আবশ্যকতা আর থাকে না এবং দুঃখম্মুজির কোন অবকাশও মিলবে না। কিন্তু কেহ যদি নিজকে দুঃখিত মনে করে এবং বলে যে, মানুষ যা বপন করে, তারই ফল ভোগ করে। তাহলে তার ধর্ম জীবন বা সাধনার আবশ্যকতাও থাকবে এবং সম্পূর্ণরূপে দুঃখ মুক্তির অবকাশও মিলবে। তা যদি না হয়, প্রানিগণ কমের বিশাল সমুদ্রে যে অনন্ত কোটি কমা সম্পাদন করে থাকে, যত কমা সম্পাদন করে, সমুদ্র কমের ফলই যদি ভোগ করতে হয়, তবে জীবের কমান্মুজির অবকাশ কোথায় গ দেখা যায়, কমা মাত্রই ফল-প্রস্থ হয় না। সকল কমের বিপাক সম্ভোগ সর্কান নিরপেক্ষ বা অনিবার্যা নহে। সাধনা প্রভাবে প্রারন্ধ কমের ভোগ ক্ষয়ে অনন্ত জীবন প্রবাহের মধ্যে একদা মুক্তির ভাদীপ্র অবকাশ ও সোভাগ্য গড়ে উঠতে পারে।

কতত্তা পচ্চযা এতে ন নিচ্চ ফলবহা।

অর্থাৎ প্রাণিগণ সকল সময় এক প্রকার কর্ম করে না। কথনো শুভ, কখনো অশুভ বা বিমিত্র কর্ম-সম্পাদনীকরে। কর্মের বিভিন্ন রূপ আছে।

> চিত্ত-নদী নাম উভয়তঃ বাহিণী বহতি কল্যাণায়, বহতি পাপায়ী চ।

> > ১ | ১২, ব্যাসভাৱ্য, যোগস্ত্র।

কুশলাকুশল কর্ম বা বিরুদ্ধ শক্তি সম্পন্ন কর্ম সম্পাদিত হয় বলেই ফল-প্রস্থায় না। কর্মের যোগ-বিয়োগ আছে। প্রত্যেক কর্ম-ই ফলবাহক নহে। কোন কোন কর্ম ইহার বিরুদ্ধ স্বভাবসম্পন্ন কর্মের বলবততা হারা ব্যাহত হয়। কোন কেনে কর্ম সম জাতীয় কর্ম শক্তি হারা অধিকতর শক্তিশালী হয়। সকল কর্মের বিপাকোৎপাদন স্বতঃপ্ররত্ত নহে, সহকারী প্রসঙ্গ বা পুরুষ-কারের উপর নির্ভরশীল। কারণ,—

> কল্মস্স বিপাক দানং হি অবিজ্ঞা, তম্বাদিবসেন উপাধি পচ্চয়ন্তরেনেব হোতি।

অবিষ্ণা তৃষ্ণাদি সহকারী কারণ সংযুক্ত হলেই কর্ম ফলপ্রসূ হয়, অক্তথা নহে। থেমন একটি বীজের অভান্তরে রক্ষের কাও, শাখা, প্রশাখা, পত্র, পল্লব, ফুল, ফল ইত্যাদির হেতু স্বপ্তাকারে বৰ্তমান থাকে। কালে জল মৃত্তিকাদি অনুকূল উপাদান লাভে অঙ্করিত হয় এবং সর্বাবয়ব – পরিকুট হয়। উপাদানের অভাবে কিছুকাল পরে বীজ নই হয়ে যায়। তেমনি কমের বিপাক দান ও ইহার উপযুক্ত উপাদানের সংযোগ ব্যতীত বিকাশ লাভ করে না। ইহার নিদিট কালের মধ্যে বিপাক দানে অক্ষম হলে পরে নিফল হয়ে যায়। অসংখ্য বীজের মধ্যে যেমন অতি অন্নই অঙ্কুরিত হয়ে উঠে, তেমনি জীবের জন্ম-জন্মান্তর ব্যাপি অসংখ্য কমের বিপাক অতি অল্পই উদ্গত হয়। বিনা কারণে, বিনা উপাদানে কিম্বা বিনা উল্লামে কম্ সম্পাদিতও হয় না এবং ইহার বিপাক প্রকটিতও হয় না। আজ পঁয়তালিশ বংসর বয়সে হঠাং পনর বংসর বয়সের এক চৌর্যারতির বিচিত্র ঘটনা চিত্ত-পট ভেদ করে নিজ্রান্ত হয়ে আসল। ঐ ঘটনার স্মৃতি ত্রিশ বংসর কাল কোথায় কিভাবে ছিল, আজুই বা কেন এবং কিরূপে স্মৃতিতে ভেসে উঠল ৷

# কর্ম বিমৃত্তি

তথাগত বৃদ্ধ বলেছেন:-

ক্ষিরং চে ক্ষিরাথেনং দল্হমেনং পরক্ষমে, সিথিলো হি পরিকাজো ভিয়ো আকিরতে রজং।

যে কর্ম একান্ত কর্তবা বলে বিবেচিত হয়, তা দৃঢ় পরাক্রমের সহিত সম্পাদন করবে। শৈথিলোর সহিত ধর্ম-জীবন যাপন করলে বা কোন করে দীর্ঘ-স্থাতা কিয়া ইক্তা শক্তির অভাব ঘটলে কার্য্য-সিদ্ধির অন্তরায় ঘটে। শুভ হোক, অশুভ হোক, কর্ম' সম্পাদন করতে হলে অক্লান্ত চেষ্টা, নিভূল য়য়, প্রবল উৎসাহ ও পুরুষকারের বিশেষ প্রয়েচ্ছন। চিত্ত-প্রবাহে প্রচ্ছয় শক্তির আকারে স্থপ্ত প্রাক্তন কর্ম' সংস্কার নিবারিত বা বিকশিত হতে হলেও উল্পন্ন প্রচেষ্টার একান্ত আবেশ্যক। দুরদৃষ্ট সংস্কারকে ব্যাহত করা কিয়া শুভাদৃষ্ট সংস্কারকে প্রতিফলিত করা উভয়ই প্রবল পরাক্রম-শালী পুরুষকার সাপেক্ষ। স্বতরাং দুকর্ম ও দুঞ্চুইকে দুংখদ ও ভ্রেক্তর ভেবে শান্তি-স্থ প্রয়াসী বাজি—স্বশৃন্থালিত ভাবে পুরুষকার বা কর্ম শক্তিকে আপন জীবনে মূর্ত করে তুলবেন। সাধারণতঃ পুরুষকার বা কর্ম-শক্তি চতুন্বিধ লক্ষণ বিশিষ্ট তা পূর্বেও উক্ত হয়েছে।

#### ১। সংবর প্রধানঃ

চক্ষাদি ইচ্ছিয়ের সঙ্গে রূপাদি বিষয়-বস্তর সংযোগ হেতু এ যাবং যেই সকল পাপ চিস্তা, পাপ কশ্ব' বা পাপ বাকা অনুষ্ঠিত হয় নি, তা যেন কখনো অনুষ্ঠিত হবার অবকাশ না পায়, তজ্জন্য অনমনীয় ইচ্ছা শক্তি প্রয়োগ, অশ্রান্ত চেষ্টা, উৎসাহ ও সংগ্রামই হলো সংবর প্রধান। অসংযত চিত্তেই অকুশল ভাব উৎপন্ন হওয়ার অবকাশ পায়। তদ্ধেতু সংযত থেকে অকুশল চিত্তোৎপত্তির অবকাশ না দেওয়ার চেষ্টা, উষ্ঠমই সংবর-প্রধান।

#### ২। প্রহাগ-প্রধানঃ

প্রহাণ-প্রধান বলতে উৎপন্ন অকুশলভাব—পরিবর্জনের জন্য প্রবল ইচ্ছাশিলি প্রয়োগ, অক্লান্ত চেটা, উৎসাহ, পরাক্রম ও উপ্পর্মকে বুঝার। সতর্কতা সত্ত্বে লোভ, দ্বে, মোহ-মূলক পাপচিন্তা উৎপন্ন হলে তা অন্তরের তিষ্টিতে নাদেওয়া, বিদ্রিত করা ও বিস্জ্জন দেওয়ার জন্য বীর্যাপ্রয়োগই—প্রহাণ-প্রধান।

#### ৩। ভাবনা প্রধানঃ

ভাবনা প্রধান বলতে যেই সকল ওণ-রাশি আয়ত্তাঘীন হয় নি,
—তা অন্তরে প্রতিষ্ঠিত করার জন্ম চেষ্টা, যত্ত্ব, উদাম ও পরাক্রমকে
বুঝায়। পুরুষের শক্তি প্রভাবে, পুরুষের উদামে, পুরুষের পরাক্রমে যা
প্রাপ্তবা, যা অন্ধিগত—তা লাভ না করা পর্যান্ত, দুদ্রমনীয় উদামই
—ভাবনা-প্রধান, যা ভাবনাকারীকে তৃষ্ণাক্ষয়ে নির্বাণে উপনীত
করবে।

#### ৪। সংরক্ষণ প্রধানঃ

ভাবনা বা সাধনা ধারা উপাঞ্জিত কুশল গুণ-রাশি যাতে কোন-রূপ ক্ষর-ক্ষতি প্রাপ্ত না হয়, পরস্ত ইহাদের স্থিতি ও বৃদ্ধি-বৈপুণা ও পরিপূর্ণতার জন্ম থেই প্রবন্ধ চেষ্টা, উদাম ও পরাক্রমতাই সংরক্ষণ প্রধান।

উজ চার প্রকার 'সমাক প্রধান' নীতির মাধামে কর্মানুষ্ঠান বিহিত হলে এবং যথাযোগ্য চিত্ত-চৈতসিকের সন্নিবেশ অনুশীলন ও প্রতিষ্ঠা করলে কর্ম-জীবনের অবসান ঘটতে পারে। পূর্ব জন্ম-জনাত্তরকৃত দুরদৃষ্ট প্রায়ন্ধ কর্মের অনুষ্ঠান ও উদ্বোধন দ্বারা প্রজ্ঞা বা বিদ্যার আলোকে আলোকিত হলে সর্ব্ব দুঃখ হতে অব্যাহতি লাভ করা হয়। বোধিসত্ত নির্বাণ মুজি উপলন্ধির পূর্ব্বেই দুঃখ-বিম্জির ক্রনা করেছিলেন। তিনি অনুমান করেন যেঃ

যথাপি দুক্থে বিজ্ঞান্ত স্থং নামাপি বিজ্ঞান্ত, এবং ভবে বিজ্ঞানে বিভবোতি ইচ্ছিতক্ষকো।

জগতে যে কোন অবস্থার দিক-বিদিক আছে। এপিট ওপিট আছে। একটা অবস্থা বিদ্যামান থাকলে ইহার বিপরীত অবস্থার স্বরূপও বিদ্যামান থাকে। জগতে বিদ্যা-অবিদ্যা, আলো-মন্ধকার, দিন-রাত্রি, আত্মা-অনাত্মা, ক্ষয়-অক্ষয়, ব্যয়-অব্যয়, শাশ্বত-অশাশ্বত ইত্যাদি বিক্ষম ভাবাপন্ন অবস্থার অস্তিত্বও সক্রবেশিত দেখা যায়। সেরূপ জগতে দৃংখ বিদ্যমান আছে, তাই স্থাও বিদ্যমান। জগ্ম, জরা, ব্যাধি, মৃত্যু সমান্বিত দৃংখময় ভব বিদ্যমান বলে তদ্বিপরীত বিভবও বিদ্যমান থাকবে—যা জাতি, জরা, ব্যাধি, আয়ু, স্থ্য, দৃংখ, ভোগ, শোক প্রভৃতি সমস্ত কিছুর অতীত। ভব অবিদ্যা-তৃষ্ণার রিচিত মায়া-রাজ্য। জীবগণ ত্যিত-মুগের স্থায় কাম-জ্যোদিবশে বিষয় মুদ্ধ হয়ে ভবচক্রে বিবর্ত্তমান। কিন্তু বিভবে অবিদ্যা তৃষ্ণার কোন অধিকার নেই। অবিদ্যা তৃষ্ণা সেখানে তিরস্কৃত। বিভব বিদ্যার আলোকে আলোকময়। অবিদ্যা তৃষ্ণা স্কৃত্যক্র কর্মই ভব বন্ধনের কারণ; কিন্তু বিদ্যা বা প্রজ্যযুক্ত কর্মাই ভববুক্তি বা বিভব লাভের এক্ষয়ত নিদান। যেই হস্ত আমাদের আদানের কারণ, প্রয়োজন

বোধ ও প্রয়োগ কৌশলে সেই হাতে নিক্ষেপ করাও অসন্তব নহে। যেই মাধ্যাকর্ষণ শক্তিতে জাগতিক বস্তু নিচর নিয়াবদ্ধ ও ভূপতিত হয়, সেই মাধ্যাকর্ষণ শক্তির রহস্য উত্তেদ করেই মানুষ আকাশ মার্গে উড়তে সমর্থ হয়। তেমনি কর্মাই ভববদ্ধনের কারণ। আবার, কর্মা শক্তির রহস্য উদঘাটন করেই জীব কর্মা বন্ধন হতে চরম মুক্তি লাভেও সমর্থ হতে পারে।

এখন দেখা যাক, কিরূপ প্রণালীতে কর্ম সম্পাদন করণে অবিদ্যা তিরোহিত হয় এবং প্রজ্ঞা উৎপন্ন হয়। পৃদেব ও বলা হয়েছে যে:

> অখি কদ্মং নেব কম্ম স্কং, ন কম্ম স্ক্ৰ বিপাকং, তমেব কৰ্মক্ষযায় বস্তুতি।

এরপ উপায় অবলয়ন পূব্ব ক কন্ম সম্পাদন করা যায় যা কুশলাকুশল আকারে অনিদিষ্ট এবং ইহার বিপাকও স্থ-দুঃখ ভাবে অভাবিত অপ্রকটিত। যেই কন্ম পাপ কিয়া পুণাময় নয়, ইহার বিপাকও বেদয়িত স্থ কিয়া দুঃখপ্রদ নহে। অথচ এই জাতীয় কন্মই সব্ব প্রকার কন্ম করতে সক্ষম। এই কন্ম সম্পাদন প্রণালী কিরপ ? এখানে পুনক্তি করতে হচ্ছে যে:

চক্থু চ পটিচ রূপে চ উপ্পজ্ঞাতী'তি চক্থু-বিঞ্ঞানং, তিরং সঙ্গতি ফস্সো, ফস্স পচ্য়ো বেদনা, বেদনা পচ্য়ো তম্থা।

অর্থাৎ চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা, জিহ্না, কার ও মন—এই বড়বিধ ইচ্রিয়ের সহিত যথাক্রমে রূপ, শব্দ, গন্ধ, রস, স্পর্শ ও ধর্ম (অনুভবা) এই ষড়বিধ বিষয় বস্তুর অনুক্ষণ সংঘর্ষণে স্থ্য, দুঃখ ও উপেক্ষা

এই ত্রিবিধ বেদনার অক্তম বেদনা অনুভূত হয়। এই বেদনাত্রয় হতে যথাক্রমে লোভ, বেষ ও মোহ উৎপন্ন হয় : লোভ, বেষ ও মোহ—ভববন্ধন জনক কর্মের মূলহেতু। তমধ্যে মোহ বা অবিস্থা মূল নিদান। অর্থাৎ লোভ খেষের মূলেও এই মোহ। অশ্বকার যেমন আলোর অভাবাত্মক, মোহও তেমন প্রজ্ঞার অভাবাত্মক। চিত্তের অন্ধতা স্মষ্টি মোহের লক্ষণ। বিষয়বস্তু সমূহের অনিত্য, দুঃখ ও অনাজ্মসভাব যথাযথ জানতে না দিয়ে আচ্ছাদন করে রাখাই মোহের কৃত্য। মোহ অনিত্যকে নিত্য-ভ্রম, দুঃখে স্থখ-ধারণা, অনাত্মায় আত্ম বিশাস, পৃতি দুর্গন্ধে মুদ্ধতা ও লিপা এবং মলাধারে ভোগাকাভা জনায়। অশ্বকার যেমন গৃহের দ্রবাইস্ভারকে ঢেকে রাখে এবং চক্ষুর দৃষ্টিশ**ন্তি**কে ব্যাহত করে দেয়, তেমন মোহ রূপাদি বিষয়বস্তু সমূহের যথার্থ স্বভাবকে আচ্ছন্ন করে রাখে এবং চিত্তের সমাক দৃষ্টিকে বাাহত করে ফেলে। মোহ যাবতীয় অকুশলের মূল। মোহ সকল কর্মে চিত্তকে বিভ্রান্ত ও প্রলুদ্ধ করে। এজন্ত মোহারত চিত্ত বিষয় বস্তুর রস আস্বাদন করার জ্বন্স আসক্ত হয়ে পড়ে। তদ্বেতু মোহ বলে রূপাদি বিষয়-বস্ত যখন নিত্য স্থ্ আনন্দ, শুভ, আত্মা, শ্রুতি মধুর, স্থগন্ধ, স্থ্থ-স্পর্শ বা মনোজ্ঞ বলে বিবেচিত হয়, তখন স্থ-বেদনা উৎপন্ন হয়। এই স্থ-বেদনা হতে লোভের উৎপত্তি হয়। বিষয়-বস্তকে রক্ষা করা, ত্যাগ না করা, উপভোগ করাই লোভের লক্ষণ। আর, রূপাদি বিষয়-বস্তু যখন কুংসিং, কদাকার, জ্রুতি-কটু, দুর্গন্ধ, বিস্থাদ, কর্কশ বা অমনোজ বলে অনুভূত হয়, তখন দুঃখ বেদনা জমে. সেই দুঃখ থেকে ছেয়ের উৎপত্তি হয়। গৃহীত বিষয় বস্তুর রসাস্বাদন করতে কোনরূপ বাধা-প্রাপ্ত হলেই প্রতিঘ বা প্রচণ্ড ক্রোধ উৎপন্ন হয়, তাতেই দেষের স্ষ্টি হয়। <del>বেষ-মূলকচিত্ত</del> বিষয়-**ৰ**ম্ভকে দূর করতে, নস্থাৎ করতে

বা ধ্বংস করতে প্রস্তুত হয় এবং তদনুসারে নানাবিধ উগ্র কর্ম্ম সম্পাদন করে। বিষয়-বস্তু যখন শুভাশুভ, স্থানী-বিদ্রী কোনরূপেই অনুভূত না হয়, চিত্ত যখন বিষয়-বস্তু সম্পর্কে সম্পূর্ণ উপেক্ষক থাকে, তখন উদাসীনতাবশতঃ মোহের পূর্ণাঙ্গ সমাবেশ হয়ে থাকে। এই মোহের প্রতিপক্ষ প্রস্তা। প্রজ্ঞা কুশলের মূল। প্রজ্ঞা মোহকে ছেদন করে বিষয়-বস্তুর কৃত্রিম লক্ষণ-নিত্য, স্থ্য, শুভ ও আত্মাধারণাকে ভেদ করে। অনিত্য, দুঃখ ও অনাত্মস্তুক স্বভাবের উপলন্ধি করবার স্থ্যোগ দান করে, মোহকে অস্তুরে আসতে দেয় না, এবং মুজিপথ উদ্থাসিত করে প্রদর্শন করে ও সেই পথে পরিচালিত করে।

চক্ষাদি ষড়বিধ দারে দর্শন, শ্রবণ, আঘ্রাণ, আস্থাদন, স্পর্শন ও চিন্তন কর্মের থে কোন কক্মে জীবকে নিয়ত থাকতেই হয়। ইহাতে অন্তর বা ফাঁক নেই। বিরাম নেই—এই দর্শনাদি প্রত্যেক কর্মে। যদি,—

সতি কবাটেন পিদহিত্বা সতি পঞ্ঞা সম্পন্নেন বিহরণং।

শ্বতিকে দার-রক্ষক-স্বরূপ নিযুক্ত করে অবিচলিত শ্বতি সম্পন্ন হয়ে নিবিকার ভাবে অবস্থান করে, তা হলে অন্ধকার হ্রাস প্রাপ্ত হয়ে আলো বিবর্দ্ধনের স্থায় মোহ হ্রাস প্রাপ্ত হয়ে প্রজ্ঞার অভিবৃদ্ধি হতে থাকে। যেহেতু।

সতি পুকারমার পঞ্ঞার উপলক্থে তকাং, নহি সতি রহিতা পঞ্ঞা অখি।

স্মৃতিকে অগ্রণী নাকরে বা স্মৃতির অনুশীলন ব্যতীত প্রজ্ঞার উৎপত্তি হয় না। প্রত্যেক কৃত্যে অবিরাম ভাবে সচেতন বা স্মৃতি- মান থেকে কলা সম্পাদন করা হলেই প্রজ্ঞার উৎপত্তি হয়। প্রজ্ঞা-চিত্তকে রূপাদি বিষয়বস্তুর প্রকৃত স্বভাব ও লক্ষণ উদ্ঘাটীত করে প্রদর্শন করতে সক্ষম। নিদিষ্ট বিধান ও স্বাভাবিক গতি অনু-যায়ী চিত্ত নিজ্ঞ নিজ্ঞ কশ্ম সম্পাদন করতে গিয়ে লোভ, হেষ ও মোহ উৎপত্তির সমুখীন হলেও তার আগে বেদনা অনুভূত হয়। কিন্তু মাতি ও প্রজ্ঞার নিরবচ্ছিন্ন জাগরণ হেতু বেদনা হতে যে তৃষ্ণার উৎপত্তি হওয়ার সম্ভাবনা থাকে, তা আর হয় না। স্মৃতি ও প্রজ্ঞার প্রভাবে তৃষ্ণার উৎপত্তি নিবারিত হয়, ফলে অলোভ উৎপন্ন হয়। বেখানে লোভ বা তৃফার অস্তিত্ব নেই বা চরিতার্থতার আকা<sup>ঞ্জ</sup>া নেই, সেখানে লোভের বিপর্যায় বা বার্থতাও নেই। লোভের বার্থতা নাঘটলে প্রতিঘ উৎপত্তির সম্ভাবন। থাকে না। প্রতিঘ না হলেও দেষের উৎপত্তি না হয়ে অদেষ উৎপন্ন হয়। আলোভ ও অন্বেষ—প্রজ্ঞা বা অনোহমূলক। এরপে স্মৃতি সম্পন্ন প্রত্যেক কর্পে লোভ, দেষ ও মোহ উৎপন্ন না হয়ে অলোভ, অদেষ ও অমোহ উৎপন্ন হয়। অলোভ, অদেষ ও অমোহ চিত্তকে বিষয় বস্তুতে স্প্রতিষ্ঠিত রেখে বিষয়বস্ত হতে নৈফাম্যা, মৈত্রী ও প্রজ্ঞামূলক কর্ম সম্পাদন করায়। একাগ্র চিত্তের অপ্তমত্ত বা অচল অটল ভাবে জাগরিত শ্বতি বা প্রজ্ঞাসম্পন্ন কর্মাই—বৃদ্ধ প্রবত্তিত ধর্ম ও বোধি-লাভের একমাত্র উপায়। এই জাতীয় কর্মই পুর্বেবাক্ত সংসার প্রবর্ত্তক কর্ম-সমূহ ক্ষয় করতে সমর্থ। ইহাই প্রথমোক্ত চতুর্থ কর্ম, যা লোভ, বেষ ও মোহ-মূলক কম্ম ক্রে করে অলোভ, অহেষ ও অমোহ-মলক কল্ম সম্পাদন করিয়ে জীবন-দুঃখের অবসান ঘটার।

যোগ বা ধানে পদ্ধতিতে তথাগত বৃদ্ধ স্মৃতি প্রস্থানের \* ব্যবস্থালিত করেছেন। এই স্মৃতি প্রস্থান করে ইহাকে স্থানির তিও সুশৃঙ্খালিত করেছেন। এই স্মৃতি প্রস্থান বিধির উল্লেখ ভারতীয় বা বহি: ভারতীয় কোন গ্রন্থে নেই বলে কলকতা বিশ্ব-বিস্থালয়ের পালি ভাষা ও সাহিত্যের তদানীস্তন প্রধান অধ্যাপক স্থাত, ত্রিপিটকাচার্যা—ডক্টর বেণী মাধব বড়ুয়া মহোদয় তাঁর অনুদিত 'মজ্মিম নিকায়' গ্রন্থের পরিশিষ্ট আলোচনায় মন্তব্য করেছেন। তথাগত বৃদ্ধ এই কারণেই সম্ভবতঃ স্মৃতি প্রস্থান স্থান বলেছেন:

একায়নো অয়ং ভিক্খবে মগ্গো সন্তানং বিশুদ্ধিয়, সোক পরিদেবানং সমতিক্মায, দুক্খ-দোমনস্সানং অঅক্ষায়, ঞাযস্স অধিগমায়, নিকানস্স সচ্ছিকিরিয়ায়।

হৈ ভিক্ষুগণ ফীবগণের বিশুদ্ধি লাভের জন্ত, শোকানুতাপ সমাক অতিক্রম করার জন্ত এবং দুঃখ দুর্মন ভাব অন্তমিত করার জন্ত, জ্ঞান অধিগম ও নির্বাণ সাক্ষাৎ করার জন্ত উপপথ বিরহিত একায়ণ-বিশিষ্ট ইহাই (স্মৃতিই) একমাত্র সরল ও উৎকৃষ্ট পথ।

<sup>\*</sup> পালি 'সতি পট্ঠান' এর বঙ্গান্বাদ 'শ্বৃতি প্রস্থান' করাতে অর্থের দুবোধাতা জনিতে পারে। কারণ, প্রস্থান শব্দের সাধারণ অর্থ চলে যাওয়া, গমন করা বা প্রয়াণ; কিন্তু এখানে তা নয়, বরং তহিপরীত। এক অর্থে জ্ঞান-সাধনার পক্ষে শ্বৃতিই প্রধান কারণ। প-প্রধান। ঠান-কারণ। অন্থ অর্থে শ্বৃতিকে অন্তরে শ্বপ্রতিষ্ঠিত রাখাও অপ্তত হতে না দেওয়া। প্র-বিশেষভাবে। স্থান স্থাপন করা, প্রতিষ্ঠা করা।

নির্বাণাভিমুখে অগ্রগতির পক্ষে বিতীয় পথ আর বিস্থমান নেই।
চরাচর বিশ্বের যাবতীয় সংস্কার ধর্মের যথাযথ সভাব ও লক্ষণ
উপলদ্ধি করতে হলে এই স্মৃতি সাধনার অনুশীলন করতে হবে।
স্মৃতিই মনুষ্য জীবনের পূর্ণত্ব প্রাপ্তির একমাত্র উপায়। তথাগত
বৃদ্ধ বলেছেনঃ

সতিঃং চ থবাহং ভিক্ থবে সাব্যাথকন্তি বদামি।

হে ভিচ্ছুগণ! স্তিকে আমি সর্বার্থ সাধিকা ও যাবতীয় শুভোদেশ্যের সিদ্ধিদায়িনী বলে থাকি। স্তুতি অকুশল কম্প্রের অবকাশ না দিয়ে চিত্তকে সর্বদা কুশল কম্প্রে নিযুক্ত রাখে। কুশল কম্প্রে অবিস্থৃত সতর্কতা ইহার কৃত্য ও কুশল কম্প্র অপরিত্যাগ ইহার লক্ষণ। জ্ঞানীয়া স্থৃতিকে রাজ্যের প্রধান অমাতা ও ব্যঞ্জনে নিক্ষিপ্ত লবণের সঙ্গে তুলনা করেছেন। প্রধান অমাতা যেমন দেশের সর্বার্থ সাধক, আহার্য্য বস্তুতে যেমন লবণ অপরিহার্য্য দ্রুব্য, তেননি সকল কুশল কর্ম্মে অন্যান্থ বছবিধ যোজনীয় মানসিক অবস্থা বিস্তুমান থাকলেও স্থৃতি অপরিহার্য্য চিত্ত-রন্তি। ব্যবহারিক সত্যের স্বরূপ দর্শন ও পার্মাথিক সত্যের সম্যক সন্ধান—এই একমাত্র স্মৃতি অনুশীলন-জনিত ক্ম্নে-ছারাই সন্তবপর।

সতি দোবারিকো ভিক্খবে অরিযসাবকো অকুসলং পজহতি, কুশলং ভাবেতি, সাবজ্ঞং পজহতি, অনাবজ্ঞং ভাবেতি, সুদ্ধভানং পরিহারতীতি।

তথাগত বৃদ্ধ আর্থ্য শ্রাবকগণকে (যাঁরা ধ্যান-লদ্ধ জ্ঞান-লাভ করেছেন) স্মৃতি-দৌবারিক নামে অভিহিত করেন। তাঁরা দেহ-মন দ্ধপ গৃহে সক্ষা প্রকার অকুশল কর্মের প্রবেশ নিষিদ্ধ করেন এবং সক্ষা প্রকার কুশল কর্মের সদনুষ্ঠান অনুজ্ঞা দিয়ে থাকেন। কাম- ক্রোধাদিমূলক কর্ম সক্ব তোভাবে পরিহার করেন এবং সক্ব দি। অনাবিল কর্ম্মের অনুষ্ঠান করেন। অনুক্ষন পবিত্র, বিশুদ্ধ কর্মে নিজকে নিযুক্ত রাখেন।

> সতে। ভিক্থবে ভিক্থু বিহরেষ্য সম্পদ্ধানো অষং খো আমহাক্ অনুসাসনি।

নিরবচ্ছিন স্মৃতি পরায়ণ চিত্তে বিচরণ করা এবং চক্ষাদি ই ক্রিয় ও রূপাদি বিষয়-বস্তার সংযোগজনিত কম্মের অহরহঃ স্মৃতিসহকারে সম্পূর্ণ অবহিত থাকাই বুদ্ধাণের অনুশাসন। দর্শন, শ্রবণ, আঘান, আস্বাদন, স্পর্শন ও চিন্তান কর্ম বাতীত আরো স্ক্র্মাভাবে স্মৃতির অনুশীলন পৃক্র কক্মি সম্পাদন করা যেতে পারে। তদ্ধতু স্মৃতিকে অন্তরে স্প্রতিষ্ঠিত করার জন্ম চার প্রকার অবলহন প্রদশিত হয়েছে। যথাঃ

### ১। কায়ান্ত্রদর্শনঃ

এই কায় যখন যেই যেই ভাবে বিশুন্ত হয়, তখন সেই সেই ভাব বিশাসের প্রতি স্মৃতিকে জাগরিত করে রাখা, গমন. উপ-বেশন, শয়ন, দাঁড়ান এমন কি, দেহের প্রত্যেক অঙ্গ-প্রতাঙ্গের সঞ্চালনে, আলোকনে, বিলোকনে, সঙ্কোচনে, প্রসারণে, অভিগমণে, প্রত্যাগমনে, পুরোচালনে, পশ্চাদ্চালনে, পাত্র চীবর ধারণে, ভোজনে, পানে, খাদনে, আস্মাদনে, মল-মৃত্র ত্যাগে, জাগরণে, ভাষণে, তৃষ্ণাভাবে দেহের প্রতি প্রবল উৎসাহের সহিত সজ্ঞান ও স্মৃতিমান থেকে গভীর মনোনিবেশ কায়ানুদর্শন।

#### २। (वमना श्रमर्गनः

স্থ-বেদনা, দুঃখ-বেদনা ও উপেক্ষা-বেদনা—এই বেদনা-সমূহ পঞ্চ কাম-যুক্ত হোক অথবা পঞ্চ কামগুণ বিরহিত হোক, যখন যেরপ বেদনা অনুভূত হয়, যাবতীয় বেদনার প্রতি প্রবল উৎসাহের সহিত সচেতন ও স্মৃতিমান থেকে চিত্তের একাগ্রতাপূর্ণ লক্ষাই বেদনানুদর্শন। চক্ষাদি ইন্দ্রিয় ও রূপাদি বিহয়বস্তর সংযোগ হেতু স্পর্শ জন্মে। স্পর্শ হতে বেদনার উৎপত্তি হয়। স্থ-বেদনার সময় লোভ, দুঃখ-বেদনার সময় দ্বেষ ও উপেক্ষ। বেদনার সময় মোহ উৎপন্ন হয়। এই বেদনা তায় দুঃখময়, অনিতা ও নিঃসার। স্থখ বেদনা উপস্থিত স্থথের হলেও পরিণতিতে দুঃখ। শাস্ত্রে আছেঃ

স্থা বেদনা ঠিতা স্থা, বিপরিণাম দুক্খা।

যেহেতু, কোন পদার্থই স্থায়ী নহে সবই অনিত্য। যা অনিত্য বিষয় স্বভাব সম্পন্ন তাই দৃঃখ। এই সুখ বেদনা সক্ষ প্রথম উৎপন্ন হয়। তা হওয়া স্বাভাবিকও বটে। কারণ, জীব মাত্রই কামময়। কামনাপূর্ণ চিত্তোৎপত্তিই সক্ষাপ্তে হয়ে থাকে। কাম্য বস্তু অপ্রাপ্তিতে দঃখ। জাতক ভূমিষ্ট হওয়া মাত্রই কাঁদে। তংপুকো তার নিশ্চয়ই একটা ইচ্ছা ছিল। ইহার বাতায় ঘটাতে পরক্ষণে জাতকের এই ক্রন্ম। সন্তবতঃ এ জন্মই বৌদ্ধ দর্শন শাস্ত্রে সক্র্যায়ে লোভ চিত্তের বর্ণনা করা হয়েছে। স্থতরাং স্থাথের বিপর্যায়ে দুঃখ এবং সুখ দঃখে নিরুম ঔদাসীনা হলে উপেক্ষা বেদনার স্টি হয়। এই বেদনা 'আমি' নহে, 'আমার' নহে, আমার 'আআ' নহে। এই বেদনা অনুক্ষণ উৎপন্ন হয়ে লোভ, দেষ ও মোহের স্মষ্টি করেছে। অতএব চিত্তের ক্রমঃগতি যখন বেদনায় উপস্থিত হয় তখন অতীব সচেতন ও স্মাতিমান থাকলে বেদনা পর্যাপ্ত অগ্রসর হয় বটে; কিন্তু ল্যেভ দ্বেষ, মোহের কিছুই উৎপন্ন হতে পারে না। তদ্সলে শ্রদাদি কুশল জাতীয় চিত্ত-রতি উৎপন্ন হয়ে জ্ঞান লাভের হেতৃ হয় প্রত্যেক বেদ-নায় স্মৃতিমান থাকাই বেদনানুদর্শন।

#### ৩। চিত্তানুদর্শনঃ

কুশল চিত্ত, অকুশল চিত্ত, সমাহিত চিত্ত, অসমাহিত চিত্ত, বিমুক্ত চিত্ত, অবিমুক্ত চিত্ত—ইত্যাদি সর্ববিধ চিত্তই অনিত্য। মানবচিত্ত উন্নতির চরম পরিণতি—তৃষ্ণা-বিমুক্ত অথবা দুঃখ নির্বত্তি লাভে
সমর্থ হতে পারে।

পভস্সরমিদং ভিক্খবে চিত্তং তঞ্চ খো আগন্তকেহি উপকিলেদেহি উপকিলিট্ঠং, পভস্সরমিদং ভিক্খবে চিত্তং, তঞ্চ খো আগন্তকেহি উপকিলেদেহি বিপ্পমৃত্তং।

চিত্ত সাধারণতঃ প্রভাস্বর লোভ, দেষ, মোহ, মান, দৃটি, শোক, পরিতাপ প্রভৃতি উপক্রেশ চিত্তের নিজস্ব বাাপার নহে।
ইহারা সকলে চিত্তের আগন্তক। এই আগন্তকগণের উৎপত্তি, স্থিতি,
বিলয় অহরহঃ লাগাই আছে। কাজেই কোন চিত্তই 'আমার'
নহে, 'আমি' নহে, আমার 'আআ' নহে। চিত্তমাত্রই অনিতা,
দৃংখ ও অনাত্ম লক্ষণ সম্পন্ন। সর্ববিধ চিত্ত, চিত্ত-ন্বত্তি, চিত্ত-গতি,
চিত্ত-প্রকৃতি ও চিত্তের সকল প্রকার ভাব-বিশাসের প্রতি এবং
আগন্তকগণের দৌরাত্মা লক্ষ্য করে ইহাদের আগমন, অবস্থান ও
প্রস্থানের গতিবিধি স্মৃতিসহ সজাগ-দৃটির নিরীক্ষণই—চিত্তে চিত্তানুদর্শন। চিত্তের প্রভাস্বরতা বা দীপ্তি বিকাশের নিমিত্ত ক্রমোন্নতিতে
স্মৃতিমান থাকাই চিত্তানুদর্শনের প্রয়োজনীয়তা।

#### 8। धर्माञ्चनर्गन ३

রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান—এই স্করের প্রতি শ্ব্তির অনুশীলন বা শ্ব্তি সম্পন্ন কর্ম-ই চার শ্ব্তি প্রস্থান। এ যাবং কায় (রূপ) বেদনা, চিত্ত (বিজ্ঞান) সম্পর্কে আলোচিত হয়েছে। বাস্তবিক পক্ষে, সংজ্ঞা ও সংস্থার স্কন্ধের প্রতি শ্ব্তির

চর্চাই ধর্মানুদর্শন। ধর্মানুদর্শনের আলোচ্য বিষয় পঞ 'নীবরণ', 'পঞ্চ ক্ষম', হাদশায়তন', 'সপ্ত বোধাঙ্গ' এবং 'চতুরার্যা সতা।'

আসঙ্গ-লিপা, কোধ, চিত্ত ও চিত্ত-বৃত্তির জড়তা-গ্লানি, চাঞ্চল্যান্-তাপ, সংশয় বা হৈত-ভাব এই পঞ্চ নীবরণ জীবনোৎকর্ষ সাধনের অন্তরার। ইহাদের আগমন-নিগমন অবস্থান সম্পর্কে চিত্তের সম্পূর্ণ সচেতন অবস্থা বা আ,তি সহগত কর্ম-ই ধর্মানুদর্শন। রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান এই পঞ্চ স্কন্ধ হেতৃ-প্রতায় সমন্বিত বা যৌগিক অবস্থাপর। ইহাদের অনিতাতা, দঃখময়তা ও অনাত্মতা-লাক্ষণিক জ্ঞানের প্রয়োজনে ইহাদের উৎপত্তি-স্থিতি বিষয় সম্পর্কে মাত্তি-শীল হতে হয়। তবে কোন স্কন্মই চক্ষাদি 'আমি, আমার কিষা আমার আআ।' বলে গৃংীত হয় না। দৈহিক ষডায়তন, রূপাদি বাহ্যিক ষডায়তনের সহিত সন্মিলনে চিত্তে কাম-রাগ, প্রতিঘ (ক্রোধ), মান, মিথ্যা দৃষ্টি, বিচিকিৎসা, শীলব্রত মরামর্শ, ভব-রাগ, ঈ্ষা, মাৎস্থা ও অবিষ্ঠা- এই দশ্বিধ সং-বোজন অনুংপন্ন থাকলে যেন উৎপন্ন হওয়ার অবকাশ না পায়, উৎপন্ন হলে পরিতাক্ত হয় এবং পুনরুৎপত্তির অবকাশ না হয় ইত্যাদি প্রত্যেক সংযোজন সম্পর্কে দৃঢ় পরাক্রম ও অপ্রয়ত্ত ভাবে भ्य, िमान थाकार धर्मानुमर्गन। भ्य, ि, श्रद्धा, वीर्धा, श्रीि , श्रमासि, সমাধি ও উপেক্ষা-এই সপ্তবিধ বোধান্ত-পরিপূর্ণ জ্ঞানের এক একটি বিশিষ্ট অঙ্গ। ইহাদের মধ্যে যে কোনটি আপনার চিত্তে আছে কি নেই—তা সম্যকরূপে অবগত হওয়া, যেই কারণে উৎপন্ন বোধাঞ্চ ভাবনা-কশ্ম হারা পরিপূর্ণতা লাভ করে সেই কারণও সমাক উপলব্ধি করা। এরূপে প্রত্যেক বে:ধান্ন সম্পর্কে স্মৃতি সহ-কারে লক্ষ্য করাই ধর্মানুদর্শন। ইহারা 'আমার' নহে, 'আমি'

নহে, কিখা আমার 'আআা' নহে - এরপ ভাবনা করতে হয়। শু,তি সহকারে কর্ম সম্পাদনকারীকে যথাযথভাবে জানতে হয় যে, ইহা দুঃখ, ইহা দুঃখের কারণ, ইহা দুঃখের নিরোধ ও ইহা দুঃখ নিরোধের উপায়।

জীবের জীবন স্বভাবতঃ অনিতা অস্থির, অশাশত ও দুঃখনয়।
তাই কায়, বেদনা, চিত্ত ও ধলা প্রভৃতি লা,তি সহগত কলার
নানাবিধ অবলম্বন প্রদশিত হলেও জীবগণকে নিতা, স্থাস্থির, শাশত
ও স্থাময় অবস্থায় উনীত করার পক্ষে জীবনের সর্কাবস্থায় এই
একটি মাত্র চৈতসিক শা,তির প্রতিষ্ঠাই একমাত্র উৎকৃষ্ট পদ্বা। তদ্ধেতু
সক্ব জ্ব বৃদ্ধ কর্ত্বক শা,তির অনুশীলন নীতি বা শা,তি সম্পান্ন কলা
সম্পাদনার প্রণালী প্রদশিত ও উপদিষ্ট হয়েছে। ইহাই প্রেবিজি
চতুর্থ কলা – যা অক্যান্স যাবতীয় কলা সংস্কারের নিরসন করতে
সমর্থ।

জীবের জীবনই কর্ম! কর্ম-ই প্রাণিগণের নিয়ন্তা। কর্ম ছাড়।
প্রাণিগণের একক্ষণের জন্মও কোনরূপ অন্তিম্ব নেই। জগতের
প্রাণিগণের স্থী-দুঃথী, হীন-উত্তম, জ্ঞানী-মূর্য, ধনী-নির্ধন, স্থানী-বিশ্রী, স্ববৃদ্ধি-দুবৃদ্ধি, উন্নত-অবণত ইত্যাদি বিভিন্ন গুণ-সম্পন্ন হয়— একমাত্র কর্মের মাহান্মো, বৈশিষ্টো ও পার্থকো। কর্ম সন্তুত জীবন চক্র যুরে যুরে অনাদিকাল হতে চলে এসেছে। এই কর্ম-চক্রকে নিরুদ্ধ করতে না পারলে অনন্ত কালাবধি যুরতে থাকবে। ঘূর্ণায়মান চক্র নব নব প্রেরণার অভাবে ও প্রারন্ধ বেগের শক্তিক্ষয়ে স্বাভাবিক নিয়মে যেমন শান্ত হয়ে যায়, তক্রপ নব নব কর্ম-প্রেরণার অভাবে সঞ্চিত ও প্রারন্ধ কর্মের ভোগ ক্ষয়ে কিয়া বিরুদ্ধ কর্ম শক্তি দ্বারা ব্যাহত হলে জীবন-চক্র আপনা আপনি ধ্বসে যায়, শান্ত হয়ে যায়।

তৃষ্ণাসক চিত্তের গতি অতীব জতও চঞ্চল। নিমেষের মধ্যে চিত্ত যত্র-তত্র গমনাগমন করতে পারে। শাস্ত্রে আছে: এক তৃরি সময়ের মধ্যে চিত্তের সত্তর বার ভাব পরিবর্ত্তন সাধিত হয়। ইহাও নাকি সাধারণ জ্ঞানের লক্ষা। কিন্তু বৃদ্ধ-জ্ঞানে লক্ষাধিক বার ভাব পরিবর্তন লক্ষা করা যেতে পারে। চিত্ত বড় দুরগামী; ইহাতে চিত্তের কালক্ষেপন হয় না, কিঘা ভৌতিক দুরত্ব কোনরূপ বাধা জন্মায় না। চিত্ত অতিশয় দুরক্ষণীয়, দুণিবার্য্য, দুর্দ্ধমণীয়। কাম-ক্রোধাধির প্রকৃতিগত তাড়নায় যথেচ্ছায় – বিচরণ করে। চিত্ত-ক্ষণে নারকীয় কীট, ক্ষণে স্বর্গীয় দেব-ব্রন্মা, ক্ষণে দস্থা অঞ্লি মালা, कर्ण अर्ग विश्वक व्हर व्यक्ति शाला श्रवित, कथन छीप पर्गन, কখন বা সৌমাদর্শন। অকুল সমূদ্রে দিক-বিদিক জ্ঞান-শূন্য নাবিক যেমন একটি মাত্র কাঁটা বিশিষ্ট<sup>®</sup>কম্পাস দর্শনে একদিক নির্দারণ করে লয়, একদিকে নিদিষ্ট হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে তার অন্য সকল দিক নিরূপিত হয়, তদ্রপ এহেন চিত্তের বিকটতায় প্যুদস্ত, সম্ভস্ত ও দৃঃখিত হয়ে অসীম ভব জলধি অতিক্রম করার মানসে যাদের অন্তরে চিত্ত-নিবৃত্তি ও কলা বিম্ভি একান্ত অভিপ্রেত হয়ে পড়ে, তাদের সর্বতোভাবে কর্ত্তবা—চিত্তের শান্তি, একাগ্রতা ও বশীভাব সম্পাদন। চিত্তের লক্ষ্য ও সমাহিত অবস্থা লাভের জন্ম সহজ ও উৎকৃষ্ট পন্থা হতেছে—চিত্তকে স্মৃতিরূপ স্তম্ভে ধৃতিরূপ শৃত্যল ধারা দুঢ় বন্ধনে আ,তির পূর্ণত্ব সাধন। একটি মাত্র দিক্ প্রদর্শক দিক দর্শন যদ্রের ক্যায় একমাত্র স্মৃতি সম্পন্ন কম্ম ছারা জীবনের সকল দিক স্থনির্দারিত ও স্থনিয়ন্ত্রিত হয়। এই **স্মৃতি সাধনার** জন্ম গৃহ ত্যাগ, কৃচ্ছ্ৰ সাধন কিম্বা কঠোর ব্রত উদ্যাপন করতে হয় না। সহজ স্বাভাবিক নিদিষ্ট প্রণালীতে স্মৃতির অনুশীলন-জনিত কর্মানব জীবনের সকল সার্থকতা সম্পাদন করে।

ষত্তং পুরিস থামেন পুরিস বিরিয়েন পুরিস পরক্ষেন পত্তব্বং, ন তং অপাপুনিছা বিরিষস্স সঠানং ভবিস্সতি। তত্মা অপ্পত্তস্স পত্তিযা অনধিগতস্স অধিগমায় অসক্তিকতস্স সচ্চি-কিরিযায বিরিয়ং আরভথ।

সর্ব্ব মঞ্জলদায়ক অপ্রাপ্ত-বস্তকে পাবার জন্ম, সর্ব্ব মম্প্রল বিধ্বংদী অলব জ্ঞানকে লাভ করার জন্ম, জাগতিক সর্ব্বদূঃখ অপহরণ করে প্রভাক্ষ বিষয়কে সমাক উপলব্ধি করার জন্ম, স্মৃতি সাধক বাজিকে দৃঢ়-পরাজ্ঞমের সহিত অগ্রসর হতে হবে। যা পুরুষ বিজ্ঞান, পুরুষ শক্তিতে, পুরুষ বীর্যা প্রয়োগ করে লাভ করতে হয়, তা লাভ না করে কখনও নিরস্ত হবে না। যতদিন যাবং অভীইদিন্ধ না হয় ততদিন স্মৃতি ভাগে করব না বলে দৃঢ়-প্রতিজ্ঞ হতে হবে। শাক্ষমুনি বহুজন্ম জন্মান্তরের কঠোর সাধনা প্রভাবে যেই জ্ঞান দীপ প্রজ্জ্ঞান্ত করেছেন, যা সমগ্র জগতকে উদ্ভাসিত করেছে—সেই জ্ঞান দীপ হতে অনুপ্রাণিত অন্তরে নূনকয়ে সাতদিনের সাধনায় অন্ততঃ তৃষ্ণাক্ষয় কর জ্ঞানদীপের অনুশিক্ষা উদ্বোধন করা যেতে পারে বলে তিনি বলে গিয়েছেন। স্মৃতরাং স্মৃতি সাধনা কর্মাই অভিই সিদ্ধির অন্বিতীয় উপায়।

স্মৃতি সম্মত কর্ম সাধন। মানব তথা বিশ্ব প্রকৃতির রহস্য উছেদ করে ইহার বিধান ও শক্তির উপলব্ধি করতঃ ফীবকে জ্ঞানানন্দ দান করে। জীবের নিজ নিজ যথার্থ প্রকৃতি প্রদর্শন করে জীবন পথ নির্দেশ করে। আত্মণক্তি রচনা করে অগ্রগতির পথ স্থান্ম করে দেয়। চির-পরিবর্ত্তনশীল এই পার্থিব ফীবনের অতীত এক অপরিবর্ত্তনীয় ফারহীন জীবন, শোক-দুঃখহীন জীবন এক চরম লক্ষ্য প্রদর্শন করে। সেই লক্ষ্যে অগ্রসর হওয়ার জন্ম জীবনকে উৎসাহিত ও সংকল্পবান করে। এই স্মৃতি প্রতিষ্ঠিত কর্মানুশীলন স্থপ্ত কর্মশক্তিও নৈতিক বল উদ্দীপিত করে দেয়। পূণ্যে প্রীতি, পাপে বিরতি জন্মায়, শোকে শাস্থনা, দুঃখে ভরসা ও মৃত্যুশয্যায় নির্ভরতা প্রদান করে। জীবনের ঘটনা-বৈচিত্তের মধ্যে জীবনকৈ সপ্রতিভ, অচঞ্চল ও অপ্রমন্ত থাকার উপায় উদ্ভাবন করে দেয়। এই স্মৃতি সাধনা লব্ধ প্রজ্ঞায় জীবন লক্ষ্য, পরম পরিপূর্ণতা, অবিনশ্বরা শান্তি, পরম স্থ্য-নির্কানে উপনীত করে।

নিকানিং পরমং সুখং।

# अञीला मसूरभाम वा कार्य-कात्रव नीलि

### স্থপ্রসিদ্ধ ভাষ্টকার আচার্য বৃদ্ধ ঘোষের ভাষায়

বত্ত,কামে। অহং অজ্ঞ পচ্চয়াকার ব্য়নং পতিট্ঠং নাধিগচ্ছামি অঙ্গুঝোগাহেলাব সাগরং।

(আজ আমি প্রতায়াকার রূপে প্রতীতা সমুৎপাদ নীভি বর্ণনা করতে চাই: কিন্ত মহা সমুদ্রে পতিত ব্যক্তির স্থায় কোনরূপ ঠাই পাচ্ছিন্য)

শাক্যমুনি বিশের নিতা দৃশ্যমান ঘটনা—জরা, ব্যাধি, মৃত্যুর মাঝে অপর এক মহা সতা—অনিতা দৃংখ-অনাত্মর ক্রিয়া দেখতে পেরে বিশের যথার্থ প্রকৃতি 'দৃংখ ময়তা' উপলব্ধি করেছিলেন। এই দৃংখ-মুক্তির সজাবা কল্পনায় দৃংখ মুক্তির পথ অন্বেষণের জন্ম ধন-জন-রাজ্য পরিত্যাগ্র্পুক কঠোর সাধনায় বতী হয়েছিলেন। তিনি সাধনায় সদ্যোধি বা পরম জ্ঞান উপলব্ধি করলেন যে, কাম-ভোগ যেমন অনর্থকর তেমনি কঠোর কৃচ্ছ্র সাধনাও নিক্ষল। অবশেষে এই দৃই অন্ত বর্জন ক'রে বুঝতে পেরেছিলেন,—"ইমিশ্মিং সতি ইদং হোতি, ইমস্মুপ্পানা ইদং উপ্পাছ্ছতি। আরো বুঝলেন,—ইমিশ্মিং অসতি ইদং ন হোতি, ইমস্মুপ্ নিরোধা ইদং নিরুজ্বেতি'। ইহা হলে উহা হয়, ইহার উৎপত্তিতে উহার উৎপত্তি, ইহা না হলে উহা হয় না, ইহার নিরোধে উহা নিরুজ হয়।

অর্থাৎ হেতুর উৎপত্তিতে ফলের উৎপত্তি, হেতুর নিরোধে ফলের নিরোধ। ইহাই প্রতীত্য সমুৎপাদ নীতির মূল-স্থা। জর-জগৎ ও মনো-জগৎ এই নীতি হারা পরি-শাসিত।

তথাগত বুদ্ধ বোধিদুম মুলে জীবন-দু'খের উৎপত্তিও নিরোধের কারণ যে এই প্রতীত্য সমুৎপাদ বা কার্য-কারণ নীতি—তা সম্ক উপলক্ষি করে ইহাকে শৃংখলাবদ্ধ ক'রেছিলেন। তিনি দৃংখের কারণ নির্ণিয় করতে গিয়ে অবিস্থাকে মূল-কারণ নির্দেশ করেছেন এবং ইহার আদি অনির্ণেয় হলেও ভব-চক্র বা জীবন-চক্রের সর্বাগ্রে স্থাপম করে-ছেন। অবিষ্ঠা জগতের আদি কারণ নয়। ইহা চির বিষ্ণমান। মাধ্যাকর্ষণ যেমন জড়শক্তি, অবিষ্ঠা তেমনি মানসিক শক্তি। জাগতিক অভাভা শক্তির ভায় অবিষ্ঠাও এক মহান শক্তি।

দীঘ নিকায় গ্রন্থের রহ্ম জাল স্থুত্তে অবীতা সমুৎপাদ নামে ভারতীয় দর্শন তত্ত্বের একটা দার্শনিক মতবাদ বণিত আছে। এই মতবাদানুসারে আত্মাও জগৎ অধীত্য সমুৎপন্ন, অকারণ সঞ্জাত । ইহার মূল উক্তি হল, অহং হি পুকে নাহোঁদি সোম হি অহত্ব। সত্তায় পরিণতো' তি। আমি পূর্বে ছিলাম না, পূর্বে না হয়ে এখন আমি সত্ত্বে পরিণত হয়েছি। কেহে বলানে,—সং অগ্রে ছিলি, এক ও অদিতীয়। সং হতে ধিশারে সংষ্ঠি। কেহ বলেন, - অসৎ অগ্রে ছিল, এক ও অৃৃৃৃতীয়। অস**ং হ**তে বিশ্বের স্টি। কারো মতে,—বিশ্ব স্টির পূর্বে সংও ছিল না, অসংও ছিল না। ছিল শুয়ারত স্বশক্তি স্পদিত অপ্রকটগহন গভীর সলিল। উহার শক্তি স্পলনে জনিল মিস্কাবা কাম। এর থেকেই বিশ্ব স্টি। আবার কারো মতে,—প্রজাপতিই অগ্রে ছিলেন। তিনি দিধা বিভক্ত হয়ে তাঁদের মিলনেই জীবের স্টি হয়। প্রকৃতি প্রুষ হলেন কারে। মতে—সর্ব শক্তিমান ইচ্ছাময়ের হেতু হীন ইচ্ছাতেই বিশ্বের স্টি। এভাবে জগতে স্টিরও অন্ত নেই, স্টি তত্ত্বেও-অন্ত নেই। কিন্তু কারো মতের সাথে কারো সামঞ্জস্ম নেই। মতবাদ সর্বদা পবস্পর বিরোধী।

সংযুক্ত নিকায় গ্রন্থের অনমতগ্র স্ত্রের মতে,—সংসার অনাদি ও অন্ত। ইহার পূর্ব কোটি কা অপর কোটি আদি অন্ত—ঐতিহাসিক জ্ঞানের অতীত। যেখানে সংসার, সেখানেই অবিষ্ঠা তৃষ্ণার অন্তিত্ব ও রাজত্ব। সংসারের মতন অবিষ্ঠা তৃষ্ণারও আষ্ঠত ঐতিহাসিক জ্ঞানে দৃষ্ট হয় না। ঐতিহাসিক জ্ঞান গম্য সংসার মধ্যে সর্বত্রই আবর্তন বিবর্তন ও জীব গণের জন্ম, মৃত্যু ও জীবন ধারা পরিলক্ষিত। সর্ব ১ই হেতু প্রতায়তা পরিদৃষ্ট। সংসার অবিষ্ঠা কিংবা তৃষ্ণার আষ্কুত জ্ঞানের অগোচর হলেও জ্ঞান গম্য অংশের ব্যাপার উপলব্ধি করা অসম্ভব নয়। গম্য অগম্য সর্বাংশেই একই হেতু প্রতায়তা, ধর্মতা, নিয়মতা বা নিয়মতা ছা। তথতা, অবিতথতা ও অন্যতা। ইহার নাম প্রতীত্য সমুৎপাদ। এই নিয়মতন্ত্রে পক্ষপাতিত্ব দোষ নেই। যেথানে যে ঘটনা ঘটবার উপযুক্ত প্রতায় সামগ্রী, কারণ সমবায় বা যোগাযোগ, সেখানে সেঘটনা ঘটবেই। তার অন্যথা হওয়ার নয়।

তথাগত বুদ্ধের আবির্ভাব ঘটুক বা না ঘটুক জন্ম, জরা মৃত্যু জগতে ঘটেছে, ঘটছে এবং ঘটবে। মনীষী নিউটনের মাধ্য কর্ষণ শক্তি আবিস্ধারের মতন তথাগত বৃদ্ধ জগতের সত্য স্বরূপ উপলব্ধি ক'রে প্রতীত সমুৎপাদ নীতির উপদেশ প্রদান ক'রে জন্ম মৃত্যুর আকারে ভাসমান জীবের জীবন দুখ থেকে মুক্তি লাভের উপায় উদ্ধাবন করেছেন। তার মধ্যেও রয়েছে হেতু প্রত্য়ে বা কার্য কারণ নীতি।

বিশ্ব বিশ্রুত জার্মান বৈজ্ঞানিক মহামতি আইনটাইন মাত্র একশত বংসর পূর্বে তৎপূর্ববতী ও সমসাময়িক বৈজ্ঞানিকদের জড় বিশ্বের সব আবিস্থার অতিক্রম করে আপেক্ষিক বা সাপেক্ষ বাদ নামক এক নুতন তত্ত্ব আবিস্থার করে বিজ্ঞান জগতে এক আলোড়ন স্ফুট করেছেন। তাঁর বহুশত বংসর পূর্বে তথাগত বৃদ্ধ জড়াজড় বিশ্বের সাপেক্ষ বাদ যা প্রতীতা-সমুৎপাদ আবিকার করে জ্ঞানী জগংকে স্কুভিত করে দিয়েছেন।

এই প্রতীতা সমুৎপাদ নীতির উদ্দেশ্য কারণ সন্তুত ও তৎসম্পকিত জীবন দৃংখ উপলব্ধি ক'রে তার থেকে মুক্তি লাভ। এতে লীলা-মংরে লীলা, ইচ্ছা-ময়ের ইচ্ছা কিংবা দৈব খেয়ালের দোহাই নেই। এই নীতিই বিশ্বে তথাগত বুদ্ধের একমাত্র অবদান। এই নীতিই বে'দ্ধ

ধর্মকে অক্ত ধর্ম হতে পৃথক ক'রে রেখেছে। এই নীতিতে যাঁরা সামাক্তম ব্যবহারিক জ্ঞানও লাভ করেছেন, তাঁরাই অকুঠ চিত্তে সীকার করেছেন বৌদ্ধ ধর্মের অতুল্য মাহাত্ম্য। আর যাঁরা এই ধর্মে সাধনা-লব্ধ পারমাথিক জ্ঞান লাভ করেছেন, তাঁদের কথা বলবার কি থাকতে পারে?

প্রতীত্য সমুংপাদ শব্দের অর্থ-বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়,--অভিমুখে গমন করে ব'লে হেতু-সমূহ 'প্রতীত্য' নামে এবং সহযোগী ধর্মকে উৎপন্ধ করে ব'লে 'সমুৎপাদ' নামে কথিত। অবলম্বন পূর্বক প্রবৃতিত হয়,— এজন্ম প্রতীত্য এবং উৎপন্ধ হওয়ার সময় সমবায়েও সমাক রূপে উৎপন্ধ হয়, অথচ একক নহে, হেতু ছাড়াও নহে—এজন্ম সমূহকে সঠিক ভাবে থিকে উৎপন্ধ ধর্ম স্থিত ব'লে ধর্ম-ধাতু। প্রতায় সমূহকৈ সঠিক ভাবে নিয়য়ণে রাখে ব'লে ধর্ম-নিয়মতা। অন্যান-অনহিক রূপে সেই সেই প্রতায় সমূহ সেই সেই ধর্মের উৎপত্তি ঘঠে ব'লে তথতা। সামগ্রিক ভাবে উৎপন্ধ প্রতায় সমূহের মধ্যে মুহুর্ত কালের জন্ম উহা হতে উৎপন্ধ হর্মের অসম্ভাব্যতার অভাব ব'লে ইহা অবিতথতা। এই ধর্মের প্রতায়ে অন্য ধর্মের উৎপত্তি হয় না ব'লে ইহা অনক্রথা। যে প্রতীত্য-সমূৎপাদ ভাপন প্রতায় প্রভাবে প্রবৃতিত, নিজেই ধ্যেনি প্রতায়, তা ফলরূপেও তেমনি বণিত।

সংস্থারাদি উৎপত্তির জন্ম অবিষ্ণাদি একেক হেতু শীর্ষে যে নিদিট হেতু-সমষ্টি ব্যাখ্যাত হয়েছে, তা সাধাংশ ফল ফলানের জন্ম ও অবিকল রাখার উদ্দেশ্যে সামগ্রিক অঙ্গ-সমূহ পরস্পর অভিমুখী হয়ে যায় ব'লে ইহাকে প্রতীত্য এবং পরস্পর সহযোগী সন্মিলিতভাবে অচ্ছেম্ব সভাব-বিশিষ্ট ধর্ম সমূহকে উৎপন্ন করে ব'লে সমূৎপাদ বলা হয়েছে।

"অবিষ্ঠার কারণে সংস্কার, সংস্কারের কারণে বিজ্ঞান; বিজ্ঞানের কারণে নামরূপ, নাম-রূপের কারণে ষড়ায়তন, যড়ায়তনের কারণে এখন দেখা যাক—এই অবিষ্ঠা কি?

## বিজ্জমানং অবিজ্জাপেতি.

#### অবিজ্ঞমানং বিজ্ঞাপেতীতি অবিজ্ঞা

যা বিশ্বনানতার অবিশ্বনানতা জন্মায় ও অবিশ্বনানতার বিশ্বনানতা জন্মায়-তাই অবিশ্বা। অবিশ্বা কোন বিষয় বা বন্ধর যথার্থ স্বভাব জানতে দেয়না, স্বরূপে বিপরীত বোধের স্বষ্টি করে। এই দেহ মন যে রূপ-বেদনা-সংজ্ঞা-সংস্কার বিজ্ঞান নামক পঞ্চম্বন্ধ, তার স্বরূপ যে দুঃখময়তা সঠিকভাবে না বুঝা-অবিশ্বা। জীবন দুঃথের কারণ যে তৃষ্ণা ইহা না বুঝা-অবিদ্যা। তৃষ্ণার নিরোধে যে জীবন দুঃথের নিয়োধ — তা না বুঝা-অবিদ্যা। আর্ম অপ্রাক্তিক মার্গানুযায়ী জীবন যাপন যে তৃষ্ণা-নিরোধের এক মাত্র উপায় — ইহা না-বুঝা — অবিদ্যা। অন্ধকার যেমন গৃহের বন্ধ নিচয়কে আচ্ছন্ন ক'রে রাখে ও চোখের দৃষ্টি-শক্তিকে ব্যাহত করে এবং চক্ষুর ছানি যেমন চক্ষুকে অভিভ্ত করে, — তেমনি অবিদ্যা জগতের সত্য-স্বরূপকে আচ্ছন্ন ক'রে রাখে। প্রভাষর বৃদ্ধিকে ব্যাহত ক'রে দেয়।

#### অবিভাৱ কারণে সংস্থার

এই অবিশ্বাছ্য জীবনে জাগতিক তত্ত্বাবলী উপলব্ধি নাক'রে ব্যাধন কোন বিনিয় টিভা করে, বাক্য বলে কিংবা কার্য করে; তথন সেই চিভা, বাশ্য শিংবা শার্ম এক নৃতন ভাবের স্থাই করে। এই নৃতন ভাব বা চেতনাই — সংশার। এই চেতনা বা সংশ্বারের অপর নাম — কর্ম। অবিশ্বার কারণে ত্রিবিধ সংশ্বার উৎপন্ন হয়। যথা, — পুণ্য-সংশ্বার, অপুণ্য-সংশ্বার, আনেজা বা অচঞ্চল-সংশ্বার। মধুর দুম্মের প্রত্যরে স্থাদু সর ও আন্ত দ্বিইত্যাদি বিভিন্ন বস্ত প্রশ্বত হওয়ার ক্যায় অবিশ্বার প্রত্যায়ে উদ্দেশ্বের পার্থক্যে, ব্যবহারের তারতম্যে, ঘটনা বৈচিত্রে বিভিন্ন সংশ্বার উৎপন্ন হয়। এই সংশ্বার বা কর্ম অহরহঃ সম্পাদিত হয়। কর্ম হাড়া জীবের জীবন এক ক্ষণের জক্ত বিরাম থাকে না। জাগরণে, আশ্ব জাগরণে, এমন কি স্থ্যুপ্তির মধ্যে জীব কর্ম সম্পাদন ক'রে থাকে। ইহা জীবন চক্র বা জীবন প্রবাহ নামে বণিত। ইহা অবিরাম ঘুর্ণান্ননান, অবিশ্বাভিত্বত মন্দ-বৃদ্ধি ব্যক্তি পুনর্জন্মদায়ক সংশ্বার হারা নিজেকে নিজে পরিবেইন করে। গুটি পোকা যেমন স্ব-দেহোৎপন্ন স্ব্রকোষ হারা নিজেকে

#### সংস্থারের কারণে বিজ্ঞান

সমবারে কৃত ধর্মকে ফলোৎপাদনে গঠন করে ব'লে সংস্থার।
ফর্ম চিত্তের বা সংস্থারের প্রচ্ছর শক্তি প্রভাবে যখন রূপের সাথে চক্ষু,
শব্দের সাথে প্রান্ত্র, গন্ধের সাথে ঘাণ, রসের সাথে জিল্লা ও ভাবের
সাথে চিত্ত সন্মিলিত হওয়ার অবকাশ পায়, তখন ইহা পূর্ণ বিকাশ
লাভ করে। এই বিকাশমান অবস্থাই বিজ্ঞান। কর্ম চিত্তের সংস্থারজনিত প্রস্থান শিক্তর প্রতিক্রিয়ার অবস্থাই বিপাক বিজ্ঞান। অইবিশ
কামান্তর কুশল চিত্ত, হাদশ অকুশল চিত্ত, পঞ্চবিধ ক্রপাব্চর
কুশল চিত্ত, চতুবিধ অক্সপাব্চর কুশল চিত্ত, এই ২৯ প্রকার লোকীর

চিত্ত ক্রিয়ার প্রচ্ছের শক্তির অনুবলে আট মহাবিপাক বিজ্ঞান, নয় মহদ্গত বিপাক বিজ্ঞান, দশ দি-পঞ্চ বিজ্ঞান, দৃই সম্প্রতীক্ষ চিত্ত এবং তিন সন্তী এণ চিত্ত--এই ৩২ প্রকার অভিবাক্ত অবস্থাই ৩২ প্রকার বিপাক বিজ্ঞান। এই বিপাক বিজ্ঞান প্রতায় সহযোগে সক্রিয় হয়ে আবার নৃতন সংস্থার গঠন করে। উদ্ভিদ বেমন বক্ষ ও বীজের, বীজ ও বক্ষের আকারে আবতিত হয়ে চলছে। মন্ত্রী পরিগৃহীত রাজ্য মধ্যে রাজ কুমার সদৃশ সংস্থার-উৎপন্ন বিজ্ঞান জীবন প্রবাহে নৃতন ভাবে প্রতিঠা লাভ করে।

বিজ্ঞানের কারণে নাম-রূপ

পূর্বোক্ত ৩২ প্রকার বিপাক বিজ্ঞানের মধ্যে উনিশ প্রকার চিক্ত প্রতিস্থিক্তা (জন্ম পরিগ্রহ কর্ম) সম্পাদনে ক্ষমতাশীল। তথারো অকুশল বিপাক—উপেক্ষা সন্তীরণ, কামা বচর কুশল বিপাক সন্তীরণ, অই সহেতুক কুশল বিপাক, পঞ্চবিধ রূপ বিপাক বিজ্ঞান, চ্ছুবিধ অক্সশ বিপাক বিজ্ঞান—এই উনিশ প্রকার প্রতিস্থি বা জন্ম পরিগ্রহকারী বিজ্ঞানের মধ্যে অবস্থা ভেদে যে কোন একটি নাম রূপ উৎপাদন করে। এখানে নাম বলতে বেদনা সংজ্ঞা সংস্থার—ক্ষমত্রর এবং রূপ বলতে কর্মজ রূপ-কলাপকে বুঝার। যাদুকর যেমন নানা প্রকার বাদু প্রদর্শন করে।

#### নাম-রূপের কারণে ষড়ায়তন

চক্ষু, শ্রোত্র, ঘাণ, জিহ্বা, কায় ও মন-ইহারাই বড়ারতন। বড়ারণতন শব্দের অর্থ নানা প্রকার হলেও এখানে স্থান বৃঝায়। "রাগাদি রজস্স উপ্পত্তি-দেসো"। মনায়তন বলতে ১০ দি-পঞ্চ বিজ্ঞান, ত্রিবিধ মনোধাতু ও ৭৬ মনোবিজ্ঞান ধাতু—এই ৮৯ প্রকার চিত্তকে বৃঝায়। এখানেও নাম বলতে বেদনা সংজ্ঞা সংস্থার স্কন্ধত্রয় এবং স্থপ বলতে পৃথিবী, আপ, বায়ু, তেজঃ—এই চার প্রকার মহাভূত ক্রপ। চক্ষু-শ্রোত্র, ঘ্রাণ-জিহ্বা কায় স্থদর বাদ্ধ সহ হুয় প্রকার বাদ্ধ স্থপ-জীবিতে ক্রিয় ও

ও ওজঃ। – এই গাদশারপকে নির্দেশ করে। নামের সঙ্গে ষষ্ঠায়তনের অর্থাৎ মনায়তনের প্রতায়। উর্বর ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত বন-জন্মলের মত।

### ষড়ায়তনের কারণে স্পর্শ

চক্ষু, শ্রোত্র, দ্রাণ, জিল্লা, কায়—দৈহিক আয়তনের সহিত যখন রূপ, শব্দ, গন্ধ, রস ও শাষ্টব্য—এই বহিরায়তনের সন্মিলন ঘটে এবং মনসিকার সংযুক্ত হয়। অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ের সাথে বিষয়ের সংঘর্ষণ ঘটলে বিজ্ঞাতা চিত্তের উৎপত্তি হয় এবং এই তিনের সঙ্গতিতে স্পর্শের উৎপত্তি হয়। এই স্পর্শের উৎপত্তি দৈহিক সংঘর্ষণ না হলেও হতে পারে। যেমন জিল্লায় তেঁতুল সংঘর্ষণ শারা লালা ঝরে, তেমন তেঁতুল দর্শনে, শ্রবণে ও মননেও লালা উৎপন্ন হয়। চক্ষ্যাদি সংস্পর্শানুসারে স্পর্শ ছয় প্রকার।

#### স্পর্শের কার্যের বেদ্না

সংক্ষেপে স্থা-দৃংখ-উপেক্ষানুভূতিই বেদনা। এক্ষেত্রে হার ভেদে বেদনা ছয় প্রকার। যথা,—চক্ষু-সংস্পর্শকা বেদনা, শ্রোত্র সংস্পর্শকা বেদনা, দ্রাণ সংস্পর্শকা বেদনা, জিল্লা সংস্পর্শকা বেদনা, কায় সংস্পর্শকা বেদনা, মন সংস্পর্শকা বেদনা। অতীত জন্মের অবিষ্ঠা, সংস্কার (তৃষ্ণা, উপাদান, ভব উহা ভাবে)—পঞ্চ হেতু হারা বর্তমান জন্মের এ যাবং আলোচিত বিজ্ঞান, নামরূপ, বড়ায়ন, স্পর্শ, বেদনা—এই পঞ্চ ফল উৎপন্ন হয়েছে। ইহা জীবনের নিক্রিয় অংশ। (Passive side). স্পর্শ হতে বেদনার উৎপত্তি। যেন অগ্নিস্পর্শে দাহের স্থিটি।

#### (বদনার কারণে তৃষ্ণা

রূপাদি ছয় প্রকার আলম্বন বা বিষয় ভেদে তৃষ্ণা ছয় প্রকার। রূপ তৃষ্ণা শব্দ-তৃষ্ণা ইত্যাদি। যেমন পিতার নামানুসারে প্রের নাম। রাশাণ-পূর। এই তৃষ্ণার মধ্যে একটি প্রবর্তনের আকারে কাম-তৃষ্ণা, ভব তৃষ্ণা ও বিভব তৃষ্ণা। রূপ তৃষ্ণাদি যখন চক্ষাদি ইন্দিরের গোচরে

আগত আলম্বনকে কামের আত্মাদানুসারে আত্মাদন করতে করতে প্রবৃতিত হয়, তখনই ইহার। কাম তৃষ্ণা। এই কামতৃষ্ণা যখন প্রশ্বশাদত ব'লে শাদ্ধত দৃষ্টির সাথে প্রবৃতিত হয়, এবং কামলোক, রূপলোক ও অরূপ লোকের জীবন-তৃষ্ণা উৎপন্ন হয়, তখন ইহা ভব-তৃষ্ণা আর এই কাম-তৃষ্ণা যখন বিনাশধর্মী, উচ্ছেদস্বভাববিশিষ্ট ব'লে উচ্ছেদ-দৃষ্টির সাথে প্রবৃতিত হয়, তখন ইহা বিভব তৃষ্ণা নামে কথিত। এই তৃষ্ণা রূপাদি ৬, কাম-তৃষ্ণাদি ৩, মোট — ১৮ প্রকার। আবার অধ্যাত্ম বাহ্বিক ভেদে ৩৬। ত্রিকাল ভেদে ৩৬ ২০ = ১০৮ প্রকার। লবণাক্ত জল পানে পিপাসা বৃদ্ধির মতন তৃষ্ণার চর্চায় তৃষ্ণা বৃদ্ধিই পায়।

## তৃষ্ণার কারণে উপাদান

উপাদান চতুবিধ , কাম-উপাদান, দৃষ্টি-উপাদান, শীলৱভ-উপাদান ও আত্মবাদ-উপাদান। কামা বস্তুর সন্ধান তৃষ্ণার কাজা। যেমন বেঙ অনুসন্ধান সর্পের কাজ। সর্পের ধৃত বেঙকে দৃঢ় ভাবে ধারণ করা, রক্ষা করার স্থায় চিত্ত যখন কামা বস্তুকে দৃঢ়ভাবে গ্রহণ করে, রক্ষা করতে থাকে, ত্যাগ করতে চায় না, তখন চিত্তের কামোপাদানের অবস্থা। তৃষ্ণার বিষয় বস্তুকে চিত্তাযখন 'নিতা' 'প্রখ' 'শুভ' মনে করে এবং এই অভিমতকে দৃঢ়ভার সাথে ধারণ করে, তথন দৃষ্টোপাদান। চিত্ত যখন তৃষ্ণার বিষয় বস্তুকে অনিতা ভঙ্গুর মনে করে এবং তাকে স্থায়ী করার উদ্বেশ্যে দৃঢ়ভার সহিত গোরতাদি নানা প্রকার ব্রত, পূজা, মানসাদি দ্বারা চিত্ত শৃদ্ধি ও বিমৃক্তি লাভে বিশাস করে, তখন শীল-রতোপাদান। আত্মা সম্প্রকিত দৃষ্টি বা বাদ—আত্মবাদ। আত্মা, লোক বা সঞ্চন্তর সম্প্রকে গাখত ধারণা, দুমোচ্য বিশাস—আত্মবাদে। আত্মা, লোক বা সঞ্চন্তর সম্প্রকরের প্রতি

মিথ্যা ধারণা, পঞ্চমকে 'আমি' 'আমার' ব'লে তৃকা-জনিত অভিনিবেশ, আনশ্ময় বিশাস—আত্ম-উপাদানের অন্তর্গত। তৃক্ষাই গাঢ় হয়ে উপাদানে পরিণত হয় এবং পূর্বোক্ত চতুর্বিধাকারে আত্ম-বিশাশাভ করে। মংস্য যেমন আমিষ-লোভে বড়শীতে আবদ্ধ হয়ে পড়ে, তেমন তৃষিত ব্যক্তিও উপাদানে আবদ্ধ হয়।

### উপাদানের কারণে ডব

ভূ-ধাতুর অর্থ হওয়া। কর্ম সম্পাদিত হয় এবং উৎপদ্ধ হয়—এই অর্থে ভব। ভব—ি বিধি, কর্ম-ভব ও উৎপত্তি ভব। কর্ম ভব জীবনের সক্রিয় অংশ আর উৎপত্তি-ভব জীবনের প্রতিক্রিয়াশীল অংশ। কুশলা-কুশল সংস্থার বা চেতনা রূপে সমস্ত ভবগামী কর্ম—কর্ম ভব এবং ভবোৎপদ্ম বিপাক চিত্ত, চৈতসিক, কর্মজ রূপ এবং ইহাদের সমবায়ে গঠিত নাম-রূপ— এই সমস্তই উৎপত্তি-ভব। পূর্ববর্তী জন্ম থেকে পরবর্তী জন্মের কর্মফল রূপে সংবোগ ঘটায়—কর্ম-ভব ও উৎপত্তি ভব। দৃঢ়ভাবে তৃষ্ণাবদ্ধ ব্যক্তির ভবে অভিলাষ জন্মে। পিপাসিত ব্যক্তি যেমন বারি পানে তৃপ্ত হয়।

#### ভবের কারণে জাতি

জাতি অর্থ জন্ম। জন্ম মৃহুতে রূপ-বেদনা-সংজ্ঞা-সংস্থার-বিজ্ঞান—
এই পঞ্চ স্বয়ের মাতৃ জঠরে উৎপত্তি। এক্ষেত্রে ভবঅর্থ—বর্মভব, উৎপত্তি
ভব নহে। যেহেতু কর্ম-ভবই জাতি বা জন্মের কারণ। বাস্থ
কারণাদি সম্পূর্ণরূপে এক হলেও সত্ত্বগণের মধ্যে হীন-গ্রেষ্ঠ বিভিন্ন প্রকার
তব দৃষ্ট হয়। জনক-জননীর শুক্ত-শোণিত এক হওয়া সত্ত্বেও যমজসন্তানেও উত্তম অধম বিভিন্ন প্রকার গুণাদির বিশেষত্ব দৃষ্ট হয়। এই
পার্থকা কখনো হেতু-হীন নহে। এই পার্ধকা সর্বকালে সব জায়গায়
পরিলক্ষিত হয়। কর্ম-ভব ভিন্ন ইহার অন্ত কারণ বিশ্বমান নেই।
উৎপন্ন সন্ত্বগণের জীবন-প্রবাহে কর্ম-ভব ভিন্ন অন্ত হেতু বিস্তমান নেই।

কর্ম ভবই তার প্রকৃষ্ট কারণ। যেরূপ বীজ বপন করা হয়, সেরূপ ফলই ফলিত হয়।

#### জাতির কারণে জরা মরণাদি

জাতি বা জম হলেই জরা-মরণ, শোক, বিলাপ, শারীরিক দৃঃখ, মানসিক দৃঃখ, নৈরাশ্য ভোগ করতে হয়। জম্ম না হলে এই সব দৃঃখ-পীড়া কিছু থাকবে না।

নিম্নের ছক অতীত, বর্তুমানও ভবিষ্যৎ জন্মের সম্বন্ধ প্রদর্শন করছে।—

| অতীত জম্ম    | ১। অবিষ্ণা, (তৃষ্ণা, উপাদান,<br>(ভব এতদ্সকে গৃহীত) | অতীতের এই পঞ<br>হেতু বা কর্ম ভব |
|--------------|----------------------------------------------------|---------------------------------|
|              | ২। সংস্কার                                         | হতে                             |
|              | ১ম সন্ধি                                           |                                 |
|              | ৩। বিজ্ঞান।                                        | বর্তমানের পঞ্চ                  |
|              | ৪। নামরূপ।                                         | 1                               |
|              | ৫। বড়ায়তন।                                       | ফল বা উৎপত্তি-                  |
|              | હા જ્યાં                                           | ভব।                             |
|              | १। (वहना।                                          |                                 |
| বৰ্তমান জন্ম | <b>২য় সন্ধি</b>                                   |                                 |
|              | ৮। তৃষ্যা                                          | বর্তমানের এই                    |
|              | ৯। উপাদান।                                         | পঞ্চ হেতু বা                    |
|              | ১০। ভব। (অবিদ্যা ও                                 | কৰ্ম-ভব হতে                     |
|              | সংস্থার এতদ্সকে গৃহীত)                             | प्रम-७व १८७                     |
|              | ু সৃষ্টি —                                         |                                 |
|              |                                                    | ভবিষ্যতের পঞ                    |
| ভবিব্যং জন্ম | ১১। জाতि वा जन्म - वर्षा १०-१                      | ফল বা উৎপত্তি                   |
|              | ১२। জরা – শরণাদি।                                  | ভব                              |

### ত্ত্রি-বৃত্ত

প্রতীত্য সমুৎপাদনীতির দ্বাদশ অঙ্কে ত্রি-বিধ বৃত্ত।
যথা: কর্ম-বৃত্ত, ক্লেশ বৃত্ত, ও বিপাক বৃত্ত। তদ্মধ্যে সংস্কার ও
কর্ম-ভব-কর্ম-বৃত্ত। অবিষ্ঠা তৃষ্ণা উপাদান ক্লেশ-বৃত্ত এবং বিজ্ঞান, নামরূপ
ষ ড়ায়তন, স্পর্শ, বেদনা-বিপাকবৃত্ত বা উৎপত্তি ভব। এই ত্রিবিধ
বৃত্তসমন্বিত ভব-চক্র বা জীবন-চক্র ততদিন অবিরাম ভাবে পুনঃ পুনঃ
আবৃত্তিত বিবৃত্তিত থাকবে, যতদিন ক্লেশ-বৃত্ত উচ্ছিন্ন না হবে।

#### পঞ্জ (ছতু পঞ্চ ফল

পাঁচ প্রকার হেতু ও পাঁচ প্রকার ফলাকারে গাদশ নিদান প্রদাণিত হয়েছে। অবিষ্ণা, সংস্কার (উষভাবে) তৃষ্ণা, উপাদান, ভব অতীতের এই পঞ্চ হেতুতে বিজ্ঞান, নামরূপ, যায়তন স্পর্ণ, বেদনা বর্ত্তমানের এই পঞ্চ ফল। তৃষ্ণা, উপাদান, ভব (উষভাবে) অবিষ্ণা সংস্কার বর্ত্তমানের এই পঞ্চ হেতুতে-আবার বিজ্ঞান, নামরূপ বড়াষতন, স্পর্ণ বেদনা ভবিষ্যতের এই পঞ্চ ফল উৎপল্ল হয়। ফলের উপর মানুষের কোন আধিপত্য নাই। ইহা জীবনের নিক্রিয় অংশ। পূর্ব পূর্ব কর্ম প্রভাবে ইহা সংঘটিত হয়েছে। এই ফলের বীজ হতে যে পূনঃ কর্মাঙ্কুর উৎপল্ল হয়েছে—তাতে মানুষের সম্পূর্ণ আধিপত্য আছে। সাধনার প্রভাবে মানুষ দৃঃখময় জীবনাবর্তন হতে মুজিলাভ ক'রে ভব-চক্র হতে পলায়ন করতে সক্ষম। সাধক যখন আর্য অষ্টাঙ্কিক মার্গ বা শীল সমাধি প্রজ্ঞার কঠোর সাধনায় জীবনকে উদ্দীপ্ত করেন, বিস্থার আলেকে উদ্ভাসিত করতে সক্ষম হন, তখন অবিষ্ণা তিরোহিত হয়, অবিষ্ণার নিরোধে সংস্কার নিক্রম হয়। — — এরূপে সম্মা দৃঃখ রাশি নিক্রম হয়।

## দ্বিবিধ মূল

এই ভব চক্রের মূল দিবিধ। যথাঃ—অবিষ্ঠা ও স্থয়া। অবিষ্ঠা অতীতের মূল ও তৃষ্ণা বর্ত্তমানের মূল। অতীতের দিকে থেকে বিচার করলে অবিষ্ঠা মূলে বেদনা পর্যন্ত এবং ভবিষ্ঠতের দিকে প্রবাহিত করাতে এই চক্রের তৃষ্ণা মূলে জরা-মরণ পর্যন্ত উৎপন্ন করে। উভয়ুই কিন্ত ভব বা জীবন চক্রের বাহিকা।

#### ত্তি কাল

প্রতীত্য সমুৎপাদের হাদশ অঙ্গের মধ্যে অবিদ্যা ও সংস্থার অতীত কালীয়। জরা-মরণ ভবিষাৎ কালীয় আর মধ্যের বিজ্ঞান, নামরূপ, ষড়ায়তন, স্পর্শ, বেদনা, তৃষ্ণা, উপাদান, ভব-এই অষ্ট অঞ্চ বর্ত্তমান কালীয়।

#### ত্রি-সান্ধ

অতীত জন্মের সংস্থারে ও বর্ত্তমান জন্মের বিজ্ঞানে প্রথম সিদ্ধি। ইহা হেতু-ফল সিদ্ধি। বর্ত্তমান জন্মের বেদনা ও বর্ত্তমান জন্মের তৃষ্ণার দিতীয় সিদ্ধি। ইহা ফল-হেতু সিদ্ধি। বর্ত্তমান ভবে ও ভবিষাৎ জাতি বা জন্মে তৃতীয় সিদ্ধি। ইহা হেতু-ফল সিদ্ধি।

#### **छाउ ७६६ वा जः किश**

অতীতের এক গুচ্ছ বা সংক্ষেপ, বর্ত্তমানের দুই সংক্ষেপ ও ভবিশ্বতের এক সংক্ষেপ। এই চার সংক্ষেপ।

> সচ্চপ,পভবতে। কিচ্চা বারণা উপমা হিচ, গন্ধীর নয়ভেদা চ বিঞ্জোওকাং যথারহং ।

(সত্য, কৃত্য, নিবারণ, উপমা নীতির গান্তীর্য অনুসারে প্রতীত্য সমুৎপাদের বিচার ষথাযোগ্য ভাবে অবগত হওয়া প্রয়োজন)।

#### সত্যামুসারে দ্বাদশ নিদাৰের উৎপত্তি বিচার

- ১। অবিষ্ণার প্রতায়ে সংস্থারোৎপত্তি—দিতীয় সত্য হতে দিতীয় সত্য
- ২। সংস্থারের প্রতায়ে বিজ্ঞানোৎপত্তি দিতীয় সত্য হতে প্রথম সত্য
- 🔈। বিজ্ঞানের প্রতায়ে নামরূপ প্রথম সত্য হতে প্রথম সত্য
- ৪। নামরপের প্রতায়ে বড়ায়তন— " " " " "
- ৫। বড়াতনের প্রতায়ে স্পর্শ " " " " "
- ৬। ম্পর্শের প্রতায়ে বেদনা— """""""
- ৭। বেদনার প্রতায়ে তৃষ্ণা প্রথম স্তা হতে দিতীয় স্তা
- ৮। তৃষ্ণার প্রতারে উপাদান বিতীয় সত্য হতে বিতীয় সত্য
- ৯। উপাদানের প্রতায়ে ভব— বিতীয় সত্য হতে প্রথম বিতীয় সত্য
- ১১। জাতির প্রতায়ে জরা মরনাদি প্রথম সত্য হতে প্রথম সত্য

## এচ্ছদে অংকিত চিত্তান্ত্রসারে দ্বাদশ নিদানের বিচার

উদীচ্য বৌদ্ধগণ ভব চক্রের একটি চিত্র রচনা করেছেন। এই চিত্রখানি আমাদের প্রকাশক পৃস্তকের প্রচ্ছদে সন্নিবেশিত করেছেন। চিত্রখানি লক্ষ্য করলে পাঠকের নিকট প্রতীত্য সমুৎপাদের ঘাদশ নিদানের গৃহীত অর্থ সহজবোধ্য হয়ে পড়বে। এই চক্রের কেন্দ্রন্থলে একটি কপোত, একটি সর্প ও একটি শুকরের প্রতিকৃতি। কপোত-রূপী লোভ, সর্প-রূপী ঘেষ ও শুকর-রূপী মোহ। এই লোভ-দ্বেষ-মোহ ঘারাই সংসার চক্র বা জীবন-চক্র অবিরত ঘুর্ণায়মান। চক্রের ঘাদশ বাছ বাদশ নিদানের প্রতীক।

রত্তো ধন্মং ন জানাতি, রত্তো ধন্মং ন পস্সতি অন্ধর্মো ভদা হোতি বং রাগো সহতে দরং। লোভ-বেষ-মোহ যখন মানব হাদয়কে একান্ডভাবে পেয়ে বসে, তখন তার আর ধর্মাধর্ম জ্ঞান থাকে না। হিতাহিত সে কিছুই দেখতে পায় না। অমানিশার ঘার অন্ধকারের ন্যায় সে একাকার অন্ধকারই দেখে। লোভ-বেষ-মোহাচ্ছের মানুষের অকরণীয় নামে কিছু থাকে না। মোহ সর্ব অকুশলের মূল। লোভ হেষের মূলেও এই মোহ প্রজ্ঞাইহার প্রতিপক্ষ। অন্ধকার যেমন আলোকের অভাবাত্মক, মোহও তেমন প্রজ্ঞার অভাবাত্মক। চিত্তের অন্ধতা স্থটি মোহের ক্লক্ষণ। বিষয় বস্তুর যথার্থ স্বভাব (অনিতা দৃঃখ অনাত্ম স্বভাব) আছোদান ইহার কৃত্য। এই মোহ অভিধর্ম পিটকে চৈতসিকরূপে পৃহীত এবং স্ত্র পিটকে অবিদ্যা আখ্যা প্রাপ্ত। বিভিন্ন মতবাদে স্প্টি-তত্ত্ব বিভিন্নাকারে প্রবৃতিত, কিন্তু তথাগত বৃদ্ধ স্প্টি-তত্ত্বের মূল কারণ নির্দেশ করেছেন—এই অবিদ্যাকে। সম্বোধি লাভের পর তিনি অবিশ্বাকে ভব চক্রের আদি রূপে প্রতীত্য-সমূৎপাদ নীতির মধ্যে স্বৃত্থালিত করেছেন। এই অবিশ্বাদি প্রত্যেক অক্ষের দ্বিবিধ কৃত্য প্রছদে অন্ধিত প্রকৃতির নিদর্শন স্বচক উপনা প্রদর্শিত হল,—

- ১। অবিদ্যা প্রাণীগণকে বিষয় বস্তুতে মোহিত ক'রে রাখে (১) এবং সংস্কার স্পষ্ট করে (২)। অবিদ্যা শীর্ষক বাহুতে এক অন্ধ রন্ধা একটি দীপ্ত প্রদীপের সামনে ব'সে আছে। প্রজ্ঞা চিরম্ভন সত্য চির বিদ্যমান ধর্ম ধাতু বা নির্বান ধাতুর চিরসমোজল আলোওক অবিদ্যালয় প্রাণীগণের নিদর্শন এই প্রতিকৃতি।
- হ। সংস্কার জীবন-চক্রে ঘু'রে ঘু'রে কুশলাকুশলাদি বিভিন্ন কর্ম অবিরাম ভাবে সম্পাদন করছে [১] এবং বিজ্ঞান উৎপন্ন করছে [২] সংস্থার শীর্ষক বাহুতে এক কুম্বকার তার কুম্বকার-চক্রের

খায় জীবনের কর্ম-চক্র কাম্ন-মনো-বাক্যে অবিরত যুরছে।

- ৩। বিজ্ঞান তার বিষয় বায়ে বিশেষভাবে জানে (১) এবং নাম-রূপ বা ব্যক্তি বিশেষের উদ্ববের কারণ হয় [২]। বিজ্ঞান অতিশয় স্পাদনশীল, চপল, দুরিকায়, দুনিবায়। বানরের রক্ষ হতে রক্ষান্তরে ফল অয়েষণার ভায় বিজ্ঞান রূপে, শব্দে, গদ্ধে, রসে সর্বদা ধাবিত হয়। বিজ্ঞান শীর্ষক বাছতে এক বানর অস্থির ভাবে লম্প কাম্প দিতেছে।
- ৪। নামরূপ পরস্পর পরস্পরকে পরিপোষন করে। একে অক্টের সহযোগী, সহগামী [১] নাম-রূপের ভিত্তিতে চক্ষ্যাদি ষড়াযতন প্রকট হয় (২)। নাম রূপ শীর্ষক বাহুতে একখানি নৌকার আশ্রয়ে একজন আরোহী সংসার সমুদ্রে পাড়ি দিতেছে।
- ৫। চক্ষ্যাদি ষড়ায়তন রূপাদি ছয় অবলম্বনে বা স্ব স্ব বিষয় বস্তুতে অবিরত প্রবৃত্তিত হয় (১) এবং ইদ্রিয়ের সহিত বিষয়ের সময় স্থাপিত হওয়াতে স্পর্শ উৎপত্তির প্রতায় হয় (২)। এই দেহ-মন ছয় য়য়-বিশিষ্ট ব'লে ষড়ায়তন বাহুতে ছয় য়য়-বিশিষ্ট একখানি কুড়ের ঘরের প্রতিকৃতি।
- ৬। স্পর্শ নিজ নিজ বিষয়ের সহিত সম্মিলিত হয়ে 'বস্ত-বোধ' জন্মায়
  (১) এবং স্থুখ দুঃখার্নীভূতি বেদনার স্থাষ্টি করে (২)। স্পর্শ শীর্ষক
  বাহুতে এক যুবক ও এক যুবতি একত্রে ব'সে ব'সে সংসার সমুদ্রের
  রস আত্মাদনের কল্পনা করছে।
- ৭। বেদনা বিষয় বস্তুর রস অনুভব করে (১) এবং সেই বস্তু লাভের জন্স আকাজ্জা বা তৃষ্ণা জন্মায় (২)। অনুভূতির উদাহরণ স্বরূপ শীর্ষক বাহুতে একখানি তীর তীর মানুষের চন্দুতে প্রবিষ্ট হতেছে।

- ৮। তৃষ্ণা প্রাণীগণকে রঞ্জিত বিষয়ে পূনঃপূনঃ তৃষিত করে (১)
  এবং উপাদান বা দুঃত্যজ্য আসন্তি উৎপত্তির কারণ হয় (২)।
  তৃষ্ণা শীর্ষক বাহুতে একজন মন্ত-পায়ী লোক মদের বোতল
  সামনে রেথে মদ পানে নিরত।
- ৯। উপাদান বা আসন্তি তৃষ্ণার বিষয় বস্তুকে দৃঢ়ভাবে ধারন করে ও রক্ষা করে (১) এবং ইহাতে ভবের (কর্মভব-উৎপত্তি ভব) উত্তব হয় (২)। উপাদান শীর্ষক বাহুতে এক বৃদ্ধ শন্ত হাতে ধৃত যট্টির উপর ভর দিয়ে দাঁড়িয়ে আছে।
- ১০। ভব-কর্মভব ও উৎপত্তিভব প্রাণীগণকে নানা গতিতে নিক্ষেপ করে (১) এবং জাতি বা জন্ম পরিগ্রহ করে (২)। ভব শীর্ষক বাহুতে নব-ক্ষেতী পরম্পর আলিক্ষণাবন্ধ।
- ১১। জাতি বা জন্ম প্রাথমিক স্কন্ধ উৎপন্ন করে (১) এবং জরা-বাধি

  শৃত্যুর অধীন করে (২)। জাতি শীর্ষক বাহুতে সদ্য-প্রস্তুত শিশু সামনে ক'রে জননী ব'সে আছেন।
- ১২। জরা-মরণ পঞ্চ স্কন্ধের পূর্ণতা গঠন করে। ভঙ্গের উপর অধিষ্টিত থাকে (১) এবং শোক বিলাপাদি ক্ষেত্রে রচনা ও নবীন ভবের কারণ হয়। জরা-মরণ শীব ক বাহুতে এক মৃত দেহ বাঁশের দোলায় ক'রে বহন করা হচ্ছে আর কেহ কেহ কেঁদে নানা ভাবে শোক তাপ প্রকাশ কৈরছে।

মিথা। দৃষ্টি নিবারনান্ত্রসারে বিচার

অবিষ্ঠার কারণে সংস্কার (ঈশ্বরাদি) কারক-দৃষ্টি বারণ করে।

সংস্কারের কারণে বিজ্ঞান আত্মার সংক্রমন দৃষ্টি বারণ করে।

বিজ্ঞানের কারণে নামরূপ—আত্মা কল্পিত বস্তুর বিনাশ প্রদর্শন হারা

ঘন সংজ্ঞা নিবারণ করে। ঘন সংজ্ঞা বলতে পঞ্চ-স্বদ্ধের অজ্বরতা,
অমরতা,

অক্ষরতা সন্বন্ধে ধারণা।

নামরূপের কারণে ষড়ায়তন— আত্মায় দেখে, শুনে, স্পর্শ করে, অনুভব করে, জানে, তৃষ্ণা করে, দৃঢ়ভাবে গ্রহণ করে, কর্ম সম্পাদন করে, পূনজন্ম গ্রহন করে, জীন হয়, মরে—

**এরপে প্রতী**ত্য সমুৎপাদ নীতিকে মিথ্যা দৃষ্টি নিবারক রূপে বুঝতে হবে।

#### উপমান্বসারে বিচার

- ১। বিষয় বস্তুর স্ব স্ব লক্ষন ১। দৃষ্টি শক্তিহীন আদা। ও সাধারণ লক্ষণ, জগতের সত্য স্বরূপ দশ্নে আক্ষম।
- ২। অবিষ্ঠার কারণে সংস্কার ২। অন্ধের পদ-ত্থলন।
- ৩। সংস্থারের কারণে বিজ্ঞান। ৩। পদ-স্থালিত অন্ধর পতন।
- ৪। বিজ্ঞানের কারণে নামরূপ ৪। পতিতের গণ্ডোৎপত্তি।
- ও। নামরূপের কারণে ষড়ায়তন ও। ভেদনোমুখ গণ্ডের পূষ পূর্ণতা।
- ৬। ষড়ায়তনের কারণে স্পর্শ ৬। সঞ্চিত পূষে ক্ষোটকের সংঘর্ষণ।
- ্। ম্পর্শের কারণে বেদনা 👚 ৭। সংঘর্ষন দুঃখ
- ৮। বেদনার কারণে তৃষ্ণা 🖳 ৮। দুঃখের প্রতিকারাভিলাষ
- ৯। তৃষ্ণার কারণে উপাদান ৯। প্রতিকারাভিলাষীর অহিতকর ঔষধ গ্রহণ।
- ১০। উপাদানের কারণে ভব ১০। গৃহীত অহিতকর ঔষধ প্রয়োগ।
- ১১। ভবের কার**ে** জাতি ১১। অহিতকর ঔষধ প্রয়োগে স্পোটকের বিকার প্রাপ্তি।
- ১২। জাতি বা জন্মের কারণে ১২। ক্ষোটকের বিকারাবস্থা জরা-মরণ। বা ক্ষত নালীতে জীবনান্ত।

তথাগত বৃদ্ধ প্রতীত্য সমুৎপাদনীতির গান্তীর্য সম্পর্কে দীর্ঘ নিকায় গ্রম্মে উদাত্ত কঠে ঘোষণা করেছেন,—

গন্ধীরো চা'য়ং আনন্দ, পটিচ্চ সমুপ্,পাদো, গন্ধীরা' বভাসো চ, এতসস্, চা' নন্দ ধন্মস্,স অঞানা অনন্ধবোধা এবম'য়ং পজা তন্তাকুলক জাতা, গুলা গুঠিক-জাতা, মৃঞ্জপকাজভূতা অপামং পুগ্,গতিং বিনিপাতং সংসারং নাতিবস্ততীতি।'' দীর্ঘনিকায়।

গন্তীর হে আনন্দ! প্রতীত্য সমুংপাদ, গন্তীর ইহার দীপ্তি। আনন্দ! এই ধর্ম না জে'নে, না বু'ঝে প্রাণীগণ বিজড়িত ভন্তর স্থায়, জটীভূত স্থা পিণ্ডের ন্থায়, মুঞ্জ-ভ্ণগ্রন্থির ন্থায় হয়ে আছে এবং অপায়, দুর্গতি, অধঃপতন ও সংসার অতিক্রম করতে পারছে না।

#### গাঙী হারু সারে বিচার

ি এই গান্তীর্য চার প্রকার,— অর্থ-গান্তীর্য, ধর্ম-গান্তীর্য, দেশনা-গান্তীর্য ও প্রতিভান-গান্তীর্য । ]

অর্থ-গান্তীর্য — "হেতু-কল ঞাণং অত্থ পটি সন্তিদা" কারণ ও কার্য বা হেতু-ফল সম্পর্কিত জ্ঞান লাভই অর্থ-প্রতিসন্তিদা। অবিষ্ঠা প্রতায়ে সংস্কারোৎপত্তি। সংস্কার প্রতায়ে বিজ্ঞানোপত্তি কিংবা জন্ম প্রতায়ে জরামরণ সাধিত হয়। স্বভাবতঃ ইহা বড় দুবোধা। স্থতরাং ইহার অর্থ গন্তীর।

ধর্ম-গান্তীর্য — হেতুমহি ঞাণং ধক্ম পটিকন্তিদা' হেতু সম্পর্কিত জ্ঞান লাভই এক্ষেত্রে ধর্মনামে উল্লিখিত। যে সকল প্রত্যয়ের সমবায়ে এবং যে সব নিয়ম প্রণালীতে অবিষ্ঠা হতে সংস্থারোৎপত্তি ঘটে, সে সবের কারণ বুঝা বড় শক্ত। এরূপ দুর্বোধ্যতার জন্ম ইহা গন্তীর।

দেশনা-গান্তীর্য— যেহেতু এই নীতি বিভিন্ন কারণ দারা বিভিন্ন উপায়ে বিভিন্ন প্রতায় যোগে প্রবতিত হওয়ার যোগ্য, বহু প্রকারে ইহা দেশিত। এই দেশনা দুর্বোধ্য ও স্থকঠিন। সর্বজ্ঞতা-জ্ঞান ব্যতীত অশু জ্ঞান এক্ষেত্রে প্রতিষ্ঠা পায় না। এই নীতি কোন স্থরে অনুলোম, কোথাও প্রতিলোম, কোথাও অনুলোম-প্রতিলোম, কোথাও ত্রি-সন্ধি, চার সংক্ষেপ, কোন স্থরে দি-সন্ধি, তিন সংক্ষেপ, কোথাও এক সন্ধি দুই সংক্ষেপ ব'লে উপদেশ প্রদত্ত হয়েছে। তদ্ধেতু ভব-চক্রের দেশনা গান্তীর।

প্রতিভান গান্তীর্য—অবিষ্ঠাদির প্রকৃত স্বভাব সম্যক লক্ষণ বাবা উপলন্ধি করা সাধারণ বৃদ্ধিতে হয় না। তদ্ধেতু এই ভব-চক্র অতীব প্রতীর। যেহেতু অবিষ্ঠা সম্পর্কে সম্যক জ্ঞান, সম্যক দৃষ্টি লাভ নাইলে সত্য সম্পর্কে জ্ঞান লাভ দৃঃসাধ্য; তদ্ধেতু ইহা অতীব গল্পীর। সংস্কারের স্বভাব প্রত্যয় সম্বায়ে কর্ম সম্পাদন করা ও ফলোৎপাদনে সহায়তা করা—তা উপলন্ধি স্থকঠিন ব'লে গন্ধীর। প্রতীত্য সমুৎপাদ নীতির প্রকৃতি সম্যক উপলন্ধি বাতীত নির্বাণ সাক্ষাৎ অসম্ভব। সাধনা-লম্ম জ্ঞানেই তা সম্ভব; তাই ইহা গভীর।

# নীতি অনুষায়ী এতীত্য সমুৎপাদের বিচার

নীতি চার প্রকার, একছ নীতি, নানাছ নীতি, অব্যাপার নীতি ও মিতা নীতি।

একছ-নীতি— অবিষ্ণার প্রত্যায়ে সংস্কারের উৎপত্তি, সংস্কারের প্রত্যায়ে বিজ্ঞানের উৎপত্তি। যেমন বীজ ও বক্ষ। পরস্পারের মধ্যে বিচ্ছেদ নাই। ইহারা অভিন্ন ও এক। এজন্ত ইহা একছ-নীতি।

নানাস্থ নীতি—অবিষ্ঠা হেতু আর সংস্কার ফল। ইহারা সম্ধী-ভূত হলেও হেতু ও ফল বিভিন্ন। হেতু—ফল নহে, ফল—হেতু নহে। হেতুর লক্ষণ এক, ফলের লক্ষণ অভা, এজভা ইহা নানাস্থ নীতি।

অব্যাপার নীতি-অবিষ্ণা সংস্কার উৎপাদন করবেই, তাতে কারে। জন্ম কিছুর অপেক্ষা নেই। কারো কোন ব্যাপার (কৃত্য) নেই। ইহা

#### স্বতোৎপন। এজন্ম ইহা অব্যাপার নীতি।

ধমিতানীতি—অবিস্থা সংস্থার উৎপাদন করে, অন্থ কিছু নহে। যেমন, দুগাই দধি উৎপাদ করে। কারণানুরূপ কার্য। ইহা ধমিতানীতি। এ সব নীতি-জ্ঞানে শাশ্বত, উচ্ছেদ, সহেতুক ও অহেতুক দৃষ্টি দূরীভূত হয়।

#### ভব-চক্রের আদি অবাদি বিচার

তিয়য়ং বট্টা নং অবিজ্ঞা পধানা — ভব-চক্র দেশনা করার কালে যে কোন একটি নিদানকে প্রথম উল্লেখ না ক'রে দেশনা করা সভবপর নহে। কাজেই প্রধান প্রত্যয় ব'লে অবিষ্যাকেই প্রথম উল্লেখ-যোগ্য বিবেচিত হয়েছে। বস্তুতঃ অবিষ্যা আদি প্রত্যয় নহে। এই ভব-চক্র অনাদি ব'লে অবিষ্যাও অনাদি। তবে প্রজ্ঞা-শাসিত ভক্তি ও বীর্যসমন্বিত সাধনা-প্রভাবে আদি বিরহিত ভবচক্র বা জীবন-চক্রের অস্তঃ-সাধন সভব। তাই ইহাকে অনস্ত বলা ষায় না। অস্তঃ সাধনের উপায় আত্ম-দর্শন, আত্ম-বিশৃদ্ধি, প্রজ্ঞা।

পরিশেষে আচার্য বৃদ্ধ ঘোষের ভাষায়:-

্ইতি মে ভাসমানসংস অভিধন্ম-কথং ইমং, অবিক্ৰিড়া নিসামেধ্য তুল্লভা হি অয়ং কথা' তি ।

অভিধর্ম বা দর্শন সম্পকিত আমার কথা এখানে সমাপ্ত করলাম। পণ্ডিতগণ অবিক্ষিপ্ত চিত্তে তার প্রতি মনোনিবেশ করবেন; যেহেতু এই ভাষণ জগতে বড় দুর্ল ভ।

# श्राष्ट्रिश्वान

১। **গ্রন্থাগার :**বরইগাঁও পালি পরিবেগ
পোঃ ভোরাজগংপ্র
জিলা—কুমিল্লা,
বাংলাদেশ ।

#### ২। ভায়মগু কেমিকেল ওয়ার্কস

৫২ নং মমিন রো**ড**.
চটুগ্রাম, বাংলাদেশ।
প্রথম প্রকাশ -- মাঘী পৃ্ণিমা, ১৯৬০ ইং
দিতীয় প্রকাশ -- " " ১৯৮১ ইং
প্রকাশকঃ

#### শ্রীপরিতোষ বড়ুয়া

আশারভোগ বজুরা সাং পাহাড়তলী, পোঃ মহামুনি, জিলা — চটুগ্রাম । মুদ্রণ — শান্তি প্রেস, টেরি বাজার, কাটা পাহাড়, চটুগ্রাম ।

মৃদূণ — অবশিষ্টাংশ

মোঃ আবস্থল হালিম সরকার

কর্ণফুলী প্রেস, কুমিলা।

প্রচ্ছদ অঙ্কণ – ছালেহ, আহম্মদ

হাজারী লেন, চটুগ্রাম।

बूल3-50 / दम छाका ।

# अन्न-भज

| <b>न्</b> ष्ठे १       | পঙ্জি                | অশু <b>ৰ</b>           | শুক                |
|------------------------|----------------------|------------------------|--------------------|
| প্রথম সংখ্যুগে         | র স্বীকৃতির          |                        |                    |
| <b>₹</b>               | ¢                    | ব্যাখ্যাণ              | ব্যাখ্যান          |
| <b>ধিতীয় সংস্কর</b> ে | <b>ণর স্বীকৃ</b> তির |                        |                    |
| Ħ                      | Œ                    | সংকীৰ্ণ                | সংক্ষিপ্ত          |
| ঘ                      | •                    | বেছা                   | বজ্ঞো              |
| 29                     | **                   | গ্যাগার                | গ্রহাগার           |
| <b>59</b>              | 8                    | *                      | ,,                 |
| ভূমিকার                |                      |                        |                    |
| <b>♂</b>               | 20                   | <b>क्</b> नग्रनः       | कनग्रा             |
| 1•                     | ъ.                   | <b>উপ</b> খাত <b>ক</b> | উপদ্বাতক           |
| 1/                     | ₹0                   | যোগং-সুত্র             | যোগস্ত্ত           |
| 14                     | >                    | কাম্বেন                | কন্মেন             |
| 99                     | 99                   | **                     | 99                 |
| 90                     | >0                   | ত্রানি                 | <b>ৱ</b> ুমি       |
| 10                     | Ġ                    | <b>৵</b>               | তৃষ্ণ ]            |
| *                      | 27                   | मध                     | স্থ                |
| 90                     | 24                   | আকাষ্থা                | আকা <b>জ্ক</b> া   |
| . <b>50</b>            | 2                    | <b>59</b>              | 99                 |
| <b>স্চনা</b> র         |                      |                        |                    |
| >                      | >                    | স <b>যুদ্ধস্</b> সস    | স <b>পুত্রস্</b> স |
| ર                      | ಅ                    | <b>যোগিগ</b> ত         | <b>বোনিগ</b> ত     |
| ર                      | <b>59</b>            | কন্মানি                | কর্মানি            |
| •                      | 99                   | কারনানি                | কারণানি            |

| পৃষ্ঠা             | পঙ্জি      | অশৃদ               | गुष               |
|--------------------|------------|--------------------|-------------------|
| ৬                  | 24         | শ্লেষ্ঠ            | C m is T          |
| **                 | <b>२</b> 8 | <b>দ্রসি</b> ত     | ভ্ৰমিত            |
| বিশ্ব বৈষম্যের কার | রণ         |                    |                   |
| 20                 | 28         | স্থূল              | শুল               |
| <b>39</b>          | 26         | কিছা               | কিংবা             |
| 22                 | 8          | <b>5</b> का मि     | <b>চক্ষ</b> ্বাদি |
| **                 | •          | >>                 | >>                |
| 22                 | 20         | পূৰ্বোন্ত          | পূৰ্বো <b>ক্ত</b> |
| কৰ্ম ও ফল          |            |                    |                   |
| 25                 | •          | তিয়ং              | তি <b>রং</b>      |
| <b>59</b>          | 8          | তন্থা              | তৰ্হা             |
| <b>33</b>          | 9          | <b>চক্ষেমির</b>    | চক্ষে বৃষ্ণিয়    |
| 28                 | r          | <b>42</b> %        | কন্হং             |
| 24                 | 8          | <b>ে</b> সই যে     |                   |
| <b>39</b>          | Ġ          | নিশারক নিশ্ব       |                   |
| **                 | 24         | ভহন্ত: ডহ          |                   |
| 59                 | ১৬         | কন্থ               | <b>কণ</b> ্হ      |
| ২০                 | 2          | ব্যাভিচারী ব্যভিচা |                   |
| 25                 | <b>7</b> 8 | ভাল                | ভাগ               |
| . 99               | 24         | ফরী                | কৰ্ণী             |
| २२                 | 20         | <b>জন্মোঞ্জি</b> ত | <b>জন্মা</b> জিত  |
| .99                | <b>۵</b> 9 | <b>पिन</b> ছिन     |                   |
| কর্ম বিভাগ ও বিপা  | ক          |                    |                   |
| ₹8                 | <b>₹</b> 5 | কৰ্ম-লন্ধ          | কৰ্মলন্দ          |
| ২ ৬                | 24         | হলে                | হয়ে              |

| 781             | <b>ମ</b> ଞ୍ଜ | অশৃদ্ধ               | শুভ                |
|-----------------|--------------|----------------------|--------------------|
| ર <b>૧</b>      | 8            | অপুগ                 | অপুশ্য             |
| <b>२</b> ৮      | ১৬           | সেই                  | <b>যে</b> ই        |
| २৯              | <b>5</b> 2   | উদমা                 | উন্মা              |
| ૭૨              | 9            | আসনে                 | আসলে               |
| <b>99</b>       | 20           | প্রতাথান             | প্রত্যুত্থান       |
| <del>59</del>   | 22           | প্রশংসাই             | প্রশংসাহ           |
| **              | २२           | আসনে                 | আসলে               |
| <b>9</b>        | 20           | আ <b>য়ত্ব</b>       | আয়ত্ত             |
| <b>७</b> ७      | b            | তীক্ষুধী             | তীক্ষধী            |
| <b>&gt;&gt;</b> | २२           | সন্থ ভেদ             | সহ্ব ভেদ           |
| <b>୦</b> ୫      | C            | গুরুৎ কর্ম           | গুরু-কর্ম          |
| ৩৮              | 20           | পুনপ্পনং             | পুনপ <b>্পূন</b> ং |
| 80              | >            | খাকে না              | থাকে               |
| 82              | 20           | অ <b>ইদ</b>          | অহ´ৎ               |
| 80              | २६           | উরে                  | উড়ে               |
| 88              | <b>২</b> ৩   | পাপীনী               | পাপিনী             |
| 8¢              | <b>5</b> 2   | <b>ে</b> রিয়ে       | বেড়ি <b>য়ে</b>   |
| 80              | 9            | কালাধী               | কালাধীন            |
| দৈব ও পুরুষকার  |              |                      |                    |
| <b>د</b> ئ      | Œ            | পড়ে                 | পেড়ে              |
| 99              | 9            | বীর ভোগ্য            | বীর ভোগ্যা         |
| ৫৬              | 9            | <b>ন্দ্র</b> ষ্টতায় | আপন দ্রষ্টতায়     |
| ৫৭              | 22           | উ <b>স্টানল</b>      | উ <b>স্টীল</b> ন   |
| <b>39</b>       | २२           | নি*চয়               | নিচয়              |

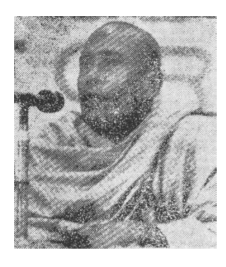
| न्हें।               | <b>পঙ</b> ্জি | অশৃষ                  | শুভ                  |
|----------------------|---------------|-----------------------|----------------------|
| <b>G</b> b           | ¢             | করণেই                 | করলেই                |
| **                   | 24            | সংখ্যেক               | <b>সম্বোধ্য</b>      |
| <b>&amp; 3</b>       | <b>&gt;</b> 8 | <b>বৈপুণ্য</b>        | বৈপুল্য              |
| <b>6</b> 0           | 24            | अ <b>इन</b> ং         | <b>সড</b> ারং        |
| <b>62</b>            | >             | আকা <b>খ</b> া        | আকাজকা               |
| কর্মের স্ক বিচার     | Ī             |                       |                      |
| <b>&amp; 2</b>       | 24            | বিপাকস্থি             | বিপাকম্হি            |
| ৬৭                   | 2             | বিপ <b>রাস</b>        | বিপল্লাস             |
| 63                   | २5            | সদ্ধা                 | হ্ব।                 |
| <b>q</b> o           | Ġ             | কম্ম বাসনা            | ক্ম'-বাসনা           |
| **                   | •             | ব <b>দ্বো</b> তি      | বাষোতি               |
| 42                   | <b>ን</b> ዮ    | বিমিত্ত               | বিমিশ্র              |
| વર                   | >             | <b>বল</b> বত্ততা      | বলবত্তা              |
| *                    | 9             | তম্বাদিবসেন           | তণ,হাদিবসেন          |
| ক <b>ম</b> -বিমুক্তি |               |                       |                      |
| <b>40</b>            | 2 <b>2</b>    | <b>5क</b> ा मि        | চক্ষ্বাদি            |
| 98                   | <b>₹</b> 5    | <b>বৈপুণ্য</b>        | <b>বৈপুল্য</b>       |
| 79                   | ٤5            | পরাক্রমতাই            | পরাক্রমই             |
| ৭৬                   | q             | করণে                  | <b>ক</b> র <b>লে</b> |
| ৭৬                   | 20            | কৰু                   | কম্বহ                |
| 50                   | 24            | তিলং                  | তিগ্ৰং               |
| 79                   | <b>»</b>      | তম্ব)                 | তণ্হ1                |
| 99                   | 20            | <u>ভোগাকা<b>খ</b></u> | ভোগাকাঙকা            |
| ۹۵                   | 52            | আলোভ                  | অৰোভ                 |

| नुष्ठे।    | <b>୬୯</b> ୍ଲ  | অশুদ্          | শুৰ                  |
|------------|---------------|----------------|----------------------|
| <b>৮</b> ፡ | ۵             | বিশুদ্ধিয়া    | বিশ্ব <b>ছি</b> য়)  |
| ۶4         | ৬             | সত্যিং         | সতিং                 |
| <b>»</b>   | 99            | খবাহং ্        | খ্বাহং               |
| ४२         | Ġ             | আমহা <b>ক্</b> | অম্হাকং              |
| 27         | <b>૨૨</b>     | বেদনা প্রদর্শন | বেদনা <b>নুদর্শন</b> |
| ۶8         | <b>&gt;</b> ₽ | দী গ্রি        | मीख                  |
| 44         | >>            | <u>হীপ</u>     | <b>दी</b> श          |

# প্রতীত্য সমূৎ পাদ বা কার্য-কারণ নীতি

| ۵۵  | ₹8            | ছপ           | <b>ন্দ্</b> প |
|-----|---------------|--------------|---------------|
| ७७  | ૨             | <b>উব</b> ির | উর্বর         |
| 200 | <b>২</b> 0    | আলোওক        | আলোক 6        |
| 200 | <b>&gt;</b> 5 | বাধি         | ব্যাধি        |

—: সমাপ্ত :—



বাংলাদেশের বৌদ্ধ সমাজে বর্তমানে যে কয়েকজন ব্যক্তিত্ব স্বকীয় মহিমায় বিরাজমান তাঁদের অন্যতম মাননীয় জ্যোতিঃপাল মহাথের।

১৯১৪ সালে কুমিল্লা জেলার লাকসাম থানার অন্তর্গত বরইগাঁও এর কেমতলী প্রামে এক মধ্যবিত্ত পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁহার পিতার নাম উচন্দ্রমনি সিংহ ও মাতার নাম জৌপদীবালা সিংহ। তিনি ১২ বছর বয়সে শ্রামণ্য ধর্মে দীক্ষা গ্রহণ করেন এবং ২৪ বছর বয়সে উপসম্পদা নেন।

মাননীয় জ্যোতি:পাল মহাথেরোর শিক্ষার্থী জীবনের অধিকাংশ চট্টগ্রামে অতিবাহিত হয়। মহামুনি পাহাড়তলীতে পণ্ডিত ধর্মধার মহাস্থবিরের তত্বাবধানে তিনি পালি ও ধর্মশাস্ত্র ব্যাপকভাবে অধ্যয়ন—অফুশীপনের স্থ্যোগ পান। কলকাতার ধর্মাংকুর বিহারেও তাঁর শিক্ষাঞ্চীবন পরিচালিত হয়।

মাননীয় স্থ্যোতি:পাল বরইগাঁও বৌদ্ধবিহারে স্থায়ীভাবে বাস করতে থাকেন। এই বিহারকে কেন্দ্র করে তিনি গড়ে তোলেন একটি পালি পরিবেন, একটি অনাথাশ্রম, ছাত্রাবাস, বয়নকেন্দ্র, সমাজ-কল্যান কেন্দ্র, লাইব্রেরী ও একটি উচ্চ বালিকা বিভালয়। এসব জনকল্যানমূলক প্রতিষ্ঠানের প্রতিষ্ঠাতা হিসেবে তিনি সর্বস্তরের জনগনের অত্যন্ত শ্রাদ্ধাভাজন ও বরেশা। তিনি জাতীয় একটি উচ্চ বিভালয়ে প্রায় ২৮ বছর যাবং শিক্ষকতায় নিয়োজিত ছিলেন।

মাননীয় জ্যোতিঃপাল মহাথেরোর পাণ্ডিত্য ও বাগাঁতার খ্যাতি
সর্বজনবিদিত। তাঁর বচিত ও অফুদিত বহুগ্রন্থ এবং রচনাবলী সকল মহলে
সমাদৃত। সেই গ্রন্থাবলীর মধ্যে "পুগ্,গল-পঞ্,ঞিতি ব্রহ্মবিহার,
বোধিচর্যাবভাব, বিশ্ব বৌদ্ধ সৌভাতৃত্বসংঘ সন্মোলন ও মালেশিয়া ভ্রমণ,
বাংলাদেশের মুক্তি সংগ্রামে, ভারতে বৌদ্ধ ধর্মের উত্থান-পতন"উল্লেখযোগ্য।
বর্ত্তমান প্রস্থ বৌদ্ধদের সামাজিক জীবনের বহুবিধ সমস্তা সমাধানের
প্রধানেশক হবে যদি বিষয়বস্ত হাদয়ক্ষম ও সঠিক প্রয়োগ করা যায়।

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.

May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of
Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in His Western Pure Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss.

Homage to Amita Buddha!

### NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【孟加拉文:業力、六道輪迴】

#### 財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org
Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not for sale.

এই বই সম্পূর্ণ বিনামূল্যে বিতরণের জন্য, বিক্রয়ের জন্য নহে।

Printed in Taiwan 3,500 copies; April 2014 BA018-12194

