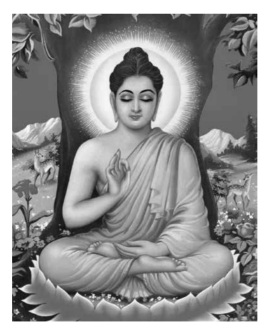
#### ২০-০১-১৯৯৫ ইং



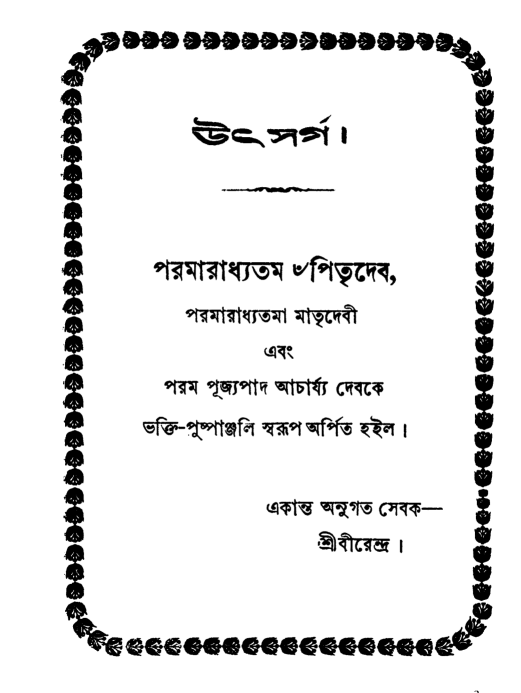
नमो बुद्धाय NAMO SAKYAMUNI BUDDHA NAMO AMITABHA

ডাক্তার শ্রীবীরেন্দ্রলাল বড়ুয়া কর্ত্তৃক সম্পাদিত ও ব্যাখ্যাত ।

# (মাগঙ্গি-দীপনী-নাম্নী ব্যাখ্যা সহ)।

আর্য্য - অষ্টাঙ্গিক-মার্গ





Printed and donated for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not for sale.** এই বই সম্পূর্ণ বিনাম্ল্যে বিতরণের জন্য, বিক্রয়ের জন্য নহে ।

### ভূমিকা।

নমো তস্স ভগবতো অরহতো সম্মাসম্বুদ্ধস্স।

ভগবান বুদ্ধ নির্দ্ধেশিত আর্য্য-অষ্টাঙ্গ-মার্গ নির্দ্ধাণ লাভের একমাত্র উপায়। জন্ম, জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু প্রভৃত্তি জগতের যাবতীয় হংখ নিরোধ করিবার ইহাই প্রক্নষ্ট পন্থা। এই মহান্ পন্থার যথার্থ পরিচয় ও বিশদ ব্যাখা প্রদানই বর্ত্তমান গ্রন্থের উদ্দেশু। সংক্ষেপত: 'কিল্লেস্সে মার্ক্লেস্টা নিক্ষান্থ গ্রন্থে উদ্দেশু। সংক্ষেপত: 'কিল্লেস্সে মার্ক্লেস্টা নিক্ষান্থ গ্রন্থে এছের উদ্দেশু। সংক্ষেপত: 'কিল্লেস্সে মার্ক্লেস্টা নিক্ষান্থ গ্রন্থে এছে এল্লেন্যান্তি মন্গ্র্গো,<sup>2</sup>—এই ধর্ম্ম দ্বারা আত্মদৃষ্টি মূলক সমস্ত ক্লেশ বিনাশ করিতে করিতে অপায় (নরক) হংখ ও বর্ত্তহংখ নিরোধ পূর্ব্যক নির্ব্বাণ গমন করে বলিয়াই ইহার নাম মার্গ। এই গ্রন্থে সেই মার্গাঙ্গ সমূহের ব্যাখ্যা করা হইয়াছে বলিয়া ইহার অন্ত নাম 'মার্গাঙ্গ দীপনী' রাখা হইল।

রাজকুমার সিদ্ধার্থ লোকে জাতি, জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু নণ্ডে বিচলিত হইয়া সকল সম্পদ তৃণবৎ পরিবর্জন করিয়া মহাভিনিজ্রমণ পূর্বক অদম্য অধ্যবসায় সহকারে কঠোর তপন্থা দ্বারা বৃদ্ধত্ব লাভ করিয়া যে মার্গ-ধর্ম্মের প্রচারে লোকে এক অভিনব শান্তিপূর্ণ নির্ব্বাণের পথ দেখাইয়া গিয়াছেন, যে ধর্ম্মের অভ্যুদয়ে একদিন পূণ্যভূমি ভারতবর্ধে বহুদিকে বছবিধ উন্নতি সংঘটিত হইয়াছিল, যে ধর্ম্ম অবলম্বন করিয়া পৃথিবীর এক তৃতীয়াংশ লোক আজ্বও বিপুল পূণ্য সঞ্চয় রুরিতেছে, সেই সম্বন্ধে যথার্থভাবে যদি কিছু জানিতে হয়, তাহা হইলে নব লোকোন্তেরও আর্য্য-অষ্টাঙ্গিক-মার্গ ধর্ম্ম জানা ভিন্ন গত্যস্তর নাই। তাহা 'বিনয়' 'হুত্র' ও 'অভিধর্ম্ম' এই ত্রিপিটক নামক গ্রন্থে মাগধী ভাষায় লিখিত আছে।

পিটক বলিলে মাগধী ভাষায় লিখিত বুদ্ধবচনকে বুঝায়। তাহাদের মধ্যে, বিনয় পিটককে 'আলোচেল্ফালা'—''আজ্ঞাদেশনা, হত্ত্রপিটককে 'বোহারচ্ছেসানা'—"ব্যবহার দেশনা,, ও অভিধর্ম্ম পিটককে 'পেরমাণ্ড দেশনা,, (১) বলা হয়।

কেননা ভগবান বিনয়পিটকে বহুলভাবে আজ্ঞা করিয়া বিনয় উপদেশ প্রদান করিয়াছেন। হত্ত্রপিটকে ব্যবহার-কুশল ভগবান বহুল ভাবে ব্যবহারিক সত্য বিষয়ক উপদেশ প্রদান করিয়াছেন। অভি ধর্মপিটকে পরমার্থ কুশল ভগবান বহুল ভাবে পরমার্থ সত্যের উপদেশ প্রদান করিয়াছেন। এইরপে আজ্ঞা-দেশনাযুক্ত বিনয় পিটকে অধিনীল শিক্ষা মূলক শীলস্কন্ধ। ইহা আদি কল্যাণপ্রদ শিক্ষায় পরিপূর্ণ বলিয়া আদি কল্যাণ। ব্যবহারিক সত্য দেশনায় হত্ত্র পিটককে অধিচিন্ত শিক্ষামূলক সমাধি স্কন্ধ। ইহা মধ্য কল্যাণপ্রদ শিক্ষায় পরিপূর্ণ বলিয়া মধ্য কল্যাণ। এবং পরমার্থ সত্য দেশনায় অভিধর্ম পিটককে অধিচিন্ত শিক্ষামূলক প্রজান্ধন্ধ। ইহা মধ্য কল্যাণপ্রদ শিক্ষায় পরিপূর্ণ বলিয়া মধ্য কল্যাণ। এবং পরমার্থ সত্য দেশনায় অভিধর্ম পিটককে অধিচিন্ত শিক্ষামূলক প্রজ্ঞান্ধন্ধ। ইহা পরিণাম কল্যাণপ্রদ শিক্ষায় পরিপূর্ণ বলিয়া অস্ত কল্যাণ। তাহা কিরপ ?---অকুশল পক্ষে প্রাণী হত্যা, চুরি প্রভৃতি হৃশ্চারিত কর্ম সমূহ করিও না ইহা ভগবান বুদ্ধের আজ্ঞা। হিন্দুক্ষাতি, মুস্লমান জাতি, গ্রীষ্টান জ্বাতি, বৌদ্ধ জ্বাতি এই সকল জাতি শঙ্গ ব্যবহারিক সত্য। কিন্তু পরমার্থ সত্য নহে। পরমার্থ সত্য

কি ? পরমার্থত: হিন্দু জাতি, মুসলমান জাতি, গ্রীষ্টান জাতি, বৌদ্ধ জাতি বলিয়া কিছু বিশ্তমান নাই। তাহা হইলে জাতি কি ?—পরমার্থত:

(১) 'এখহি বিনয়পিটকং আণারহেণ ভগবতা আণাবাহুলতো দেসিতত্তা আণাদেসনা, স্থন্তপিটকং বোহারকুসলেন ভগবতা বোহার বাহুলতো দেসিততা বোহারদেসনা, অভিধন্মপিটকং পরমথকুসলেন ভগবতা পরমথ বাহুলতো দেসিতত্তা পরমথদেসনাতি বুচ্চতি।' বিনয় পিটককে 'বিসেসেন অধিসিলসিক্ষা বুন্তা', স্থত-পিটককে 'অধিচিন্তসিক্ষা', অভিধন্ম পিটককে 'অধিপঞ্ঞা সিক্ষা'।

জাতি শব্দের অর্থ জন্ম বা উৎপত্তি। হিন্দু, মুসলমান, গ্রীষ্টান, ও বৌদ্ধ প্রভৃতি জাতিবিশেষের জন্ম নহে। তাহা হইলে এই জন্ম কাহার ? ইহা 'কপ' ও 'নাম' ধর্ম্মেরই জন্ম। তাহা কি ?—'পৃথিবী' 'আপ' 'তেজ' ও 'বায়ু' এই চারিটি ধাতুই "রাপাস্তর লক্ষণে" 'রপ'। এবং বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান এই চারিটি রাপধিহীন মন ও মানসিক ধর্ম্মই "নমন লক্ষণে" 'নাম'। এই নামরাপ ধর্ম্মই স্বভাবতং স্ব স্ব লক্ষণে চিরকাল অনস্ত আকাশে স্থিত আছে বলিয়া ইহাদিগকে নাম-সংস্থিতি ও রাপসংস্থিতি বলিয়া বলা হয়। এই আটটি লোক-ধর্ম্ম। ইহাদের কোন স্রষ্টা নাই। কিন্তু লোকিক স্বনার্গাবলম্বী মহাজনগণ এই সংস্থিতি ধর্ম্মদ্বয়কে স্কন্ধর বলিয়া থাকেন।

তাহা এরপ—-\* এই নাম-রপ-ধর্ম্মের পরস্পর মিলনের নাম প্রতি-সন্ধি বা জন্ম। এইরপে ধৃর্ম্মের সংস্থিতি নির্দ্দেশিত হইয়াছে। ইহারাই সন্তলোকের মূল উপাদান। এই উপাদান গুলিকে,—'নাম' ও 'রূপ' ধর্ম্মকে আমি আমার পরিকল্পনা করার নাম সৎকায়দৃষ্টি বা আত্মদৃষ্টি মূলক ক্লেশ। এই ক্লেশই মহা অকুশল বা মহাপাপ।

> 'ভূমিরাপোহ নলো বায়ু থং মনো বুদ্ধি রেব চ। অহক্ষার ইতি রং মে ভিন্না প্রকৃতিরষ্টধা। ৪ অপরেয় মিত স্বস্তং প্রকৃতিং বিদ্ধিমে পরাম্। জীবভূতাং মহাবাহোযরেদং ধার্য্যতে জগৎ। ৫ এতদ যোনিনী ভূতানি সব্বানীত্যুপ ধার। অহং কৃতস্বস্ত জগত: প্রভব প্রলয় স্ততা।' ৬

"ক্ষিতি, অপ, তেজ, মরুৎ, থোম. মন বুদ্ধি এবং অহক্ষার আমার প্রকৃতি এই 'অষ্টরপে বিভক্তা। হে মহাবাহো কিন্তু অপরা (নিকৃষ্টা); ইহা অপেক্ষা উৎকৃষ্ট অস্ত একটি জীবস্বরপ (চেতনাময়ী) আমার প্রকৃতি অবগত হও যে প্রকৃতি এ জগৎকে রক্ষা করিডেছো সমুদায় ভূত এই দ্বিধি প্রকৃতি হইতে জাত, ইহা হানিও আমি প্রকৃতি সমেত জগতের উৎপত্তি ও লয়স্থান।" ( আর্য্যমিশন ক্যাতা ৭ ম:—৪াওঁ ৩)

কারণ কি ?—'এই যে 'আমি' 'আমার' এই শব্দটি জাত বা উৎপন্ন হইল তাহা বিশ্লেষণ করা হইলে, 'আমি 'আমার' কিছই বিষ্ঠমান থাকে না। কেবল মাত্র ব্যবহারিক শব্দ হুইটি থাকে,---আ+ম+ই-'আমি', আ+ম+আ+র+অ,-আমার এই অক্ষর ৰা স্বর ও ব্যঞ্জন বর্ণ গুলির প্রত্যেকটি পরীক্ষা করিয়া দেখিলে পরিজ্ঞাত হওয়া যায় যে 'আমি' 'আমার' ইত্যাদি পরিকল্পিত ব্যবহারিক সত্য মাত্র। পরমার্থতঃ 'আমি' 'আমার' বলিবার কিছুই নাই। কেবল ম্বর ও ব্যঞ্জন বর্ণ গুলির সংযোগ মাত্র। এইরপ দ্বিবিধ বর্ণের পরস্পর সন্ধি বা মিলন দ্বারা শব্দ জাত বা উৎপন্ন হইয়া ভাষার স্থষ্টি করে। সেইরূপ পৃথিবী, আপ, তেজ, ও বায়ু এই চারিটি ধাতুর মূল উপাদান রূপান্তরিত হইয়া কাঠ, বল্লী, তুণ প্রভৃতি স্বষ্ট হয়। তৎঘারা আকাশ পরিবৃত হইয়া গৃহ নির্ম্মিত হয়। পরমার্থতঃ গৃহ বলিয়া কিছুই নাই। সেইরপ অস্থি, স্নায়্, মাংস ইত্যাদি রপ-জাত বস্তুর সমষ্টিতে দেহ বা শরীর উৎপন্ন হয়। পরমার্থতঃ দেহ বলিয়া কিছুই নাই। কেবল 'নাম' ও 'রূপ' ধর্ম্ম মাত্র আছে। তন্মধ্যে অনাত্মা নাম কারণ, অনিত্য রূপ কার্য্য। এই কারণ কার্য্যের সন্মিলনে উৎপন্ন জাতি, জরা, ব্যাধি ও মরণ দণ্ড প্রভৃতি আমার বলিয়া পরিকলিত অজ্ঞানতা বশত: আত্মদৃষ্টি মূলক জাতি, জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু দণ্ড রূপ হৃংখই একমাত্র হুঃখ সত্য। অনাত্মা নাম কারণ ( আত্মতৃষ্ণাই ) সমুদয়-সত্য। এই কারণ কার্য্য আমি নই আত্মা নহে এইরূপ অনিত্য, হৃঃথ, অনাত্মা পুন: পুন: বিদর্শন ভাবনার ঘারা অনিত্য দর্শন, হংথ দর্শন, অনাক্ষ দর্শন এই ত্রিবিধ বিদর্শন বিষ্ঠার সহিত ইহাতে আত্মনিমিত্ত নাই এই অর্থে 'অনিমিত্ত।' আত্মার বিগ্তমানতা নাই এই অর্থে 'শৃগুত্ব' এবং আমি

0

ন্দামার বলিয়া প্রণিহিত হইবার অভাব এই অর্থে 'অপ্রণিহিত' এই গ্রিবিধ নির্ব্বাণই একমাত্র নিরোধ সত্য। সেই নাম-রূপ ধর্ম্মের উভন্ন অন্ত বৰ্জন পূৰ্ব্বক মধ্য দেশে গমনের আত্মক্লেশ বিনাশক হুঃথ নিরোধের উপায় জ্ঞানকে আর্য্য-অষ্টাঙ্গিক মার্গ বা মার্গসত্য বলা হয়। হুঃথ সত্য, সমুদয় সত্য, নিরোধ সত্য ও মার্গ সত্য এই চারিটি সতাই বুদ্ধের ধর্ম। তাহাদের মধ্যে প্রথমোক্ত সত্য হুইটি স্বভাব-সত্য ও শেষোক্ত সত্য হুইটি পরমার্থ-সত্য। এইরপে ব্যবহার সত্যকে ব্যবহার বলিরা পরিজ্ঞাত হওয়ার নাম ব্যবহারিক দেশনা মূলক 'হুত্র পিটক।' পরমার্থ সত্যকে পরমার্থ বলিয়া পরিজ্ঞাত হওয়ার নাম পরমার্থ দেশনা মূলক 'অভিধর্ম্ম পিটক।' এই চারি সত্যকে অবিপরীত ভাবে দর্শন করার নাম সম্যক্ দৃষ্টি। এইরূপে ধর্ম্মের স্থিতি সম্যক্ রূপে জানিবার জ্ঞানই "ধর্ম্মাধিষ্ঠান মূলক বৌদ্ধ ধর্ম।" যাঁহারা এই নাম রূপ ধর্ম্মের স্থিতিকে আত্মা, ঈশ্বর, সন্থ ও পুদগলাদি কল্পনা করেন, তাঁহাদের দৃষ্টিকে "পুদগলাধিষ্ঠান দৃষ্টি মূলক মিথ্যা দৃষ্টি" নামে কথিত হয়। এই উপায়ে ভগবানের 'আজ্ঞা-দেশনা' 'ব্যবহার-দেশনা' ও 'পরমার্থ-দেশনা' নীতি সামাক্ত রপে জানিতে পারিলে, পরে উহা পুন: পুন: ভাবিলে ও বাড়াইলে অনেক নীতি জ্ঞাত হইতে পারা যায়। ইহা পরমার্থ কুশল ভগবানের দেশনার

অতি সংক্ষিপ্ত ব্যাখ্যা মূলক এই মার্গাঙ্গ দীপনী গ্রন্থের পূর্ব্বাভাষ-মাত্র। আমার এই গ্রন্থ প্রকাশ বিষয়ে আমি আমার এক বন্ধুর সহিত আলাপ করিলে তিনি আমাকে বলেন, মহাশয় মহাত্মা গান্ধির সহযোগিতা বর্জনের দিনে আপনি এই হুরাহুরিটা না করে দিন কথেক্ বাদে করিলেই ভাল হইত। 'আমি তাঁহাকে বলিলাম' মহাশন্ন এটা আপনার ভূল। ভগবান বুদ্ধই সহযোগিতা বর্জ্জনের আদি গুরু। তাঁহারী ধর্ম্বে

রেরুত সহযৌগিতা বক্তদানীর্তিপ আছে অন্ত কোন ধর্ম্মে সেরপ দেখা যায় ন্দ্র্র হিন্দু ধন্ম সম্বন্ধীয় আই কিরপে ঈশ্বরের সামীপ্য ইত্যাদি লাত করা যায় সে সম্বরীয় তেপেদেশে পরিপূর্ণ। সেইরপ মুসলমান, গ্রীষ্টান প্রভৃতি ধর্ম্মেও সহযোগীতা শিক্ষা দিয়াছেন।' পরে তিনি বলিলেন তাহা কিরপ ?--- 'কর্ম্ম-ঋদ্ধি ও জ্ঞান-ঋদ্ধি নামে হই প্রকার ঋদ্ধি আছে। তাহা ভগবান সম্যক্ রূপে জ্বানিয়া প্রথমত: প্রাণী-হত্যাদি হৃশ্চারিত কর্ম্ম সমূহ করিও না বলিয়া তাহাদের সহিত সহযোগিতাবর্জ্জন নীতি শিক্ষা দিয়াছেন। তাহাদের দোষ কি প তাহারা তর্লভ মন্ময়ত্বকে বিনাশ করিয়া উপায় বিহীন চারি অপায়ে পাতিত করে। ইহাই সেই কর্ম্ম ঝদ্ধির ফল। তৎপর এই নাম রপসংস্থিতি-ধর্মদ্বয়ের জাতি, জরা, ব্যাধি, মৃত্যু এই লক্ষণ বা স্বভাব ধর্ম গুলিকে জানিয়া তাহাদের সহিত সহযোগিতাবর্জ্জন শিক্ষার জন্স সমাধি ও বিদর্শন ভাবনা জ্ঞান শিক্ষা দিয়াছেন। পরে যাহারা এই নাম রূপ সংস্থিতি ধর্ম্ম দ্বয়কে 'ঈর্শ্বর', 'আত্মা', 'সন্থ.' 'দেব,' 'ব্ৰহ্ম' ইত্যাদি কাল্পনিক ব্যবহারিক সত্যকে পরমার্থ সত্য বলিয়া জানিয়া আত্মবাদমূলক পৃথক আচরণ করে, তাহারা স্বমার্গ অবলম্বী লৌকিক মহাজন নামে পরিচিত হয়। সেই পৃথক জনগণের সহিত সহযোগিতাবর্জ্জন করিয়া অনাত্মবাদ-মূলক লোকোত্তর মার্গ চধ্যা শিক্ষার উপদেশ প্রদান করিযাছেন।' তাহাতে বন্ধু মহাশয় ৰাস্তবিক ভগবান্ বুদ্ধকেই সহযোগিতাবৰ্জ্জনের আদি গুৰু স্বীকার করিয়া আমার এই কার্য্যে সন্তোষের সহিত সাধুবাদ প্রদান করিলেন। ইহাই পরমার্থ কুশল ভগবানের 'জ্ঞান ঝদ্ধি।

'লোকত্থ-চরিয়ৎ, ঞাতত্থ-চরিয়ৎ, বুজ্ঞ চরিয়ৎন্তি তিস্সো চরিয়াযো'; লোকার্থ-চর্যা, জাতার্থ

চর্য্যা এবং বুদ্ধার্থ-চর্য্যা বলিয়া 'বুদ্ধ', 'পচ চেক বুদ্ধ', আর্য্য "শ্রাথক' বুদ্ধ' গণের ত্রিবিধ চর্য্যা আছে। তাহাদের, মধ্যে,---

'লোকত্থ-ভৱিন্থ্ৰৎ', লোক-অর্থ-চর্য্যা। ইহার লৌকিক ব্যব-হারিক অর্থ এই যে লোকের হিতাচরণ করা। কিন্তু পরমার্থতঃ লোক-অর্থ-চর্য্যা বলিলে,— লুজ্জন পলুজ্জনট টেন লোকো বুচ্চতি ষথাবুত্তো তেভূমকা ধ্ৰহ্মা। যথাহ,-লুজ্জতি, পলুজ্জতি ভিক্খবে তস্মা লোক্বোতি বুচ্চতি।' কাম, রগ, অরপ এই ত্রিলোক বা ত্রি-ভৌমিক ধৰ্ম সমূহের স্বভাব বা লক্ষণ এই যে ইহারা লুদ্ধ হয়, প্রলুদ্ধ হয় বা বিনাশ হয়। এই অর্থ ই লোকার্থ। অর্থাৎ লুর, প্রলুর, নষ্ট, বিনষ্ট হয় বলিয়া লোক নামে অভিহিত হয়। 'বো কেন্দ্রি সন্মু-দয়-ধন্মা সব্দস্তৎ নিরোধ-ধন্মাতি।' "যেই কিছ ধর্ম্ম উৎপন্নশীল তৎসমস্ত ধর্ম্মই ধ্বংসশীল। যদি বিনষ্ট হওয়াই একাস্ত লোকের স্বভাব হয়, তাহা হইলে এই বিনষ্ট স্বভাবযুক্ত ত্রিলোকের মধ্যে সমুচ্ছেদ বিমুক্তি বা অনবশেষ নির্ব্বাণ কোথায় ? লোকের মধ্যে সমুচ্ছেদ নির্বাণ নাই। 'তদৰু' ও 'বিকৃথন্তন' ( বিকন্তণ) নির্বাণ আছে ; এরণ বিযুক্তি বৌদ্ধদের নির্ব্বাণ নহে। তাহা লৌকিক স্বমার্গা-বলম্বী পৃথক্জনের নির্বাণ। যেমন,--এই লোক নিত্য, আত্মা, ধ্রুব, শাখত বলিয়া ( পুথুজ্জন ) পৃথকজনেরা মিথ্যাদৃষ্টি গ্রহণ করিয়া থাকে 🖗 ইহা তাদৃশ লোক সংজ্ঞা নিবারণার্থ শ্রেষ্ঠ নীতি। কিন্তু সেই পৃথক-জনেরা এরপ লুন্ধ, প্রালুদ্ধ, বিনাশী লক্ষণ বা খভাবের সম্যক্ জ্ঞানাভাবে লোকের মধ্যেই শ্রেষ্ঠ নির্ব্বাণ এই রূপ মিথ্যা দৃষ্টিমূলক পৃথক আচার গ্রহণ করিয়া, লোকোন্তর ধর্ম্ম নাই, বুদ্ধ নান্তিক, উহা নান্তিকের ধর্ম, লোকোন্তর নির্বাণই বিনাশ, এরপ মিথ্যা-

বাদ ম্বারা বালন্ধনেরা ত্রিসংসারের বর্ত্ত হুংধাগ্নি নির্ব্বাণ হইতে দেয় না।

'লোকতো উত্তরতীতি লোকোত্তরৎ, মগ্রো-চিত্তৎ, ততো উত্তিহ্বন্তি লোকোত্তরৎ ফল-চিত্তৎ; নিব্বানৎ পন, ইথ ন ল্ভতীতি।' অথ. "কাম, রপ, অরপ এই ত্রিলোক হইতে উত্তীর্ণ হয় এই অর্থে লোকোত্তর মার্গ-চিত্ত, আবার তাহা হইতে উত্তীর্ণ হইলে ফল-চিত্ত বলা হয়। কিন্তু নির্বাণ এই স্থানে লাভ হয় না।" এইরপে লোকের বিনাশ স্থভাব সর্বতোভাবে জানিয়াধীর, পণ্ডিত, নিপুণ, অর্থ-কুশল চিন্তাশীল ব্যক্তিরা জরা, মরণ হইতে মুক্ত হইবার জন্স শীল, সমাধি, বিদর্শন এই ত্রিবিধ শিক্ষা দ্বারা লোক উত্তীর্ণ হইবার ফল স্বরূপ বোধি চিত্তকে প্রবৃদ্ধ করিবার জন্স সম্যক্ প্রবৃদ্ধ ও উত্তমশীলতাকেই লোকার্থ চিয়া বলা হয়।

'এরাতপ্রান্টরিহ্রাহ' "জ্ঞাত-অর্থ-চর্য্য। ইহার লোকিক ব্যবহারিক অর্থ জ্ঞাতিবর্গের হিতাচরণ। পরমার্থত: জ্ঞাত-অর্থ-চর্য্যা এই বে, যাঁহারা যথাকথিত শীলাদি ত্রিবিধ শিক্ষা দ্বারা লোক ও লোকোন্ডর উভরার্থ জ্ঞাত হইরা সম্যক্ সম্বদ্ধ, 'পচ্চেক' বৃদ্ধ ও প্রাবক বৃদ্ধ আর্য্য পুস্থ্য হইয়াছেন। তাঁহাদের চর্য্যা (আচরণ) গুলি, আত্মদৃষ্টিমূলক লৌকিক স্বমার্গ অবলম্বী মহাজনগণের চর্য্যা ও মার্গ হইতে পৃথক চর্য্যা, পৃথক মার্গ। এইরূপ পৃথকত্ব জ্ঞাত হওয়াই জ্ঞাতার্থ। সেই জ্ঞাত অর্থযুক্ত অর্থ সম্যক্রপে জ্ঞাত হইরা তৃচ্ছ, হীন-গামী পৃথক্জন চর্য্যা, ভূমি, গোত্র, মার্গ ইত্যাদি পরিত্যাগ করিব, এইরূপ বিবেক দ্বারা বিচার করত: যথাকথিত আর্য্যগণের শীল, সমাধি ও প্রজ্ঞা এই ত্রিবিধ শিক্ষা আচরণ করিয়া আত্মদৃষ্টিমূলক ক্লেশ অরিকে বিনাশ পূর্ব্বক জ্ঞাত, অর্হৎ আর্য্য হইবার জন্ত বোধি চিন্তকে প্রবুদ্ধ করা জ্ঞাতার্থ চর্য্যা বলা হয়।

'বুদ্বাপ্থা চেরিহান্তি' "বুদ্ধ-অর্থ-চর্য্যা" বলিলে, বোধিসম্ব লোকে জরা-দণ্ডে দণ্ডিত জরাজীর্ণ নিমিন্ত, ব্যাধিদণ্ডে দণ্ডিত ব্যাধিত নিমিন্ত, মরণদণ্ডে দণ্ডিত মৃত্যু নিমিন্ত, এবং এই তিন প্রকার দণ্ড হইতে মুক্তি ইচ্ছুক প্রব্রজিত ভিক্ষু-নিমিন্ত দর্শন করিয়া রাজ্য, ধন, সম্পদ, পুত্র, কলত্র সমস্ত পরিবর্জন পূর্বক মহাভিনিজ্রমণ করিয়া শীল, সমাধি, প্রেজা এই ত্রিবিধ কল্যাণ শাসনমূলক শিক্ষাচরণ পূর্ব্বক এই মার্গধ্যে দ্বারা কাম, রূপ, অরূপ এই ত্রিলোকের উৎপন্তি, স্থিতি, ভঙ্গ লক্ষণ সম্যক্রপে জানিয়া, বিদর্শন রূপ প্রজ্ঞাশস্ত্র দ্বারা আত্মবাদ মূলক ক্লেশ সমূহকে একবারে মূলচ্ছেদ করিতে করিতে, জাত্যাগ্নি, জ্বরাগ্নি, রোগাগ্নি, লোকাগ্নি, দ্বাগ্রি, পরিদেবাগ্নি, হুংখাগ্নি, দৌর্দ্বণস্থাগ্নি, উপায়াসাগ্নি, রাগাগ্নি, দ্বোগ্রি ও মোহাগ্নি রূপ মহান্ আন্থি হইয়াছেন। ইহাই বুদ্ধার্থ চর্য্যা। আমরাও শ্রাবক বোধি লাভের জন্ত যথাকথিত ত্রিবিধ শিক্ষায় সম্যক্ আচরণ শীল হইব এবং উত্তমশীল হইয়া মার্গক্লণ ও নির্ব্বাণ লাভ করিব।

সেই অভিপ্রায় সিদ্ধির উদ্দেশ্তে প্রণোদিত হইয়া এই গ্রন্থের সপ্তম মার্গান্ধের অঙ্গ চারিটী স্মৃতি-উপস্থান ভাবনা 'আনাপান দীপনী' নামক গ্রন্থে বিশদভাবে বর্ণনা করা হইল। স্মৃতি-উপস্থান ভাবনার ফল বা উপকারিতা সম্বন্ধে "সতিপট্ঠান" (স্মৃতি উপস্থান নামক পালি গ্রন্থে) এইরপ কথিত হইয়াছে।—

ভিক্ষুগণ ! ইহ শাসনে ভিক্ষু বা ভিক্ষুণী, উপাসক বা উপাসিকা ষে কেহ সাত বৎসর ব্যাপিয়া এই চারিটি স্থতি-উপস্থান প্রথম হুইতে আরম্ভ করিয়া যথা নির্দ্ধেশিত ভাবনাম্বক্রমে অভ্যাস করিবেন, তিনি ইহ জন্মে অহৎ অথবা উপাদিশেষ (অপরিক্ষীণ) অনাগামী এই হুই প্রকার

ফলের মধ্যে যে কোন একটি ফল নিশ্চর প্রাপ্ত হইবেন। ভিক্ষুগণ ! যাহারা তীক্ষ প্রজ্ঞ তাঁহাদের মধ্যে কেহ সাত বৎসরের কথা দুরে থাকুক এই চারিটি স্বৃতি-উপস্থান ছন্ন বৎসর,...পাঁচ বৎসর,...চারি বৎসর....তিন বৎসর,.... চুই বৎসর,...এক বৎসর,... সাতমাস,... ছয়মাস, ...পাঁচমাস,...চারিমাস,...তিন মাস,...তুইমাস,...এক মাস,...এক পক্ষ, ...এমন কি সাত দিনও অভ্যাস করেন হে ভিক্ষগণ ৷ এই বুদ্ধ শাসনে তীক্ষ প্রস্ত ভিক্ষু বা ভিক্ষুণী, উপাদক, বা উপাদিকা যে কেহ, যথা কথিত নীতি অন্থক্রমে এই চারিটি স্মৃতি-উপস্থান বিশুদ্ধি মার্গ অভ্যাস করেন তিনি ইহ জন্মেই অর্হৎ অথবা উপাদিশেষ অনাগামী এই ছইটি ফলের যে কোন একটি ফল নিশ্চয় প্রাপ্ত হইবেন। আবার তীক্ষ্ণ-প্রজ্ঞ যোগী সম্বন্ধে অর্থ কথা গ্রন্থে বলা হইয়াছে যে, প্রাতেই কল্যাণ মিত্র ( আচার্য্য ) কর্ত্তক উপদিষ্ট হইয়া স্বায়ং কালে তিনি মার্গ ফলাদি লাভ করিবেন, এবং স্বায়ং কালে উপদিষ্ট হইয়া প্রাতেই মার্গ ফল লাভ করিবেন। সেই জন্ত ভগবান বলিয়াছেন,—হৈ ভিক্ষুগণ ! সম্বের বিশুদ্ধির জন্ত, ( হুদর সন্তাপভূত ) শোক ও ( বাক্য বিপ্রশাপ যুক্ত ) পরি দেবন, সমতিক্রমণের জন্ত, (অসহ কায়িক ও মানসিক) হংখ (मोर्ग्रनच चल्ठ गमतित कन्न, আर्या मार्गित अधिगमत कन्न विद्यान) লাভের জন্থ প্রবর্ত্তিত চারিটি স্মৃতি-উপস্থান এক অন্নন বা মার্গ। ইহাই তোমাদের একমাত্র পথ।

এই 'আনাপান' ভাবনার অন্তুক্লে অনেক প্রসঙ্গ স্থৃতি-উপস্থান অর্থ কথাগ্রন্থে বর্ণিত আছে। তাহা হইতে একটি প্রসঙ্গ উদ্ধৃত করিয়া এই ভূমিকায় সংযোজিত করিলাম। জন সাধারণের তৎ দৃষ্টাস্ত অন্তুম্মরণ করা উচিত। কথিত আছে যে, একদা ত্রিশজন ভিক্ষু ভগবানের নিকট কর্মস্থান গ্রহণ করিয়া অরণ্য বিহারে বর্ষাবাস করিতেছিলেন।

তথন মহাস্থবিরভিক্ষ বুন্দকে উপদেশ দিতেছেন—বন্ধ। রাত্রির তিনযাম পর্য্যস্ত শ্রমণ ধর্ম্ম করা উচিত। কেহ কাহারও নিকট আগমন করিবেং না।" এই উপদেশ দিয়া সকলের সহিত বর্ষাবাস আরম্ভ করিলেন। সেই ভিক্ষুরাও শ্রমন ধর্ম্ম সম্পাদন করিয়া প্রত্যুয়ে অবস্থান করিলে পর একটি ব্যান্স আসিয়া প্রতিদিন এক এক জন ভিক্ষুকে ধরিয়া লইয়া যাইতে লাগিল। তাহাদের মধ্যে কেহই বলিল না যে আমাকে বাঘে ধরিয়াছে। এইরপে বাঘ পনরজন ভিক্ষুকে খাইল। উপোসথদিবসে মহাস্থবির ঞ্চিজ্ঞাসা করিলেন। 'বন্ধু।' অন্যান্স ভিক্ষুরা কোথায় ? তথন তাহারা আহুপূর্ব্বিক সমস্ত বিবরণ প্রকাশ করিলেন। স্থবির বলিলেন যদি এখন হইতে বাঘ আসিয়া কাহাকেও আক্রমণ করে, পরস্পর পরস্পরকে বলা উচিত। তাহার পরে একজন যুবক ভিক্ষুকে বাঘে ধরিলে তিনি বলিলেন,----ভদন্ত। বাঘ আসিয়াছে। তাহা শুনিয়া ভিক্ষরাও যটি ও মশাল ইত্যাদি লইয়া তাহাকে মোচন করিবার জন্স অনুধাবন করিলেন। তথন বাঘ, ভিক্ষুদিগের অগম্যস্থানে আরোহণ করিয়া তাহার পদাক্ষ্ঠ হইতে খাইতে লাগিল। তথন অন্ত ভিক্ষুরা, সেই যুবক ভিক্ষুকে উপদেশ দিতে লাগিলেন,---হে সৎপুরুষ ৷ আমাদের অন্ত কিছুই করিবার নাই। এইরপ সঙ্কটাবস্থায় ভিক্ষুদিগের ভাবনা ব্যতীত কোন উপায় দেখা যায় না। সেই যুবক ভিক্ষু শান্নিত অবস্থায়, সেই বেদনা সমূহ 'বিক্তৃশক্ত'ল? (বিষন্তণ) করিয়া সংমর্ষণ আচারাদি বর্দ্ধিত করিতে লাগিলেন। ব্যান্ন তাহার গুল্ফদেশ পর্য্যন্ত ধাইলে তিনি স্রোতাপত্তি ফল, জাহুদেশ পর্যাস্ত ধাইলে, সরুদাগামী ফল, ও নান্ডি পর্য্যস্ত খাইলে অনাগামী ফল, লাভ করিলেন এবং হৃৎপিঞ বিদীৰ্ণ করিৰার পূর্ব্বে প্রতিসন্তিদার সহিত অর্হত্ব ফল লাভ করিয়া এই উদানগাথা আবৃত্তি করিলেন, ---

3

সীলবা বত-সম্পন্নো পঞ্রুঞ্রবা স্কুসমাহিতো। মুহুত্তং পমাদ মন্বায়, ব্যগ্ঘো নো ছটুঠমানসো। পঞ্চরন্মিং গহেতান সিলায় উপরি কতা। কামং খাদতু মং ব্যগ্ঘো, অট্ঠিয়া চ নহারুস্স চ। কিলেসে খেপয়িস্সামি ফুসিস্সামি বিমুত্তিয়ন্তি " "শীলব্রত পূর্ণ প্ৰজ্ঞাসমাহিত সে যোগীবরের প্রমাদ হেরিয়া. শাৰ্দ্দূল আসিয়া মুহুর্ত্তের মধ্যে শিলামধ্যে নিল পঞ্জরে ধরিয়া : থাইল শাৰ্দ্দল, অন্থি স্নায়সব ভাবিল স্থবির কোন চিস্তা নাই, ক্রেশ ধ্বংগ করি মুহুর্ত্ত মাঝারে লভিব বিমুক্তি এই সদা চাই।"

"বুদ্ধ জ্ঞানমনন্তুং হি আকাশ বিপুল সমং

ক্ষপয়েত কল্প ভাষস্তং নচবুদ্ধ জ্ঞানক্ষয়ঃ।" (ললিত বিস্তর)। "ভগবান বুদ্ধ অনস্ত জ্ঞানের আধার। যদি কেহ কল্পকাল ব্যাপিয়া তাঁহার জ্ঞানের বিষয় কীর্ত্তন করেন, তাহা হইলে কল্পের ক্ষয় হইবে বটে কিন্তু জ্ঞান বর্ণনার ক্ষয় হইবে না।" এরপ অমিত জ্ঞানশালী মহা-পুরুষের মার্গ ধর্ম্ম ব্যাখ্যা করা আমার ত্যায় হীন বুদ্ধির পক্ষে অসন্তব। তথাপি কতিপন্ন সহযোগী বন্ধুর পরামর্শান্মসারে এই হুরহ কার্য্যে হস্তক্ষেপ করিয়াছি। বুদ্ধের মার্গধর্ম্মের ব্যাখ্যা অতি স্থন্দরভাবে সাধারণের নিকট প্রকাশ করি সেইরপ ভাষাজ্ঞান আমার নাই। তজ্জন্ত মহান্হত্ব পাঠক পাঠিকাগণ এই গ্রন্থের ভাষার দিকে বিশেষ দৃষ্টি না করিয়া কেবল

ভাবের দিকে দৃষ্টিপূর্ব্বক আমার ত্রুটি মার্জ্জনা করিবেন। এবং গ্রন্থ পাঠের পূর্ব্বে দয়া করিয়া সমস্ত ভূমিকাটি পাঠ করিবেন। অন্তথা অনেক ত্রব্বোধ্য বিষয়গুলি বুঝা কঠিন হইবে। "বৌদ্ধদর্শন সংক্ষিপ্ত ও অবিক্বত ভাবে সাধারণের নিকট উপস্থিত করাই আমার মৃথ্যতম উদ্দেশু। বৌদ্ধ-দর্শনের সম্যক আলোচনা ও আমার অন্ততম লক্ষ্য। তদমুসারে ভগবান বুদ্ধদেশিত আর্য্য-অষ্টাঙ্গিক-মার্গ ধর্ম্মের অঙ্গ বিশেষের নিশদ ব্যাখ্যাযুক্ত "মার্গাঙ্গ দীপনী" রচিত হইল। ইহাতে যদি পাঠক পাঠিকাগণের কিছু-মাত্র উপকার হয়, তাহা হইলে স্থদীর্ঘ কালের শ্রম সার্থক মনে করিব। মানুষমাত্রেই ভ্রমের অধীন; ইহাতে আমার ত্রুটি, বিচ্যুতি, ভুল ও ভাস্তি দৃষ্ট হইলে অন্ধগ্রহপূর্ব্বক জানাইলে তাহা পরবর্তী সংস্করণে সংশোধন করিতে চেষ্টা করিব। অর্থাভাবে "কায়গত-স্মৃতি-দীপনী" নামক আরও একথানা গ্রন্থের পাণ্ডুলিপি প্রস্তুত থাকা সত্বেও প্রকাশ করিতে পারিলাম না। উহাতে কেশ, লোম, ইত্যাদি শরীরের স্থূল-অংশ গ্রহণ করিয়া "সমাধিও বিদর্শন" ভাবনানীতি বর্ণিত হইয়াছে। এই গ্রন্থদারা জন সাধারণের কিছু উপকারের ছায়াপাত দৃষ্ট হইলে ঐ গ্রন্থটিও প্রকাশ করিবার ইচ্ছা রহিল। এই গ্রন্থে উদ্দেশ ও নির্দেশ ভেদে অঙ্গের পরিচ্ছেদ আছে বলিয়া স্বতন্ত্র পরিচ্ছেদ করা হয় নাই। কিন্তু উদ্দেশ ও নির্দ্দেশ নামক পরিচ্ছেদের মধ্যে প্রথমোক্তগুলি ভগবানের মূলবচন এবং শেষোক্তগুলি ব্যাখ্যা। বিশেষ চেষ্টাসত্বেও প্রথম সংস্করণে বর্ণাশুদ্ধি থাকে। পাঠক পাঠিকাগণ তজ্জন্ত ক্ষমা করিবেন, ইতি।

তাং ২২শে মাঘ ১৩২৮ সাল। "বোধিসত্ত বিহার" গ্রাম বাকথালি, পোষ্ট পটিয়া, চট্টগ্রাম।

"গ্রন্থকার।"

## ক্নতজ্ঞতা স্বীকার।

এই গ্রন্থের উপাদান ব্রহ্মদেশের অগ্র মহাপণ্ডিত দার্শনিক প্রবন্ন ত্রিপিটক শাস্ত্র বিশারদ শ্রীমৎ ডাব্র্ডার লেডি ছেন্নাদো ডি, লিট, মহোদরের নানা গ্রন্থ হইতে অধিকাংশ সংগৃহীত হইন্নাছে। নিজস্ব ও কিছু আছে। তজ্জন্ত আমরা তাঁহার নিকট চিরক্বতজ্ঞ।

এই কার্য্যের জন্স আমার শেষ কল্যাণ মিত্র সমাধি ও বিদর্শন কর্ম স্থানের স্থদক্ষ আচার্য্য, আকিয়ার স্থইজাদি বিহারাধিপতি শ্রীমৎ-উত্তেজারাম মহাস্থবির মহোদয়, ইহার অন্থবাদ ও তুর্ব্বোধ্য বিষয়গুলির ব্যাখ্যা করিয়া দিয়াছেন এবং কলিকাতা মহানগরিস্থ তাঁহার প্রিয় শিশ্ব শ্রীযুক্ত হরিপদ চৌধুরী মহোদরের ব্যয়ে মুদ্রিত পদ্মাসন-যুক্ত তাঁহার প্রায় একহাজার চিত্র এইগ্রন্থে পদ্মাসন প্রদর্শনার্থ সংযোজিত করিবার জন্ত, বিনামূল্যে প্রদান করিয়াছেন। জাকিয়াবের বিখ্যাত ধনী হ্রে-গ-ন্থ বিগারের পালি উপাধ্যায়, সংস্কৃত ও পালি ভাষায় স্থপণ্ডিত শ্রীমৎ জ্ঞানোত্তর মহাস্থবির মহোদয় ইহার অন্ধবাদ কার্য্যে সাহায্য করিয়াছেন। আঁকিয়াব বঙ্গীয়বৌদ্ধ সমিতির সভাপতি 'ধর্ম্মসংহিতা' প্রভৃতি গ্রন্থ প্রণেতা শ্রীমৎ-প্রজ্ঞালোক স্থবির মহোদয় ইহার স্থান বিশেষে অন্মবাদের সাহায্য ও পাণ্ডুলিপি দেখিয়া দিয়াছেন। স্টেজন্স আমি তাঁহাদের নিকট চিরক্বতজ্ঞ। সহযোগীদের মধ্যে স্বামার পরমবন্ধু সাতবাড়ীয়া নিবাসী শ্রদ্ধাবস্ত উপা<mark>সক</mark> শ্রীযুক্ত বাবু নিশিচন্দ্র বড়ুয়া সওদাগর মহাশয় আমাকে এইগ্রন্থ সংক্ষিপ্তভাবে প্রকাশের জন্স একাস্ত অহুরোধ ও প্রকাশার্ধে উৎসাহিত করিয়া -এককালীন অগ্রীম ২৫, টাকা অর্থ সাহায্য করিয়া চির ক্রুতজ্ঞতাপাশে

১৮ তা বঙ্গীয় বৌদ্ধ

আবদ্ধ করিয়াছেন। কলিকাতা বঙ্গীয় বৌদ্ধসমিতির ভূতপূর্ব্ব সন্থাপতি কর্মাবীৰ আচার্য্য শ্রীমৎ-রূপাশরণ মহাস্তবির মহোদর এইগ্রস্ত প্রকাশের জ্বন্য আমাদিগকে সর্ব্বপ্রয়ত্বে সমস্ত বিষয়ে সাহায্য করিয়া অত্যস্ত অনুগৃহীত ও বাধিত করিয়াছেন। তাঁহার এই করুণা ও সহান্যতা জীবনে ভুলিতে পারিব না। কলিকাতা বঙ্গীয় বৌদ্ধসমিতির সভাপতি. কলিকাতা বিশ্ববিষ্ঠালয়ের পালি অধ্যাপক ও পরীক্ষক শ্রমণ শ্রীমৎ-পূর্ণানন্দ স্বামী এম, আর, এ, এস, মহোদয় রুগ্নশয্যায় শান্বিত হইয়াও এই গ্রন্থের পাণ্ডুলিপি ও প্রুফ সংশোধন করিয়া অন্নগৃহীত ও বাধিত করিয়াছেন। তজ্জন্য তাঁহার নিকট চিরক্নতজ্ঞ। কলিকাতা বিশ্ববিষ্ঠালয়ের পালি, ইতিহাস এবং ভারতীয় প্রাচীন সভ্যতার অধ্যাপক শ্রীযুক্ত বাবু বেণীমাধব বড়ুয়া এম্, এ, ডি, লিট (লণ্ডন) মহোদর এইগ্রন্থ প্রকাশের জন্ত ও ইহাকে সর্ব্বাঙ্গ স্থন্দর করিবার জন্ত স্থপরামর্শ দানে বাধিত করিয়াছেন। বলাবাহুলা যে তাঁহার সময়ের অভাব না ঘটিলে এবং আমার ও বিশেষ তাড়াতাড়ি না থাকিলে তিনি নিজেই আমার এই গ্রন্থকে সর্ব্বাঙ্গ স্থন্দর করিয়া সাধারণ্যে প্রচারের সমস্ত ভার-গ্রহণ করিতেন। কিন্তু হর্ভাগ্যবশত: আমি অধিকদিন কলিকাতায় থাকিতে অসমর্থ হওয়ায় তাহা ঘটিয়া উঠিল না। আমরা তাঁহার দয়াও সৌজন্তে অতিশন্ন মুগ্ন। অত্যস্ত আনন্দের সহিত জ্ঞাপন করিতেছি যে স্তত্রাভিধর্ম বিনয়বিশারদ পণ্ডিত শ্রীযুক্ত বাবু গিরিশচন্দ্র বড়ুয়া বিষ্ঠাবিনোদ মহোদয় তাঁহার সময়ের নিতাস্ত অভাব সত্বেও কয়েকদিন তাঁহার অধ্যপনার কার্য্য বন্ধ করিয়া এই গ্রন্থের পাণ্ডুলিপি ও প্রুফ দেথিয়া দিয়া অন্নগৃহীত করিয়াছেন। তাঁহার সহায়তালাভ করিতে না পারিলে এইগ্রন্থ প্রকাশ করা আমার পক্ষে হুঃসাধ্য হইয়া পড়িত। এমন কি কলিকাতা হইতে ব্যর্থমনোরথ হইয়া ফিরিয়া ষাইতে হইত।

স্নতরাং তাঁহার করণাপূর্ণ সাহাত্বভূতি চিরজীবনের জন্ত বিশ্বত হইতে পারিব না আকিয়াব বঙ্গীয় বৌদ্ধসমিতির সম্পাদক আমার হুযোগ্য বন্ধু সাতবাড়ীয়া নিবাসী শ্রীযুক্ত বাবু শারদাচরণ বড়ুয়া সওদাগর, মাদার্সা নিবাসী আমার পরমবন্ধ স্বর্গীয় ৮নীলকুমার বড়ুয়ার হুযোগ্য পুত্র শ্রীমান স্থরেন্দ্রলাল বড়ুয়া, ও ভ্রাতা শ্রীযুক্ত বাবু হরদাস বড়ুয়া প্রত্যেকে ১০, টাকা, ঠেগরপুনি নিবাসী শ্রীযুক্ত নবীনচন্দ্র চৌধুরী ৫, টাকা জগ্রিম অর্থসাহায্য করিয়াছেন। তজ্জন্ত আমি তাঁহাদের নিকট চিরক্বতজ্ঞ। ইতিপূর্ব্বে যেই সকল গ্রন্থকার বৌদ্ধ-ধর্ম্ম-বিষয়ক প্রন্থ প্রকাশ করিয়া এতদ্দেশে বৌদ্ধধর্ম পুনরুজ্জীবিত করিবার পক্ষে সহায়তা করিয়াছেন আমরা তাঁহাদের নিকট ন্যুনাধিক পরিমাণে উপকার প্রাপ্ত হইয়াছি। সেইজন্ত তাঁহাদিগকেও মনেপ্রাণে ক্বজ্ঞতা-জ্ঞাপন করিতেছি। ইতি—

তাং ২২শৈ মাদ ১৩২৮ সাল। "বোধিসত্ব বিহার," বাকথালি পোষ্ট পটিয়া, চট্টগ্রাম।

# অরিয় অট্ঠঙ্গিকো মগ্গো।

(১) সম্মাদিট্ঠি

(৩) সম্মাবাচা

(২) সম্মাসঙ্গপ্পো

(৪) সম্মাকম্মান্তো

(৫) সম্মাআজীবো

(৬) সম্মাবায়ামো

(৮) সম্মাসমাধি।

(৭) সম্মাসতি

মাৰ্গাল্প দীপনী।

নমো তস্স ভগবতো অরহতো সম্মা সম্বুদ্ধস্স।

বুদ্ধং ধম্মঞ্চ সংঘঞ্চ বিপ্লস্পনেন চেতসা,

বন্দিত্বাহং পবক্থামি অরিয়-মগ**্গ-দেসনং।** আমি বুদ্ধ, ধর্ম্ম, ও সংঘ এই ত্রিরত্নকে বিপ্রসন্নচিতে, শ্রুদ্ধাতরে বন্দনা করিয়া আর্য্য-অফ্টাঙ্গিক-মার্গ-ধর্ম্ম দেশনা বর্ণনা করিব।

তথাগত ভগবান সম্যক্ সম্বুদ্ধ, পরম শান্তি পদ নির্ব্বাণ গমনের, চরম মুক্তি লাভের যে ঋজুপথ আবিষ্কার করিয়াছেন তাহা আর্য্য-অফ্টাঙ্গিক-মার্গ নামে অভিহিত হয়। নিম্নে আমরা তাহার স্বরূপ নির্দ্দেশ ও ব্যাখ্যা প্রদান করিতেছি। সাধুগণ অবহিত চিত্তে শ্রবণ করুন,—

- (>) সম্মা দিইঠি—সম্যক্ দৃষ্টি।
- (২) সম্মা সঙ্গপ্পো---সম্যক্ সঙ্কল।
- সম্মা বাচা—সম্যক্ বাক্য।
- (8) সম্মা কম্মান্তো—সম্যক্ কর্ম্মান্ত।
- (৫) সম্মা আজীবো---সম্যক্ আজীব।
- (৬) সম্মা বায়ামো---সম্যক্ ব্যায়াম।
- (৭) সম্মা সতি-সম্যক্ স্মৃতি।
- 🕞 সন্মা সমাধি-সম্যক্ সমাধি।

মার্গাঙ্গ দীপনী।

(১) কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি---কর্ম্মস্বকীয়ত্ব-বিষয়ক সম্যক্

(২) চতুসচ্চ-সম্মাদিট্ঠি---চারিসত্য বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি।

(৩) দসবত্থ কা সম্মাদিট্ঠি---দশবস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি।

(ক) সব্বে সত্তা কম্মসূসকা—সর্ব্বসত্ত্বের কর্ম্মই স্বকীয়

(খ) সবেব সত্তা কম্মদায়াদা-স্বব সত্ত্ব কর্ম্মেরই দায়াদ।

(গ) সব্বে সন্তা কম্মযোনী-স্বি সত্ত্বের কর্ম্মই যোনী।

য়ং কন্মং করিসসন্তি কল্যাণং বা পাপকং বা তসস দায়াদা

অর্থাৎ—কল্যাণ বা পাপ যেরূপ কর্ম্ম করিকে

(ঘ) সবে সতা কম্মবন্ধু-সর্ব সত্তের কর্ম্মই বন্ধু।

কর্মের স্বকীয়ত্র বিষয়ক সম্যক

দৃষ্টি নির্দ্দেশ।

এখন ভগবদ্বাক্য সমূহের ব্যাখ্যা প্রদান করা যাইতেছে.—

(১) 'কম্মসসকতা—কম্মমের সকং এতেসন্তি কম্মস্সকা সন্তা, তব ভাবো।' 'কর্ম্মই

ইহাদের শ্বকীয়, এই অর্থে কর্ম্ম-ম্বক অর্থাৎ সন্থ, তাহার ভাব কর্ম্মেরম্বকতা।"

'কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি'—কর্ম্মের স্বকীয়তা বিষয়ক

কৰ্মেৱ স্বকীয়ত্ব বিষয়ক সম্যক

দৃষ্টি উদ্দেশ।

তন্মধ্যে সম্যক্-দৃষ্টি-মার্গাঙ্গ তিন প্রকার, যথা ঃ----

8

मुष्टि ।

বা আপন।

তাহার দায়াদ বা উত্তরাধিকারী হইবে।

ভবিসসন্তি।

 $(\mathbf{z})$ 

সম্যক্ দৃষ্টি। পূর্বব পূর্বব জন্মকৃত কুশলাকুশল কর্ম্মই সন্তুদিগের আপন। অর্থাৎ—যূর্ণায়মান সংসারচক্রে বহুকল্প ব্যাপী অনস্ত জন্মকৃত পাপ পুণ্য কর্ম্মই সকলের আপন। ইহাতে দৃঢ় বিশ্বাস-শীল বা আদ্ধাবান হওয়ার নামই সম্যক্-দৃষ্টি।

(ক) 'সবের সত্তা কম্মসৃসকা'—সর্বসম্বের কর্ম্মই আপন। অর্থাৎ—ইহলোকে প্রাণীর মধ্যে হাতী, ঘোড়া, গো, মহিষ ইত্যাদি এবং নির্চ্জীব বস্তুর মধ্যে রথ, ক্ষেত্র, প্রাসাদ, মণি, মুক্তা প্রভৃতি মানবের যাহা কিছু সম্পদ তৎসস্তই কেবল ইহকালের জন্তা। পরকালে ইহার কোনটিই তাহার সঙ্গী হয় না। যেমন, কোন হাওলাতী বস্তু পুনরায় বস্তু-স্বামীকে প্রত্যর্পণ করিতে হয়, এই সমস্তও তদ্রপ বলিয়া জানিতে হইবে।

স্বামী জীবিত অবস্থায় হাতী, ঘোড়া প্রভৃতির মৃত্যু হইলে, এ গুলি স্বামীর অধিকার ত্যাগ করিয়া চলিয়া যায়, স্বামীও অধিকার লাভে বঞ্চিত হয়। অথবা হাতী, ঘোড়া ইত্যাদির জীবিত অবস্থায় স্বামীর মৃত্যু হইলে স্বামীকেও হাতী ঘোড়া প্রভৃতি পরিত্যাগ করিয়া চলিয়া যাইতে হয়। এইরপে চুই প্রকারে অধিকার হইতে বঞ্চিত হইতে হয়। কারণ ইহা জাগতিক বিধান। এমতাবস্থায় এ গুলি একান্তই আমার বলিয়া মনে করা যুক্তিযুক্ত নহে।

সর্ব্বসন্থের কর্শ্মই আপন বলিবার কারণ এই যে কায়িক, বাচনিক ও মানসিক স্থচারিত কর্শ্ম তিন প্রকার এবং কায়িক, বাচনিক, ও মানসিক চুশ্চারিত কর্শ্ম তিন প্রকার।

¢

স্থচারিত ও দ্রুশ্চারিত ভেদে এই ছয় প্রকার কর্ম্মেরই সন্থগণ ষথার্থ স্বামী ! কর্ম্মকেই স্বামীরূপে সন্ধগণ সঙ্গে লইয়া যায়। যেমন, আমার কোন একটি বস্ত্র আমার ইচ্ছান্সসারে আমার সহিত নিতেও পারি বা রাখিয়া যাইতেও পারি, কিন্তু আমার মন্তকটি রাখিয়া কেবল শরীরটা নিয়া যাইতে পারি না। তদ্রপ হাতী, ঘোড়াদি কোন সম্পদ সঙ্গে ষায় না। কেবল স্থচারিত, হুশ্চারিত-কর্ম্ম সমূহ ছায়ার ন্থায় অনুগমন করে। মন্তকের ন্থায় কর্ম্মকে ছাড়া যায় না। জীবগণ যখন নিদ্রিত থাকে তখন তাহাদের কোন কর্ম্ম থাকে না। জাগ্রত হইলে স্তু-চারিত অথবা দ্রুল্চারিত যে কোন কর্ম্ম করিয়া থাকে। কর্ম্ম অতীত ও বর্ত্তমান ভেদে দ্বিবিধ। যেমন কোন লোক শ্রেষ্ঠীর গৃহে জন্ম গ্রহণ করিয়া ও পাপাসক্ত হইয়া স্থরাপানাদি অকুশল কর্ম্ম করিতে করিতে অত্যন্ত দরিদ্র হইয়া পড়ে। ইহা তাহার বর্ত্তমান জন্ম কৃত কর্ম্ম। স্থপ্রবুদ্ধ নামক একজন কুন্ঠ-রোগপিড়ীত দরিদ্র ভিখারী ছিল। সে বর্ত্তমান জন্মে শ্রদ্ধার সহিত বুদ্ধ-কথিত ধর্ম্মোপদেশ শ্রবণ করিয়া স্রোতাপত্তি নামক প্রথম মার্গস্থান প্রাপ্ত হইয়াছিল। শ্রেষ্ঠী পুত্রের স্রোতাপত্তি প্রভৃতি চারি মার্গ ও ফলন্থান প্রাপ্ত হইবার পূর্বব জন্মার্জ্জিত কর্ম্ম থাকা সত্বেও বর্ত্তমান জন্মে তাহার অকুশল কর্ম্ম হেতু মার্গ ফলাদি লাভ করার কথা দূরে থাকুক, বরং দরিদ্র হইয়া ধারে ধারে ভিক্ষা করিতে হইয়াছিল। 'কদ্মং সত্তে বিভাজতি

ষদিদং হীনপ্পণীততায়াতি'—কর্ম্মই সম্বদিগকে হীন ও প্রণীত ভাবে বিভাগ করিয়া থাকে। অর্থাৎ স্তুকৃৎ চুক্ষত কর্ম্মই সন্ধ দিগকে শ্রেষ্ঠন্থ এবং হীনত্ব প্রাপ্ত করায়।

কায়িক বাচনিক ও মানসিক স্থচারিত এবং ভূশ্চারিত কুশলাকুশল কর্ম্ম সমূহ বিভ্তমান রহিয়াছে। কাম, রূপ, অরূপ এই ত্রিলোকস্থিত সত্ত্ব মাত্রই কর্ম্মে নিযুক্ত রহিয়াছে। কর্ম্ম ব্যতীত সত্ত্ব লোক থাকিতে পারে না। বর্ত্তমানে যেরূপ কর্ম্ম আছে অতীত কালেও সেইরূপ কর্ম্ম ছিল। সেইরূপ কর্ম্ম আছে বলিয়াই সন্থগণ স্থ স্ব কর্ম্ম-ফল ভোগ করিতেছে।

হিন্দু, \_\_\_\_, থ্রীষ্টান, প্রভৃতির ধর্ম্মতে সমস্ত লোক ঈশ্বর-নির্ম্মিত। সেই জন্ম তাহারা একেশ্বর বাদী হইয়া কেবল কর্ম্ম বাদীদিগকে নাস্তিক বলিয়া থাকে। সেইরপে ঈশ্বর-বাদ বৌদ্ধদের গ্রহণের অযোগ্য। কারণ বৌদ্ধ মতে ঈশ্বর এই বাক্যটি 'সম্মৃতিসচ্চ'—ব্যবহারিক সত্য, পরমার্থ সত্য নহে। পরমার্থতঃ লোকে ঈশ্বর বিভ্তমান নাই। সম্যক্-দৃষ্টি-জ্ঞান বিরহিত লোকিক স্বমার্গ (আত্মদৃষ্টি) অবলম্বী মহাজনেরা বর্ত্তমান রূপ-সংস্থিতি বা শারীর, নাম-সংস্থিতি বা মন ও মানসিক ধর্ম্মদ্বয়কেই স্থাবর (নিত্য) ঈশ্বর বলিয়া ব্যবহার করিয়া থাকে। তাহা ব্যর্থ জানিয়া—তাহাতে বিশ্বাস স্থাপন না করিয়া, তাদৃশ মিথ্যা-দর্শন-মূলক মিথ্যা বাদ সম্পূর্ণ পরিহার করিয়া কেবল কর্ম্ম ও কর্ম্ম-ফল—বিপাকে শ্রদ্ধান্দীল হওয়াই উচিত। স্থাবর ঈশ্বর বলিয়া কেহ নাই। সর্ব্ব সম্বেরই কর্ম্মকে আপন

27

বলিয়া সম্যক্ দৃষ্টিযুক্ত আর্য্যগণের জ্ঞান-পথে বিচরণ করা উচিত। ইহ জন্মে হাতী ঘোড়া প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত সম্পদ গুলি আপন না হইবার আরও কারণ এই যে, উহা অগ্নি, জল, চুরি, ডাকাতি প্রভৃতির দ্বারা নষ্ট হইতে পারে। কিস্তু স্রচারিত কর্ম্মই একমাত্র সন্থ দিগের আপন। যেহেতু উহা অগ্নি, জল, চুরি, ডাকাতি প্রভৃতির দ্বারা নফ্ট হইতে পারে না। ভূচর, খেচর, জলচর প্রভৃতি নানা প্রকার যে সকল তির্য্যক্ সন্থ আছে, তাহা-দের কেহ দীর্ঘায়, কেহ অল্পায়ু : কেহ আবার জীবিকা অন্বেষণে শীঘ্র প্রচর খাদ্য পায়, কেহ সারাদিন অম্বেষণ করিয়াও প্রচর খান্তপায় না। উহা তাহাদের স্বাস্ব অতীত কর্ম্মেরই ফল। অতীতের কর্ম্মফলে বর্ত্তমান এই শরীর ও ভোগ সম্পদ লাভ করা হইয়াছে। বর্ত্তমান জীবনে স্থুখে থাকিতে হইলে স্ফারিত কর্ম্ম করা উচিত। কর্ম্ম বিষয়ক সম্যক জ্ঞান না থাকিলে কর্ম্ম করা যায় না। এই হেতৃ দশ প্রকার গুশ্চারিত কর্ম্মেরও উল্লেখ করা যাইতেচ্চে

(১) 'পাণাতিপাত'-প্রাণী-হত্যা। মতুষ্য বা তীর্য্যকাদি যে কোন প্রাণী বধ করা।

(২) 'অদিলাদান'----অদন্তাদান বা চুরিকরা।

(৩) 'কামেস্থ মিচ্ছাচার'—মিথ্যা কামাচার বা পরস্ত্রী-গমনাদি ব্যাভিচার করা।

(8) 'মুসাবাদ'---মুযাবাদ বা মিথ্যা কথা বলা।

(c) 'পিন্থনবাচা'---পিশুন বাক্য বা ভেদবাক্য বলা।

#### কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেস।

(৬) 'ফরুস বাচা'—রঢ় বাক্য বা গালি, নিন্দা, প্রভৃতি মনঃপীড়া দায়ক বাক্য প্রয়োগ।

(٩) সম্প্পলাপ'---সম্প্রলাপ বা নিরর্থক কথা বলা।

(৮) 'অভিক্মা'---অভিধ্যা বা পরদ্রব্যে লোভ করা।

(৯) 'ব্যাপাদ'—ব্যাপাদ বা মানসিক হিংসা করা।

(১০) 'মিচ্ছাদিট্**ঠি'—মিথ্যাদৃষ্ঠি অথাৎ কৰ্ম্ম ও কৰ্ম্য** ফলে অবিশ্বাস বা নাস্তিকতা।

এই দশপ্রকার হুল্চরিত কর্ম্ম। ইহাই মহা অকুশল বা মহাপাপ। হুল্চরিত, অকুশল, বা পাপ অর্থতঃ এক। এইরপে দশপ্রকার হুল্চারিত কর্ম্মে, হুল্চারিত কর্ম্মজ্ঞান। এই দশবিধ হুল্চারিত কর্ম্ম কায়িক, বাচনিক ও মানসিক এই তিন ভাগে বিভক্ত। তন্মধ্যে প্রাণীবধ, চুরি, ব্যভিচার এই ত্রিবিধ হুল্চারিত-কর্ম্ম, কায়দ্বারা সম্পন্ন হয় বলিয়া উহা কায়িক হুল্চারিত। মিথ্যা-বাক্য, পিশুন-বাক্য, কর্কশ-বাক্য ও নিরর্থক বাক্য এই চারি-প্রকার হুল্চারিত কর্ম্ম, বাক্যদ্বারা সম্পন্ন হয় বলিয়া, উহা বাচনিক হুল্চারিত এবং লোভ, হিংসা ও নাস্তিকতা এই তিনপ্রকার হুল্চারিত কর্ম্ম, মনদ্বারা উৎপন্ন হয় বলিয়া, উহা মনোহুল্চারিত কর্ম্ম নামে কথিত হয়। কায়, বাক্য ও মন দ্বারা উৎপন্ন এই দশবিধ হুল্চারিত কর্ম্মই এম্থলে অভিপ্রেত। নিম্নে এই সকল কর্ম্মের উৎপত্তির হেতু প্রদর্শিত হইতেছে :---

'দব্বেসত্রা আহারট্ঠিতিকা' "সর্ব্বসন্থ আহারে স্থিত।" আহার ব্যতীরেকে কোন জীবই বাঁচিতে পারে না। সকলেই

29

ইহন্ধগতে জীবিকা অর্জ্জনের জন্ম উপযুক্ততা অনুসারে শিল্প, বাণিজ্য, কৃষি, রাজকার্য্য ও শ্রমিকের কর্ম্ম প্রভৃতি করিতে বাধ্য হয়। ইহাও কায়িক, বাচনিক ও মানসিক এই তিনপ্রকার কর্ম্মেরই অন্তর্গত। কারণ ঐ তিন প্রকার কর্ম্মব্যতীত অন্ত কর্ম্ম নাই। যাহারা উপরোক্ত চুশ্চারিত কর্ম্ম সকলকে চুশ্চারিত কম্ম জানিয়া উহা বৰ্জ্জন পূৰ্ব্বক স্ব স্ব জীবিকা অৰ্জ্জন করে, তাহাদিগকে সম্যক্ আজীবযুক্ত (আজীব বান) স্থচারিত কন্মী বা স্কশীল বলা হয়। আর যাহারা তাহার সাহায্যে অর্থাৎ পূর্ব্বোল্লিখিত দশবিধ অসঙ্গেয়ে জীবিকা অর্জ্জন করে তাহা-দিগকে মিথ্যাআজ্ঞীবযুক্ত (মিথ্যাজীবী বা অসচুপায়ে জীবিকা-নির্ব্বাহকারী) দ্রশ্চারিত কর্ম্মাসক্ত বা হুঃশীল বলা হয়। এই রূপে কায়, বাক্য ও মন-দ্বার ভেদে স্ফারিত কম্ম তিন প্রকার ও তদ্বিপরীত ভাবে দ্রুশ্চারিত কর্ম্ম তিন প্রকার। এইরূপে স্থচারিত দ্রশ্চারিত ভেদে বিভক্ত করিতে গেলে কায়-দ্বার একটীই ষড়বিধ কন্মের উৎপত্তি স্থান এবং ইহাই বর্ত্তমানে কর্ম্মনামে অভিহিত হয়।

জীবিকা অর্জ্জনের জন্থ কর্ম্মবিষয়ক জ্ঞান আবশ্যক বলিয়া, ছেলেবেলা হইতে লোককে বিছা শিক্ষা করিতে হয়, শিক্ষিত হইলে যথাযুক্ত শিক্ষানবীশী প্রভৃতি কর্ম্ম সম্পন্ন করিয়া শিল্প, বাণিজ্য, কৃষি, চাকুরী ইত্যাদির দ্বারা জীবিকার জন্থ অর্থ উপার্জ্জন করিতে হয়। এইরপ অর্থ উপার্জ্জন করা বর্ত্তমান জন্মেরই কর্ম্মফল। ইহজীবনে স্থচারিত কর্ম্ম না করিলে

3.

অতীতের কর্ম্ম ভাল থাকিলেও স্বথফল পাইতে পারে না। ইহজন্মে এইরপ কর্ম্মজ্ঞান বিহীন হইয়া ঈশ্বরের নিকট প্রার্থনা করিলে অর্থ সম্পদ পাওয়া যায় না। যদি পাওয়া যাইত তাহা হইলে লেখাপড়া, শিল্প, বাণিজ্য, কুষি ও চাকুরী প্রভৃতি কর্ম্ম শিক্ষার কোন প্রয়োজনই হইত না। সেই জন্ম লেখাপডা প্রভৃতি বর্ত্তমান জন্মের কুতকর্ম্ম। উহা ঈশ্বরদত্ত নহে। স্থতরাং স্বীয় স্বীয় কৃতকর্ম্মলব্ধ বস্তুকে ঈশ্বর-দন্ত বলিয়া কাল্পনিক বিশ্বাস করিয়া "কর্ম্মের অস্তিত্ব স্থলে ঈশ্বরের অস্তিত্ব স্বীকার করাকে বুদ্ধ শাসনে মিথ্যাদৃষ্টি বলে।" কেননা বর্ত্তমান টাকা পয়সা প্রভৃতি যত ধন সম্পদ আছে, ৰাস্তবিক তাহা ঈশ্বর-দন্ত নহে। শ্রেষ্ঠী, রাজা, মহারাজাদির স্থুখ ঐশ্বর্য্য ইত্যাদি সম্পদও আপন আপন স্তুকুত বা স্তুচারিত কর্ম্মজাত স্তুফল। মনুষ্যন্ত, দেবত্ব, শক্রুত্ব ব্রহ্মত্ব প্রভৃতি জন্মও ঈশ্বর-দত্ত নহে। ইহাও স্ফারিত কর্ম্মজাত বা কর্ম্মদন্ত বিপাক। স্থতরাং এই সমস্তের কোনটাই ঈশ্বর-দত্ত বলা যাইতে পারে না। উপরে সংক্ষেপে আমরা বর্ত্তমান কর্ম্ম প্রদর্শন করিয়াছি। এখন আমরা অতীত এবং অনাগত কর্ম্মের বিশ্লেষণ করিয়া তাহা সরলভাবে বুঝাইবার প্রযাস পাইব।

অতীতের কর্ম্ম বলিলে জন্মান্তরীণ স্তৃকৃত কর্ম্ম বা বুদ্ধ, ধর্ম্ম, সংঘ এই ত্রিরত্বকে অভিবাদন, দান, শীল, সমাধি ও বিদর্শনভাবনাদি কুশল কর্ম্মকে বুঝায়। ইহ জন্মে ত্রিরত্বের প্রতি শ্রদ্ধাবান্ হইয়া তথা কথিত দশ হৃশ্চারিত কর্ম্মপথ বর্জ্জন করতঃ, দানাদি কুশল অর্জ্জন করিলে তৎ প্রভাবে ভবক্ষয়ে—মৃত্যুর পর ফল স্বরূপ মন্যুয্যত্ব, দেবত্ব, শত্রুত্ব ও ব্রহ্মত্ব প্রাপ্ত হওয়া যায়।

এইস্থানে বিষয়টিকে উপমার দ্বারা আরও একটু স্পষ্ট করা যাইতেছে। ব্লক্ষের জন্ম সম্বন্ধে প্রশ্ন জিজ্ঞাসিত হইলে লোক কথার কথা মাত্র বলিয়া থাকে যে, বীজ হইতে বুক্ষের উৎপত্তি বা জন্ম হইয়াছে। বাস্তবিক উহা পরমার্থ সত্য নহে; ব্যবহারিক সত্য। অভিধর্ম্ম মতে রক্ষ ঋতুজ, কারণ আদিতে রক্ষ সমূহ ঋতু হইতে জন্মিয়া থাকে। ঋতু শীতও উষ্ণ ভেদে চুই প্রকার। তেজ ধাতু ( অগ্নি ) হইতে বীজের উৎপত্তি হয়। সেই তেজ ধাতু পরমার্থতঃ হুই প্রকার,শীততেজ ও উষ্ণতেজ। তাহাদের মধ্যে পৃথিবী ধাতুর (মাটির) মধ্যে যে তেজ থাকে তাহাকে উষ্ণতেজ এবং আপধাতুর মধ্যে যে তেজ থাকে তাহাকে শীত তেজ বলে। সংবর্ত্ত কল্পে হ্রাসমান নীতির দ্বারা লোকধাতু, তেজ ধাতুর দ্বারা ধ্বংস হইবার পর, কোন বীজ অবশিষ্ট থাকে না। কিন্তু বিবর্ত্ত কল্পে বর্দ্ধনশীল নীতিদ্বারা লোক-ধাতু ক্রমাম্বয়ে উৎপন্ন ও বর্দ্ধিত হইবার সময় সেই উষ্ণ ও শীত তেজ-ধাতৃদ্বয়ের অন্যূনাধিক সমন্বয়ে পুনঃ বীজ উৎপন্ন হইয়া থাকে। তন্মধ্যে যে কোন তেজাধিক্য হইলে বীজ নষ্ট হয়। কিস্তু তাহাদের অন্যূনাধিক সমান-সমবায় হইলে, বীজ নষ্ট না হইয়া বৃক্ষ উৎপন্ন হয়। সেই তেজধাতু বীজই প্রকৃত বীজ। উহা লৌকিক বিধান। সেই বীজ হইতে বুক্ষ, বুক্ষ হইতে ফল, ও

#### কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেস। ১৩

ফল হইতে পুনঃ বীজের সমাগম হয়। এইরূপ বীজ পরম্পরায় ইহাদের বংশ বর্দ্ধিত হইতে থাকে। এই নিয়মে জড় জগতের উৎপত্তির পরমার্থ স্বরূপ জ্ঞাত হইয়া সন্থলোকের উৎপত্তির পরমার্থ জানা উচিত।

মনুর্য্য, তির্য্যক্, দেব, ব্রহ্ম, ও নৈরয়িক—নরকস্থ—জীব প্রভৃতি নিখিল সন্থলোক দান, শীল, ভাবনা এবং প্রাণীহত্যা, চুরি ইত্যাদি কুশলাকুশল কর্ম্ম-সস্ভৃত এবং এই দ্বিবিধ কর্ম্মেই স্থিত। সেই সকল কর্ম্মাই সন্তুদিগের বীজ। কিন্তু তৎসমস্ত কর্ম্মের কেহ স্রম্টা নাই। ইহা স্বভাবতঃ চিরকাল স্থিত আছে। স্বভাবতঃ অর্থে এই স্থানে সেই সেই কর্ম্ম বীজেরই স্বভাব বুঝিতে হইবে। ইহাতে আত্ম কল্পনা করা ব্যবহারিক সত্য।

অতীত কল্প ব্যাপী অতীত কর্ম্ম-ভব-সংসার, হইতে স্বকৃত কর্ম্ম বীজ দ্বারা পর পর কল্পে ভব-সংসারে, মন্যুষ্য, দেব, ব্রহ্ম, তির্য্যক্ ও নৈরয়িক সত্ত পরম্পারা উৎপন্ন হয়। দান-শীলাদি কুশল কর্ম্ম-বীজ দ্বারা মন্যুষ্য, দেব, ব্রহ্মের জন্ম হয়। প্রাণীহত্যা, চুরি ইত্যাদি অকুশল কর্ম্ম-বীজ দ্বারা নৈরয়িক, প্রেত, তির্য্যক্ ও অন্তরকায় সত্তদিগের উৎপত্তি হয়। যেমন পুরাতন রক্ষ হইতে ফল-বীজ জাত হইয়া পুনর্ব্বার সেই পুরাতন বীজ হইতে নৃতন রক্ষ সমূহ উৎপন্ন হয়, তেমন অতীত কর্ম্ম-বীজ হইতে নৃতন রক্ষ সমূহ উৎপন্ন হয়, তেমন অতীত কর্ম্ম-বীজ হইতে পর-পর কর্ম্মবীজ উৎপন্ন হইয়া থাকে। রক্ষের মধ্যে কেবল মাত্র রূপ সংস্থিতি আছে বলিয়া অধিক ফল ও বীজ উৎপাদিত হয়। পুন-রায় সেই ফল-বীজ হইতে অধিকতর রক্ষ উৎপন্ন হয়। সন্ত্বলোকে

#### মার্গান্স দীপনী।

রপ ও নাম এই উভয় সংস্থিতি আছে। কিস্তু রূপ-সংস্থিতি হইতে নাম-সংস্থিতি মহৎ—-শ্রোষ্ঠ। নাম হইতে নামের একটি মাত্র সংস্থিতি হইতে পারে। সেই জন্থ এক সত্ত্ব একাধিক বার জন্মগ্রহণ করিতে পারেনা। অতীতের কুশলাকুশল বহু কর্ম্ম-বীজ থাকিলেও নাম-সংস্থিতি থাকাতে একসঙ্গে এককর্ম্ম-বীজ এক জন্ম ভিন্ন বহুবার জন্মগ্রহণ করিতে পারেনা। তঙ্জ্জন্থ ভগবান বলিয়াছেন,—"চেতনাহং ভিদ্খবে কন্মং বদামি, এক চেতনায় একপটিসন্ধী তি"। হে ভিক্ষ্মণণ ! আমি চেতনা-কেই কর্ম্ম বলিতেছি। একটি চেতনা উৎপাদন দ্বারা একবার প্রতি সন্ধি (নাম রূপের মিলন) ঘটে।

বুক্ষের কেবল মাত্র রূপ-সংস্থিতি থাকাতে অনেক বীজ, অনেক বৃক্ষ হইতে পারে। নাম-সংস্থিতির সেইরূপ নিয়ম নাই। এই যে পৃথিবী, আপ, পর্বত, সূর্য্যমণ্ডল, চন্দ্রমণ্ডল, অসংখ্য, অনন্ত নক্ষত্র রাজী প্রভৃতি রহিয়াছে উহারা সমস্ত ঋতুজ। এই চক্রবালের অভ্যন্তরস্থিত সমস্ত বস্তুই ঋতুজ বা ঋতু-বীজ হইতে উৎপন্ন। তৎসমস্ত ঈশ্বর-নির্ম্মিত নহে।

মনুষ্য ও তীর্য্যক্ ইত্যাদি নিখিল সত্তলোকের অতীত কল্পে অতীত জন্মে তাহাদের স্ব স্ব কৃত অতীত কর্ম্ম-বীজ হইতে বর্ত্তমান নৃতন ভব বা জন্ম হইতেছে। আবার বর্ত্তমান কর্ম্ম-বীজ হইতে ভবিয়ৎ কর্ম্ম উৎপন্ন হয়। কিছুই ঈশ্বর-নির্দ্মত নহে। সেইরূপ অবিপরীত ভাবে যথাস্থিত ধর্ম্মের সংস্থিতি প্রকৃষ্ট রূপে জ্ঞাত হওয়ার নামই সম্যক্দৃষ্টি বা আর্য্যজ্ঞান। সমস্ত ঈশ্বর

34

নির্ম্মিত এরূপ বিপরীত মিথ্যা দর্শন-যুক্ত অনার্য্য, হীনগামী, তুচ্ছ---মার্গ ফলাদি লাভের আচার হইতে পৃথক্ জনের মিথ্যা দর্শন বৌদ্ধ শাসনে মিথ্যাদৃষ্টি নামে কথিত হয়।

এই বিষয়টি সম্যক রূপে হৃদয়ক্সম করিতে হইলে ইহা ম্মরণ রাখা কর্ত্তব্য যে, ঋতু হইতে ঋতু-জাত বৃক্ষ সকল উৎপন্ন হয়। এবং কর্ম্ম-বীজ হইতে নিখিল সন্তু-লোক উৎপন্ন হইয়াছে। সমুদয় জড় ও প্রাণী জগতের এই প্রকার নীতি বা স্বভাব। এতদ ভিন্ন কিছই ঈশ্বর নির্ম্মিত নহে। সেই জন্ম সমস্ত ঈশ্বর-নির্ম্মিত এরপ বিপরীত মিথ্যা ভ্রম ও বিচিকিৎসা পরিহার পূর্ব্বক আর্য্যজ্ঞান দ্বারা কুশলাকুশল কর্ম্ম শ্রদ্ধা করিয়া, ইহশাসনে বিমল শ্রদ্ধা-ইন্দ্রিয়, শ্রদ্ধাবল দ্বারা শ্রদ্ধা চিত্তে বুদ্ধ, ধর্ম্ম, সংঘ এই ত্রিরত্নকে অভি-বাদন, দান, শীল, সমাধি, ও বিদর্শন কর্ম্মন্থান ভাবনা ইত্যাদি কুশল কর্ম্ম ইহ জন্মে সম্পাদন করিবার জন্ম, কায়িক ও মানসিক বীর্য্যবান হইয়া আর্য্যগণের সম্যক্ জ্ঞানে বিহার করা উচিত। কেননা, "সর্ব্ব সত্ত্বের কর্ম্মই আপন" বলিয়া মহা কারুণিক ভগবান্ লোকজ্ঞবুদ্ধ ধন্ম উপদেশ দিয়াছেন।

সর্ব্ব সত্ত্বের কর্ম্মই স্বকীয় দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(থ) 'সবের সত্তা কম্মদায়াদা'—সর্বর সত্ত কর্শ্বোর দায়াদ। সকল সত্ত আপন আপন পূর্ব্ব পূর্ব্ব কৃত কুশলাকুশল কর্শ্মের দায়াদ। অর্থাৎ—ঘূর্ণায়মান অনন্ত সংসার চক্রে বহুকল্প

ব্যাপী অনন্ত জন্মকৃত কুশলাকুশল কর্ম্মেরই উত্তরাধিকারী বলিয়া নিশ্চয় জ্ঞান।

সকল সত্ত কর্ম্মেরই দায়াদ বলিবার কারণ এই যে,ইহলোকে যাহা আপন সম্পত্তি তাহার দায়াদ বা উত্তরাধিকারী স্বীয় স্বীয় পুত্র, পোত্রগণ কেবল ইহ জন্মে কিছু কিছু ভোগ করিতে পারে। মৃত্যুর পর উহা কাহারও সৃঙ্গী হয় না, অপিচ অগ্নি, জল, চোর, ডাকাত প্রভৃতির দ্বারা নফ্ট হয়। অথবা নিজ নিজ ভোগে ব্যশিত হয়। হয়তঃ মান্মুষ সম্পত্তিকে ত্যাগ করে, অথবা সম্পত্তি মান্মুষকে ত্যাগ করে। জগতে মান্মুষ কুশলাকুশল কর্ম্মেরই প্রকৃত দায়াদ। কর্ম্মাই মৃত্যুর পর ছায়ার ত্যায় অন্মুগমন করে। কুশল কর্ম্মের দায়াদ হইলে সম্পত্তি ভোগ করিতে পারা যায়। নতুবা অগ্নি জল ইত্যাদির দ্বারা নফ্ট হয়; অথবা অকাল মৃত্যুর পর পরিত্যাগ করিয়া চলিয়া যাইতে হয়। স্থতরাং সত্বগণ কর্ম্মেরই যথার্থ দায়াদ।

উপমা স্থলে বলা যাইতেছে যে, কোন এক তীৰ্য্যক্কেও স্থ-চিন্তে কিছু দান দিলে ভবিষ্যতে শত জন্ম ব্যাপিয়া তাহার ফল---বিপাক---লাভ হয়। মার্গ ফলাদি আচার হইতে পৃথক ছুঃশীল কে দান দিলে সহস্র জন্ম, ও শীলবন্তুকে দান দিলে শত সহস্র জন্ম ব্যাপিয়া ফল লাভ হইয়া থাকে। কুশল কর্দ্মই ঐরপ ফল দিয়া থাকে। সামান্ত একটি তির্য্যক্কেদ ান করিলে শত জন্ম ব্যাপিয়া সেই ফল ভোগে আসে; ফিস্তু পৈতৃক সম্পত্তি সেইরূপ দীর্ঘ কাল ভোগ করা যাইতে পারে না। ইহা দানকুশল-কর্দ্ম

36

## কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেশ। ১৭

দায়ান্ত। শীলাদি অন্তান্স কর্ম্ম সম্বন্ধেও এইরূপ জানিডে হইবে।

অকুশল কর্ম্মের দায়াদ হইলে—একটি তির্যাক্ প্রাণী বধ করিলে কায়, বাক্য, মন প্রয়োগের তারতম্য হেতু ভবিষ্যতে এক হইতে দশ সহস্র জন্ম ব্যাপিয়া শিরচ্ছেদরপ উপচ্ছেদ (অকাল) মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত হইতে হয়। ইহা শিরচ্ছেদ কর্ম্মের দায়ান্ত। চুরি, মিথ্যা ইত্যাদি অস্থান্য অকুশল কর্ম্ম সম্বন্ধেও সেইরূপ জানা উচিত।

একটি অশ্বথ বুক্ষের বীজ হইতে আর একটি অশ্বথ বুক্ষ উৎপন্ন হয়। যদি সেই বুক্ষ সহস্র বৎসর জীৰিত থাকে, তাহার ফল-বীজের আর অন্ত থাকে না। সেইরূপ আদ্র কাঁঠালাদি বীজের বিষয় বিচার করিলেও এক একটি রক্ষের বীজের অস্ত নাই। ঐরপে কর্ম্ম-সন্তান বা সন্তুতি-প্রবাহ অনন্ত। ঐ নিয়মে দান, শীল প্রভৃতি কুশল কর্ম্ম-বীজ ভবিষ্যৎ পরম্পরায় অনস্ত হইবে। সেই কুশল কর্ম্ম-বীজ ফল দান করিলে, বিপুল সম্পদ লাভ হয়। একটি বীজের আশ্রায় পরম্পরা যেমন শাখা, পত্র. ফুল, ফলাদি বুদ্ধি হইয়া থাকে, তেমন কর্ম্মসন্তান বা সন্তুতি-প্রবাহের অন্ত নাই। এরপ একটি কর্মাশ্রয়ে বহুকল্প ব্যাপিয়া ভবিষ্যুতে অনেক জন্ম হইয়া থাকে, এবং কর্ম্মই সন্থের সহগামী হয়। তাহাদের মধ্যে যখন কুশল কর্ম্ম-বীজ অবসর পায়, তখন কুশল কর্ম্মই শুভ ফল প্রদান করে; এবং ষখন অকুশল কর্ম্ম অবসর পায়, তখন অকুশল কর্ম্মাই অশুভ ফল

ર

প্রদান করে। অবশিষ্ট কুশলাকুশল কর্ম্ম যাবৎ অন্মুপাদিশেষ-নির্ব্বাণ লাভ না হয়, তাবৎ কাল সহগামী হয়, যখন অবসর পায় তখন ফল প্রদান করিয়া খাকে। এইৰূপে স্বকৃত কুশলা-কুশল ৰুশ্মই সম্বদিগকে পরিত্যাগ করে না। মাতা পিতা হইতে প্রাপ্ত সকল সম্পদ ত্যাগ করিতে হয়। কিস্তু স্বকৃত কুশলা-কুশল কর্ম্মই ত্যাগ করিতে হয়। কিস্তু স্বকৃত কুশলা-কুশল কর্ম্মই ত্যাগ করিতে পারা যায় না। সেই নিমিত্ত "সর্ব্ব সত্ত্ব কর্শ্মেরই দায়াদ"—বলিয়া ভগবান্ বুদ্ধ ধর্ম উপ-দেশ দিয়াছেন।

সর্ব্ব সত্ত্ব কর্ম্মেরই দায়াদ দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(গ) সব্বে সত্তা 'কম্মযোনী'—সর্ব্ব সন্থের কর্ম্মই যোনী (উৎপত্তির স্থান)। সকল সত্ত্বের নিজের পূর্ব্ব পূর্ব্ব কৃত কুশলা-কুশল কর্ম্মই যোনী। অর্থাৎ—ঘূর্ণায়মান অনন্ত সংসারচক্রে বহুকল্প ব্যাপী অনন্ত জন্মকৃত কুশলাকুশল কর্ম্মই যোনী বলিয়া নিশ্চয় জ্ঞান।

সর্বব সম্বের কর্ম্ম যোনী বলিলে ইহাই বুঝিতে হইবে যে, অশ্বত্থ বৃক্ষ ইত্যাদি উৎপন্ন হইবার তিনটি কারণ বা হেতু আছে, সেই তিনটী হেতু সংযোগেই ব্বক্ষ উৎপন্ন হয়। তন্মধ্যে অসাধারণ কারণ বীজ বা হেতু। পৃথিবী ধাতু ও আপধাতু, এই চুইটি ধাতু সাধারণ কারণ বা প্রত্যয়। মন্যুয্যেরা ধন উপার্জ্জনের জন্থ কুলিকর্ম্ম করে, এই কর্ম্মই তাহাদের বর্ত্তনান কর্ম্ম। কুলির কার্য্যে প্রয়োজনীয় টুক্রি, কুদাল ও বেতন দায়ক প্রভুর মধ্যে কুলির কর্ম্মই অসাধারণ কারণ, অন্থ সকল সাধারণ

কারণ। এইরূপ হেতৃ ও প্রত্যায়। সেইরূপ মন্যুষ্য ও তির্য্যক্ প্রভৃতি সম্বের জন্ম গ্রহণের কর্ম্ম-বীজ আছে। তন্মধ্যে দান, শীল ইত্যাদি কুশল কর্ম্ম-বীজ। এবং প্রাণী হত্যা, চুরি ইত্যাদি অকুশল কৰ্ম্ম-বীজ। সেই সেই কৰ্ম্ম-বীজই তাহাদের জন্ম হইবার অসাধারণ কারণ বা হেতু। ইহাও অশ্বত্থ বীজের সহিত উপমিত হয়। মাতা পিতার সংযোগ জনিত কর্ম্ম সাধা-রণ কারণ। অশ্বত্থ বৃক্ষ উৎপন্ন হইবার সময় পৃথিবী ধাতু ও আপধাতু যেমন সাধারণ কারণ, সেইরূপ মাতা পিতাও সাধারণ কারণ। অশ্বথ বুক্ষের হায় সত্ত্ব লোক উৎপন্ন হইবার ঐরূপ যোনী। ইহা পরমার্থ। পরমার্থতঃ পৃথিবী ধাতু মাতা, আপ-ধাতু পিতা, কর্ম্মই বীজ, অন্য সকল ব্যবহার। সেইজন্য কুশলা-কুশল কর্ম্ম সকল ও জ্ঞান দ্বারা সম্যক্ দর্শন করিয়া, সকলেরই বর্ত্তমান ব্যবহারিক-সত্য-ধর্ম্ম হইতে পরমার্থ-সত্য-ধর্ম্ম বিশ্লেষণ পূর্ব্বক ইহ জন্মে যথাকথিত কুশল উপার্জ্জন করা উচিত। অতাত জন্মে দান, শীল ভাবনাদি কুশল কর্ম্ম জ্ঞান-কৃত হেতু। এবং প্রাণী হত্যাদি অকুশল কর্ম্ম অজ্ঞান-কৃত হেতু। ইহারাই স্ল হেতু। এতদ্ভিন্ন পরমার্থতঃ ঈশ্বর বলিয়া কোন হেতু নাই। সেইজন্য "সর্বব সম্বের কর্ম্মই যোনী" বলিয়া ভগবান্ বুদ্ধ ধর্ম্ম উপদেশ দিয়াছেন।

সর্ব্ব সত্ত্বের কর্ম্মযোনী দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(ঘ) 'সবের সত্তা কম্ম বন্ধু'—"সর্বর সম্বের কর্ম্মই বন্ধু।"

সর্ব্ব সম্বের বহুকল্প ব্যাপী অনন্ত জন্ম-কৃত স্বীয় স্বীয় কুশলাকুশল-কর্ম্মই বন্ধু। এ রূপ কর্ম্ম বন্ধু বলিয়া নিশ্চয় জ্ঞান।

সকল সন্বের কর্ম্মই বন্ধু বলিবার কারণ এই যে ইহলোকে পরম উপকারিনী, স্নেহময়ী মাতা, স্নেহ**শী**ল পিতা, ভ্রাতা, ভগ্নি, জ্ঞাতি, মিত্র, আচার্য্য, উপাধ্যায় প্রভৃতি আত্মীয়বন্ধু আছেন। তাঁহারা সকলেই কেবল ইহজন্মে উপকার করিতে পারেন বলিয়া তাঁহারা বর্ত্তমান কালের বন্ধু। ইহ লোকে মৃত্যু দণ্ডে দণ্ডিত হইয়া পরলোক গমন কালে স্ব-কৃত কায়িক, বাচনিক, ও মানসিক স্থচারিত কুশলকর্ম্ম, যে কোন লোকে পুনর্জন্ম গ্রহণ করিলে পরম মিত্র, পরম সহায় রূপে উপকার করিয়া থাকে। অতএব ইহ জন্মকৃত যথাকথিত দানাদি কুশল কর্শ্মই একান্ত সহায়, একান্ত বন্ধু। মাতা পিতা প্রভৃতি কেবল বর্ত্তমান জন্মের ক্ষণকালের বন্ধু। সেই জন্য সকলেই কায়িক, বাচনিক ও মানসিক স্থচারিত কর্ম্ম সমূহে সম্যক্ আচারশীল সম্পন্ন হইয়া কুশল কর্ম্ম সম্পাদন করিতে করিতে ইহু ও পর-লোকের একাস্ত সহায়, একাস্ত বন্ধু লাভ করুন। এইরপে ভগবান বুদ্ধ "সব্ব সত্ত্বের কর্শ্মই বন্ধু" বলিয়া ধর্মা উপদেশ দিয়াছেন।

সর্বব সত্ত্বের কর্শ্মই বন্ধু দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(৬) 'সব্বে সত্তা কম্ম পটি সরণা'—সর্ব সত্ত্বের "কর্ম্মই প্রতি শরণ"—সর্ব্ব সত্ত্বের নিজের পূর্ব্ব পূর্ব্ব কৃত কুশলাকুশল-

## কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেশ। ২১

কর্ম্মই শরণ বা আশ্রায় স্থান। অর্থাৎ ঘূর্ণায়মান সংসার চক্রে অনস্ত জন্মকৃত কুশলাকুশল কর্ম্মই একমাত্র শরণ বা আশ্রায় স্থান বলিয়া নিশ্চয় জ্ঞান।

সকল সম্বের কর্ম্মই প্রতিশরণ বলিবার কারণ এই যে, সন্বলোকে—জীৰজগতে ক্ষুধা তৃষ্ণা প্ৰভৃতির ভয় থাকাতে লোকে, দীর্ঘায়ু লাভ ও স্থুখে জীবন যাপন করিবার নিমিন্ত যে সকল শরণ গ্রহণ করে, তাহা এই,---ক্ষণার ভয় হইলে আহারের শরণ, তৃষ্ণার ভয়ে জলের শরণ, চোরাদির ভয়ের জন্য অন্তগৃ হের শরণ। পীড়ার ভয় হইলে ঔষধের শরণ, ও তদব্যবন্থাপক স্থদক্ষ ডাক্তারের শরণ, পীড়িতের পক্ষে ঔষধ ও ডাক্তার উভয় শরণ স্থান। শত্রুর ভয় নিবারণ কল্পে লাঠি, থোঁচ, প্রভৃতি শন্ত্রের শরণ, রাস্তায় গমন কালে জুতার শরণ, রৌদ্রে গমন কালে ছাতার শরণ, জলপথে জলযান শরণ, অঞ্চলি কর্ম্ম ও নানাপ্রকার পুজাদ্বারা দেব দেবীর শরণ। এইরপে নানা ভয় নিবারণ কল্পে নানা শরণ স্থান আছে। এই সমস্তের ধারা তৎ তৎ ভয় দূরীভূত হয় বলিয়া এই সমস্তকেও শরণ স্থান বলা হয়। কিন্তু এই সমস্তের কোনটাই প্রকৃত শরণ নামের যোগ্য নহে।

ক্ষুধার ভয় আছে বলিয়াই জীবিকার্চ্জনের নিমিত্ত যেমন, লেখা, পড়া, কৃষি, শিল্প, বাণিজ্য প্রভৃতি জ্ঞান-কর্ম্মের শরণ লইতে হয়, তদ্রপ পরলোঁকেও নরক ভয় আছে। তাহা নিবারণ করিবার জন্ম দান, শীল, ভাবনাদি কুশল জ্ঞান-কর্ম্মের

ব্যবন্ধাদান জ্ঞান-কর্ম্মের শরণ।

42

(৩) সহকারী স্থদক্ষ ভিষকের শরণ (৪) রোগ উপশম হইবার জন্ম যথার্থ নিদানজ্ঞান ও:

- (২) ভৈষজ্যের শরণ।
- (১) স্থদক্ষ ভিষকের শরণ।

রোগভয় নিবারণ করিতে হইলে যেমন :---

এই চারি প্রকার শরণই বৌদ্ধদিগের প্রকৃত শরণ।

(৩) সংঘের শরণ। (8) যথাকথিত দানাদি সমুদয় কুশল কর্ম্মের শরণ।

- (২) ধর্ম্মের শরণ।
- (১) বুদ্ধের শরণ।

বৌদ্ধদিগের শরণস্থান.—

শরণ একান্ত প্রয়োজন। অন্যথা ভবিয়াতে সেই ভীষণ যন্ত্রণ। দায়ক নরক ভয় উপস্থিত হইবে। তাহা হইতে মুক্তিলাভের জন্ম ও পরজন্মে মনুষ্য, দেব, ত্রন্ধাদি স্থগতি ভূমিতে জন্মলাভের জন্য, দান, শীল, ভাবনাদি কুশল কর্ম্ম সম্পাদন করা উচিত। ইহ জন্মে কুশল কর্ম্মে জ্ঞান থাকিলে, এবং জ্ঞানান্যুরূপ কর্ম্ম করিলে বর্ত্তমান দ্বঃখ হইতে মুক্ত হইতে পারা যায়। সেই জন্ম ভবিয়াতে অপায় দ্বঃখ ও সংসারাবর্ত্ত চ্রঃখ-মুক্ত হইবার জন্ম ইহজন্মে দানাদি কুশল কর্ম্মই একমাত্র প্রকৃত শরণ বা আশ্রায় বলিয়া "সর্ববসম্বের কর্ম্মই প্রতিশরণ" এরাপ ভগবান্ বুদ্ধ কর্ত্তৃক উক্ত হইয়াছে।

## কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেশ। ২৩

ইহাদের মধ্যে স্থদক্ষ ভিষক্ ও তৎ সহকারী ভিষকের প্রকৃত নিদানজ্ঞান ও ভৈষজ্যজ্ঞানরূপ ব্যবন্থা, এই উভয়জ্ঞান থাকিলে তাহাতে রোগের উপশম হয়। সেইজন্য এইগুলিও রোগীর শরণ স্থান। ভৈষজ্যদ্বারা রোগের আরোগ্য হয় বলিয়া ভৈষজ্ঞ্যও রোগীর শরণস্থান। কিন্তু ইহা নিশ্চয় স্মরণ রাখিতে হইবে যে, স্থদক্ষ ভিষকের ও সহকারী ভিষকের প্রহুত নিদান জ্ঞান ও ভৈষজ্যজ্ঞান না থাকিলে রোগীর রোগ উপশম হয় না। এই চারি প্রকার অঙ্গ রোগীর শরণ স্থান।

এই সন্ধলোকে কায়, বাক্য ও মন তুশ্চারিত ক্লেশদারা ব্যাধিত সন্ধেরাও উল্লিখিত রোগী সদৃশ। তাহাদের সেই হুশ্চারিত ক্লেশরূপ ব্যাধি উপশমের জন্ম,----

- (১) বুদ্ধ ভগবান্ স্থদক্ষ ভিষক্ সদৃশ
- (২) ধর্ম্ম ভৈষজ্য সদৃশ।
- (৩) সংঘ সহকারী স্থদক্ষ ভিষক সদৃশ।

(8) দান, শীল, সমাধি ও বিদর্শন কর্ম্মস্থান ভাবনাদি স্বরুত কায়িক, বাচনিক ও মানসিক স্থচারিত কুশল কর্ম্ম সেই রোগ নিবারণ জ্ঞান কর্ম্মের সদৃশ। বৌদ্ধদিগের পক্ষে বুদ্ধ শাসনে বর্ণিত এই চারি প্রকার শরণ। তাহা-দের মধ্যে দান শীলাদি কুশল কর্ম্ম ত্রিরত্নের শরণাশ্রেরে শরণগ্রহণ করিতে হয়। শাসনের বাহিরে কৌদ্ধদের অস্থ শরণ নাই।

দানাদি কুশল কর্শ্মের শরণ বুদ্ধশাসনের মধ্যেও আছে, এবং বুদ্ধ শাসনের বাহিরেও আছে। জগতে কর্ম্ম ভিন্ন অন্য কোন আশ্রায় নাই। চক্রবাল বা লোক ধাতু অনস্ত। "সব্ব সন্ধের কর্ম্মই স্বকীয়" এইরূপ উপদেশ শাসনের মধ্যেও সর্বব সম্বের কর্ম্মই স্বকীয়। অনন্ত চক্রবালেও সর্ববসত্ত্বের কর্ম্মই স্বকীয় উপদেশ সংযুক্ত। বুদ্ধ, ধর্ম্ম, সংঘ এই ত্রিশরণ অনন্ত চক্রবালে যায় না ; তথাপি সেই অনন্ত চক্রবালেও সর্ববসন্থের ৰূশ্মই স্বকীয়। ইহা লোক ধাতু বা অনস্ত চক্ৰবাল সমূহের স্বভাব। সেই কারণ যথাকথিত চারিপ্রকার শরণই ইহ শাসনের অন্তর্ভুত। শাসনের বাহিরেও যে সকল শরণ আছে তন্মধ্য আহার দীর্ঘায়ু হইবার শরণস্থান, গৃহ উপবেশনাদি স্থথে থাকিবার শরণ স্থান, জলযান জলপথে গমনের শরণ স্থান, পৃথিবী থাকিবার আশ্রায়রূপ শরণ স্থান, অগ্নি, অগ্নির কার্য্যের শরণ স্থান, বায়ু, বায়ুর কার্য্যের শরণ স্থান, এইরূপে আরও অনেক শরণ স্থান আছে।

বুদ্ধ শাসনের বাছিরে অন্য ধর্ম্মাবলম্বীদের পক্ষে স্থাবর (নিত্য) ঈশ্বর, আল্লা, গড় প্রভৃতি নানা শরণ স্থান আছে। তাহাদের মধ্যে হিন্দুদের পক্ষে স্থাবর ঈশ্বর শরণ স্থান, খ্রীফ্টানদিগের স্থাবর গড় শরণ স্থান, মুসলমানদের স্থাবর আল্লা শরণ স্থান, সেই ঈশ্বর, গড় আল্লা, প্রভৃতি একার্থ বাচক, ব্যবহার ভেদে বিভিন্ন শব্দমাত্র।

স্থাবর ঈশ্বরের সামীপ্য লাভ, প্রভূতি স্বর্গে ও পরকালে

কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেশ। ২৫

স্থখের ভরসা একমাত্র বৌদ্ধধর্ম্ম ভিন্ন অন্য সকল ধর্ম্ম শিষ্যদিগকে শিক্ষা দিয়া থাকেন। তাহা এই,---

যে সকল প্রাণী স্ব স্ব কৃত কর্ম্মাঞ্রিত হইয়া সর্ববত্র কর্ম্ম করিয়া আসিতেছে, তাহাদের বিচার বুদ্ধিতে কর্ম্মের অস্তিত্ব বিশ্বাস বা স্বীকার না করা অত্যস্ত আশ্চর্য্যের বিষয় নহে কি ? কর্ম্ম বলিলে ধর্ম্মীদিগের ধর্ম্ম শ্রবণ-কৃতকর্ম্ম, শ্রদ্ধা-কৃতকর্ম্ম, ও স্ব স্ব ধর্ম্মান্যুমোদিত ধর্ম্মাচরণ কৃতকর্ম্ম, বিশেষত: খ্রীষ্ট ধর্ম্মাবলম্বীরা অন্য বিধর্ম্মীকে তাহাদের ধর্ম্মে দ্বীক্ষা প্রদান কালে ( Baptise ) জল সংস্কৃত করনাস্তর যে

দীক্ষা প্রদান করিয়া থাকে তাহাই তাহাদের কৃতকর্ম্ম। এতদ ভিন্ন গ্রীফীন জাতীর মধ্যে দশ ধর্ম্মের উল্লেখ আছে। বাই বলের মতে ঈশ্বরের দশটি আজ্ঞা (১)।

মুসলমান দিগের ধর্ম্মের নাম ইস্লাম ধর্ম্ম। ঐ ধর্ম্মের প্রবর্ত্তক মহন্মদ। আরবী ভাষায় লিখিত কোরাণই তাহাদের প্রধান ধর্ম্ম গ্রন্থ।

- (১) একেশ্বর বিশ্বাস করিতে হইবে।
- (২) প্রতিমা নির্দ্বাণ অথবা পুলা করিবে না।
- (৩) ঈশ্বরের নাম বুথা উচ্চারণ করিবে না।
- (8) সপ্তাহের মধ্যে সপ্তম দিনে বিশ্রাম করিবে।
- (e) পিতা মাতাকে ভক্তি ৰুরিবে।
- (৬) নরহত্যা করিবে না।
- (৭) ব্যভিচার করিবে না।
- (৮) পরদ্রব্য অপহরণ করিবে না।
- (>) মিথ্যা সাক্ষ্য দিবে না।
- (১•) প্রতিবাসীর সন্ধীব ও নির্দ্ধীব ৰস্তুতে লোভ করিবে না।
- (Old Testament, Exodus, Chapter xx1)

રહ

হিন্দুদিগের মধ্যেও শাক্ত, শৈব, বৈষ্ণুব, এই তিনটী ধর্ম্ম মতই প্রধান। তাঁহারা সকলেই একমাত্র পরমেশ্বর স্বীকার করেন এবং "বিশ্বের সমস্তই তাঁহার অংশ" এই জ্ঞানে অসংখ্য দেব দেবীর আরাধনা করিয়া থাকেন। ইহা তাহাদের ঈশ্বর উদ্দেশ্য কর্ম্ম। এই ধর্ম্মের বেদ, শ্মৃতি, পুরাণ ও তন্ত্রই প্রধান শাস্ত্র, সেই শাস্ত্র মতে তাহাদের কর্ম্ম (১)।

এখন সেই ঈশ্বরবাদী দিগের ধর্ম্মের আচরিত কর্ম গুলিকেই কায়িক, বাচনিক ও মানসিক কর্ম্ম বলিয়া কথিত হয়। এইরূপ হইলে তাহারা কর্ম্মের শরণ বা আশ্রয়ে আশ্রিত। কেননা, যাহারা ইহজন্মে তাহাদের স্ব স্ব ঈশ্বর দেশিত ধর্ম্ম কর্ম্ম পদ্ধতি অন্যুসারে কুশল কর্ম্ম করে কেবল তাহাদিগকে ঈশ্বর স্বন্থানে লইয়া যান; অথবা ঈশ্বরের

 (>) দেবার্চ্চনা কন্দ্র, গঙ্গান্নান কন্দ্র, ব্রাহ্মণ ভোজন কর্দ্ম, তীর্থদর্শন কর্দ্ম, ও দানাদি অনুষ্ঠানই ইহার অঙ্গখরুণ।

'নহি কশ্চিত ক্ষণমপি জাতু তিষ্ঠত্য কৰ্ম্মকুৎ।

কার্য্য তেহু বশঃ কর্ম্ম সর্ব্বঃপ্রকৃতিজিগু ণেঃ।'

তর্থাৎ—"কর্মত্যাগ করিয়া মন্থব্য ক্ষণকালও তিষ্ঠিতে পারে না। দে বিষয়ে মন্থব্যের কোন ঝাধীনতা নাই বা থাটে না। প্রকৃতিজন্তন, অর্থাৎ ইহা জাগতিক বিধান। চন্দ্র, হুখ্য, গ্রহ, নক্ষত্র মন্ডলীকে আবহমান কালাবধি চালাইতেছে; মানববুন্দকেও জাতিকুল মান নির্ব্বিশেষে সেই প্রকৃতিজন্তণ বা ধর্ম্বই কর্ম করাইয়া লইবে।" (গীতা, "পারেয় যাত্রী বা ভব পেলনার।" শ্রীপূর্ণানন্দ যোগাশ্রমী।)

সামীপ্যাদি লাভ হয়। আর যাহারা ঈশ্বর দেশিত ধর্ম্মের কর্ম্ম পদ্ধতির নিয়ম লঞ্জ্যন করে, তাহাদিগকে ঈশ্বর স্বস্থানে নিতে পারেন না বলিয়া বিশ্বাসও তাহাদের আছে। তাহারা কর্ম্ম করিয়াও বিবেক বুদ্ধির অভাবে কর্ম্মই জীবগণের শরণ— আশ্রয় স্থান বলিয়া জানে না। সেই জন্ম তাহাদের শরণ চারিপ্রকার তাহা এর্ন্নপ (১)।

এইরূপে বৌদ্ধদের ন্যায় ইহাদেরও চারিপ্রকার শরণ বা আশ্রয়ের স্থান আছে।

একদিকে ঈশ্বরে নাস্তিক ও কেবল কর্ম্মে আস্তিক "ধর্ম্মাধিষ্টান দৃষ্টি মূলক বৌদ্ধ ধর্ম্ম।" অপরদিকে ঈশ্বরে আস্তিক ও কেবল-কর্ম্মে নাস্তিক "পুদগলাধিষ্ঠান দৃষ্টি মূলক" অন্য সকল ধর্ম্ম। এই পরস্পর বিপরীত মত বাদীদের পূর্ব্বোক্ত উভয় ধর্ম্মের বর্ণিত চারি প্রকার শরণ স্থান একত্রে বিচার করিয়া দেখিলে সহজে উপলব্ধি হয় যে, তাহাদের ধর্ম্ম পুস্তক লেখকেরা ও প্রচারকেরা সকল ধর্ম্মাবলম্বীদিগের নিকট নানা প্রকার শরণ আছে, ইহা বিচার না করিয়া কেবল-কর্ম্মের অস্তিত্ব স্থলে ঈশ্বরের অস্তিত্ব আরোপ করিয়া

(১) ঈশ্বর বাদীদের শরণ স্থান.---

- (১) স্থাৰর ঈশর শরণ।
- (२) ঈশর দেশিত বাইবেল, কোরাণ ও বেদাদি ধর্শ্মের শরণ।
- (৩) ধর্ম সম্প্রদায়ের প্রধানাচার্য্যের বা স্ব স্ব ধর্মাধ্যক্ষের শরণ।
- (8) ঈখরাদিষ্ট শাস্ত্র নির্দ্দিষ্ট কর্ম্মপদ্ষতি অন্থরূপ কর্ম্মের শরণ।

২৮

কল্মর্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেশ। ২৯

একেশ্বর শরণ বা আশ্রয়ের স্থান পরিকল্লিত ঈশ্বর বিশ্বাস করেন। তাঁহারা বলেন যে লোকে, শুভাশুভ ফল-বিপাক, উৎপত্তি, ন্থিতি, ভঙ্গ এবং স্থুখ চুঃখাদি সমস্ত ঈশ্বরের ঋদ্ধি দ্বারা হইয়াছে। ঈশ্বর ভিন্ন ইহা ২ইতে পারে না। কিন্তু স্থি স্থিতি, লয় এবং স্থখ, চ্যুংখ ফল—বিপাকাদি সমস্তই যে কৰ্ম্ম দ্বারা হয়. ইহা তাহারা বিবেক দ্বারা বিচার করিয়া দেখেন না। "যদি প্রশ্ন করা হয় যে কোন দরিদ্র অর্থ অর্জ্জন করিয়া যখন ধনী হয়, তখন তাহা কি ঈশ্বর-দত্ত বা ঈশ্বরকে প্রার্থনা করিয়া পাইয়াছে ? অথবা কোন চাকুরী, শিল্প, বাণিজ্যাদি করিয়া ধনী হইয়াছে ? ঈশ্বর কে পূজা অথবা প্রার্থনা করিয়া অর্থ সম্পত্তি প্রাপ্ত হওয়া লোকিক নিয়ম নহে। ইহজন্মের কৃত কর্ম্ম দ্বারা উহা উপার্জ্জন করা যায়: ইহা প্রত্যক্ষ সিদ্ধ। সেই জন্ম টাকা পয়সাদি অর্থ সম্পদ প্রাপ্ত হওয়া ঈশ্বর-দন্ত বা ঐশ্বরীয় কর্ম্ম নহে। ইহা স্ব স্ব শক্তি সামর্থ্য চেষ্টা বলে ইহ জন্ম-কুত কর্ম্ম-দন্ত সম্পদ। ঈশ্বরের টাকা পয়সা দিবার ঋদ্ধি নাই। বর্ত্তমান কর্ম্মে উহা দিবার ঋদ্ধি আছে। যদি টাকা পয়সা দিবার ঋদ্ধি ঈশ্বরের থাকিত: তাহা হইলে বৰ্ত্তমান জন্মে চাকুৱী ইত্যাদি কোন কৰ্ম্মই করিতে হইত না। যদি ঈশ্বর-দন্ত টাকা পয়সাই মন্যুয়োর স্থুখের কারণ হইত, তাহা হইলে কেবল কর্ম্ম বাদীরা বাণিজ্যাদি করিয়া টাকা পয়সা প্রাপ্ত হইত না, এবং ঈশ্বরবাদীরাও বিনা কর্ম্মে টাকা পয়সা পাইবার অধিকারী হইত। স্তুতরাং

ইহা দ্বারা বুঝা বাইতেছে যে,—স্বীয় রুতারুত কর্ম্ম প্রভাবেই যাবতীয় সম্পদের অধিকারী হইতে পারা যায়, অন্থথা নহে। সেই নিমিত্ত ঐশ্বর্য্য, স্থখ সম্পদ বা চুংখ প্রভৃতি কিছুই ঈশ্বর-দত্ত নহে। উহা বর্ত্তমান কর্ম্ম দত্ত ফল। সেই অভিপ্রায় সাধন কল্পে কর্ম্ম শিক্ষার পদ্ধতি আছে। সেইরূপে শিক্ষিত হইতে হইলে কর্ম্ম জ্বান আবশ্যক, তাহা জানা থাকিলে কর্ম্ম করিয়া সম্পদ লাভ হয়। ঈশ্বর বিশ্বাস দ্বারা ঐরূপ কর্ম্মজ্ঞান প্রাপ্ত হওয়া যায় না। ইহা লোকিক নীতি নহে। এইরূপ সমস্ত লোকের হিত, স্থ্খাদি বর্ত্তমান কর্ম্ম দ্বারা প্রাপ্ত হওয়া যায়, ইহা প্রত্যক্ষ সিদ্ধ, ঈশ্বর-দন্ত নহে।

যাঁহারা ঈশ্বর বিশ্বাস করেন তাঁহাদের এরপ বিশ্বাস যে, একবার ঈশ্বরের নাম লইলেই সমস্ত অকুশল কর্ম্ম রুত ফল হইতে মুক্ত হওয়া যায়, কিংবা রোগীর রোগ মুক্তি ঘটে কিস্তু এইরপ ধারণার বশবর্ত্তী হওয়া ভুল। এমন কি ঈশ্বর বিশ্বাসী কোন লোকের দদ্রু ইত্যাদি অতি ক্ষুদ্র চর্ম্ম রোগও ঈশ্বরের নাম স্মরণ দ্বারা মুক্ত হইতে দেখা যায় না। কেন না, ইহা পূর্বব জন্মরুত কর্ম্ম ফল বলিয়া মুক্ত হইতে পারে না! এরপ স্থলে রোগমুক্ত হইতে পারে বিলয়া বিশ্বাস করা কি অত্যস্ত আশ্চর্য্যের বিষয় নহে ? ঈশ্বর বিশ্বাস দ্বারা ছই চারি আনা পয়সা প্রাপ্ত হইতে পারা যায় না, ইহাও প্রত্যক্ষ সিদ্ধ। সেই ঈশ্বর বিশ্বাসী লোকের মরণান্তে ঈশ্বরের সামীপ্য প্রভৃতি লাভ করাটা আশ্চর্য্যের বিষয় নহে কি ? বর্ত্তমান জন্মে

## কম্মস্সকতা সম্মাদিট্ঠি নিদ্দেশ। ৩১

যে ঈশ্বর দ্রুই চারি আনা পয়সা দিতেও অসমর্থ মরণান্তে সেই ঈশ্বর কি প্রকারে অন্তকে স্ব ন্থানে নিয়া স্থখে রাখিতে পারিবে গ এরূপ বিশ্বাস করা আশ্চর্য্যের বিষয় নহে কি গ ঈশ্বর উহা পারেন না বটে. কিন্তু ইহ জন্মের স্বকুত জ্ঞান কর্ম্মই তাহা দিতে পারে। তাহা কর্ম্ম-দন্ত ঈশ্বর-দন্ত নহে। লোকের নিয়ম এই যে, বর্ত্তমান দৃশ্যমান সত্ত্ব লোকে স্থুখ পাইবার ইচ্ছায় বর্ত্তমান জন্মে কর্ম্ম জ্ঞান শরণ একান্ত আবশ্যক। সেইরূপ জ্ঞান দ্বারা কর্ম্ম সম্পাদন করিয়া স্থখফল প্রাপ্ত হইতেছে ইহা যেমন প্রত্যক্ষ সিদ্ধ : তেমন মরণান্তে ও হুখ সম্পদ যুক্ত উদ্ধ ভবে জন্মগ্রহণ করিতে হইলে দানাদি কুশল কর্শ্মের দ্বারাই সম্ভব, ঈশ্বর বিশ্বাসে বা ঐশ্বরিক ক্ষমতায় নহে। যাহারা ঈশ্বর বিশ্বাস করে না কেবল কর্ম্ম বিশ্বাস করে, তাহারাই সেইরূপ কুশল কর্ম্ম ইহ জন্মে সম্পাদন করিয়া ভবিষ্যতে স্থখ সম্পদ যুক্ত উদ্ধভবে জন্ম লাভ করিতে পারে। সেই স্থ সম্পদ যুক্ত উদ্ধ ভব কি ?—মন্যুয়, দেব, ব্রহ্ম ভূমিতেও শ্রেষ্ঠী বা ধনীকুলে, অথবা রাজকুলে জন্ম গ্রহণ করা। সেইরূপ মন্যুয় সদৃশ স্থ্যী জাতি আকাশোপরি ঋদ্ধিমান দেবতা শত্রু ও ব্রহ্মা প্রভৃতি। সেইজন্ম সর্বব সম্বের কর্ম্মই প্রতিশরণ, বলিয়া ভগবান্ বুদ্ধ ধর্ম্ম উপদেশ দিয়াছেন।

প্রত্যেক সম্বেরই চুইটী ক্ষন্ধ যথা,—রূপস্বন্ধ ও নামস্বন্ধ। তন্মধ্যে মস্তক, হস্ত পদাদি অঙ্গ প্রত্যঙ্গ নিচয় রূপস্বন্ধ। এবং

মন ও মানসিক ধম্মসমূহ নামস্কন্ধ। রূপক্ষন্ধ এক এক জন্মে নৃতন নৃতন পরিচ্ছদ হইয়া বিভিন্নরূপে পরিবর্ত্তিত হয়; কিস্তু নামস্কন প্রত্যেক জন্মে অবিচ্ছিন্ন হইয়া জন্ম লাভ করে। দানাদি কুশল কর্ম্ম করিলে তাহা দ্বারা নাম স্থগতি ভবে জন্ম হয়, অকুশল কর্ম্ম দ্বারা নাম চুর্গতি ভবে কুক্কুর ও কুক্কুটাদি জন্মে রূপকে গ্রহণ করে। এইরূপে অবিচ্ছেদ্য কর্ম্ম সন্তুতির অস্তু নাই।

মার্গাঙ্গ দীপনী গ্রন্থে কর্শ্মের স্বকীয়তা বিষয়ক সম্যক্**দৃষ্টি** দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত

২-দশ বস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ।

'অথি দিন্নং, অথি য়িট্ঠং' অথি হুতং, অথি স্থকতত্নক্কটানং কম্মানং ফলং বিপাকো, অথি মাতা, অথি পিতা, অথি সত্তা ওপপাতিকা, অথি অয়ং লোকো; অথি পরলোকো, অথি লোকে সমণ-ত্রাহ্মণা সম্মগ্গতা সম্মাপটিপন্না যে ইমঞ্চ লোকং, পরঞ্চ লোকং সয়ং অভিঞ্ঞা সচ্ছিকত্বা পবেদেন্তি।'

(>) 'দিন্নং অথি'—দান আছে; পূর্ব্ব পূর্ব্ব জন্মে ভিক্ষু, মন্মুষ্যু, জীব, জন্তু, পশু, পক্ষী প্রভৃতি যে কোন সন্ধকে স্থমনে কোন বস্তু দান করা এবং তাহাদের ভরণ, পোষণ, বা

৩২

২---দশ বস্তু বিষয়ক সমাক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। ৩৩

পালন, রক্ষণ ইত্যাদি কর্ম্ম দ্বারা পর পর জন্মে স্থুখফল প্রাপ্ত হত্তয়া যায়। এরূপ স্থু কর্ম্ম ও স্থুফল লোকে নিশ্চিতই বিভামান রহিয়াছে বলিয়া শ্রদ্ধা বা বিশ্বাস করা।

(২) 'যিট্ঠং অথি'—যজ্ঞ আছে—পূর্ব্ব পূর্ব্ব জন্মে শীলাদি আচরণ সম্পন্ন লোকদিগকে শ্রদ্ধার সহিত দান দেওয়ার ফলে, পর পর জন্মে স্থফল প্রাপ্ত হওয়া যায়; এরূপ কর্ম্ম লোকে আছে বলিয়া অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করা।

(৩) 'হুতং অথি'—হুত বা হোম আছে ;—পূর্ব্ব পূর্ব্ব জন্মে কোন উপঢ়েকিন বস্তু লইয়া গণ্য মান্থ লোকের সহিত সাক্ষাৎ করা, এবং আহ্বান ও প্রাহ্বান যোগ্য লোকদিগকে যথাযোগ্য সাদর সন্তাষণ, দান ও সেবা শুশ্র্রাষা করা প্রভৃতি কর্ম্বে পর পর জন্মে স্থখফল প্রাপ্ত হওয়া যায়। এরপ কর্ম্ম লোকে একান্তুই আছে বলিয়া শ্রদ্ধা করা।

(৪) 'স্থকতত্নকৃকটানং কম্মানং ফলং বিপাকো অত্থি'— স্থকত চুন্ধত বা স্থচারিত ত্লুম্চারিত কর্ম্ম সমূহের ফল ও বিপাক আছে ;—পূর্ব্ব পূর্ব্ব জন্মে মন্মুষ্য, ও তির্য্যকাদি প্রাণীদিগকে হিংসা প্রভৃতি হুম্চারিত কর্ম্ম দ্বারা, এবং তাহাতে বিরত হইয়া তাহাদিগকে অহিংসা, রক্ষা প্রভৃতি স্থচারিত কর্ম্ম দ্বারা পর পর জন্মে সেই হুম্চারিত ও স্থচারিত কর্ম্মের মধ্যে হুম্চারিত কর্ম্মমূলক ফল বা বিপাক দ্বারা পুনং হুম্চারিত ফল বা বিপাক প্রাপ্ত হওয়া যায়। এরপ কর্ম্ম লোকে আছে বলিয়া শ্রদ্ধা করা।

৩

(৫) 'মাতা অথি'—মাতা আছেন,—ইহ জন্মে মাতাকে গালি নিন্দাদি ভ্রশ্চারিত কর্শ্ম এবং স্থবাক্য বলাও ধথাকালে ভোজ্য বসনাদি দান, বন্দন, মানন, পূজন, সেবা শুশ্র্রাষা প্রভৃতি স্থচারিত কর্শ্ম করিলে, পর পর জন্মে ভ্রশ্চারিত কর্শ্ম জনিত হুংখ ও স্থচারিত কর্শ্ম জনিত স্থথফল প্রাপ্ত হওয়া যায়। এক্নপ কর্শ্ম সমূহ লোকে একান্তই আছে বলিয়া অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করা।

(৬) 'পিতা অন্থি'—পিতা আছেন,—ইহার ব্যাখ্যা পূর্ব্বের 'মাতা অথ্যি'র ব্যাখ্যার স্থায়।

(৭) 'ওপপাতিকা সত্তা অত্থি'—ঔপপাতিক সত্তেরা আছে—লোকে (অণ্ডজ, জরায়ুজ, স্বেদজভিন্ন) নৈরয়িক, প্রেত, দেব, শত্রু, ও ব্রহ্মাদি ঔপপাতিক সন্তুগণ আছে। ইহা শ্রদ্ধা করা।

ঔপপাতিক সত্বেরা মাতার কুক্ষিতে জন্ম গ্রহণ করে না। ইহারা এক সঙ্গে সম্পূর্ণ অঙ্গ প্রত্যঙ্গ সম্পন্ন হইয়া আবিভূ*ঁ*ত হয়।

এই মহা পৃথিবীর ভিঁতরে পৃথক্ পৃথক্ স্তরে মহাকৃপযুক্ত ভীষণ যন্ত্রণাময় সঞ্জীব প্রভৃতি অফ্ট মহা নিরয়ের নৈরয়িক সত্বেরা ও ঔপপাতিক। এই মহা পৃথিবীর উপরিভাগে জঙ্গল, পর্বত, সমুদ্র ও দ্বীপস্থিত প্রেত জাতীয় ও অস্থরকায় সত্বেরাও ঔপপাতিক। ভূমির উপরিস্থিত সহর, জঙ্গল, ও পর্ববতাত্রিত ভূমিবাসী দেবতা, সমুদ্রের মধ্যে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র দ্বীপ বাসী কোন কোন

98

#### ২--দশ বস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। ৩৫

যক্ষ, স্থুর, ভূত ও পিশাচ প্রভৃতি সত্ত্বেরা এবং কোন কোন নাগ, গরুড় প্রভৃতি সম্বেরাও ঔপপাতিক। উদ্ধভাগে আকাশে স্থিত চন্দ্র, সূর্য্য, নক্ষত্র মণ্ডলী, এবং পৃথক্ পৃথক্ স্তরে চার্তু মহারাজিক, ত্রয়ত্রিংশ, যাম, তুষিত, নির্ম্মাণরতি, পরনিশ্মিত বশবর্ত্তী এই ছয় দেব লোকে স্থিত ইন্দ্ররাজাদি দেবগণও ঔপপাতিক সত্ত্ব। উপরি বর্ণিত ছয় দেব লোক হইতে উদ্ধে আকাশে পৃথক্ পৃথক্ স্তরে স্থিত রূপাবচর সমাধির প্রথম ধ্যান তিন ভূমি, দ্বিতীয় ধ্যান তিনভূমি, তৃতীয় ধ্যান তিনভূমি, চতুর্থ ধ্যান সাতভূমি, অরূপাবচর সমাধির চারি ধ্যানের চারিভূমি, এই বিংশতি ব্রহ্মভূমির ব্রহ্মেরাও ঔপপাতিক সন্থ। তাহাদের সকলের নীচে প্রথম ধ্যান তিন ভূমির মধ্যে ঋদ্ধিমান ব্রহ্মরাজ আছেন। তাঁহাকে অন্য ধর্ম্মাবলম্বীরা স্থাবর ঈশ্বর বলিয়া পুজা করিয়া থাকে । ব্রহ্মভূমি ব্যতীত অন্য পৃথক্ পৃথক্ স্তরে আরও ভূমি সকল আছে বলিয়া তাহারা জানে না। সেইজন্স মহা ব্রহ্মাকে ঈশ্বর বলিয়া পূজা করে। অভিজ্ঞান ও সর্ব্বজ্ঞতা জ্ঞানের অভাবে তাহার উপরে পৃথক পৃথক স্তরে সেই সকল ভূমি আছে বলিয়া জানে না। আকাশস্থিত চন্দ্র, সূর্য্য, গ্রহ, নক্ষত্রাদি ভূমি ও দেবগণের বাসভূমি, উপরি উপরি দেবরাজ, শক্ররাজ, ব্রহ্মরাজ প্রভৃতির স্থিতি ভূমি পৃথক্ পৃথক্ স্তরে একান্তই আছে। অথবা একটির পর একটি পৃথক্ পৃথক স্তরে সন্থাবাস আছে বলিয়া অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করা। দেই ঔপপাতিক সন্ধেরা মন্যুষ্য কায়ের ভিতরে থাকিলেও

চর্ম-চক্ষুতে তাহাদিগকে দেখিতে পাওয়া যায় না। কিন্তু তাহারা মান্যুযকে দেখা দিবার ইচ্ছা করিলে মান্যুযেরা দেখিতে পায়। তাহাদিগকে অন্য ধর্মাবলম্বীরা স্থাবর ঈশ্বরের দূত, দেব-দূত, বিষ্ণুর দূত অথবা ফেরেস্তা ইত্যাদি বলিয়া থাকে। চর্ম্ম চক্ষুতে দেখিতে পায় না এরূপ স্পাতিক সন্বেরা লোকে একাস্তই আছে, তাহা অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করা।

(৮৷৯) 'অয়ং লোকো অথি, পরলোকো অথি' —"ইহলোক ও পরলোক আছে—" এই দৃশ্যমান মন্যুষ্য ভূমিই ইহ লোক, নিরয়, তির্য্যক্, প্রেত, অস্থরকায়, এই চারি অপায়-ভূমি বা নরক ও দেব ব্রহ্মাদি ভূমিই পরলোক। এইরূপ ইহ ও পরলোক ভূমি আছে বলিয়া অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করাই সম্যক্ দৃষ্টি।

অন্য ধর্ম্মাবলম্বীরা নিরয়ভূমি, অস্থরকায় ভূমি ইত্যাদি কোথায় কি অবস্থায় স্থিত আছে ঠিক জানে না। তাহা এরূপ প্রণালীতে স্থিত আছে,—

"এই চক্রবালের চারি অপায়, এক মন্যুষ্য, ছয় দেব, ও বিংশতি ব্রহ্ম-ভূমি সহ মোট একত্রিশ সংখ্যক ভূমি আছে। তৎসমস্ত ভূমি একত্রে একটি চক্রবাল বা লোক-ধাতৃ হয়। তাহাকে ইহলোক বলে। এই লোক হইতে পূর্ব্বদিকে, পশ্চিম্ দিকে, উত্তর দিক্তে ও দক্ষিণ দিকে এই চক্রবাল সদৃশ চারি অপায়, মন্যুষ্য, দেব, ব্রহ্মাদি ভূমিযুক্ত চক্রবালের অস্ত নাই। সেই অসংখ্য অনস্ত চক্রবাল বা অনস্ত লোক ধাতৃকে পরলোক বলে।"

# ২—দশ বস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। ৩৭

(১০) লোকে সম্মগ্গতা সম্মাপটিপন্না সমণব্রাহ্মণা অথি, যে ইমঞ্চ লোকং পরঞ্চ লোকং সয়ং অভিঞ্ঞা সচ্ছিকত্বা পবেদেন্তি।' অর্থাৎ "এই মন্যুয্যভূর্মিতে মন্যুয়-লোকে সমচিত্ত বিশিষ্ট সম্যক্ শীলাদি আচরণ যুক্ত সর্ববজ্ঞ বুদ্ধ, শ্রামণ ব্রাহ্মণাদি আছেন, যাঁহারা ইহলোক ও পরলোক স্বয়ং অভিজ্ঞান দ্বারা সাক্ষাৎকার করিয়া প্রকাশ করেন।"

ইহলোকে অভিজ্ঞান ও সর্ব্বজ্ঞতা জ্ঞানভেদে চুইপ্রকার জ্ঞান আছে। লোকে পারমী পুরণার্থে শীলরূপ ভূমিতে দৃঢ় ভাবে ন্থিত হইয়া সমাধি ও বিদর্শন কর্ম্মস্থান ভাবনা যথাবিধি আিনাপান দীপনী দ্রস্টব্য ] অভ্যাস করিলে, ভিক্ষু ও ব্রান্মণের্র। সেই জ্ঞান লাভ করিতে পারেন। তাঁহারা জ্ঞান লাভী পুদ্গল। তাঁহারা এই মন্মুষ্য লোকে কালে কালে উৎপন্ন হন। তাঁহাদের মধ্যে কেহ অভিজ্ঞান লাভ করিয়া, চারি অপায়, ছয় দেব লোক ও কেহ কেহ ব্রহ্মলোক প্রত্যক্ষ ভাবে দেখিতে পান। কেহ অভিজ্ঞান ও সর্ববজ্ঞতাজ্ঞান এই চুই প্রকার জ্ঞান লাভ করেন। তাঁহারাই সন্ধ অনন্ত, কল্প অনন্ত, চক্ৰবাল অনন্ত, ইত্যাদি সমুদয় বিষয় জ্ঞানিডে ও প্রত্যক্ষীভূত করিতে পারেন বলিয়া, তাঁহাদিগকে সর্ব্বজ্ঞ বুদ্ধ বলা হয়। এই দ্বিবিধ পুদ্গল এই মন্যুষ্য লোকে কালে কালে উৎপন্ন হইয়া থাকেন। তাঁহারা সমস্ত ভূমিবাসী সন্ধদিগকে সেইরূপ লোক-ধাতু বিষয়ে যথাযথ ভাবে নিজে প্রত্যক্ষ করিয়া উপদেশ দিয়া থাকেন। এইরূপ চারি অপায়, যড় দেবলোক ও বিংশন্ডি ব্রহ্মলোক, পরলোক নামে ৰুথিত হয়। সর্ব্বচ্ড বুদ্ধ

'অনমতগ্গো' (১) সংসার আছে, অনস্ত কল্প আছে, ও অনস্ত লোক-ধাতু আছে বলিয়া ধর্ম্মোপদেশ দ্বারা দেখাইয়া দেন। সেইরপ অভিজ্ঞান প্রাপ্ত লোক ও সর্ববজ্ঞ বুদ্ধ এই মনুষ্য লোকে কালে কালে উৎপন্ন হন। তাহা অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করাই সম্যকু দৃষ্টি। সেই পুদগলের উপদেশ দ্বারা জ্ঞান-যুক্ত শ্রদ্ধা হইলে ; সেই পুদ্গল ভাষিত ধর্ম্মকে অবিপরীত জ্ঞান-দারা শ্রদ্ধাকরা, তাঁহারা এই মন্মুষ্য লোকে উৎপন্ন হন ইহা অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করা ও তাঁহাদের দেশিত ধর্ম্মদ্বারা প্রদর্শিত সমস্ত পরলোক আছে বলিয়া অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করা। এইতিন প্রকার শ্রদ্ধা দ্বারা এক প্রকার মহান্ সম্যক্-দৃষ্টি উৎপন্ন হয়। তাঁহারাই উপরি আকাশ ভূমিতে ইন্দ্ররাজ আছেন, ব্রহ্মরাজ আছেন, কিন্তু সর্ববজ্ঞ বুদ্ধ নাই, কেবল এই মন্যুয্য ভূমিতেই সর্ববন্ধ্র বুদ্ধ উৎপন্ন হন বলিয়া শ্রদ্ধা করিয়া থাকেন। "সেইরূপ সম্যক্ দৃষ্টি নাই বলিয়া অন্য ধর্ম্মাবলম্বিগণ নীচন্তরে মন্মুষ্য ভূমিতে সর্ববস্তু বুদ্ধ উৎপন্ন হন না। এক মাত্র উপরি দেব ব্রক্ষাদি ভুবনেই সর্ববস্তু বুদ্ধ উৎপন্ন হন ; এই রূপই তাহাদের ধারণা থাকে।

.কর্ম্মঋদ্ধি ও জ্ঞান ৠদ্ধি ভেদে ঋদ্ধি ছই প্রকার; তন্মধ্যে কর্ম্মঋদ্ধি দ্বারা আকাশোপরি, স্থগতি ভবে, অতি দীর্ঘায়ু বিশিষ্ট ব্রহ্ম ভূমিতে, জন্ম গ্রহণ করিতে পারা যায়। কিস্তু

'অনমতগ্গো' শব্দের অর্থ অবিদিতাগ্র। অর্থাৎ শত সহন্র বৎসর জ্ঞান হারা গমন করিয়াও যাহার অগ্র জানা যার না, সর্বব্যু স্বর্বজ্ঞতা জ্ঞান হারা তাহাও জানেন।

৩৮

### ২--দশ বস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। 🛛 😕

সর্বজ্ঞ ভূমিতে জন্ম নিতে পারা যায় না। মহাব্রহ্মাদের সর্বজ্ঞতা জ্ঞান নাই। সেই জন্ম অন্ধ সকল ধর্ম্মাবলম্বীর ঈশ্বর দেশিত ধর্ম্মকে বিচার করিয়া দেখিলে সহজে বুঝা যায় যে, তাহা এ রূপ গন্তীর, স্থন্দর ও আশ্চর্য্য নহে। সেইজন্ম কি সাকার অথবা নিরাকার (রূপারূপ) ব্রহ্মজন্ম প্রাপ্ত হইৰার সমাধি ভাবনাদি কেবল লৌকিক ধ্যানের পথ, পরস্তু (লোকোন্তর) জ্ঞান প্রাপ্তির পথ নহে। [সমাধি-কার্য্য-ফল নির্দ্দেশ দ্রস্টব্য]।

এই মন্যুষ্য লোকে সৰ্ববজ্ঞতা জ্ঞান লাভের কর্ম্ম আছে। সম্যক্ রূপে চেষ্টা করিলে মান্যুষেরা তাহা লাভ করিতে পাবে। সেইজন্ম বুদ্ধ শাসন অতি গম্ভীর, ছর্ব্বোধ্য, চুদৃশ্য ও অত্যাশ্চর্য্য নূতন ধর্ম। স্থতরাং তাহাই এক মাত্র জ্ঞান লাভের পথ। এতদ্ভিন্ন অন্য পথ নাই।

এস্থলে একটী উপমা বলা যাইতেছে,—ইহ লোকে প্রভূত দান করিয়া শ্রেষ্ঠী, রাজা প্রভৃতি বড় লোক হইবার পথ হইতে ঋষি, ভিক্ষু হইয়া কর্শ্মজ্ঞান দ্বারা কর্শ্ম দর্শন করিবার, জানিবার এবং সকলের আচার্য্য উপাধ্যায় স্থানীয় হইবার কর্শ্মপথ ভিন্ন। এই চুইটি ভিন্ন পথের উপমায় লোকে জন্ম লাভের পথ শ্রেষ্ঠীরসদৃশ। ঋষি, ভিক্ষুর পথ গুরু আচার্য্যের পথের সদৃশ।

অথবা কাক, টিয়াপাখী, গৃধ্র প্রভৃতি পক্ষীরা আকাশোপরি ধাইতে আসিতে সমর্থ, কিস্তু তাহাদের মনুষ্ম্বের ন্যায় জ্ঞান নাই। মনুষ্ম্বের জ্ঞান আছে বটে, পাখা অভাবে উর্দ্ধে আকাশে যাইতে আসিতে পারে না। মহাব্রক্ষাদি ভূমিতে

যে কুশলকর্শ্ম-জ্ঞান তাহা সেই কাকাদি পক্ষীর সদৃশ। ঋষি ও ভিক্ষুর অভিজ্ঞান ও সর্ববজ্ঞতাজ্ঞান মন্যুয্য জাতির জ্ঞানের সদৃশ। চন্দ্র সূর্য্য তারকাদি আকাশ-ভূমিবাসী দেবদেবীগণ, কুশল কর্শ্ম দ্বারা কাকাদি পক্ষীর সদৃশ এবং ঋষি ও ভিক্ষুর অভিজ্ঞান ও সর্ববজ্ঞতা জ্ঞান মন্যুয়-জ্ঞান সদৃশ। উপরি ছয় দেব লোকের দেবতাগণ, শত্রু, তহুপরি ব্রক্ষারাও কুশল কর্শ্ম দ্বারা কাকাদি পক্ষীর সদৃশ। ঋষিও ভিক্ষুর অভিজ্ঞান, সর্ববজ্ঞতা জ্ঞান, মন্যুয় জ্ঞান সদৃশ। ঋষিও ভিক্ষুর অভিজ্ঞান, সর্ববজ্ঞতা জ্ঞান, মন্যুয় জ্ঞান সদৃশ। খেষিও ভিক্ষুর অভিজ্ঞান, সর্ববজ্ঞতা জ্ঞান, মন্যুয় জ্ঞান সদৃশ। সেইজন্ম মহাব্রক্ষা ভাবনা-জ্ঞান কুশল-কর্শ্ম-ঋদ্ধি হইতে, সূর্য্যদেব, চন্দ্রদেব সদৃশ উদ্ধে আকাশ মহাভূমিতে কল্পাধিক কাল বাস করিতে পারে এইরপে ঋদ্ধি আছে। কিন্তু অভিজ্ঞান ও সর্ববজ্ঞতা জ্ঞান নাই বলিয়া গন্ডীর ধর্শ্মকে জানিতে পারে না। কেবল নিজ নিজ দৃষ্ট ও স্পর্শিত মাত্র জানিতে পারে।

এরপ সকল ধর্ম্মে পারদর্শী সর্ববজ্ঞ বুদ্ধ উদ্ধে আকাশ ভূমিতে অবতীর্ণ হয়েন না। কেবল মন্যুয় ভূমিতেই অবতীর্ণ হয়েন, এরপ শ্রদ্ধা। তাহা প্রকৃত মান্যুষের চক্ষৃতে দেখিতে পাওয়া যায় না। সন্থ-জন্মের নিয়ম, কুশলাকুশল কর্ম্ম কিরপে ফল প্রদান করিতেছে তাহার নিয়ম জানিতে পারা যায় না। যিনি অভিজ্ঞান ও সর্ব্বজ্ঞতাজ্ঞানরূপ, পূর্ণ জ্ঞান প্রাপ্ত হইয়াছেন তিনি শ্রমণ ব্রাহ্মণের স্থায় এই মন্যুয় জাতি হইতে সন্তুত হইয়াই একান্ত জ্ঞান দ্বারা জানিতে ও দেখিতে সমর্থ, এরূপ শ্রদ্ধা। তাহা জানিয়া শ্রমণ-ব্রাহ্মণ-কথিত, দেশিত বিনয়, সূত্র, অভিধর্ম্ম

২---দশ বস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। 8>

দেশনা ঠিক বলিয়া জানিবার শ্রদ্ধা। তৎ তৎ জ্ঞান জানে, চিনে, এরূপ জ্ঞান সংপ্রযুক্ত শ্রদ্ধাই 'অথি লোকে সমণ ব্রাহ্মণা' "লোকে শ্র্রামণ ব্রাহ্মণগণ আছেন ইত্যাদি" বলিয়া বিশ্বাস সম্যক্দৃষ্টি জ্ঞান নামে কথিত হয়।

"সকল ধর্ম্ম জানে এরপ সর্বজ্ঞ বুদ্ধ নীচে মন্যুয় ভূমিতে উৎপন্ন হইতে পারেন না। অতি শ্রেষ্ঠ বুদ্ধ লোকে চুইজন উৎপন্ন হইতে পারেন না। কেবল একই বুদ্ধ ধর্ম্ম সংস্থাপনের জন্ম পুনঃ পুনঃ যুগে যুগে অবতীর্ণ হন। এইরপ অবতার বাদ এবং ইনি হাবর বুদ্ধ। ইহাঁর জরা নাই, ব্যাধি নাই, মৃত্যু নাই এইরপ মিথ্যা পরিকল্পনাকারীকে বুদ্ধ-শাসনে মিথ্যা কল্পনাকারী মিথ্যাবাদী বা অবতার-বাদী বলে। কারণ বুদ্ধ অবতার ইহা বুদ্ধ-শাসনে নাই। ইহা হিন্দু-শাস্ত্রের কথা। হিন্দু-শাস্ত্রে অবতার সম্বন্ধে এরপ লিখিত আছে; সন্থগুণময় ব্যাপকদেব বিষ্ণু যুগে যুগে অবতার রূপে অবতীর্ণ হন (১)। হিন্দু-ধর্ম গুণ ধর্ম

(১) বিষ্ণু বলিলে, সত্ব গুণময় ব্যাপক দেব. শত্ম-চক্র-গদাধর, পীতাম্বর, পদ্ম পলাশলোচন হরি, নারায়ণ। ইনি হুটির পালনকর্ত্তা বলিয়া কথিত। ইঁহার নাভিদেশ হইতে জগৎপ্রভু ব্রহ্মার জন্ম। মহর্ষি কন্তুপের উরসে অদিতির গর্ক্তে ইঁহার জন্ম, ইনি তপোবলে দেবগণের মধ্যে সর্ব্ব শ্রেষ্ঠতা লাভ করেন। কমলা ও বীণাপাণী ইঁহার ভার্যা. গরুড় ইঁহার বাহন এবং হুদর্শন চক্র ইঁহার আয়ুধ, সর্ব্বলোকের হিতার্থেই ইনি বুগে বুগে অবতীর্ণ হইয়া থাকেন। ইঁহার দশ অবতারের বিষয় বর্ণির্ত আছে, ----(১) মৎস্য, (২) কৃর্ণ্ম, (৩) বরাহ, (৪) নৃসিংহ, (৫) বামন, (৬) পরশুরাম, (৭) রামচন্দ্র, (৮) কৃষ্ণ-বলরাম, (৯) বৃদ্ধ, (১০) কন্ধি; এতর্মধ্যে নয় অবতার হইয়া গিয়াছে; কন্ধি আবলিষ্ট আছে;---ইত্যাদি।

(সরল বাঙ্গালা অভিধান। এবিবলচন্দ্র মিত্র)।

ব। লৌকিক ত্রিবর্ত্ত নিস্তত। বর্ত্ত-নিস্তৃত ধর্মা ও বিবর্ত্ত ধর্মা বলিয়া ধর্ম্ম সাধারণতঃ দ্রুই প্রকার। তাহাদের মধ্যে কাম, রূপ, অরূপ এই ত্রিলোক বা ত্রিসংসার বর্ত্ত আশ্রিত ধর্ম্মকে বর্ত্ত-নিস্থত ধর্ম বলে। তাহা হইতে বিবেক, বিরাগ, নিরোধ এবং উৎসর্গ পরিণামদর্শী অর্থাৎ আত্মবাদ মূলক ক্লেশ সমূহ উৎসর্গ বা পরিত্যাগ পূর্ববক চরম নির্ববাণ ধর্ম্মকে অবলম্বন করা বিবর্ত্ত-ধর্ম। 🛾 আনাপান দীপনা নীতিতে সপ্ত-বোধ্যঙ্গ ধর্ম দ্রষ্টব্য ]। কিন্তু নিঃসন্থ নিজ্জীব চারি মার্গ স্থান, চারি ফল স্থান এবং নির্ববাণ এই নব লোকোন্তর ধর্ম্ম-চক্র প্রবর্ত্তক ভগবান্ সম্যক্সম্বন্ধ কিরূপে সেই সত্তগুণময় ব্যাপক দেব বিষ্ণুর নবম অবতার পরিকল্পিত হইয়া হিন্দুর গুণময় ধর্ম্মের বা লোকিক বর্ত্ত-নিস্থত ধর্ম্মের অন্তর্ভূত হইলেন ? বাস্তবিক ইহা আশ্চর্ষ্যের বিষয় নহে কি ? হিন্দুরা বুদ্ধকে নবম অবতার বলিয়া স্বীকারও করেন এবং নাস্তিক বলিয়া নিন্দাও করিয়া থাকেন। বাস্তবিক বুদ্ধ অবতার, বাক্যটি বিনয়, সূত্র, অভিধর্ম্ম এই ত্রিপিটক পালিগ্রন্থে নাই। ইহা কাল্পনিক প্রহসন মাত্র। কারণ তথাগত নিখিল জন্মকেই নিন্দা করিয়া গিয়াছেন। মিলিন্দ্র প্রশ্নে ইহা লিখিত আছে.— 'দেয়্যাথাপি ভিক্থবে অপ্পমন্ত কো' পি গৃথো তুগ্গন্ধো হোতি, এবমেব থো অহং ভিক্থবে অপ্পমত্তকম্পি ভবং ন বণ্ধেমি, অন্তমদো অচ্ছরা-সঙ্ঘাতমত্তম্পী'তি।' অর্থাৎ হে ভিক্ষুগণ ! যেমন অল্প পরিমাণ মলও চুর্গন্ধ

# ২—দশ বস্তু বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। ৪৩

হয়, তেমন অল্প পরিমাণ জন্মকেও আমি প্রশংসা করি না। এমন কি আঙুলের তুড়ি প্রমাণ সময় ও ভব-স্থখ ইচ্ছা করিতেছি না। তাহা হইলে বুদ্ধ অবতার এই বাক্যটি নিতান্ত অসার, নিংসার তৃষের ন্থায়।

একবার অন্ট্র্পাদিশেষ নির্ব্বাণ-ধাতু বা মহা পরিনির্ব্বাণ প্রাপ্ত হইলে, পুনরায় জন্ম গ্রহণ করিবার কোন কারণ থাকে না। ভগবান বুদ্ধ নিরবশেষ নির্ব্বাণ লাভে পরিনির্ব্বাপিত হইয়াছেন। যেমন অতি মহান অগ্নিরাশি প্রম্বলিত হইয়াছিল, তেমন ভগবান ও দশসহস্র লোকধাতৃর উপর বুদ্ধরশ্মি দ্বারা প্রচ্জুলিত হইয়া ছিলেন। যেমন, সেই অতি মহান্ অগ্নিরাশি প্রজ্বলিত হইয়া নির্ব্বাণ হইয়া যায়, ভগবানও সেইরূপ দশসহস্র লোক ধাতুর উপরে বুদ্ধরশ্মিতে প্রজ্বলিত হইয়া নিরবশেষ নির্ব্বাণ দ্বারা পরিনির্ববাণ লাভ করিয়াছেন। যেমন নির্ববাপিত অগ্নি তৃণ কাষ্ঠ রপ ইন্ধন গ্রহণ করে না, লোকহিতকারী মহাকারুণিক ভগ-বানেরও সেইরূপ জন্মাদি সমস্ত পরিগ্রহ নষ্ট হইয়াছে। অতএব বুদ্ধ অবতার এরূপ বাদ, এরূপ দৃষ্টি, মিথ্যা পরিকল্পনামূলক মিথ্যাদৃষ্টি। তাহা সম্পূর্ণ পরিহার পূর্ববক বুদ্ধ অবতার নহেন বলিয়া অবিপরীত জ্ঞানে শ্রদ্ধা করাই সম্যক্ দৃষ্টি। বুদ্ধ দেব নহেন, ব্রহ্ম নহেন, দেবরাজ নহেন, ব্রহ্মরাজ নহেন, স্থাবর ঈশ্বর নহেন, অথবা ঈশ্বরের অংশ নহেন। এবং ইহা তাঁহার কুলদন্ত বা পিতৃদত্ত নামও নহে। ইনি কপিলবাস্তর রাজ্ঞা শুদ্ধোদনের ঔরসে তৎপত্নী মহামায়ার গর্ভে জন্মগ্রহণ করেন, তখন তাঁহার নাম ছিল

সিদ্ধার্থ। ইনি বোধি-সন্থ কালে পূর্ণ যৌবনে ঊনত্রিংশ বৎসর বয়সে রাজ্য, ধন, পুত্র-কলত্রাদি সমস্ত পরিত্যাগ করিয়া গয়া ধামের নিকটবর্ত্তী মহাবোধি বুক্ষ মূলে (সমীপে) পদ্মাসনে উপবিষ্ট হইয়া প্রধান-চর্য্যা, সমাধি ও বিদর্শন জ্ঞান ঋদ্ধি প্রভাবে সসৈন্থ মারকে পরাজিত করিয়া সর্ববজ্ঞতা জ্ঞান প্রাপ্ত, হয়েন। তিনি অর্হৎ, সম্যক্ সম্বদ্ধ, বিন্তাচরণ সম্পন্ন, স্থগত, লোকবিদ, অমুত্তর, পুরুষদম্য-সারথী ও দেব মন্মুষ্যগণের শাস্তা, বুদ্ধ ভগবান্। এই রূপ দর্শনই আর্য্য আচার মূলক সম্যক্ দৃষ্টি। তদবিপরীত মিথ্যাদৃষ্টি। সেইজন্স অনুরুদ্ধ স্থবির অভিধর্মার্থ সংগ্রহের আরম্ভে 'সম্মা সম্বুদ্ধ মতুলং' (১) অর্থাৎ অতুল সম্যক্ সম্বুদ্ধ বলিয়াছেন। সেই অতুল সম্যক্ সম্বদ্ধকে, দেবাদির সহিত তুলনা করা শাসন বিরুদ্ধ নীতির সহিত এই বিপরাত নীতি সর্বব্যোভাবে পরিত্যাগ করিয়া, ইনি অর্হৎ-----দেবতা মন্যুষ্যগণের শাস্তা, বুদ্ধ ভগবান্। এইরূপ দর্শনই সম্যক্ দৃষ্টি। \* (২)

২-দশবস্তুক সম্যক্ দৃষ্টি দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(>) 'তুলরিডকো অঞ্জেন সহ পমিতকোতি তুলো; নতুলো, অতুলো। নথি-তুলো সদিসো এতস্যাতি বা অতুলো; ভগবা। নহি অথি ভগবতো অন্তনা সদিসো কোচি লোক মিস্তি। যথাহ:---

'ন'মে আচারিয়ো অথি, সদিসো'মে ন ৰিজ্ঞতি।

সদেৰকন্মিং লোকন্মিং ; নথিমে পটিপুগৃগলোতি।'

## ( পরমার্থ দীপনী টীকা।)

 (২) এইরপ উপদেশ এখানে অতি সংক্ষিপ্ত, অধিক জ্ঞানিতে হালৈ সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ নামক পালি গ্রন্থে এবং ব্রহ্মা ভাষার "সম্যক্ দৃষ্টি দীপনী" নামক গ্রন্থ ব্রষ্টব্য।

৩—চারি সত্য বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। 8৫

৩–চতুসচ্চ সম্মাদিউ ্টি উদ্দেস।

'ছুক্থে ঞাণং, ছুক্থ-সমুদয়ে ঞাণং, ছুক্থ নিরোধে ঞাণং, ছুক্থ-নিরোধ-গামিনী পটিপদায় ঞাণং।'

< – চারি সত্য সমক্ দৃষ্টি উদ্দেশ।

(১) ছংখজ্ঞান, (২) ছংখ-সমুদয়জ্ঞান, (৩) ছংখ-নিরোধজ্ঞান, (৪) ছংখ-নিরোধ-গামিনী প্রতিপদা বা উপায়-জ্ঞান, এই চারি সত্য সম্যক্ রূপে জানিবার জ্ঞানকে চারি সত্য সম্যক্দৃষ্টি জ্ঞান বলে।

(১)--দুঃখ সত্য সম্যক্ দৃষ্টিজ্ঞান নির্দ্দেশ।

মনুয়-চক্ষু, দেব-চক্ষু, ব্রহ্ম-চক্ষু এই তিন প্রকার চক্ষুর মধ্যে, চক্ষু আমার এই আমিত্ব হেতুই তাহাতে হৃঃখ উৎপন্ন হয়। মনুয়া-চক্ষু মনুয়াকে, দেব-চক্ষু দেবতাকে ও ব্রহ্ম-চক্ষু ব্রহ্মাকে হিংসা করিয়া থাকে। এইরপ হিংসা থাকাতেই চক্ষু হৃঃখ-সত্য মধ্যে পরিগণিত হয়। এবং চক্ষুতে ভীতি উৎপাদন করে বলিয়াই চক্ষু একাস্ত হৃঃখ-সত্য। সেইরপ মনুয়া-কর্ণে, দেব-কর্ণে, ব্রহ্ম-কর্ণে ও 'আত্ম' তৃঞ্চা আছে বলিয়াই এরপ হিংসা উৎপন্ন হইয়া থাকে। সেই হেতু এই গুলিও ভাতির যোগ্য। এই স্থানে এই অর্থই একাস্ত চুঃখ-সত্য। চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা, জিন্থা, কায় ও মন এই ছয় প্রকার আয়তন সকলে চক্ষুর সদৃশ হিংসা আছে বলিয়া এই সত্ত্বলোকে হিংসা বিগ্তমান রহিয়াছে। যথা,—

সংস্কারদণ্ড হিংসা, বিপরিণামদণ্ড হিংসা, চু:খ চু:খদণ্ড হিংসা। আবার সংস্কারদণ্ড হিংসা, সন্তাপদণ্ড হিংসা, বিপরিণাম-দণ্ড হিংসা, জাতিদণ্ড হিংসা, জরাদণ্ড হিংসা, মরণদণ্ড হিংসা, রাগাগ্রি হিংসা, দ্বেযাগ্রি হিংসা, মোহাগ্রি হিংসা, মিথ্যাদৃষ্ট্যাগ্রি-হিংসা এই সকল ক্লেশাগ্রি ব্রদ্ধির হিংসা।

প্রাণীহত্য। প্রভৃতি অনেক দ্রশ্চারিত কর্ম্ম করিবার হিংসা ও জাত্যাগ্নি, জরাগ্নি, মরনাগ্নি, শোকাগ্নি, পরিদেবাগ্নি, দুঃখাগ্নি, দৌর্ম্মনস্তাগ্নি, উপায়াসাগ্নি প্রভৃতি অগ্নি সকল বাড়াইবার হিংসা চক্ষু-সংজাত-দ্বঃখ বা চক্ষু হইতে উৎপন্ন দ্বুঃখ।

সংস্কারদণ্ড হিংসা বলিবার কারণ এই যে, পূর্ব্বজন্ম কুশল কর্ম্ম প্রভাবে, ইহজন্মে মন্যুষ্য-চক্ষু, দেব-চক্ষু ও ব্রহ্ম-চক্ষু পাইতে পারে। পূর্বব পূর্বব জন্মে কুশল কর্ম্ম না করিলে দৈরয়িক-চক্ষু, ডির্য্যক্-চক্ষু ও অস্থরকায়-চক্ষু লাভ করিতে হয়। সেই কারণ স্থগতি-চক্ষু পাইতে হইলে, কুশল সংস্কার নৈরয়িক প্রভৃতি ছঃখদণ্ডে দণ্ডিত সত্তদিগকে হিংসা করে। কুশল কর্ম্মকে হিংসা বলিবার কারণ এই যে, দান, শীল উপোসথ ইত্যাদি কুশল-কর্ম্ম করিবার সত্বের ইচ্ছা নাই। কিস্তু নৈরয়িক-চক্ষু, প্রেত-চক্ষু, তির্য্যক্-চক্ষু ও অস্থরকায়-চক্ষু, ভয়হেতু, কুশল-কর্ম্ম করিতে বাধ্য বলিয়া ইহা পুণ্যাভি-সংস্কার বা কুশঙ্গ-সংস্কার দণ্ড হিংসা। উপমাস্থলে বলা যাইতে পারে যে, কোন লোক আহারের ভয় নিবারণ হেতু অত্যন্ত পরিশ্রম করিয়া ভূমি কর্ষণ ও বীষ্ণ বপনাদি ৩---চারি সত্য বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। 89

করিয়া থাকে। ঐরূপ কৃষিকর্শ্ম করা চ্যুখজনক, এইটি আহারের কর্শ্ম। চক্ষুর কর্শ্ম হইলে, কোন গোলাপ ফুল চক্ষুতে ভাল লাগে বলিয়া, সেই গোলাপ বুক্ষ রোপণ, তাহার গোড়ায় গোময় প্রক্ষেপণ, যথাসময়ে জল সিঞ্চন, এবং উহা নষ্ট না হইবার জন্ম ঘেরা দেওয়া প্রভৃতি নানা চেষ্টা করাও হুংখ। নাসিকায় গোলাপের গন্ধ ভাল লাগে বলিয়া ঐরূপ হুংখ। চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, কায় ও মন এই ছয় প্রকার আয়তন সকলে এতাদশ চুংখ উৎপন্ন হইয়া থাকে।

অতীত কুশল সংস্কার দ্বারা বর্ত্তমান চক্ষু ইত্যাদি এই ছয় প্রকার আয়তন লাভ হইয়াছে। এখন তাহা রক্ষা না করিলে ঐ চক্ষু অন্ধীভূত হইবে। কর্ণ, নাসিকা ইত্যাদিতেও এই নিয়ম জ্ঞাতব্য। ইহাই বর্ত্তমান সংস্কার দণ্ড। অনন্থ সংসার হইতে কুশল সংস্কার বিনা স্ক্ণাতি-চক্ষু লাভের অন্থ কোন হেতু বিত্তমান নাই। ইহাই সংস্কার চুঃখ।

বিপরিনাম ছংখ বলিলে, ভিন্ন হইবার হেতু ঘটিলেই ভিন্ন হয়, ইহা লৌকিক বিধান। প্রতিসন্ধিকাল—জন্মগ্রহণ করার—পর হইতেই মুহূর্ত্ত মাত্র নিবৃত্তি নাই। সেইরূপ ভিন্ন হইবার বস্তু সকলকে অভিন্ন বলিয়া মনে করা লোকের প্রকৃতি-গত ধর্ম। কিন্তু যখন ভেদ হয়, তখনই দ্রুংখ উৎপাদিত হয়।

সত্ত্বেরা মরণ কালে অতিশয় ভীত হয়, ইহা বিপরিণাম চুংখ। ব্রহ্মলোকে ব্রহ্মেরা যেমন মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত হইয়া চারি অপায়ে প্রতিসন্ধি বা জন্মগ্রহণ করে। সেইরূপ স্থগতি

#### মার্গাঙ্গ দীপনী।

চক্ষু, স্থগতিস্থিত সত্ত্বে বিপরিনাম ভ্রুংখ দণ্ডের দ্বারা হিংসা করে।

ছংখদণ্ড বলিলে, কায়িক ও মানসিক ছংখকে বুঝায়। নৈরয়িক-চক্ষু, প্রেত-চক্ষু, অস্থরকায়-চক্ষু হইবার কালে, তাহাদের হিংসারপ ছংখদণ্ড ছর্গতি ভূমিতে স্থিত থাকে। ইহা সকলের জানা আছে যে ছর্ম্মনা হইবার অবলম্বনে স্পৃষ্ট হইলে দের্ম্মিনস্থ আসে। অর্থাৎ ছর্গতিভূমিতে জন্ম ছংখ, এবং জন্মের পর ছংখরূপ অবলম্বনে-স্পৃষ্ট হইলে কায়িক ছংখ হয়। যেমন, চক্ষুতে কোন পীড়া হইলে ছংখ হয়, এবং তাহা নিবারণের চেষ্টা কায়িক ছংখ। মানসিক ছংখ উৎপাদিত হইবার সময় চক্ষুজ-ছংখই ছংখদণ্ডদ্বারা হিংসা উৎপাদিত হইবার চক্ষু-জাত, ছংখদণ্ডদ্বারা হিংসা উৎপাদিন করে। এই চক্ষু-জাত, ছংখদণ্ডদ্বারা হিংসা উৎপাদন করে। এই চক্ষু-জাত, ছংখদণ্ডদ্বারা হিংসা করাকে ছংখদণ্ড হিংসা বলে। এইরূপে চক্ষুতে তিনপ্রকার দণ্ড প্রদর্শিত হইল, অবশিষ্ট সংক্ষার এবং বিপরিণামাদি তিনপ্রকার দণ্ডেও এই নিয়ম বলিয়া জ্ঞাতব্য।

সস্তাপদণ্ড বলিলে, চক্ষুদ্বারা উৎপন্ন ক্লেশকেই বুঝায়। এই সন্তাপদণ্ড পর পর রাগাগ্নি, দ্বেষাগ্নি ও মোহাগ্নি রুদ্ধির কারণ। সেইরপ চক্ষুদণ্ড সত্ত্ব 'অনন্ত' সংসারে হিংসা করিয়া আসিতেছে। এবং চক্ষুকর্ণাদিদ্বারা ক্ষুদ্র বা ব্লহৎ জন্মে জন্মে হিংসা করিতে করিতে 'অনন্ত' সংসার চলিয়া যাইতেছে। ইহাই ভায়িতব্য, বা ভীতিরযোগ্য দুঃধ সত্যের অর্থ।

68

৩—চারি সত্য বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। ৪৯

চক্ষু আছে বলিয়াই রূপদর্শন হয়, তাহাতে আমি রূপ দেখিতেছি বলিয়া আত্ম-তৃষ্ণ জন্মে। তাহার দ্বারা জাতিছ়ংখ জরাছ়ংখ, ব্যাধিছুংখ, ও মরণ-ছুংখ আসিয়া উপস্থিত হয়। এই নিয়মে চক্ষু হইতে দণ্ডপ্রাপ্তির বা ছুংখের অস্ত নাই। কর্ণ নাসিকাদি অবশিষ্ট পঞ্চদ্বারও সেইরূপ ছুংখ দণ্ড পাইবার এক একটি বিভিন্ন অঙ্গ। সেই অঙ্গসমূহ হইতে ও চক্ষুদণ্ডের স্থায় দণ্ডপ্রাপ্তির অস্ত নাই। এইরূপ চক্ষু প্রভৃতি ত্রিভৌমিক ধর্ম্মসমূহে চক্ষু ইত্যাদি প্রত্যেকধর্ম্মে বহু ছুংখদণ্ড, বহুছুংখ লক্ষণ সকল স্থন্দরভাবে প্রত্যক্ষ করিবার জ্ঞানকে ছুংখসত্য-দর্শন সম্যক-দৃষ্টিজ্ঞান বলে।

তুঃখসত্য সম্যক্দৃষ্টি নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(২) সমুদেয় সত্য সম্যক্দৃষ্টি নির্দ্দেশ।

সম্বাদিগের জন্মান্তর গ্রহণের সময় আমার চক্ষু, আমার আত্মা, বলিয়া চক্ষুতে আমিত্ব কল্পনা করা হেতু, আমার, আমি, আমার আত্মা, এইরূপে অনেক কল্প অনন্তজন্ম চলিয়া আসিতেছে। চক্ষুদণ্ডে জন্ম বাড়াইলে অনেক চক্ষুদণ্ড জন্ম লাভ করে। এইরূপে বহুজন্ম চক্ষুদণ্ডম্বারা উৎপাদিত হইয়া থাকে। সেই সকল জন্মে চক্ষুতে আত্মভ্রম ও আত্মদৃষ্টিম্বারা আত্মতৃষ্ণ্ণাই জন্ম হইবার একমাত্র হেতু, ইহা একান্ত সত্য। কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, কায় ও মন প্রভৃতিতেও এই নিয়ম বলিয়া জানিবে। এইজন্য জন্মাদি দ্বঃখ বাড়াইবার হেতু তৃষ্ণা একান্ত

8

সত্য। তাহা সম্যক্দর্শন করিবার জ্ঞানকে সমুদয় সত্য সম্যক্-দৃষ্টি-জ্ঞান বলে।

তুঃখ সমুদয় সত্য নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(৩) দু:খ নিরোধসত্য সম্যক্-দৃষ্টি নির্দ্দেশ।

যে যে জন্মে সত্ত্বদিগের চক্ষুজতৃষ্ণ সমুদয় নিরোধ হয়; সেই সেই জন্মে পরে চক্ষু উৎপন্ন হইবার কারণ থাকে না। কারণ নিরোধ হইলে, চক্ষুদণ্ড ও নিরুদ্ধ হয়। কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, কায় ও মন সন্বন্ধেও এই নিয়ম ধরিয়া লইতে হইবে। এইরূপ জ্ঞানকেই চুঃখ নিরোধ সত্য সম্যক্-দৃষ্টি-জ্ঞান বলে।

ছুঃখ নিরোধসত্য নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

(8) মার্গসত্য সম্যক্-দৃষ্টি নির্দ্দেশ।

তৎতৎ সত্ত্বের, তৎতৎকালীন স্থন্দর নির্ব্বাণমার্গ লাভের জন্ম চেষ্টা করিতে করিতে, চক্ষুর স্বভাব ও চক্ষুজাত দণ্ডসকল অতি স্থন্দররূপে জ্ঞানদৃষ্টিতে প্রকাশিত হয়। তখন তাহাতে আর দণ্ড-লাভের তৃষ্ণা থাকে না বলিয়া চক্ষুদণ্ডের নিরোধ হয়। কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, কায় ও মন দণ্ডাদিতে ও সেই রীতি মানিয়া লওয়া উচিত। এইরূপে চুঃখ নিরোধ করিবার জ্ঞান দর্শন, ও চুঃখ নিরোধের ঋজু পথ জানিবার জ্ঞান, এবং চুঃখ

70

৩—চারি সত্য বিষয়ক সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ। ৫১

নিরোধ গমনের প্রতিপদা সত্যদর্শন-জ্ঞানকে মার্গ-সত্যদর্শন-জ্ঞান বলে।

### মার্গসত্য সংক্ষিপ্ত নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

অফ্টাঙ্গিক মার্গের মধ্যে চারিসত্য-সম্যক্দৃষ্টিই প্রধান।

(১) কর্ম্মের স্বকীয়ত্র-বিষয়ক-সম্যক্ দৃষ্টি, (২) দশবস্তু-বিষয়ক-সম্যক্দৃট
 (৩) চারি সত্য-বিষয়ক-সম্যক্ দৃষ্টি। এই তিন প্রকার সম্যক্ দৃষ্টি নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

২-সম্যক্ সঙ্কল নির্দ্দেশ।

(১) 'নেক্খন্ম সঙ্কপ্প, (২) অব্যাপাদ সঙ্কপ্প,
 (৩) অবিহিংসা সঙ্কপ্প।'

(১) 'নেক্থম্ম সঙ্কপ প'—"নৈজ্ঞম্য সঙ্কল্ল; লোভের বিষয়ী ভূত রূপ, শব্দ, গন্ধ, রস ও স্পর্শ এই পঞ্চ-কামগুণ ও রূপারূপ ভবের প্রতি যে তৃঞ্চা সমুদয় আছে, তাহাতে অনাসক্ত হওয়াকে নৈজ্ঞম্য-সঙ্কল্ল বলা হয়।

(২) 'ব্যাপাদ সঙ্কপ্প' অব্যাপাদসঙ্কল ;—সর্বব-জীবের প্রতি বধ চিন্তু-হীন হইয়া সকল জীব স্থথী হোক, হিংসাবিহীন হোক, স্থখিতাত্ম হইয়া কাল হরণ করুক, এইরূপ মৈত্রীভাবকে অব্যাপাদ সংকল্প বলা হয়।

(৩) 'অবিহিংসা সঙ্কপ**্প' "অবিহিংসা সংকল্প,—ঊৰ্দ্ধ** অধঃ ইতস্তত চুঃখ পীড়িত সমস্ত প্ৰাণীর প্ৰতি হিংসা ও শত্ৰুতাশূন্ম মানসে চুঃখ প্ৰপীড়িত প্ৰাণী সকল চুঃখ হইতে মুক্ত হৌক, এরূপ করুণা ভাবকে অবিহিংসা সঙ্কল্ল বলে। অথবা কারাদণ্ডে দণ্ডিত কারারুদ্ধ লোক, শত্রু পরিবেষ্টিত লোক, দাবাগ্নি পরিরত লোক, জালাবদ্ধ মৎস্থ, ও পিঞ্জরাবদ্ধ পক্ষী প্রভৃতি প্রাণীরা যেমন সেই সেই অবরুদ্ধ-সঙ্কীর্ণ স্থান হইতে মুক্তির জন্থ কোন উপায় না দেখিয়া, সেই সেই স্থানে অতি সন্তপ্ত-চিন্ত হইয়া খাইতে শুইতে ইচ্ছা করে না, সেই রূপ চারি প্রকার সম্যক্ ব্যায়াম মার্গাঙ্গে বর্ণিত আপন আপন সংস্থিতিতে স্থিত অতীতের উৎপন্ন অকুশল অনন্ত, এবং ভবিস্তাতে উৎপন্ন হইবার অকুশল অনন্ত ও কারাগার তুঁল্য অতি সঙ্কীর্ণ স্থান। সেই অকুশল হুইতে মুক্ত হইবার উপায় বা মার্গকে অন্বেষণ করাই নৈজ্ঞন্য সঙ্কল্ল মার্গ।

মৈত্রী ধ্যানের যোগ্য সঙ্কল্পকে অব্যাপাদ সঙ্কল্প, করুণা ধ্যানের যোগ্য সঙ্কল্পকে অবিহিংসা সঙ্কল্প, এবং অবশিষ্ট ধ্যান মার্গ যোগ্য সঙ্কল্পকে, নৈজ্ঞম্য সঙ্কল্প নামে অভিহিত করা হয়। ইহা এরূপ স্পষ্ট ভাবে জানা উচিত।

ত্রিবিধ সম্যক্-সঙ্কল্প-দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

### সম্যক্ বাক্য নির্দ্দেশ।

(১) মুসাবাদ-বিরতি, (২) পিন্থনাবাচা-বিরতি,
(৩) ফরুসাবাচা-বিরতি, (৪) সম্ফপ্পলাপ-বিরতি।'
(১) 'মুসাবাদ-বিরতি' মিথ্যাবাক্য-বিরতি; মিথ্যা-

কথা না বলা ও মিথ্যাকে সত্য বলিয়া প্রকাশ না করার নামই মূযা-বাদ-বিরতি।

(২) 'পিস্থনবাচা-বিরতি'—পিশুনবাক্য-বিরতি, ছুই জন বন্ধুর মধ্যে পরস্পর ভেদ মূলক কথা না বলা।

(৩) 'ফরুসবাচা-বিরতি'-কর্কশ বাক্য-বিরতি,—অপর জাতকে ভেদ করিয়া কথা না বলা। জ্ঞাতি, কুল, সংস্থিতি অর্থাৎ কাণা ও বোবার (কালা) বংশ প্রভৃতি তুচ্ছ কথা ও হীন কর্ম্মাদি বলিয়া কর্ম্ম নিন্দা; এরূপ কর্কশ কথা না বলা।

(8) 'সম্ফপ্পলাপ-বিরতি'—সম্প্রলাপ-বিরতি। চিন্তা পূর্ববক লিখিত রামজাতক, ভারতজাতক, 'ঈণং' জাতক, দগুরিক-জাতক, এরূপ জাতক এবং উপন্থাস, নাটক ও প্রহসনাদি গল্প কথা দ্বারা সম্যক্ জ্ঞান লাভ হয় না। সেই রূপ অজ্ঞানতা বিষয়ক কথা না বলা। রাম ও ভারতজাতক দীর্ঘ গল্প বটে কিন্তু উহা বিনয় বিষয়ক নহে। বিশেষতঃ হাস্থ রসাদি ভাব প্রকাশক কথাতে পূর্ণ। ইহাতে কেবল দীর্ঘায়ু, ধন, সম্পদ ও পরলোকে স্বর্গ-সম্পত্তি প্রাপ্ত হইবার কথা আছে। এই সকল কেবল এইরূপ অর্থ সংযুক্ত কথা।

বিনয় অনুরূপ কথা বলিলে, মন্যুষ্য স্বভাবত: মাতা পিতার বন্দন, মানন, পূজন ও পাদ ধৌত করণ প্রভৃতি দ্বারা সেবা শুশ্রূষা করা এবং যথা কালে বসন, ভূষণ ইত্যাদি প্রদান ও মিষ্ট বাক্য দ্বারা শীলাদি রক্ষা করাইয়া, তাঁহাদের উপকার সাধন, স্ত্রী পুত্রেরও ধর্ম্মত: উপকার করা, এবং নিজেও

স্থশীল হওয়া। সেইরূপ অর্থ ধর্ম্ম বিনয়ামুরূপ কথা সেই সমস্ত জাতকে নাই। অর্থ, ধর্ম্ম, বিনয় লাভের জন্ম উল্লিখিত তির্য্যক্ কথা না বলিয়া পরিমিত শীল, সমাধিও বিদর্শন ভাবনা প্রভৃতি অর্থ, ধর্ম্ম, বিনয় বিষয়ক কথা বলা উচিত।

চারি প্রকার সম্যক্ বাক্য দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

### সম্যক কৰ্মান্ত নিৰ্দ্দেশ।

(>) পাণাতিপাত-বিরতি, (২) অদিমাদান-বিরতি
 (৩) কামেন্সমিচ্ছাচার-বিরতি।

(১) 'পাণাতিপাত-বিরতি'—প্রাণী-হত্যা-বিরতি, গর্ভ পাত, ক্নমি-পাত, ছারপোকা, উকুন প্রভৃতি যে কোন তির্য্যক্ প্রাণীর ও মন্যুষ্ট্যের প্রাণ হরণ করিবার ইচ্ছা করিয়া তাহাতে কায় প্রয়োগ অথবা বাক্য প্রয়োগ করাকেই প্রাণী-হত্যা বলা হয়। তাহা না করা।

(২) 'অদিমাদান-বিরতি'—অদন্তাদান-বিরতি, পরা-ধিকারভুক্ত সজীব, নিজ্জীব বস্তু, এমন কি সামান্স জ্বালানি-কাষ্ঠ পর্য্যস্ত বস্তু-স্বামীর অজ্ঞাত সারে গ্রহণ করিবার ইচ্ছা করিয়া তদ্বিযয়ে কায় ও বাক্য প্রয়োগ করাকে অদন্ত-গ্রহণ বা চুরি বলা হয়। তাহা না করা।

(৩) 'কামেহ্যমিচ্ছাচার-বিরতি'—মিথ্যা কামাচার-বিরতি; অর্থাৎ—মাতা রক্ষিতা ইত্যাদি বিংশতি প্রকার স্ত্রী

**¢**8

অগমনীয়। ঐ সমস্ত স্ত্রীতে গমন বা সম্ভোগ করাকে মিধ্যা-কামাচার বলা হয়। তাহা না করা। গুড়, ওদন, পিষ্টক, মূলি ইত্যাদি সম্ভার সংযুক্ত বস্তু হইতে উৎপন্ন পঞ্চবিধ স্থরা, পুষ্প, ফল, মধু, গুড় ইত্যাদি সম্ভার সংযুক্ত আসব এই পাঁচ প্রকার মন্ত, তাহা ছাড়া যে দ্রব্য পান বা স্বেন দ্বারা মন্ততা জন্মে তাহাও মন্ত এবং কামসমূহে মিধ্যাচারের অঙ্গ। কারণ পরদার গমনে যেরূপ সহবাস-জাত স্পর্শ-অবলম্বন হয়, স্থরা বা মন্তাদি সেবনেও সেরূপ হইয়া থাকে। লক্ষণ রসাদি প্রত্যেকটির সমান। তাহা না করা। এই সকল ভিন্ন তাশ, পাশা, দাবা ইত্যাদি ক্রীড়াও মিথ্যা কামাচারের অঙ্গ বিশেষের মধ্যে গণ্য। এই সকল বর্জ্জন মিথ্যা কামাচার-বিরতি নামে কথিত হয়।

তিন প্রকার সম্যক্ কর্ম্মান্ত দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

৪–সম্যক্ আজীব নির্দেশ।

 (১) 'হুচ্চরিত-মিচ্ছাজীব-বিরতি, (২) অনেসন মিচ্ছাজীব-বিরতি, (৩) কুহনাদি-মিচ্ছাজীব-বিরতি,
 (৪) তিরচ্ছান-বিজ্ঞা-মিচ্ছাজীব-বিরতি।'

(১) 'ত্রচ্চরিত-মিচ্ছাজীব-বিরতি'—ত্নশ্চারিত মিথ্যা-জীব বিরতি, অর্থাৎ যথা কথিত প্রাণী হত্যাদি তিন প্রকার কায়ত্রশ্চারিত, ও মিথ্যা বাক্যাদি চারি প্রকার বাক্য ত্রশ্চারিত কর্ম্ম; এই সাত প্রকার ভুশ্চারিত কর্ম্মের মধ্যে যে কোন একটি কর্ম্ম দ্বারা অর্থ উপার্জ্জন করিয়া জীবিকা নির্ব্বাহ করাকে হৃশ্চারিত-মিথ্যাজীব কর্ম্ম বলা হয়। তাহা ছাড়া অন্ত্র, প্রাণী, মাংস, বিষ, ও মন্ত এই পাঁচটী নিষিদ্ধ বাণিজ্য-কর্ম্মও ত্রশ্চারিত মিথ্যা-জীব কর্ম্ম বলিয়া পরিগণিত হয়। স্থতরাং উপরোক্ত নিয়মে অসন্থপায়ে জীবিকার্জ্জন না করা। [ইহা গৃহী-বিনয় বলিয়া জ্ঞাতব্য।]

(২) 'অনেসনা-মিচ্ছাজ্ঞীব-বিরতি'—অযোগ্য-অন্বেষণ মিথ্যা-জীব-বিরতি। ঋষি ও ভিক্ষুগণের জীবিকা নির্ব্বাহের জন্ম বহু দান প্রাপ্তির আশায় বৃক্ষ, ফল, মুল প্রভৃতি একুশ প্রকার কুল-দূষক অযোগ্য বস্তু সমূহের যে কোন একটি বস্তু গৃহিদিগকে দান করিয়া জীবিকা নির্ব্বাহ করাকে অযোগ্য-অন্বেষণ-মিথ্যাজ্ঞীব-কর্ম্ম বলা হয়। তাহা না করা।

(৩) 'কুহণাদি-মিচ্ছাজীব-বিরতি'—কুহক-মিথ্যাজীব-বিরতি; কুহণ, লপন, নিমিত্ত, নিপ পেেসন, লাভেন লাভ-নিজিগিংসনা।' এই পাঁচটি মিথ্যাজীবের বস্তু। তন্মধ্যে,—

(ক) 'কুহণ'—কুহক। তাহা কি ?—শীল বিরহিত ভিক্ষু অত্যস্ত শীলবান বলিয়া প্রদর্শন করা, ও আচার্য্য হইবে মনে করিয়া নিজের নিকট অবিভ্তমান গুণ সকল বিভ্তমান আছে বলিয়া প্রকাশ করাকেই কুহণ কর্ম্ম বলে।

**(\** 

৫---সম্যক্ আজীব নির্দ্দেশ। ৫৭

( থ ) 'লপন'—আলাপন, কথন। তাহা কি ?—প্রত্যয় লাভ-হেতু তদন্মুরূপ লাভোপযোগী কথা বলিবার ইচ্ছায় অলজ্জী হইয়া কিছু চাওয়াকে লপন কর্ম্ম বলে।

(গ) 'নিমিত্ত'—নিমিন্ত। তাহা কি ?—স্বকীয় ইচ্ছামু-রূপ প্রত্যয় লাভ হেতু কোন নিমিন্ত প্রদর্শন করাকে নিমিন্ত কর্ম্ম বলে।

( ঘ) 'নিপ্পেদন'—নিষ্পেষণ। তাহা কি ?— বংশ-পেশিম্বারা অঞ্জন গ্রহণের ন্থায় পরের গুণকে মুছিয়া ফেলিয়া, নিজের গুণ বর্ণনা করা ও পরকীয় লাভের ( হানি) ন্থস্ত করিয়া নিজে লাভবান হওয়ার উপায় করা; এইরূপ কর্ম্মকে নিষ্পেষণ কর্ম্ম বলে।

(৬) 'লাভেন লাভনিজিগিংসনা'লাভের দ্বারা লাভ জিগীষণ বা অন্বেষণ করা। তাহা কিরূপ ?—চারি আনা, দান প্রাপ্ত হইয়া পরে অন্যের নিকট হইতে এক টাকা প্রতিদান পাইবার ইচ্ছায়, সেই চারি আনা তাহাকে দান করাই লাভের দ্বারা লাভ অন্বেষণ। উপরোক্ত পঞ্চবিধ কর্ম্ম বর্চ্চন করাকে কুহণাদি-মিধ্যাজীব-বিরতি কর্ম্ম বলে।

(8) 'তিরচ্ছান-বিজ্জা মিচ্ছাজীব-বিরতি'—তির্য্যক্-বিত্তা-মিথ্যাজীব-বিরতি। তাহা কিরপ ?—অঙ্গ বিত্তা, লক্ষণ বিত্তা প্রভৃতি লোকিক বিত্তা সকল ঋষি ও ভিক্ষুদিগের পক্ষে লাভের অযোগ্য বিত্তা। তাহা দ্বারা জীবিকা নির্ব্বাহ ঋষি ও ভিক্ষুদিগের

পক্ষে তির্য্যক্-বিছা (হীনবিছা) মিথ্যাজীব কর্ম্মের অন্তর্গত। তাহা বর্জ্জন করাকে তির্য্যক্-বিছা মিথ্যাজীব-বিরতি কর্ম্ম বলে।

সম্যক আজীব দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

--- সম্মা বাহাদেন। উদ্দেস।

(১ঁ) শ্র্লীকুপ্রপৃষ্ঠ ব্যুক্তি কর্দেনীনং ধন্মানং অনুপ্ পাদায় বায়ামো; (২১ ভুগ্নিইন্ট্রু অকুসলানং ধন্মানং পহাণায় বায়ামো, (৩) অনুপ্ পন্নানং কুসলানং ধন্মানং উপ পাদায় বায়ামো, (৪) উপ পন্নানং কুসলানং ধন্মানং ভিয়্যো ভাবায় বায়ামো।'

(১) 'অনুপ্লশানং অকুসলানং ধন্মানং অনুপ্পাদায় বায়ামো'— "আমার সংস্থিতিতে বর্ত্তমান জন্ম অনুৎপন্ন অকুশল ধর্ম্ম সমূহের (বর্ত্তমান জন্ম হইতে অনুপাদিশেষ নির্ব্বাণ লাভ না হওয়া পর্য্যন্ত ) অনুৎপাদনের জন্ম, (অন্ট-মার্গ-ধর্ম্ম ) চেন্টা করিব।''

(২) 'উপ্পন্নানং অকুসলানং ধন্মানং পহাণায় বায়ামো'—( আমার সংস্থিতিতে বর্ত্তমান জন্মে ) উৎপন্ন অকুশল ধর্ম্ম সকল ( ইহ জন্ম হইতে নির্ব্বাণ লাভ না হওয়া পর্য্যস্ত ) পরিত্যাগের জন্ম ( অফ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম ) চেফ্টা করিব।

(৩) 'অন্থপ্পন্নানং অকুসলানং ধম্মানং উপ্পাদায় বায়ামো'— ( আমার সংস্থিতিতে, বর্ত্তমান জন্মে ) অন্থৎপন্ধ

৬--সম্যক্ ব্যায়াম নির্দ্দেশ। ৫ ৯

( সাঁইত্রিশ প্রকার বোধি পক্ষীয় ) কুশলধর্ম্ম উৎপন্ন করিবার জন্ম ( অফ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম ) চেফ্টা করিব।

(৪) 'উপ পন্নানং কুসলনাং ধন্মানং ভিয়ো ভাবায় বায়ামো'— (আমার সংস্থিতিতে ইহ,জন্মে) উৎপন্নশীল কুশল ধর্ম্ম সমূহ (যে পর্য্যন্ত নির্ব্বাণ না পাই, সেই পর্য্যন্ত) উত্তরোত্তর বৃদ্ধির জন্য (অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম) চেষ্টা করিব।.

( চারি প্রকার সম্যক্ ব্যায়াম উদ্দেশ সমাপ্ত।)

৬–সম্যক্ ব্যায়াম নির্দ্দেশ।

এই চারি প্রকার সম্যক্ ব্যায়ামকে ইহশাসনে চারি প্রকার (১) সম্যক্ প্রধান—চেফ্টা কর্ম্ম বলে। তাহা কি ? - এই সন্ধলোকে সন্ধদিগকে সন্তুপ্ত ও পরিতপ্তকারী উৎপন্ন ও অমুৎপন্ন এই চুই প্রকার অন্তুশল কর্ম্ম আছে। সন্বের স্থ্য ও বিশুদ্ধি লাভের জন্ম উৎপন্ন ও অমুৎপন্ন এই চুই প্রকার কুশল কর্ম্ম আছে। তন্মধ্যে অকুশল পক্ষে, দশ প্রকার হুশ্চারিত ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে উৎপন্ন হইতেছে বলিয়া জ্ঞাত হইবার পূর্ব্বকৃত অকুশলকে উৎপন্ন অকুশল বলা হয়। সেই চুশ্চারিত কর্ম্ম ভবিয়াতে নিজ সংস্থিতিতে উৎপন্ন হইবার অকুশলকে অমুৎপন্ন

(১) "ভূসংদহতি বহতী 'তি পধানং, সম্মদেব পধানং সম্মপ্লধানং।' অর্থাৎ---'সমস্ত হুশ্চারিত ক্লেশ দহন করিয়া নির্ব্বাণ মার্গে বহন করে বলিয়া এই অর্থে প্রধান ; সম্যক্ রূপে প্রধান বলিয়া ইহার নাম সম্যক্ প্রধান।

অকুশল বলে। কুশল পক্ষে শীলাদি সাত প্রকার বিশুদ্ধি ধর্ম্মের মধ্যে যে সকল বিশুদ্ধি ধর্ম্ম নিজ সংস্থিতিতে উৎপন্ন হইয়াছে, তাহাই উৎপন্ন কুশল। আর যে সকল বিশুদ্ধি ধর্ম্ম এখনও নিজ সংস্থিতিতে উৎপন্ন হয় নাই; তাহা অমুৎপন্ন কুশল। এই রূপে উৎপন্ন ও অনুৎপন্ন চুই প্রকার কুশল, এবং উৎপন্ন ও অনুৎপন্ন চুই প্রকার অকুশল বলিয়া এই চারি প্রকার কুশলাকুশল কর্ম্ম জানা উচিত।

বর্ত্তমান জন্ম এই অষ্ট-মার্গ-ধন্ম সম্যক্ প্রধান-ভাবে চেষ্টা করিলে, বর্ত্তমান নিজ সংস্থিতিতে উৎপন্ন হুশ্চারিত মূলক অকুশল ধর্ম্ম অষ্ট-মার্গ প্রভাবে বর্ত্তমান জন্ম হইতে যে পর্য্যন্ত অনুপাদি শেষ নির্ব্বাণ লাভ না হয় সেই পর্য্যন্ত ভবিশ্ব্যতে নিজ সংস্থিতিতে আর উৎপন্ন হইবে না। এই রপে উৎপন্ন অনুৎপন্ধ এই চুই শেকার হুশ্চারিত মূলক অকুশল ইহ জন্মে অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম অনুরূপ চেষ্টা দ্বারা বিনষ্ট হইলে ভবিশ্ব্যতে আর উৎপন্ন হইবে না। ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে অনুৎপন্ন অকুশল অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম চেষ্টা দ্বারা বিনষ্ট হইলে ভবিশ্ব্যতে আর উৎপন্ন হইবে না। ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে অনুৎপন্ন অকুশল অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম চেষ্টা দ্বারা শীলাদি সাত প্রকার বিশ্তদ্ধি পরম্পরা অষ্ট-মার্গ প্রভাবে অনুপাদিশেষ নির্ব্বাণ লাভ হইলে, আর ভেদ হইবার থাকে না। ইহাই চিরস্থিতি সম্প্রাপ্তি।

ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে যে সকল বিশুদ্ধি-ধৰ্ম্ম পূৰ্বেৰ উৎপন্ন হয় নাই, অথবা সম্পূৰ্ণ লাভ হয় নাই ; তাহা অফ্ট-

80

്രം

মার্গ-ধর্ম্ম অনুরূপ চেষ্টা দ্বারা অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম প্রভাবে ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে উৎপাদিত হয়। সেই জন্ম ইহ শাসনে হুচারিত মূলক কুশল উৎপাদনকারী ভিক্ষু, ভিক্ষুণী, উপাসক ও উপাসিকা এই চারি পারিষদ রুন্দের মধ্যে যে কেহ অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম অনুরূপ চেষ্টা করিবার জন্ম সম্যক্ ব্যায়াম কর্ম্মই এক মাত্র পরমার্থ হিতকর কর্ম্ম বলিয়া সম্যক্ রূপে জানা উচিত। এতদ্ব্যতীত ভিক্ষুর অপরাপর কর্ম্ম, এবং গৃহীর রুষি, শিল্প বাণিজ্যাদি অপরাপর কর্ম্ম সকল স্বেচ্ছাকৃত কর্ম্ম নহে। এ সকল কর্ম্মকে প্রকৃত অর্থহিত-কর কর্ম্ম বলা যায় না। কিস্তু উহা লোকিক স্বার্থ হিতকর কর্ম্ম বলিয়া জানা উচিত। এই অষ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম অনুরূপ চেষ্টা করাই একমাত্র অর্থ হিত-কর কর্ম্ম। সেই হেতু ইহাকে সম্যক্-প্রধান কর্ম্ম বলে।

(১) অকুশল পক্ষে ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে উৎপন্ন ভূশ্চারিত কর্ম্ম দ্বারা ভবিষ্যৎ জন্ম সমূহে নিজ সংস্থিতিতে আবার ভূশ্চারিত কর্ম্ম উৎপন্ন না হইবারজন্ম অফ্ট-মার্গ-ধর্ম্মকে প্রধান-ভাবে চেম্টাকরাই সম্যক্ ব্যায়াম।

(২) ইহজন্মে নিজ সংস্থিতিতে অনুৎপন্ন অকুশল উৎপন্ন না হইবার জন্ম ইহ জন্ম হইতে যে পর্য্যন্ত অনুপাদি-শেষ নির্ব্বাণ-লাভ না হয় সে পর্য্যন্ত অফ্ট-মার্গ-ধর্ম্ম প্রধান ভাবে চেফ্টা করাই সম্যক্ ব্যায়াম।

(৩) কুশলপক্ষে ইহজন্মে সেই সকল বিশুদ্ধি প্রাপ্ত হই-

মার্গান্স দীপনী।

বার জন্ত "কামং তচো, ন্হারু চ অট্ঠি, উপস্থস্সতু অবসিস্সতু মে সরীরে মাংস লোহিতং যং তং পুরিস-থামেন, পুরিস পরক্কমেন পত্তব্বং, ন তং অপদ্বা বীরিয়স্স সণ্ঠানং ভবিস্দতি।" অর্থাৎ—'আমার শরীরে ত্বক, সায়, অস্থি ও অবশিষ্ট মাংস রক্ত নিশ্চয় শুক্ষতাপ্রাপ্ত হউক, এইধ্যান, বিদর্শন, মার্গ ও ফল ধর্ম্মকে পুরুষ শক্তিতে, ও পুরুষ পরাক্রমে যাহা প্রাপ্তব্য, তাহা প্রাপ্ত না হইয়া যেন (আমার) বীর্য্য-সংস্থিতির পরিহানি না হয়, চেষ্টায় শিথিলতা না জন্মে.—এইরপ দৃঢ়প্রতিজ্ঞা পূর্বক প্রধানভাবে কুশল চেষ্টা করাই সম্যক ব্যায়াম।

(৪) ইহ জন্মে নিজ সংস্থিতিতে রক্ষা করিবার পঞ্চশীল, আজীবাফ্টকশীল ইত্যাদি অফ্টমার্গে অন্যুষ্ঠিত শীল সকল, শীল-বিশুদ্ধি শ্রেণীর শীল। তাহা ভবিষ্যতে নির্ববাণপ্রাপ্ত না হওয়া পধ্যন্ত রক্ষা করিবার জন্ম প্রধানভাবে অফ্টমার্গ চেম্টা করাই সম্যক ব্যায়াম।

এইরূপে চারিভাগে মন্থয্যের জানিবার সহজ উপায়। ইহা কার্য্যভেদে চারি প্রকার বটে, কিন্তু চেম্টাহিসাবে এক প্রকার। একটি বিশুদ্ধিলাভের চেম্টা করিলে, সেই চারিটি কার্য্য একত্রে সম্পন্ন হয়।

চারিপ্রকার সম্যক্ব্যায়াম দেশনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

હર

## ৭–সম্যক্ স্মৃতি উদ্দে**শ**।

'কায়ান্থপস্দনা সতিপট্ঠানং, বেদনান্থপস্দনা সতি-পট্ঠানং, চিত্তান্থপস্দনা সতিপট্ঠানং, ধর্মান্থপস্দনা সতিপট্ঠানং।'

(১) "কায়ামুদর্শন-স্মৃতি-উপস্থান, (২) বেদনামুদর্শন-স্মৃতি-উপস্থান. (৩) চিত্তামুদর্শন-স্মৃতি-উপস্থান, (৪) ধর্ম্মামু-দর্শন-স্মৃতি-উপস্থান"। এইরূপে স্মৃতি উপস্থান চারি প্রকার।

#### সম্যক্ স্থাতিনির্দ্দেশ।

স্বভাবতঃ চিন্ত অত্যস্ত চঞ্চল, কখনও একটি বিষয়ে স্থির থাকে না। সর্ববদাই রূপ, শব্দ, গন্ধ, রস, স্পর্শ, ইত্যাদি অবলম্বনে বিক্ষিপ্ত হইয়া যায়। ইহার গতি অতি বিচিত্র। চিন্ত সমাধি ও বিদর্শন ভাবনায় স্থির হইতে চায় না। সাধারণ লোক চিন্তের উপর কর্তৃত্ব করিতে পারে না। সেই জন্ত পৃথক্জন বা অব্যবস্থিতচিত্ত-ব্যক্তিকে উন্মন্ত বলিয়া বলা হয়। কারণ ধীর, পণ্ডিত, মেধাবিগণের ন্তায় তাহারা স্বীয় চিন্তকে বন্দীভূত করিতে পারে না।

এই অস্থির, চঞ্চল, অব্যবস্থিত-চিত্তকে স্থস্থির, সংযত ও উপস্থাপিত করিবার জন্মই ভগবান বুদ্ধ চারিটি স্মত্যোপস্থান ভাবনার উপদেশ প্রদান করিয়াছেন। ['আনাপান' নীতিদ্রুষ্টব্য]

চারিটি স্মৃতি উপস্থানের সংক্ষিপ্ত নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

৮–সম্যক্সমাধি উদ্দেশ।

'পঠমজ্ঝান সমাধি, ছতিয়জ্ঝান সমাধি, ততিয়-জ্ঝান সমাধি, চতুত্থজ্ঝান সমাধি।'

 (১) প্রথম ধ্যান সমাধি, (২) দ্বিতীয়ধ্যান সমাধি,
 (৩) তৃতীয়ধ্যান সমাধি, (৪) চতুর্থধ্যান সমাধি ভেদে সমাধি চারি প্রকার। তন্মধ্যে,—

'কসিণ' <sup>\*\*</sup> অবলম্বন যুক্ত যে-কোন একটি সমাধি কর্ম্মস্থান ভাবনাবলম্বনে চিত্তের অবিক্ষিপ্ত ভাবযুক্ত একাগ্রতাকে প্রথম-ধ্যান সমাধি বলা হয়। তদ্ধপ দ্বিগুণ একাগ্রতাকে দ্বিতীয়-ধ্যান, তিনগুণ একাগ্রতাকে তৃতীয়ধ্যান, এবং চতু গুণ একাগ্রতাকে চতুর্থধ্যান সমাধি বলাহয়।

৮-সম্যক্-সম্ধিনির্দ্দেশ।

ভাষা শিক্ষাকারীর পক্ষে "বর্ণপরিচয়" প্রথম ভাগ, পঠন যেমন প্রথম সম্পান্ত কর্ম্ম, তদ্রুপ ভাবনা কার্য্যের মধ্যেও স্মৃতি উপস্থান ভাবনাই প্রথম সম্পান্ত কর্ম্ম। স্মৃতি-উপস্থান কার্য্য সম্পাদিত হইলে চিত্তের উন্মত্ততা বিলুপ্ত হইয়া একাগ্রতা লাভ হয়। পরে তদূর্দ্ধ বিভিন্ন কর্ম্মস্থান ভাবনায় চিত্তকে

• 'কসিণ' কৃৎস্ন অর্থাৎ সকল। পৃথিবী কৃৎস্ন ইত্যাদি দশ প্রকার রূপাবচর সমাধির ধ্যানাবলম্বনকে বুঝা উচিত। যোগী ব্যতীত ইহা জানিবার উপায় নাই। ইহা এক একটি মহাসমৃদ্র তুল্য। কিন্তু উহা লাভ করিবার জন্ত পৃথিবী মণ্ডলাাদ কুত্রিম কুৎস্ন ধ্যানের অন্ত্যাসের জন্ত ব্যবহৃত হয়।

নিযুক্ত করিতে পারা যায়। স্মৃতি- উপস্থান কার্য্য সম্পাদিত হইলে নিজের রূপাদি স্কন্ধ সমূহে যথাবিধি প্রত্যহ এক হইতে হুই তিন ঘণ্টা পর্য্যন্ত যোগ অভ্যাস দ্বারা নিজের চিন্তকে শাস্ত ভাবে দমন করিয়া রাখা সেই প্রথম ভাগ পাঠের ত্যায় বলিয়া জানিবে। অতঃপর "মঙ্গলসূত্র" "পরিত্রাণ" "ব্যাকরণ" ও 'সংগ্রহ' পাঠ করার ত্যায় চিন্ত বিশুদ্ধিভূত্ত সমাধির চারিটি ধ্যানে সম্যক্ প্রণিহিত হইতে হইবে। সেই চারিটি ধ্যানের মধ্যে,—

প্রথম ধ্যান প্রভৃতি সমাধি বলিলে 'কসিণং' দশটি, অশুভ দশটি, কেশ, লোম ইত্যাদি দ্বাত্রিংশৎ প্রকার একটি, 'আনাপান' একটি, মৈত্রী, করুণা ও মুদিতা ব্রহ্ম বিহারের তিনটি, এই পঞ্চ বিংশতি কর্ম্মস্থানের মধ্যে যে কোন একটি কর্ম্মস্থান ভাবনা অভ্যাস দ্বারা 'পরিক্বর্ম্ম,' 'উপাচার' ও 'অর্পণা' ভাবনার সহিত উপরোক্ত প্রথম ধ্যানাদি লাভ হয়। উহা সম্পাদন করিবার জন্ম প্রথম ধ্যানাদি লাভের অমুকূল 'আনাপান' সমাধি ভাবনা অভ্যাস করা উচিত। কারণ তদ্বারা স্মৃতি-উপন্থান কার্য্য সমাধির চারিটি ধ্যানের কার্য্য সম্পন্ন হয়। এই সমাধি সন্বন্ধে বিশুদ্ধি-মার্গ নামক অর্থ কথা গ্রন্থে বিস্তৃত বর্ণনা আছে। [এম্থানে 'আনাপান দীপনী' নীতি দ্রস্টব্য।]

সম্যক্ সমাধির চারিটি ধ্যানের সংক্ষিপ্ত নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

আর্য্য অষ্টান্সিক মার্গের স্বরূপ বর্ণনা সমাপ্ত।

¢

#### সসাধি ভারনার কার্য্য ফল নির্দ্দেশ।

কোন কোন সাধু, সন্ন্যাসী, পরিব্রাজক ও তীর্থকরগণ সাকার ও নিরাকার ব্রন্ধলোককেই তাঁহাদের অনবশেষ নির্ববাণ বলিয়া মিথ্যাদৃষ্টি গ্রহণ করিয়া থাকেন। তাঁহাদের দৃষ্টি অপনীত করিবার জন্ম নিম্নে সমাধি ধ্যানের ফল বিপাকের সহিত বুদ্ধের নবাবিষ্কৃত মধ্যপথের নির্দ্ধেশের সংক্ষিপ্ত আলো-চনা করা যাইতেছে। সমাধি সাধারণতঃ 'পরিক্ষশ্ম', 'উপচার' ও 'অর্পণা' ভেদে ত্রিবিধ। তন্মধ্যে 'উপচার' অর্থে কামাবচর সমাধিকে বুঝায়। 'অর্পণা' সমাধি সাকার ও নিরাকার ব্রহ্ম ভেদে দ্বিবিধ। তন্মধ্যে 'সাকার' ব্রহ্ম বা রূপাবচর সমাধির ধ্যানপ্রাপ্ত ও নিরাকার ব্রহ্ম বা অরূপাবচর সমাধির ধ্যান প্রাপ্ত যোগিগণ, মরণান্তে সাকার ও নিরাকার ব্রহ্ম ভূমিতে ঔপপাতিক সত্ত্ব রূপে জন্মগ্রহণ করতঃ পরিমিত আয়ুষ্ণাল পর্য্যন্ত তথায় থাকিয়া চ্যুতির পর চুর্গতি প্রাপ্ত হয়। নিম্নে উক্ত ভূমির একটি তালিকা প্রদর্শিত হইতেছে।

> রপলোক বা সাকারব্রহ্ম ভূমি,— ধ্যান—হীন, মধ্যম ও শ্রেষ্ঠতানুক্রমে, প্রথম ধ্যানভূমি,— ১। ব্রহ্ম পরিসজ্জা

২। ব্রহ্ম পুরোহিত

৩। মহাব্রকা

অরূপ লোক বা নিরাকার ব্রহ্ম ভূমি,

চারিটি সোপান।

ইহাই সাকার ব্রহ্মভূমির সর্ব্বোচ্চ স্তর। চতুর্বিধ ধ্যানই চারিটি সমাপত্তি বা বিমোক্ষের অফ্ট সোপানের প্রথম ভাগ,

- ১৬। অকনিট্ঠা
- ১৫। স্থদস্সী
- ১৪। স্থদস্সা
- ১৩। অতপ্পা
- ১২। অবিহা

পঞ্চ শুদ্ধ বাসভূমি,---

- ১১। অসএঃএঃ সত্তা
- ১০। বেহপ্ফলা

চতুর্থ ধ্যানভূমি,---

- ৯। স্থভকিণহা
- ৮। অপ্পমান স্থভা
- ৭। পরিত্ত স্থতা

তৃতীয় ধ্যানভূমি,—

- ৬। আভাসসরা
- ৫। অপপমাণাভা
- ৪। পরিত্তাভা

দ্বিতীয় ধ্যানভূমি,---

সমাধি ভাবনার কার্যাফল নির্দ্দেশ। 69 ২য় " — ১৮ ঃ — বিঞাগঞ্চায়তন,

৩য় " —১৯ ঃ—আকিঞ্চঞায়তন,

৪র্থ " --- ২০ :--- নেব সত্র্রগ্রানা সত্রগ্রহায়তন।

ইহা অরূপাবচর সমাধির চারিটি ধ্যানের চারি ভূমি। ইহাও চারিটি সমাপত্তি বা বিমোক্ষের অফ্ট সোপানের দ্বিতীয় ভাগ, পৃথক্জন-বিমোক্ষ বা নির্ব্বাণ। কিন্তু পৃথক্জন "শুদ্ধ বাস" ভূমিতে জন্ম লাভ করিতে পারে না, তজ্জন্য অভিধর্ম্মে 'পুথুজ্জনা নলস্ত্রন্তি স্থদ্ধাবাসেন্ড্ সব্বথা'—বলিয়া উক্ত হইয়াছে।

রপাবচর সমাধির প্রথম ধ্যান "ব্রহ্মপরিসজ্জা" ভূমি হইতে চতুর্থ ধ্যানের "অসংজ্ঞ-সত্ব" ভূমির উপরে '(১২) অবিহা, (১৩) অতপ্শা, (১৪) স্থদস্দা, (১৫) স্থদস্সী, (১৬) অকনিট্ঠা' এই পঞ্চ "শুদ্ধ-বাস" ভূমিই (১) 'অন্তর পরি-নিব্বায়ী, (২) উপহচ্চ পরিনিব্বায়ী, (৩) অসম্বার পরিনিব্বায়ী, (৪) সসম্বার পরিনিব্বায়ী, (৫) উদ্ধং সোত অকনিট্ঠগামী।' এই পঞ্চ শ্রেণীর চতুর্ব্বিংশতিপ্রকার অনাগামী ফলস্থ পুদ্গল-গণের বাসভূমি। তাঁহারা ইহলোকে আর জন্ম পরিগ্রহ করেন না। সেই স্থানেই বিদর্শন ভাবনা দ্বারা বিশুদ্ধি পরম্পরা, অর্হৎমার্গ ও অর্হৎ ফল লাভ করতঃ অন্থপাদিশেষ নির্বাণ লাভ করেন। ইহাই বুদ্ধের নবাবিষ্কৃত নাম রূপ ধর্ম্মের উভয় ভাগ হইতে বিমুক্ত, নাম রূপ ধর্ম্মের মধ্য পথ বা আর্য্য-মার্গ।

সমাধি ভাবনার কার্য্যফল নির্দ্দেশ। ৬৯

যাঁহারা সেই "শুদ্ধ বাস" ভূমির নিম্নে একাদশটি সাকার ব্রহ্ম ভূমিতে 'অর্পণা' সমধির ধ্যান ফলে জন্ম লাভ করেন, এবং সাকার ব্রহ্মের সামীপ্য লাভে চরম নির্ব্বাণ লাভ ঘটিয়াছে মনে করিয়া আর পুনরায় জন্ম স্বীকার করেন না, তাঁহাদিগকে উচ্ছেদ-বাদী বা উচ্ছেদ-দৃষ্টি বলা হয়। যাঁহারা নিরাকার চিন্ত ও চৈতসিক নাম-ধর্ম্মকে আত্মা, অনাদি, অনন্ত, নিত্য, অপরিবর্ত্তনীয়, ধ্রুব, শাশ্বত বলিয়া নিরাকার ব্রহ্মের সাযুজ্য লাভ চরম নির্ব্বাণ বা কৈবল্য বলিয়া নির্দ্বেশ করেন, তাঁহাদিগকে শাশ্বত-বাদী বা শাশ্বত-দৃষ্টি বলা হয়। হঁহারা উভয় দল জ্রান্ত, ব্রহ্মজালে নিপাতিত, অন্ধ, বাল পৃথক্জন। হঁহারাই লোকোত্তর মার্গ, ফল ও নির্ব্বাণ ধর্ম্ম না জানিয়া এইরপ মিথ্যা-বাদ যুক্ত মিথ্যা দৃষ্টি গ্রহণ করিয়া থাকেন।

বোধিসন্ধ তাঁহার মহাভিনিক্রিমণের পর যখন বৈশালীতে গমন করেন তখন আরারের পুত্র কালাম নামক জনৈক খ্যাত-নামা সন্ন্যাসীর তিন শত শিষ্ণ্য ছিল। আরার কালাম 'অকিঞ্চঞগ্রতন' যোগ শিক্ষাদিতেন। বোধিসন্থ শাক্যসিংহ কালামের এই ধর্ম্ম অনির্ব্বাণিক—চরম নির্ব্বাণ লাভের অযোগ্য জানিয়া বৈশালী ত্যাগ করেন।

যখন শাক্যসিংহ মগধের পাণ্ডব পাহাড়ের গুহায় বাস করেন, তখন রামপুত্র রুদ্রক নামক জনৈক সংঘাধিপতি পরিব্রাজক রাজ গৃহে আগমন করিয়াছিলেন। তাঁহার সঙ্গে

সাত শত শিষ্য ছিল। রুদ্রক সাত শত শিষ্যের নেতা ও ধর্ম্মোপদেষ্টা ছিলেন।

একদা শাক্যসিংহ রুদ্রককে জিজ্ঞাসা করিলেন আপনার উপদেষ্টা কে 🤊 আপনি কি রূপ ধর্মজ্ঞাত আছেন 🤊 ইহার উত্তরে রুদ্রক বলিলেন,—আমি স্বয়ং শিক্ষিত, স্বয়ং জ্ঞাত। বোধিসত্ত পুনরায় জিজ্ঞাসা করিলেন আপনি কি রূপ ধর্ম্মজ্ঞাত আছেন 🔋 রুদ্রক উত্তর করিলেন, আমি 'নেবসঞ্ঞা না সঞ্ঞায়তন' নামক সমাধির উপায় জ্ঞাত আছি। অনন্তর শাক্যসিংহ রুদ্রকের নিকট উপদেশ গ্রহণ না করিয়া কোন এক নির্চ্জন প্রদেশে গমন পূর্ববক ধ্যানস্থ হইলেন। পূর্বেবাপার্জ্জিত পরমিতা বিশেষের বলে ও তপশ্চরণের প্রভাবে ব্রহ্মচর্য্য সহকুত প্রনিধান সহস্রের ফলে শত শত প্রকারের সমাধি তাঁহার জ্ঞান গোচর হ'ইয়াছিল। এইক্ষণে তিনি ধ্যানস্থ হইয়া রুদ্রকের সমাধি বিনা উপদেশে আপনা আপনি জ্ঞাত হইতে পারিলেন। তিনি আবার জিজ্ঞাসা করিলেন "মহাশয়! এই সমাধির পরে আর কোন জ্ঞাতব্য বিষয় আছে কি না বলুন। শুনিয়া রুদ্রক বলিলেন, নাই। বোধিসত্ত চিন্তা করিলেন, রুদ্রকের শ্রদ্ধা, বীর্য্য, স্মৃতি, সমাধি এবং প্রজ্ঞা অতি তুচ্ছ, অতি অকিঞ্চিৎকর, রুদ্রকের জ্ঞেয় পথে নির্বেদ, বিরাগ, নিরোধ, উপশম, সম্বোধি লাভের সম্ভাবনা নাই। এই বলিয়া তিনি সেই স্থান ত্যাগ করিলেন। রুদ্রকের (১) কোণ্ডাণ্য, (২) বাপ্পা, (৩) ভদ্রিয়, (৪) মহানাম, (৫) অশ্বব্ধিত নামক এই

#### সমাধি ভাবনার কার্য্যফল নির্দ্দেশ। ৭১

পাঁচজন শিষ্য তাঁহার সহিত চলিয়া গেলেন। ইহাঁরা সকলেই ব্রাহ্মণ ছিলেন। ইহাঁরা প্রায়শং "ভদ্র পঞ্চ বর্গীয়" নামে অভিহিত হইতেন। বুদ্ধ স্বীয় ধর্ম্ম সর্বব প্রথমে এই পাঁচজন ব্রাহ্মণের নিকট প্রচার করিবার জন্য বুদ্ধত্ব প্রাপ্তির পর অফ্টম সপ্তাহে বারাণসী যাত্রা করিলেন। বুদ্ধ তথায় সর্ব্ব প্রথম ধর্ম্ম চক্র প্রবর্ত্তন করেন। তাঁহাদের মধ্যে আয়ুম্মান কোণ্ডাণ্যের সর্ব্ব প্রথম ধর্ম্ম-চক্ষু উৎপন্ন হইয়াছিল।

উপরোক্ত কালাম ও রুদ্রক সম্যাসীদ্বয়ের মধ্যে তাঁহারা কেহই পরম বিশুদ্ধির পথ জানিতেন না। কেহ আকিঞ্চঞ -এগায়তন, ও কেহ নেবস্ঞ্ঞানাসঞ্ঞায়তন' ভবাগ্র ভূমিকে অনবশেষ নির্ব্বাণ বা কৈবল্য বলিয়া মিথ্যাবাদযুক্ত মিথ্যাদৃষ্টি গ্রহণ করেন। সেইজন্য একদা ভগবান তাঁহার অগ্রশ্রাবক সারিপুত্রকে লক্ষ্য করিয়া বলিলেন—"অষ্টসমাপত্তি লাভী যে পুদ্গলের \* (১) পঞ্চ নিম্ন ভাগীয় বন্ধন সমূহ বিনষ্ট হয় নাই, তিনি এই জন্মে নৈবসজ্ঞানাসংজ্ঞায়তনে উপস্থিত হইয়া তথায় উপগত ব্রহ্মগণের সহিত বিচরণ করেন। তিনি তথা হইতে চ্যুত হইয়া আগামী হয়েন অর্থাৎ পুনরায় জন্ম গ্রহণ করেন।"

"তঙ্জন্য অভিধর্ম্মের বিভঙ্গ নামক প্রকরণে উক্ত হইয়াছে, "জীবগণ পুন্য কর্ম্ম প্রভাবে উৎক্ষিপ্ত হইয়া কাম, রূপ, অরূপ

\* (১) সৎকায়দৃষ্টি, (২) বিচিকিৎসা, (৩) শীলব্রত অর্থাৎ গোব্রত কুরুরব্রত ইত্যাদি, (৪) কামচ্ছন্দ, (৫) ব্যাপাদ এই পঞ্চনিয় ভাগীয় সংযোজন বা বন্ধন।

নৈবসংজ্ঞ নাসংজ্ঞায়তন ভবাগ্র ভূমি প্রাপ্ত হইতে পারে। কিন্তু তাদৃশ দার্ঘায়ু বিশিষ্ট সম্ব গণের আয়ুদ্ধাল অবসানে চ্যুতি ঘটে এবং চুর্গতিতেও গমন করিতে হয়।" মহর্ষি ভগবান বুদ্ধ বলিয়াছেন—"লোকে কোন ভবই নিত্য নহে। সেই জন্স নিজ মঙ্গলাম্বেমী সদ্বিবেচক, নিপুণ ও পণ্ডিত ব্যক্তিগণ জরা মরণের হাত হইতে পরিত্রাণ লাভের জন্স উত্তম মার্গ-ধর্ম্ম ভাবনা করেন। তাঁহারা শুচীভূত নির্ব্বাণ প্রাপ্তির সমর্থ মার্গ-ধর্ম্ম ভাবনা করিয়া সর্ব্বভব,—(কর্ম্ম ও উৎপত্তিভব) পরিজ্ঞাত হইয়া আত্রাব শূন্স হইয়া পরিনির্ব্বাণ প্রাপ্ত হন।"

যাঁহারা চরমবিশুদ্ধি বা সমুচ্ছেদ নির্ব্বাণার্থী তাঁহাদের ইহা জ্ঞাত হওয়া উচিত যে, সমাধি ও বিদর্শন এই চুই ধর্ম্ম ভাবনার দ্বারা পরিপূর্ণতা প্রাপ্ত হয়। সমাধি ও বিদর্শন কর্ম্মন্থান ভাবিত হইলে তৃষ্ণা ও অবিছা নষ্ট হয়। যাহা দ্বারা তৃষ্ণামুশয় ক্লেশকে বিনাশ করা যায় তাহাকে সমাধি এবং যাহা দ্বারা তৃষ্ণামুশয়ের কারণ অবিছাকে বারণ করা যায় তাহার নাম বিদর্শন।

সমাধি ভাবনার ফল রাগের, বিরাগ অর্থাৎ বিনাশ বশতঃ চিত্তের বিমুক্তি এবং বিদর্শন ভাবনার ফল অবিষ্ঠা বিরাগ অর্থাৎ বিনাশ বশতঃ প্রজ্ঞা-বিমুক্তি। এই বিমুক্তিই চরম নির্ব্বাণ। অর্থাৎ সমাধি ভাবনার দ্বারা রূপারূপ ধ্যান বা অষ্ট সমাপত্তি অথবা বিমোক্ষ লাভ করা যায় বটে, কিন্তু স্রোতাপন্ন হইয়া প্রথম লোকোত্তর মার্গন্থান ও ফলস্থান

92

#### সমাধি ভাবনার কার্য্যফল নির্দ্দেশ। ৭৩

লাভ অথবা শুদ্ধ বাস ভূমি লাভ করা যায় না। স্রোতাপন্ন মার্গ লাভ না হইলে চারি নরক গমনের হেতুও বন্ধ হয় না। তজ্জন্ম স্রোতাপন্ন হইয়া প্রথম মার্গ ও ফলস্থান প্রাপ্ত না হওয়া পর্য্যস্ত বিদর্শন ভাবনা চেষ্টা করা উচিত। নতুবা চুর্গতিতে বিনিপাত, বা চারি অপায়ে পতনের ভয় থাকিবে।

বিমুক্তি সাধারণত: তিন প্রকার,—'তদঙ্গ' 'বিদ্বস্তণ' ও 'সমুচ্ছেদ'। তন্মধ্যে এই হানে "রূপাবচর সমাধির ধ্যান প্রাপ্তিকে "তদঙ্গ বিমুক্তি''। "অরূপাবচর সমাধির ধ্যান প্রাপ্তিকে "বিদ্বস্তন বিমুক্তি''। এবং বিদর্শন কর্ম্মন্থান ভাবনার দ্বারা দৃষ্টি বিশুদ্ধি ইত্যাদি বিশুদ্ধি পরম্পরা রূপারূপ বিমোক্ষ ভেদ পূর্ব্বক মধ্য পথে উভয় ভাগ হইডে সম্পূর্ণ বিমুক্ত হওয়াকে "সন্থচ্ছেদ্ বিমুক্তি'' বলা হয়। ইহাই পরম বিশুদ্ধি বা চরম নির্ব্বাণ। [আনাপান দীপনী দ্রষ্টব্য।]

সমাধি ভাবনার সংক্ষিপ্ত কার্য্যফল সমাপ্ত।

ত্রিবন্ত ধর্ম্ম সমূহের চতুর্ব্বিধ নির্দ্দেশ নীতি।

বর্ত্তচুঃখ অর্থে, ক্লেশ-বর্ত্ত, কর্ম্ম-বর্ত্ত, ও বিপাক-বর্ত্তকেই বুঝায়।

তন্মধ্যে,—

(ক) অপায় (নরক) সংসার সংযুক্ত ত্রিবর্ত্ত,

(খ) কাম স্থগতি ,, ,,

(১) সৎকায় দৃষ্টি ও বিচিকিৎসা এই ক্লেশ ডুইটিকে 'ক্লেশবর্ত্ত' বলা হয়।

(২) প্রাণীহত্যা, চুরি, ব্যভিচার, মিথ্যাবাক্য, পিশুন বাক্য, কর্কশবাক্য, সম্প্রলাপ, ও অভিধ্যা, (লোভ) ব্যাপাদ, (দ্বেষ) মিথ্যাদৃষ্টি, (মোহ) এই ''দশ অকুশল কর্ম্ম পথকে'' 'কর্ম্মবর্ত্ত' বলা হয়।

(৩) নৈরয়িক, তির্ঘ্যক্, প্রেত ও অস্থরকায় স্কন্ধ প্রাপ্ত সত্ত্ব-গণ, অপায় বিপাক কর্ম্মজ স্কন্ধ চুইটিকে 'বিপাক-বর্ত্ত' বলা হয়।

যে সকল সন্ধগণের পূর্ব্বোক্ত সৎকায় দৃষ্টি ও বিচিকিৎসা এই হুইটি ক্লেশ বর্ত্তমান আছে, তাহারা উপরি ভবাগ্র ভূমিতে পুনঃ পুনঃ অসংখ্য, অনস্ত জন্ম প্রাপ্ত হইয়াও পুনরায় ধীবর, ব্যাধ, চোর, ডাকাত প্রভৃতি অকুশল কর্ম্ম-বর্ত্তে জন্মলাভ করতঃ তদন্মূরূপ কর্ম্ম করিয়া পুনর্ব্বার অবীচি ইত্যাদি অপায় কায়স্কন্ধ প্রাপ্ত হয়। তদ্রপ চক্রাকারে ঘূর্ণিত হইয়া সংসার পরিভ্রমণ করাকে বর্ত্ত বলা হয়।

(খ) কাম স্থগতি সংসার ত্রিবন্ত।

(১) রূপ, শব্দ, গন্ধ, রস ও স্পর্শ ইত্যাদি পঞ্চ কাম গুণ প্রাপ্তির ইচ্ছা করাকেই কাম-তৃষ্ণারূপ ক্লেশবর্ত্ত বলা হয়।

ত্রিবর্ত্ত ধর্ম্ম সমূহের চতুর্ব্বিধ নির্দ্দেশ নীতি। ৭৫

(২) দান, শীল, ভাবনাদি দশটি কামাবচর পুণ্য ক্রিয়া বস্তুকে 'কর্ম্মবর্ত্ত' বলা হয়।

এক মনুষ্য লোকে স্থিত মনুষ্য সম্বগণ, ও ছয় দেবলোকে স্থিত দেব সম্বগণ, বিপাক স্কন্ধ প্রাপ্ত হয়। ইহাদিগকে "বিপাক কর্ম্ম-বর্ত্ত' বলে। এই সকল সম্বগণের তাদৃশ কাম তৃষ্ণা থাকিলে তাহারা উপরি ভবাগ্র ভূমিতে ঐ সকল কর্ম্ম ফলে পুনঃ পুনঃ জন্ম গ্রহণ করিলেও সেই তৃষ্ণার হেতু তাহাদিগকে তৃষ্ণার দাস হইতে হয়।

(१+ घ) রূপ ও অরূপ সংসার ত্রিবর্ত্ত।

(১) রূপ ও অরূপ ভব মধ্যে রূপ-তৃষ্ণা ও অরূপ-তৃষ্ণা সমূহকে "ক্লেশ-বর্ত্ত" বলা হয়।

(২) রূপ-কুশল ও অরূপ-কুশল বলিলে, রূপারূপ ধ্যান কুশল কর্ম্ম সমূহকেই রূপারূপ কর্ম্মবর্ত্ত বলা হয়।

(৩) রূপ-ব্রহ্মা কর্ম্মজ বিপাক পঞ্চ স্কন্ধ ও অরূপ-ব্রহ্মা বিপাক, রূপবিহীন চারিটি নাম স্কন্ধ প্রাপ্তিকে "বিপাকবর্ত্ত" বলা হয়।

রূপ-তৃষ্ণা, রূপ কুশল কর্ম্মদারা রূপ-ব্রহ্মা স্কন্ধ, ও অরূপ তৃষ্ণা অরূপ কুশল কর্ম্মদারা অরূপ-ব্রহ্মা স্কন্ধ প্রাপ্ত হয় বলিয়া ত্রিবর্ত্তকে একত্রে চুইভাগে বর্ণিত হইল।

ত্রিবর্ত্ত ধর্ম্ম চারিভাগে দেশনা নীতি সমাপ্ত।

## অষ্ঠাঙ্গিকমাৰ্গ এবং ত্ৰিবন্ত চাৱিভাগে বৰ্ণনা নীতি।

স্রোতাপত্তি অষ্টান্সিকমার্গ, সরুদগামী অষ্টান্সিকমার্গ, অনাগামী অষ্টান্সিকমার্গ, ও অর্হৎ অষ্টান্সিকমার্গ, অষ্টান্সিকমার্গ এই চারিভাগে বিভক্ত।

(>) স্রোতাপত্তি অফ্টাল্পিকমার্গলাভী পুদৃগলগণের অপায় সংযুক্ত ত্রিবর্ত্ত নিরবশেষ নিরুদ্ধ হয়। পশ্চাৎ সাত জন্মের শেষ জন্মে কাম-স্থগতি-সংযুক্ত ত্রিবর্ত্ত নিরবশেষ নিরুদ্ধ হইবে। তাঁহাদের সাত বারের অধিক আর জন্ম হইবে না।

(২) সরুদাগামী অষ্টাঙ্গিকমার্গলাভী পুদ্গলগণের পূর্ব্বেক্টি স্রোতাপত্তির সাত জন্মের মধ্যে চুই জন্ম অবশিষ্ট থাকিতে উপরি পাঁচ জন্মের মধ্যে কাম-স্থগতি-ত্রিবর্ত্ত নিরবশেষ নিরুদ্ধ হয়।

(৩) অনাগামী অষ্টমার্গাঙ্গলাভী পুদৃগলগণের সরুদগামীর কাম-স্থগতি অবশিষ্ট তুই জন্ম নিরবশেষ নিরুদ্ধ হয়। রূপারূপ ভবেও স্রোতাপত্তি ও সরুদাগামীরা আছেন।

(8) অর্হৎ অফ্টাঙ্গিকমার্গলাভী পুদৃগলগণের রূপ-সংসার ও অরূপ সংসার সংযুক্ত ত্রিবর্ত্ত নিরবশেষ নিরুদ্ধ হয়। অর্থাৎ সমস্ত ক্লেশের সমুচ্ছেদ নির্ব্বাণ হয়।

অষ্টাঙ্গিকমার্গের মূল বিশেষের কার্য্যফল বর্ণনা নির্দ্দেশ।

ত্রিবর্ত্ত চারি ভাগে বিভক্ত। তন্মধ্যে,—বর্ত্তমান বৌদ্ধদিগের পক্ষে প্রথমত: অপায় সংযুক্ত ত্রিবর্ত্তকে নিরুদ্ধ করিবার কর্ম্মই

অষ্টাঙ্গিকমার্গ এবং ত্রিবর্ত্ত চারিভাগে বর্ণনা নীতি। ৭৭

একমাত্র প্রধান। কারণ কোন লোকের মস্তকে অগ্নি প্রজ্বলিত হইলে, প্রথমে সেই অগ্নি নির্ববাপন করাই তাহার প্রধান কর্ত্তব্য। অন্তথা উহা এক মিনিট সময় প্রজ্বলিত থাকিলে, তাহার মৃত্যু অবশ্যন্তাবী। সেইরূপ এই শাসনে যে অপায় সংযুক্ত ত্রিবর্ত্তের বিষয় উল্লিখিত হইয়াছে, তাহা নিরবশেষ নিরুদ্ধ করাই এক মাত্র প্রধান কর্ত্তব্য। তদ্ধেতু প্রতিপাছাগ্রস্থে অপায়-সংসার সংযুক্ত ত্রিবর্ত্ত নির্ব্বাণ করিতে অফ্টাঙ্গিকমার্গের বিশেষ বর্ণনানীতি অন্যক্রমে প্রদর্শিত হইতেছে,—

সৎকায় দৃষ্টি ও বিচিকিৎসা এই ছইটি ক্লেশের মধ্যে সংকায়-দৃষ্টি প্রধান রূপে উৎপন্ন হয়। সৎকায়-দৃষ্টি নিরবশেষ নিরুদ্ধ হইলে, বিচিকিৎসা, দশ অকুশল কর্ম্মপথ এবং অপায় সংসার ইত্যাদি সমস্তই নিরবশেষ নিরূদ্ধ হয়।

সৎকায় দৃষ্টি অর্থে আত্মদৃষ্টিরই নামান্তর বুঝায়। চক্ষুকে 'আমার চক্ষু', দর্শককে 'আমার আত্মা', 'আমি আছি', 'আত্মা আছে', এরূপ 'আত্মার' একান্ত আস্তিক্য ভাবকেই দৃষ্টি বলা হয়। দেইরূপ, কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, কায় ও মন আয়তনে 'আমি', ইহা 'আমার আত্মা', এরূপ আত্মার একান্ত আস্তিক্য ভাবকে দৃষ্টি বলা হয়। সেই সেই রূপ সংস্থিতি দেখিবার সময় 'আমার চক্ষু', 'আমি' দশ'ন করিতেছি বলিয়া চক্ষুতে 'আত্ম' ভাব, সেই সেই শব্দ শ্রবণ করিবার সময় 'আমি' শ্র্বাণ করিতেছি, সেই সেই গন্ধ আত্মাণ করিবার সময় 'আমি' ত্রাণ করিতেছি, সেই সেই রসাস্বাদন কালে আমি আস্বাদন করিতেছি, কায়ে উষ্ণ, শীত,

ক্লান্তি বেদনা ইত্যাদি উৎপন্ন হইবার সময় 'আমার' উষ্ণু বোধ হইতেছে, আমার শীত বোধ হইতেছে, আমার ক্লান্তি বোধ হই-তেছে, আমার বেদনা বোধ হইতেছে, প্রভৃতি চিন্তা হইলে 'আমার' চিন্তা ইত্যাদি এরূপ 'আমিত্ব' ভাব পোষণ করে; ইহাই 'আমিত্ন'---কশ্ম। এই মন 'আমার', মনই 'আমি' বলিয়া মনের আমিত্ব ; এইরূপে অভ্যন্তরে আপন কায়ে স্বীয় আয়তন সমূহে সৎকায়-দৃষ্ঠি উৎপাদিত হয়। অতীত জন্মেও এরূপ অন্ধ বিশ্বাস ও আত্ম ভ্রম থাকাতে, সমস্ত চুশ্চারিত কর্ম্ম সৎকায় দৃষ্টির আশ্রয়ে সম্পন্ন করিয়া সত্ত্ববাস সংস্থিতিতে অনুগত থাকে। পর পর জন্মেও অন্ধ বিশ্বাস ও আত্ম ভ্রম থাকাতে অনাগতে ও সমস্ত চুশ্চারিত কর্ম্ম সৎকায় দৃষ্টির আশ্রায়ে উৎপন্ন হইবে। সেইজন্ম সৎকায় দৃষ্টি বর্ত্তমান চেষ্টায় নির্ব্বাপিত হইলে পুরাতন ও নূতন ত্মশ্চারিত কর্ম্ম সকল অনবশেষ নিরুদ্ধ হয়। তাহাতে অপায় সংসার ও নিরবশেষ নিরুদ্ধ হয়। বর্ত্তমান জন্মে অন্মপাদিশেষ নির্ব্বাণ লাভ করিবার সময় সেই সেই সংস্থিতি দুশ্চারিতকে ভাল বলিয়া মিথ্যা দৃষ্টি গত সমস্ত নিরয়, তির্য্যক্, প্রেত, ও অস্থর কায় সত্বগণের অপায় ভব ও সৎকায় দৃষ্টি নিরোধের সঙ্গে সঙ্গেই নিরবশেষ নিরুদ্ধ হয়। সেই অপায় সংসার ত্রিবর্ত্তনিরুদ্ধ হইয়া সউপাদিশেষ নির্ব্বাণ প্রাপ্ত হয়। এইরূপে লৌকিক ভূমির পুদগল হইতে লোকোত্তর ভূমির পুদগল ও পৃথক্ জন হইতে আর্য্য পুদগল নামে অভিহিত হয়। এইরূপে

ভূমি প্রদর্শিত হইল। দৃষ্টি-চুশ্চারিত উৎপন্ন হইবার অবলম্বনের সহিত চক্ষু প্রভৃতি যড়বিধ দ্বারের এক এক দ্বারের স্পর্শ হইতে সেই দৃষ্টি হেতৃতে অকুশল উৎপন্ন হইবার সময়ে উহা প্রথমত: অন্যুশয় ভূমিতে থাকে, পরে উহা যখন 'পরিউত্থান' করে তখন তাহাকে মন-কর্ম্ম বলা হয়। এই মন-কর্ম্মকে নির্ব্বাণ করিতে না পারিলে তৎ দৃষ্টি 'পরিউত্থান' ভূমি হইতে 'ব্যতিক্রম' ভূমিতে অবতরণ করে। দিয়াশলাইয়ের বাক্ষের ভিতরে যে অগ্নি অব্যক্ত ভাবে থাকে, তাহাকে অন্যুশায়িত অগ্নি বলা হয়। যখন শলাকার সজ্যাতে উহা হইতে অগ্নি শলাকায় জাত হইয়া শলাকাখণ্ড প্রজ্ঞালিত করে, তখন উহাকে 'পরিউত্থান' অগ্নি, এবং সেই অগ্নিদ্বারা যখন

সৎকায় দৃষ্টি রূপ ক্লেশ-কর্ম্ম-বীজ প্রদর্শিত হইল। সেই সৎকায় দৃষ্টি সম্ববাসস্কন্ধ নিচয়ে তিন ভূমিতে অবস্থিত থাকে। প্রথম 'অন্ডুশয়' ভূমিতে, দ্বিতীয় 'পরি উত্থান' ভূমিতে, ও তৃতীয় 'ব্যতিক্রম' ভূমিতে অবস্থিত থাকে। তন্মধ্যে তিন প্রকার কায়িক দ্রুশ্চারিত কর্ম্ম, ও চারি প্রকার বাচনিক দ্রুশ্চারিত কর্ম্ম, এই সাত প্রকার দ্রুশ্চারিত কর্ম্মকে ব্যতিক্রম কর্ম্ম বলে। মন কর্ম্মকে "পরিউত্থান" কর্ম্ম বলে। এই কায়, বাক্য ও মন এই তিন প্রকার কর্ম্মের মূল বীজ-স্বরূপ 'আত্মদৃষ্টি' এই কায় স্বন্ধের ভিতরে অব্যক্ত ভাবে আঞ্রিত বলিয়া অনন্ত সংসারে অবিচ্ছিন্ন ভাবে অবস্থিত দৃষ্টিকে 'অন্ডুশ্বয়' ভূমি বলা হয়। এইরূপে 'অন্ডুশয়' 'পরিউত্থান' ও 'ব্যতিক্রম' ভেদে সৎ কায় দৃষ্টির তিন ভূমি প্রদর্শিত হইল।

অফ্টাঙ্গিকমার্গ এবং ত্রিবর্ত্ত চারিভাগে বর্ণনা নীতি। ৭৯

বাহিরের কোন গৃহাদি জ্বলিতে থাকে, তখন তাহাকে "ব্যতিক্রম" অগ্রি বলা হয়। আত্মদপ্তি-'অমুশয়'-ক্লেশাগ্নি, আত্মদৃষ্টি-'পরিউত্থান'-ক্লেশাগ্নিও আত্মদৃষ্টি-"ব্যতিক্রম"-ক্লেশাগ্নিও তদ্ধপ।

# অফ্টাঙ্গিকমার্গের মূল বিশেষের কার্য্যফল বর্ণনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

# অষ্টাঙ্গিক মাৰ্গধৰ্ম্বের তিনটি ক্ষস্কে বিভাগ নীতি।

সম্যক্ বাক্য, সম্যক্ কর্ম্মান্ত ও সম্যক্ আজীব এই তিনটি মার্গাঙ্গকে শীল-স্কন্ধ বলে।

সক্যক্ ব্যায়াম, সম্যক্ স্মৃতি, ও সম্যক্ সমাধি এই তিনটি মার্গাঙ্গকে সমাধি-স্কন্ধ বলে।

সম্যক্ দৃষ্ঠি ও সম্যক্ন্সংকল্প এই ছুইটী মার্গাঙ্গকে প্রজ্ঞা-স্কন্ধ বলে।

শীল, সমাধি ও প্রজ্ঞা এই ত্রিবিধ কল্যাণই বুদ্ধশাসনের মুল।

শীল ক্ষদ্ধ মার্গাঙ্গ তিনটীকে বিভাগে বিস্তার করিলে আজী-বাষ্টক শীল হয়। যথা :—প্রাণী হত্যা-বিরতি, অদন্তাদান-বিরতি, মিথ্যাকামাচার-বিরতি, এই তিনটী সম্যক্ কর্ম্মান্ত মার্গাঞ্চের বিস্তার।

অষ্টান্সিক মার্গধর্ম্মের তিনটি স্কন্ধে বিভাগ নীতি। 🛛 🕨

মুষাবাদ বা মিথ্যা কথন বিরতি, পিশুন বাক্য বিরতি, কর্কশ বাক্য বিরতি, ও সম্প্রলাপ বিরতি এই চারিটী সম্যক্ বাক্য মার্গাঙ্গের বিস্তার। জীবিকা নির্ব্বাহের জন্ম প্রাণীহত্যা ইত্যাদি উপরোক্ত সাত প্রকার কর্ম্ম বজ্জন করিলে সম্যক্ আজীব-মার্গাঞ্জের বিস্তার হয়। এইরূপে শীলস্কন্ধ মার্গাঙ্গ তিনটীর বিস্তার দ্বারা আজীবান্টক শীল হয়।

গৃহীর পঞ্চশীল, ঋষি ও পরিত্রাজকের দশ শীল, শ্রামণেরের দশ শীল এবং ভিক্ষুগণের ২২৭টি শিক্ষা পদই নিত্য শীল। সেই সকল শীল আজীবাষ্টক শীলেরই অন্তভূতি। গৃহীর পঞ্চ-শীলই নিত্যশীল। তন্মধ্যে উপোসথ অষ্ট শীল, দশ শীল প্রভৃতি পঞ্চ শীলেরই শোভা বন্ধক।-

সম্যক্-বাক্য, সম্যক্-কর্ম্মান্ত, সম্যক্-আজীব ; এই শীল-স্কন্ধ মার্গাঙ্গ তিনটী সৎকায়-দৃষ্টি ক্লেশের তৃতীয় ভূমি পরিত্যাগের ধর্ম্ম। ইহার দ্বারা তিন প্রকার কায়-**ত্ব**শ্চারিত ও চারি প্রকার বাক্য-ত্বশ্চারিত পরিত্যক্ত হয়।

সম্যক্-ব্যায়াম, সম্যক্-স্মৃতি ও সম্যক্-সমাধি, এই সমাধি স্বন্ধ মার্গাঙ্গ তিনটী সৎকায়-দৃষ্টি ক্লেশের দ্বিতীয় ভূমি পরিত্যাগের ধর্ম। ইহা দ্বারা তিন প্রকার মন-ত্বশ্চারিত পরিত্যক্ত হয়।

সম্যক্-দৃষ্ঠি সম্যক্-সঙ্কল্প এই প্রজ্ঞা-স্কন্ধ মার্গাঙ্গ চুইটী সৎকায়-দৃষ্ঠি ক্লেশের প্রথম ব্বহৎ ভূমি পরিত্যাগের ধর্ম্ম। ইহার দ্বারা নিখিল সত্ত ক্ষন্ধের অনন্ত সংসার হইতে অনুশায়িত ক্লেশ পরিত্যক্ত হয়।

৬

শীলাদি তিনটি ক্ষন্ধ্র মার্গাঙ্গ ধ্রক্ষের দ্বারা সৎক্ষায় দৃষ্টিির তিনটি ভূমি পরিত্যাগ। সংকায়-দৃষ্টি বীজ বর্দ্ধিত হইবার তিন প্রকার কায়-ছম্চারিত ও চারি প্রকার বাক্য-ছম্চারিত এই সাত প্রকার ছম্চারিত-কর্ম্ম পরিত্যাগ করিবার জন্ত শীল স্কন্ধ মার্গাঙ্গত্রয়ের নীতিতে আজী-বাস্টক শীল হয়। তাহা পালন করিলে ঐ সকল ছম্চারিত পরিত্যক্ত হইয়া শীল বিশুদ্ধি হয়।

সৎকায়-দৃষ্টি-বীজ বর্দ্ধিত হইবার তিন প্রকার মন-ত্বশ্চারিত কর্ম্ম আছে। তাহা পরিত্যাগের জন্য সমাধি-স্কন্ধ মার্গাক্ষত্রয়ের নীতি দ্বারা 'আনাপান' কর্ম্মস্থান, অস্থি কর্ম্মস্থান ও 'কসিণ' কর্ম্ম-স্থানের যে কোন একটি কর্ম্মস্থান যথাবিধি দিবা রাত্র এক হইতে তিন চারি ঘণ্টা প্রত্যহ চুই তিনবার অভ্যাস করিলে চিন্তের একাগ্রতা যুক্ত সমাধি লাভ হইবে, এবং তদ্বারা মন-ত্রশ্চারিত পরিত্যক্ত হইয়া চিন্তু বিশুদ্ধ হইবে।

সৎকায়-দৃষ্টির প্রথম বৃহৎ ভূমি পরিত্যাগের জন্য প্রজ্ঞা-ক্ষন্ধ মার্গাঙ্গদ্বয়ের নীতি দ্বারা বিদর্শন ভাবনা অভ্যাস করিলে দশবিধ বিদর্শন-জ্ঞান পরম্পরা বিশুদ্ধি-লাভের সহিত ঐ ভূমি পরিত্যক্ত হইবে। এইরূপে অফ্টমার্গ ধর্ম্ম সমূহ শীলাদি তিনটী স্বন্ধে বিভাগ দ্বারা সৎকায় দৃষ্টির তিনটী ভূমি পরিত্যাগ নীতি প্রদর্শিত হইল।

আক্তীব্ৰান্ঠক শীল্বের সংস্থিতি নির্দ্দেশ। হুর্লভ মনুষ্য জন্ম লাভ করিয়া তথা কথিত দৃষ্টির তৃতীয় ক্লেশ-

#### আজীবাষ্টক শীলের সংস্থিতি নির্দ্দেশ। ৮৩

ভূমি সম্যক্রপে বর্চ্জন করিবার জন্য শীল বিশুদ্ধিই আমার একান্ত কর্ত্তব্য কর্ম্ম ইহা মনে করিয়া, আজীবাষ্টক শীল পালন করা উচিত। সেই শীল যাহাতে একবারে ভগ্ন না হয় তদ্রুপ ভাবে পালন করা কর্ত্তব্য। আজীবাষ্টক শীল অন্সের নিকট গ্রহণ না করিয়া কেবল নিজে নিজে গ্রহণ ও পালন করিতে পারা যায়। অথবা নিজে নিজে অধিষ্ঠান করিলেও হয়। অধিষ্ঠান বিধি নিম্নে প্রদর্শিত হইল,—

(১) 'অজ্জ তগ্গে পান্থপেতং পানাতিপাতা বিরমামি'।

(২) 'অজ্জতগ্গে পান্থপেতং আদিমাদ্ানা বিরমামি' ;

(৩) 'অজ্জতগ্গে পান্থপেতং কামেস্থ মিচ্ছাচারা বিরমামি'।

(৪) 'অজ্ঞতগ্গে পান্থপেতং মুসাবাদা বিরমামি'।

(৫) 'অজ্জতগ্গে পান্থপেতং পিন্থনায় বাচায় বিরমামি'।

(৬) 'অজ্জতগ্গে পান্থপেতং ফরুসায় বাচায় বিরমামি'।

(৭) 'অজ্জতগ্গে পান্থপেতং সম্ফপ্ললাপা বিরমামি'।

(৮) 'অজ্জতগ্গে পান্থপেতং মিচ্ছাজীবা বিরমামি।'

#### অন্মবাদ।

(১) আমি আজ হইতে যাবজ্জীবন প্রাণাহত্যা হইতে বিরত হইব।

(২) " "অদন্তাদান বা চুরি হইতে বিরত হইব।
103

(৩) আমি আজ হইতে যাবজ্জীবন মিথ্যা কামাচার বা পরন্ত্রী-গমন ও মত্তপান হইতে বিরত হইব।

| (8) | "          | "  | "  | মিথ্যা বাক্য হইতে বি | ারত হ | হইব ৷ |
|-----|------------|----|----|----------------------|-------|-------|
| (৫) | "          | "  | "  | পিশুন বাক্য হইতে     | "     | ,,    |
| (৬) | "          | "  | "  | কৰ্কশ বাক্য ২ইতে     | "     | "     |
| (٩) | <b>?</b> " | >> | >> | সম্প্রলাপ হইতে       | "     | "     |
| (৮) | "          | "  | "  | মিথ্যাজীব হইতে       | "     | 39    |

এইরপে শীল পালন কারীর যদি কোন একটি শীল ভগ্ন হয়, কেবল এ ভগ্নশীল অধিষ্ঠান করিয়া পুনরায় শীল বিশোধন করা যায়। ভগ্ন হইলে পুনরায় গ্রহণ করা উচিত। নতুবা যেটি ভগ্ন হয় কেবল সেইটি গ্রহণ করিলে ও হয়। ইহাও পঞ্চ শীলের ত্যায় নিত্যশীল। কেবল উপোসথ দিবসে উহা গ্রহণ করিৱার শীল নহে। উপোসথ দিবসে উপোসথ শীল গ্রহণ করা উচিত। গ্রামণের দশ শীলই নিত্যশীল, ঝবি পরিব্রাজক-গণেরও দশ শীল নিত্যশাল, কিন্তু ভিক্ষুগণের ২২৭টি নিত্যশীল বা শিক্ষাপদ। ভিক্ষুগণের আজীবাফ্টকশীল গ্রহণের প্রয়োজন নাই। উহা ২২৭ শীলের অন্তর্গত।

আজীবাফ্টক শীল নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

সম্ভ দুশ্চাব্রিতাঙ্গ নির্দ্দেশ। তন্মধ্যে,—প্রাণীহত্যার অঙ্গ ৫টি। (১) 'পাণো'—প্রাণ আছে এরূপ যে কোন সন্থ। গপ্ত চুম্চরিতাঙ্গ নির্দ্দেশ। ৮৫

(২) 'পাণসঞিতা'-প্রাণীবলিয়া সংজ্ঞা বা জ্ঞান।

(৩) 'বধকচিন্তং'---বধচিন্ত বা বধ করিবার চেতনা, বা <sup>ই</sup>ষ্চ্ছা।

(s) 'উপৰুমো'---উপক্ৰম বা কায়বাক্য প্ৰয়োগ।

(৫) 'তেন মরণং'--সেই প্রয়োগ দ্বারা জীবের মৃত্যু।

এই পাঁচটি অঙ্গান্মুযায়ী প্রাণীহত্যাকারীর প্রথম শিক্ষাপদ নষ্ট হয়। এইরূপ হইলে পুনরায় শীলগ্রহণ করা উচিত। অবশিষ্ট শীলগুলিও তদ্রপ জানা উচিত।

অদন্তাদান বা চুরির অঙ্গ ৫টি।

- (১) 'পরপরিগ্গহিতং'---পরাধিকার ভৃক্ত বস্তু।
- (২) 'পরপরিগ্গহিত সঞ্ঞিতা'—পরাধিকার ভূক্ত বলিয়া-

ত্তান।

- (৩) 'থেয়্যচিত্তং'—চৌর্য্য চেতনা বা চুরি করিবার ইচ্ছা।
- (8) 'উপৰুমো' উপক্ৰম, বা কায়বাক্য প্ৰয়োগ।
- (৫) 'তেন হরণং'—সেই প্রয়োগদ্বারা বস্তুর অপহরণ।

মিথ্যাবাক্যের অঙ্গ ৪টি।

- (১) 'অতথং বথ' ু' অসত্য বস্তু।
- (২) 'বিসংবাদনচিত্তং'---প্রবঞ্চনাচিত্ত।'
- (৩) 'তজজো বায়ামো'—তদ্বিষয়ে বাক্যপ্রয়োগ।
- (৪) পরস্সতদথ বিজাননং--অপরব্যক্তির তাহামিথ্যা-

বলিয়া জানা।

অর্থ, ধর্ম্ম ও বিনয় সংযুক্ত কথার অভাব এরপ জাতক বস্তু আছে যেমন, "রামজাতক," "ঈপজাতক", "স্থধনুজাতক,' প্রভৃতি সম্প্রলাপ বাক্যসংযুক্ত নিরর্থক জাতক বস্তু সমূহেরদ্বারা মিথ্যাবাক্য ইত্যাদি কর্ম্মপথ অঙ্গসমূহ নষ্ট হয়। বুদ্ধের উপদেশসমূহে শিক্ষাপদ ও কর্ম্মপথভেদে অঙ্গ দ্বিবিধ। তন্মধ্যে যথাকথিত নিয়মে শীলাদি গ্রহণ করাকে শিক্ষাপদ এবং যথাবিধি পালন করাকে কর্ম্মপথ বলিয়া বলা হয়। যে নকল জাতকাদি বস্তুদ্বারা মিথ্যাকথা প্রভৃতি বলিতে বাধ্য হওয়া যায়, তাদৃশ

(২) 'তথারপী কথাকথনং'—তাদৃশ বাক্যবলা।

(:) 'নিরথকা কথাপুরক্খারতা'----নিরর্থক কথাভিমুখ।

সম্প্রলাপবাক্যের অঙ্গ ২টি।

(৩) 'অক্কোসনা'—-আক্রোশকরা।

(২) 'কুপিতচিন্তং'—কোপনের চেতনা।

(১) 'অক্কোসিতব্ব পরো'—পরকে আক্রোশের ভাব।

কর্কশবাক্যের অঙ্গ ৪টি।

জানান ৷

(৪) 'তস্সতদত্থবিজ্ঞাননং'---তাহার বাক্যদ্বারা সেই-ভাব

(৩) 'তজ্জোবায়ামো'—তদ্বিষয়ে বাক্যপ্রয়োগ।

প্রিয় হইবার কাম্যতা।

(১) 'ভোনগভর্যোনারেরা —গরকে ভেন করিয়া নিজে (২) 'ভেদপুরক্থারতা'—অপরকে ভেদ করিয়া নিজে

(১) 'ভিন্দিতব্বোপরো'—পরকে ভেদকরিবার ভাব।

পিশুনবাক্যের অঙ্গ ৪টি।

মার্গান্স দীপনী।

মিথ্যা বলাদ্বারা কর্ম্মপথ অঙ্গসমূহ নম্টহয়। কিন্তু জাতক বস্তুদারা শিক্ষাপদের অঙ্গ ভগ্ন হয় না। অপিচ কর্ম্মপথের অঙ্গ সকল ভগ্ন হয়। যে সকল মিথ্যাবাক্য দ্বারা পরের অর্থ নষ্ট হয়: পিশুনবাক্যদ্বারা পরের মনে কন্ট হয়, এবং সম্প্রলাপ বা নিরর্থক বাক্যযুক্ত রামজাতক প্রভৃতিদ্বারা অর্থ-ধর্ম্ম-বিনয় নষ্টহয়, তাহা অজ্ঞলোকেরা জানে না। সেইজন্য নিরর্থক কথাদ্বারা অর্থ-ধর্ম্ম-বিনয় সকল নষ্ট করিয়া নিজের কর্ম্মপথ ধ্বংস করে। এইরপে শিক্ষাপদ ও কর্ম্মপথ জানিয়া অর্থ-ধর্ম্ম-বিনয় ধ্বংসকর জাতক কথাদি পরিহার করিয়া বোধিসন্থ জাতকাদিদ্বারা কর্ম্মপথ অঙ্গসমূহ পরিপূরণের সম্যক্ চেষ্টাকরা উচিত। এইরপে শিক্ষাপদ ও কর্ম্মপথ এই চুইটি পৃথক অঙ্গ প্রদর্শিত হইল। পুনরায় প্রাণীহত্যা চুরি ব্যভিচার ও কর্কশ বাক্য ইহাদের মধ্যে ও শিক্ষাপদ ও কর্ম্মপথ ভিন্ন হইবার দ্বিবিধ অঙ্গ আছে ;---আজীব-শীল নিত্য পালন করিতে হইলে কায়-দুশ্চারিত প্রভৃতি সপ্তদ্রশ্চারিত কর্ম্মকে নিশ্চয় জানিতে হইবে। শীলগ্রহণ অঙ্গ ও কর্ম্ম-পথ অঙ্গসমূহ পরস্পর ভিন্ন। সেই জন্ম দুইটি অঙ্গই বিশেষরূপে জানা উচিত। অন্যথা কৰ্ম্মপথ পূৰ্ণ হইবে না।

শীলস্কন্ধ মার্গাঙ্গতিনটির নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

### সমাধি-ক্ষস্ক**·মা**গা**ঙ্গ** তিনটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ।

তিনপ্রকার কায়িককর্ম্ম, চারিপ্রকার বাচনিককর্ম্ম এই সাতপ্রকার ছশ্চারিত-কর্ম্ম মিথ্যাজীবশীলের অন্তর্গত কর্ম্ম। ইহাদের দ্বারা সৎকায় দৃষ্টির তৃতীয় ব্বহৎ ভূমির বীজ বর্দ্ধিত হয়। স্থতরাং ঐ সাতপ্রকার তুশ্চারিত-কর্ম্ম বর্জ্জনদ্বারা সম্যক্ আজীব শীলযোগ্য হইলে দৃষ্টির তৃতীয় ভূমির কর্ম্মবীজ উৎপন্ন হইতে পারে না।

দৃষ্ঠির দ্বিতীয় ভূমির তিনপ্রকার মন-দ্রুশ্চারিত কর্ম্মবীজ আছে। উহা নষ্ট করিবার জন্থ সম্যক্-ব্যায়াম, সম্যক্-স্মৃতি, সম্যক্-সমাধি এই তিনটি মার্গাঙ্গদ্বারা সমাধি উৎপাদিত হইতে পারে। তাহা উৎপাদিত হইবার জন্থ দশটি 'কসিণং' ইত্যাদি ৪০ প্রকার সমাধি কর্ম্মস্থানের যে কোন একটি কর্ম্মস্থান বিধিমতে অভ্যাস করিলে সমাধি উৎপন্ন হয়। গৃহীরা, গৃহকার্য্য সম্পন্ন করিবার জন্থ দিনের মধ্যে সমাধি অভ্যাস করিতে পারে না, কিন্তু রাত্রিকালে নিদ্রিত না হইবার পূর্বের এক হইতে দুই তিন ঘণ্টা এবং রাত্রির শেষ যামে প্রভাত হইবার পূর্বেব ও ঐ নিয়মে এইগ্রন্থে 'আনাপান' নির্দ্দেশ অন্থ্যায়ী 'আনাপান' কর্ম্মস্থান অভ্যাস করিলে, মন একযুক্ত হইয়া সমাধিস্থ হইবে। অর্থাৎ পদ্মাসনে উপবেশন করিয়া মনকে স্ত্যান-মিদ্ধ-নীবরণ ও রূপ, শব্দ ইত্যাদি অবলম্বন হইতে অপনীত করিয়া কেবল নিজের শরীরস্থিত

#### প্রজ্ঞা-স্কন্ধ মার্গাঙ্গ দুইটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ ৮৯

আশ্বাস প্রশ্বাস ক্রিয়া অবলম্বনে স্মৃতি দৃঢ় রূপে স্থাপিত করিলে চিত্তে একাগ্রতাযুক্ত সমাধি হয়। তাদৃশ চেফ্টাকে কায়িক ও চৈতসিক বীর্য্য বা সম্যক্-ব্যায়াম-মার্গাঙ্গ, স্মৃতি-কে সম্যক্-স্মৃতি-মার্গাঙ্গ, এবং মনের স্থিরতাকে সমাধি-মার্গাঙ্গ বলা হয়। ইহাতে চিত্ত বিশুদ্ধি ভূমিতে স্থিত সৎকায়-দৃষ্টি উৎপন্ন হইবার "অভিধ্যা, ব্যাপাদ, মিথাা দৃষ্টি" এই ত্রিবিধ মনো-কর্ম্ম নফ্ট হয়। এইরূপে চিত্ত বিশুদ্ধি হইলে দৃষ্টির দ্বিতীয় ভূমিতে আর কর্ম্ম বীজ উৎপন্ন হইতে পারে না। [ আনা পান দীপনী নীতি দ্রফ্টব্য। ]

সমাধি-ক্ষন্ধ-মার্গাঙ্গ তিনটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ সমাপ্ত।

প্রজ্ঞা-ক্ষন্ধ-মার্গাঙ্গ দুইটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ।

শীল ও চিন্ত বিশুদ্ধি লাভ হইলে পর সৎকায়দৃষ্টির প্রথম ভূমি পরিত্যাগের জন্ত সম্যক্-দৃষ্টি ও সম্যক্-সঙ্কল্প এই তুইটি প্রজ্ঞা-স্কন্ধ-মার্গাঙ্গ লাভের চেণ্টা করা উচিত। ইহা বিদর্শন কর্ম্ম-স্থানভাবনার বিষয়। এই বিদর্শন-কর্ম্মস্থান ভাবনার বিষয় এই স্থানে সংক্ষিপ্ত, কিন্তু এই জন্ত 'আনাপান' কর্ম্মস্থান নীতিতে "অনিত্যান্যুদর্শী ইত্যাদি আশ্বাস ও প্রশ্বাসের বর্ণনা দ্রস্টব্য।" সংক্ষেপতঃ 'দৃষ্টি বিশুদ্ধি', 'সন্দেহ-বিনোদিনী বিশুদ্ধি', মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন বিশুদ্ধি', 'প্রতি- পদা-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি', ও জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি' এই পঞ্চ-বিশুদ্ধিই শরীর। এই সমস্তের কার্য্য নীতি,—

যোগীর আপন আপন শরীরের 'কঠিন' ও 'কোমল' এই ছইটি লক্ষণে পরমার্থ পৃথিবা ধাতু, 'আবন্ধন' ও 'ক্ষরণ' লক্ষণে আপ ধাতু, 'উঞ্চ ও শীতল' লক্ষণে তেজ ধাতু, এবং 'উপস্তম্ভন' (সম্ভোচন) ও 'সমুদীরণ' (প্রসারণ) লক্ষণে বায়ু ধাতু, এই চারিটি পরমার্থ ধাতু বিগ্তমান আছে। এই শরীরের মধ্যে মস্তক, ও হস্ত, পদ প্রভৃতি অঙ্গ প্রত্যঙ্গ সমূহ এই চারি ধাতুরই সমষ্টি। সমস্ত কেশ, লোম, নখ, দস্ত, বক, মাংস, স্নায়ূ, অন্থি, অন্থিমজ্জা, বক্ষ, হাদয়, যক্বৎ, কোম, প্লীহা, ফুস্ফুস্, রহদান্ত্র, ক্ষুদ্রান্ত, বিষ্ঠা ও মগজ প্রভৃতি আঙ্গ প্রত্যঙ্গ গুলি চারি ধাতুর সংমিত্রণে শক্তিহীন ও শক্তি মান, কোমল ও কঠিন লক্ষণে পথিবা ধাতৃ।

মান, কোমল ও কঠিন লক্ষণে পৃথিবী ধাতু। চারি প্রাতুর লক্ষণ বা স্বভাবের পরমার্থ। শক্তি হীন ও শক্তিমান 'কঠিন' ও 'কোমল' এই চুইটি পৃথিবী ধাতুর লক্ষণ বা স্বভাব। 'আবন্ধন' ও 'ক্ষরণ' এই চুইটি আপধাতুর লক্ষণ। 'উষ্ণ' ও 'শীতল' এই চুইটি তেজ ধাতুর লক্ষণ, এবং 'উপস্তম্ভন' ও 'সমুদীরণ' এই চুইটি বায়ু ধাতুর লক্ষণ। এইরপে চারি ধাতুর লক্ষণ বা 'স্বভাবের পরমার্থ গ্রহণ করা উচিত।

(১) "কঠিন ও কোমল লক্ষণে"—পৃথিবী ধাতু।

(২) "আবন্ধন ও ক্ষরণ লক্ষণে"—আপ-ধাতু।

প্রজ্ঞা স্বন্ধ মার্গাঙ্গ তুইটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ। 💦 ৯১

(৩) "উষ্ণ ও শীতল লক্ষণে"—তেজ-ধাতু।

(৪) "উপস্তম্ভন ও সমুদারণ লক্ষণে"---বায়ু-ধাতু :

এইরপে চারি ধাতুর লক্ষণ বা স্বভাব। পৃথিবী কঠিন ইত্যাদি লক্ষণ ধারণ করে বলিয়া এই অর্থে ধাতু। অন্সান্য ধাতৃও তদ্রপ জানা উচিত। বিষয়টি উপমাদ্রারা আরও একটু প্রকট করা যাইতেছে,—

(১) স্বভাবতঃ লাক্ষাধাতুতে পৃথিবী-ধাতুর কঠিন লক্ষণ থাকে, কিন্তু উহা অগ্নি সন্তুপ্ত করিলে কোমল পৃথিবী লক্ষণ উৎপন্ন হয়, পুনরায় অগ্নি হইতে উত্তোলন করিলে পৃথিবীর কোমল লক্ষণ নিরোধ হয় এবং কঠিন লক্ষণ উৎপন্ন হয়।

স্বাভাবিক লাক্ষা ধাতুর মধ্যে যে আপ ধাতু তাহাতে শক্তি হীন আপ ও আবন্ধন লক্ষণ প্রকাশ থাকে। উহা অগ্নিতে নিক্ষেপ করিলে, আবন্ধন লক্ষণ নিরোধ হয়, ও ক্ষরণ লক্ষণ উৎপন্ন হয়। পুনরায় উত্তোলন করিলে ক্ষরণ লক্ষণ নিরোধ হয়, আবন্ধন লক্ষণ উপন্ন হয়।

(৩) এই লাক্ষা ধাতৃর মধ্যে স্বভাবতঃ শক্তি হীন শীত তেজ লক্ষণ প্রকাশ থাকে, অগ্নি দ্বারা স্পর্শ করিলে শীত লক্ষণ নিরুদ্ধ হয় ও উষ্ণতেজ লক্ষণ উৎপন্ন হয়। উহা পুনর্ব্বার গ্রহণ করিলে উষ্ণু-তেজ লক্ষণ নিরুদ্ধ হয় এবং শীত-তেজ লক্ষণ উৎপন্ন হয়।

(8) এই লাক্ষা ধাতুর মধ্যে স্বভাবতঃ শক্তি হীন উপস্তম্ভন লক্ষণে বায়ু ধাতু আছে। অগ্নি দ্বারা স্পর্শ করিলে বায়ুর

#### মার্গাঙ্গ দীপনী।

উপস্তম্ভন লক্ষণ নিরুদ্ধ হয় ও সমুদীরণ (চঞ্চলতা) লক্ষণ উৎপন্ন হয়। পুনরায় গ্রহণ করিলে উপস্তম্ভন লক্ষণ উৎপন্ন হয় ও সমুদীরণ লক্ষণ নিরুদ্ধ হয়।

উৎপন্ন হওয়াকে উদয়, নিরোধ হওয়াকে ব্যয়, এইরপে উদয় ব্যয়,জ্ঞান জ্ঞাতব্য। এই কাৰ্য্য বিদৰ্শন ভাবনা স্থানে উদয়, ব্যয় স্বভাবকে জানিবার জন্ম লাক্ষা ধাতুর মধ্যে ঐরূপ প্রকাশ দ্বারা ধাতু সকল স্ব স্ব লক্ষণে আছে বলিয়া জানা যায়। তাহাকে জানিয়া নিজের শরীরে সহিত তুলনা করিতে হইবে। শির-অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ প্রভৃতি সমস্তই লাক্ষা ধাতুর সদৃশ। শরীরে শীত, উষ্ণ এই চুইটি ঋতু নিত্য বুদ্ধি ও হ্রাস প্রাপ্ত হয়। সূর্য্যোদয় হইতে বেলা তিনটা পর্য্যন্ত সকল শরীরে উষ্ণ-ঋতু প্রতিক্ষণে ব্বদ্ধি প্রাপ্ত হয়, শীত ঋতু প্রতিক্ষণে হ্রাস পায়। তিনটার পর হইতে শীত ঋতু বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়, উঞ্চ ঋতু হ্রাস পায়। ইহা প্রত্যক্ষ সিদ্ধ। সামান্স নীতিকে জানিলে অনেক নীতি জানিতে পারা যায়। উষ্ণ-ঋতু বুদ্ধি হইবার সময় শির অঙ্গাদি সমস্ত শরীর লাক্ষা ধাতু অগ্নিতে প্রক্ষেপ করার ত্যায় এবং শীত-ঋতু বৃদ্ধি হইবার সমস্ত শরীর লাক্ষা ধাতুকে অগ্নি হইতে পুনরায় তুলিয়া লওয়ার ন্যায়, শীত ও উষ্ণ ঋতু প্রতিক্ষণে বৃদ্ধি ও হ্রাস প্রাপ্ত হইয়া থাকে। শীত-ঋতু বৃদ্ধি হইবার সময় উষ্ণ-ঋতু হ্রাস হয়; উষ্ণ-ঋতু বৃদ্ধি হইবার সময় শীত-ঋতু হ্রাস হয়। বুদ্ধি হওয়াকে উদয় ও হ্রাস হওয়াকে ব্যয় বলিয়া কথিত

112

ふく

প্রজ্ঞা স্কন্ধ মার্গাঙ্গ হুইটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ। 👘 ৯৩

হয়। এই উষ্ণ ও শীত ঋতুর বৃদ্ধি ও হ্রাস দ্বারা কঠিন ও কোমল পৃথিবী ধাতু নিত্য বৃদ্ধি ও হ্রাস হয়। তদ্রুপ আবন্ধন ও ক্ষরণ লক্ষণে আপধাতু, উপস্তম্ভন ও সমুদীরণ লক্ষণে বায়ু-ধাতু নিত্য বৃদ্ধি ও হ্রাস হয়। শির-অঙ্গাদি সমস্ত শরীরই এই চারি ধাতুর সমষ্টি।

কোন জলের ভাণ্ডে জল উষ্ণ করিলে তাহাতে যেমন অসংখ্য বুদ্বুদ উৎপন্ন ও বিনষ্ট হয়। তাদৃশ চারি ধাতু সকল শরীরে উদয় ও ব্যয় হয়।

ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র বুদ্বুদ রাশি একত্র হইয়া যেমন একটি বৃহৎ বুদ্বুদে পরিণত হয়; আর সেই বুদ্বুদের দিকে দৃষ্টিপাত করিলে, তাহাতে মান্মযের প্রতিবিম্ব দেখা যায়। এই প্রতিবিন্ধ যুক্ত বুদ্বুদ নষ্ট হইলে প্রতিবিন্ধও নষ্ট হইয়া যায়। এই উপমায় বুদ্বুদ সদৃশ চারি ধাতুই 'রূপ'। দর্শন, প্রবণ, ঘ্রাণ, আস্বাদন ও স্পর্শন এই পঞ্চ বিজ্ঞানের সহিত মন বিজ্ঞান, এই যড়বিধ-বিজ্ঞানই প্রতিবিন্ধ সদৃশ 'নাম' ধর্ম্ম। এই নামরূপ ধর্ম্ম মাত্র। চারি ধাতু নষ্ট হইতে হইতে 'রূপ'ও 'নাম' ধর্ম্মদ্বয় ধ্বংস হয়। এই ষড়বিধ বিজ্ঞানের সহিত চারি ধাতু চিরস্থায়া নহে, এই অর্থে 'অনিত্য' ক্ষণে ক্ষণে ধ্বংশ হয় এই অর্থে ছুঃখ,' অসারু এই স্বর্থে 'অনাত্ম,' এইরূপে প্রজ্ঞা স্কন্ধমার্গাক্ষ জানা উচিত।

এইরপে শির হইতে সকল শরীরে তুইটি প্রজ্ঞাস্কন্ধ-

মার্গাঙ্গ উৎপন্ন হইবার কার্য্য নীতি সমাপ্ত।

#### মাৰ্গাঙ্গ দীপনী

সম্প্রতি শির-অঙ্গেও শির অঙ্গের চারি ধাতৃতে সৎকায়-দৃষ্টি এবং সম্যক্ দৃষ্টি উৎপন্নের ক্রম বর্ণনা করা যাইতেছে ;—

এই শির অঙ্গের মধ্যে,---কেশ, লোম, ও অন্তিগুলি কঠিন লক্ষণ-যুক্ত। চর্ম্ম, মাংস, রক্ত ও মগজ গুলি কোমল লক্ষণ যুক্ত। কঠিন ও কোমল লক্ষণই পৃথিবী ধাতু। শির অঙ্গ এই চুই প্রকার পৃথিবী ধাতুতে পূর্ণ। তদ্রপ এই শির অঙ্গ আপ, তেজ ও বায়ু ধাতুতেও পূর্ণ রহিয়াছে। কিস্তু পৃথিবা ধাতৃ শির অঙ্গ নহে, আপ, তেজ, বায়ু-ধাতুও শির অঙ্গ নহে। অথবা এই চারি ধাতু হইতে পৃথক্ শির অঙ্গ বলিয়া কিছুই নাই। যিনি চারি প্রকার ধাতুকে পৃথক্ বলিয়া জানিতে পারেন না, তিনি কঠিন ও কোমলাদি লক্ষণকে, সেই সেই ধাতু বলিয়া জ্ঞানিতে পারেন না। অপিচ শির অঙ্গ বলিয়াই জানে, শির-অঙ্গ বলিয়াই দেখে এবং শির-অঙ্গ বলিয়াই মনে করে। এইরপে শির-অঙ্গ বলিয়া জানা মনের বিপরীত কার্য্য। শির-অঙ্গ বলিয়া মনে ধারণা করা সংজ্ঞা বিপরাত কার্য্য। চারি প্রকার ধাতুকে শির-অঙ্গ বলিয়া জানা, লক্ষিত করা, মনে উদিত হওয়া প্রভৃতি সৎকায় দৃষ্টির কার্য্য। তঙ্জ্জন্য এই কার্য্যগুলি 'অনিত্য' ও 'অনাত্ম' চারি প্রকার ধাতুকে 'নিত্য', 'আত্ম' এইরূপ বিপরীত ভাবে লক্ষিত করে, প্রকাশ করে, দর্শন করে ও জ্ঞানে। এই চারি প্রকার ধাতু এক ঘণ্টার মধ্যে শতাধিক বার ভগ্ন শীল বা ভগ্ন স্বভাবযুক্ত। সেই জন্ম ক্ষয়ার্থে 'অনিত্য' অসারার্থে

প্রজ্ঞা স্বন্ধ মার্গাঙ্গ চুইটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ 💦 ৯৫

'অনাত্ম' এই বাক্যান্মুসারে 'অনিত্য' ও 'অনাত্ম' ধর্ম্ম হয়। এই শির-অঙ্গ মৃত্যু হইলেও নষ্ট হয় না শশ্মানে উপস্থিত হওয়া পৰ্য্যস্ত স্থিত থাকে বলিয়াই ইহাকে 'নিত্য' ও 'আত্ম' ধৰ্ম বলা হয়। তজ্জন্য চারি প্রকার ধাতুকে শির অঙ্গ বলিয়া জানা, বিচার করা, প্রকাশ হওয়া, দর্শন করা প্রভৃতি কার্য্যগুলি অনিত্যকে নিত্য, অনাত্মকে আত্ম বলিয়া বিপরীত ভাবে জানা হয়। সেই শির-অঙ্গের মধ্যে অবশিষ্ট পৃথক্ পৃথক্ যে কোন প্রত্যঙ্গ আছে, তৎসমস্তের মধ্যেও চারি প্রকার ধাতৃকে কেশ, এইরূপ জানা, মনে করা, চিহ্নিত করা, প্রকাশ করা, দর্শন করা, এবং চারি প্রকার ধাতৃকে, লোম, দন্ত, চর্ম্ম, মাংস স্নায়ু, অস্থি, মগজ, এইরপে জানা, বিচার করা কল্পনা করা, প্রকাশ করা ও দর্শন করাকেই অনিত্য-ধাতৃকে 'নিত্য-ধর্ম্ম' অনাত্ম-ধাতৃকে 'আত্ম-ধর্ম্ম' বলিয়া ধারণা জন্মে, ইহা অন্যুচিত। কঠিনাদি লক্ষণ যুক্ত ধাতুকে ধাতু এরূপে জানিতে পারে না, সেইজন্স কঠিন লক্ষণ সংযুক্ত ধাতুকে, কেশ, লোম, নখ, দন্ত, চন্ম, মাংস, স্নায়ু অস্থি ও মগজ বলিয়া বিচার করাই সৎকায়-দৃষ্টি। কঠিন লক্ষণই পৃথিবী-ধাতু, শির নহে। কেশ, লোম, নখ, দন্ত, অস্থি, মগজ ইত্যাদি নহে, সমস্তই পৃথিবী-ধাতু।. 'আবন্ধন' ও ক্ষরণ, লক্ষণে আপ-ধাতু, উষ্ণ ও শীতল লক্ষণে তেজ-ধাতু। উপস্তন্তন ও সমুদীরণ লক্ষণে বায়ু ধাতু। কেশ নহে, লোম নহে, দন্তু নহে, অন্থি নহে, স্নায়ু নহে, স্বভাবতঃ শির, কেশ, মগজ ইত্যাদি নাই, কেবল চারি ধাতু আছে। সেইরপ স্পষ্ট জানাই সম্যক্

দৃষ্টি। তাদৃশ শির-অঙ্গ হইতে অন্থান্য অঙ্গেও সৎকায় দৃষ্টি জ সম্যক্ দৃষ্টি উৎপন্ন হইবার প্রণালী জ্ঞাতব্য।

চারি-ধাতুকে পৃথক্ ভাবে জানিবার জন্থ যুক্তি, ন্থায়, ও মার্গকে পুনঃপুনঃ বিচার করাই সম্যক্ সঙ্কল্প। সম্যক্-দৃষ্টি তীরের সদৃশ, সম্যক্-সঙ্কল্প তীরকে চিহ্নিত স্থানে ঝজু ভাবে প্রবেশ করাইবার জন্থ উত্তোলিত হস্ত সদৃশ। ইহা সম্যক্ দৃষ্টি ও সম্যক্ সঙ্কল্প এই হুই প্রজ্ঞা-স্কন্ধ মার্গকে উৎপন্ন হইবার জন্থ ব্যাখ্যা করা হইল। সেইরপ শির-অঙ্গ হইতে সমস্ত অঙ্গপ্রত্যন্ত দর্শন, শ্রবণ ইত্যাদি করা কর্ত্তব্য।

বিজ্ঞান ধাতুবুদ্বুদ সদৃশ ক্ষণে ক্ষণে উদয় ব্যয় হয়। তাহাতে অনিত্য ও অনাত্ম লক্ষণ প্রকাশ হইবার জন্ম পুনঃপুনঃ দর্শন করা। যিনি এই চুই প্রকার প্রজ্ঞা-স্কন্ধ মার্গকে আরম্ভ করিবেন তিনি জ্ঞান রন্ধি হইবার জন্ম বারংবার যাবজ্জীবন বিদর্শন ভাবনা কার্য্য করিতে থাকিবেন। পর্ব্বতবাসী হোক অথবা কৃষক হোক যে কেহ মধ্যে মধ্যে আপনার কার্য্য করিয়া মধ্যে মধ্যে শিরঅক্ষ প্রভৃতি সমস্ত অক্ষে উদয় ব্যয় জ্ঞান প্রকাশ হইবার জন্ম বিদর্শন ভাবনা করিবেন। এইরূপে পুনঃপুনঃ নিত্য বিদর্শন চিন্তা করিলে, ধাতু সমূহের উদয়, ব্যয় লক্ষণকে স্পষ্টভাবে সম্যক্ দৃষ্টি জ্ঞান দ্বারা সমস্ত শরীর দৃষ্ট হইবে। সৎকায়-দৃষ্টি ক্লেশ লুপ্ত হইবে। অনন্ত সংসার হইতে আগত সৎকায়-দৃষ্টি ব্লহণ লুপ্ত হইবে। জনন্ত হওয়া যাইবে। সম্যক্ দৃষ্টি উৎপন্ন হইবে। দশবিধ হুশ্চারিত ধর্ম্ম নষ্ট হইবে। দশবিধ

প্রজ্ঞা স্কন্ধ মার্গাঙ্গ হুইটির সংস্থিতি নির্দ্দেশ। ৯৭

স্থচারিত ধর্ম্ম স্থিত হইবে। অপায় সংসার অনবশেষ নির্নৃত্তি হইবে। মন্যুষ্য দেব, ও ব্রহ্ম ভব এই সংসার মাত্র অবশিষ্ট থাকিবে। এইরূপে শীল স্কন্ধ মার্গাঙ্গ তিনটি, সমাধি স্কন্ধ মার্গাঙ্গ তিনটি, প্রজ্ঞা স্কন্ধ মার্গাঙ্গ চুইটির বিশেষ কার্য্যনীতির সহিত শির অঙ্গাদিতে ও চারি ধাতুতে সৎকায় দৃষ্টি ও সম্যক্ দৃষ্টি হইবার কার্য্যে সংক্ষিপ্ত বর্ণনা সমাপ্ত।

আর্য্য অষ্টাঙ্গিক মার্গের বর্ণনা মমাপ্ত।

## BE MINDFUL OF AMITABHA BUDDHA HOMAGE TO AMITABHA BUDDHA NAMO AMITABHA

# আনাপান-দীপনী।

1

( শ্বাস প্রশ্বাস অবলম্বনে সমাধি ও বিদর্শন ভাবনা)।

নমো তসস ভগবতো অরহতো সম্মা সম্বন্ধস্স।

-----

(১) মার্গাঙ্গ দীপনী গ্রন্থে সমাধি ও বিদর্শন এই দ্বিধি কর্ম্মস্থান ভাবনার বিষয় পুনঃ পুনঃ উল্লেখিত হইয়াছে। কিন্তু উক্ত কর্ম্মস্থান কিরূপে ভাবনা করা উচিত তাহা প্রদর্শিত হয় নাই। এইজন্থ চারিটি স্মৃতি উপস্থানের মোট এক বিংশ কর্ম্মস্থান হইতে কেবল 'আনাপান সতি'—এই একটি কর্ম্মস্থান অবলম্বন করিয়া 'আনাপান দীপনী'—নামক গ্রন্থ ইহার সহিত সংযোজিত করিলাম। ইহা "লোকিক সমাপত্তি" ও লোকোন্তর মার্গফল ''নির্বাণ'' লাভের পরম সহায় হইবে। অতএব যে কেহ [ভূমিকা দ্রন্টব্য] 'আনাপান' ভাবনা অভ্যাস দ্বারা নব লোকোন্তর ধর্ম্মের প্রকৃত তত্ত্ব অবগত হইয়া লোকোন্তর বিত্তা, বিমুক্তি ও ফল সাক্ষাৎ করিতে যত্নবান্ হইতে পারেন।

(২) ফল ও কর্ম্ম জ্ঞানে জ্ঞানী ও শাস্ত ব্যক্তি 'তিন্নং অঞ্জ্ঞ তরং যামং পটিজগ গেয়্য পণ্ডিতো'---এই ধর্ম্মপদ পালির অনুরূপ প্রথম, মধ্যম, ও শেষ এই তিন বয়সের মধ্যে প্রথম

বয়সে ভোগ সম্পতি ত্যাগ করিয়া ভব সম্পত্তির জন্থ চেষ্টা আরম্ভ করিবে। যদি প্রথম বয়সে চেষ্টা করিতে না পারে তাহা হইলে দ্বিতীয় বয়সে চেষ্টা করিবে। যদি দ্বিতীয় বয়সেও চেষ্টা করিতে না পারে তবে তৃতীয় বয়সে চেষ্টা করিবে। সেই তিন বয়সে কেবল ভোগ সম্পত্তি ভোগ করিয়া এই কল্পবৃক্ষ সদৃশ মন্থুয় শরীরকে নষ্ট করিবে না। আজ কাল অল্প বয়সে রোগ ও মৃত্যুব দ্বারা শরীর নষ্ট হইবার বিশেষ সম্ভাবনা আছে। সেই জন্থ ৫০ অথবা ৫৫ বৎসরের পর ভোগ-সম্পত্তি ত্যাগ করিয়া নিশ্চয় "ভব-সম্পত্তি বৃদ্ধির জন্থ চেষ্টা করিবে। বুদ্ধের উৎ-প্রতিকালে ভব-সম্পত্তি বৃদ্ধি অপেক্ষাকৃত স্থলভ। কিস্তু বুদ্ধের উৎপত্তিকাল চুর্লভ। তজ্জন্থ বর্ত্তমানে গৌতম বুদ্ধের শাসনে পুণ্য কার্য্য সম্পাদন করা উচিত।

"ভোগ-সম্পত্তি" ত্যাগ করিয়া ভব-সম্পত্তি লাভের চেষ্টা নানা প্রকার। তিমি রাজা, হস্তিপাল রাজা, ইহাঁরা প্রথম বয়সেই রাজ-সম্পত্তি ত্যাগ করিয়া ঋষি প্রব্রজ্যায় প্রব্রজিত হইয়া বনে গমন পূর্ববক ভব-সম্পত্তি বৃদ্ধির চেষ্টা করেন। মঘ-দেবরাজ হইতে নিমিরাজ পর্য্যস্ত ৮৪ সহস্র রাজা প্রথম ও দ্বিতীয় বয়সে রাজ-সম্পত্তি ভোগ করিয়া তৃতীয় বয়সে রাজোন্থানে স্থথে একাকী 'ব্রহ্ম-বিহার ভাবনা' সম্পাদন করিয়া ধ্যান সমাপত্তির চেষ্টা করিয়াছেন। রাজ চক্রবর্ত্তী 'মহা স্থদস্সন' রাজোন্থানে প্রবেশ করিয়া ইন্দ্র-নির্শ্মিত রত্নময় ধর্ম্ম প্রাসাদে একচর বা একাকী উপবিষ্ট হইয়া ব্রহ্ম-বিহার সমাপত্তি চেষ্টা করিয়া ধ্যান- সমাধি স্থথে স্থথী হইয়াছিলেন। রাজগিরির রাজা স্বর্ণ পাত্রে 'আনাপান' কর্ম্মস্থান কার্য্যের আকার লিথিয়া তক্ষশিলার রাজার নিকট প্রেরণ করেন। তাহা দেখিয়া সপ্ততল প্রাসাদোপরি একাকী বসিয়া এই 'আনাপান' কর্ম্মস্থান অভ্যাস করিতে করিতে রূপাবচর সমাধির চতুর্থ ধ্যান পধ্যস্ত লাভ করিয়াছিলেন। এইরূপে পূর্বব কালে অনেক রাজা পূর্ব্বে ভব-সম্পত্তি ভোগ করিয়া পরে সমাধি-কার্য্যের বিরুদ্ধ মৈথুন-কার্য্য ত্যাগ করিয়া ভব-সম্পত্তির জন্থ চেষ্টা করিয়াছিলেন। এই রূপ মনে মনে চিন্তা করিয়া জ্ঞানী ও শান্ত লোকের ভব-সম্পত্তি বৃদ্ধির জন্থ চেষ্টা করা উচিত।

(৩) এখন ভব-সম্পত্তি কি ?— হল ভ বুদ্ধোৎপত্তি কালে মন্মুষ্য জন্ম লাভ করতঃ গৃহী হইয়া আজীবাষ্টক শীল [আজীবাষ্টক <sup>জীল</sup> নির্দ্দেশ দ্রষ্টব্য ] রক্ষা করিয়া কায়গত-স্মৃতি যথাবিধি অভ্যাদ করাকেই ভব সম্পত্তি বুদ্ধি বলে। শমথ (সমাধি) ও বিদর্শন ভাবনার পূর্ব্বে কায়গত-স্মৃতি অভ্যাস করিবে। কায়গত-স্মৃতি আর স্মৃতি উপস্থান অর্থতঃ এক। তাহা একটা উপমা দ্বারা বুঝাইতেছি;—

এই মন্যুষ্যলোকে যে, উন্মন্ত, ক্ষিপ্ত, পাগল, আত্মহিত ও পরহিত কি জানে না, ভোজনকালেও শেষ পর্য্যন্ত তাহার মন স্থির থাকে না, খাইবার সময় হয়ত ভাতের থালাটা পর্য্যন্ত উল্টাইয়া যথা ইচ্ছা চলিয়া যায়, আর অন্য কার্য্যের কথাই বা কি ৭ যথাযথ ঔষধ দ্বারা চিকিৎসা করা গেলে সেই পাগল

ভাল হয় এবং সমস্ত কার্য্য স্থচারুরূপে সম্পন্ন করিয়া থাকে। জ্ঞানী এবং শান্ত লোক হইলেও সূক্ষ্ম সমাধি ও বিদর্শন ধ্যান অভ্যাস না করিয়া নিজের মনকে ইচ্ছামত ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত করিয়া থাকে। এই কারণ ইহারাও সেই পাগলের তায়। কেবলমাত্র বুদ্ধকে প্রণাম করিবার সময় 'ইতিপি সো' ইত্যাদি একটি পদেও তাহাদের মনের স্থিরতা থাকে না, বুদ্ধের গুণ ছাড়িয়া অন্যত্র চলিয়া যায়, মুখে কেবল 'ইতিপি সো ভগবা' ইত্যাদি উচ্চারণ করিতে থাকে। কিন্তু মন ইতন্ততঃ বিচরণ করে। ইহলোকে এইরপ পাগলের তায় যদি মন স্থির না গাকে তাহা হইলে মার্গফল-নির্ব্বাণের কথা দুরে থাকুক, মৃত্যুর পর তাহাদের স্বর্গ প্রাপ্তিও কঠিন। ইহলোকে নিজের হস্ত পদ ইত্যাদি দমন করিতে না পারিলে হস্ত পদাদির কার্য্য স্থসম্পন্ন হইতে পারে না: জিহ্বা দমন করিতে না পারিলে জিহ্বার কার্য্য ঠিক হয় না, মন দমন করিতে না পারিলে মনের কার্য্য স্তুচারুরপে সম্পন্ন হয় না। এই স্থানে ভাবনা কার্য্যিই মনের কার্য্য। সেইজন্ম যিনি নিজের মন দমন করিতে পারেন না তিনি গৃহীই হউন অথবা প্রব্রজিতই হউন ভাবনা কাৰ্য্য সম্পূর্ণ ভাবে করিতে পারেন না। অদক্ষ কর্ণধার বোঝাই করা নোকাতে আরোহণ করিয়া বেগবতী নদীতে অন্ধকার রাত্রে গ্রাম নগর ইত্যাদি কিছুই দেখিতে পায় না এবং দিনের বেলায় স্রোত বেগে গ্রামশূন্য স্থানে গিয়া পড়াতে কোথাও সেই নৌকা লাগাইতে পারে না। তাহার কারণ কি १ অদক্ষ বলিয়া দেখিতে

300

দেখিতে নোকা স্রোতবেগে সমুদ্রে গিয়া পড়ে। এই উপমায়, স্রোতশীল বেগবতী নদীর ন্যায় কামাদি চারি 'ওঘ'কে জানিতে হইবে, মাল বোঝাই নোকার সদৃশ এই শরীর, সেই অদক্ষ কর্ণধারের ন্যায় পৃথক্জন এবং গ্রামশূন্য নদীর তীরের ন্যায় শূন্স কল্পকে ( যেই কল্পে বুদ্ধ উৎপন্ন হন না ) জানিতে হইবে। গ্রাম থাকিলেও রাত্রির অন্ধকার হেতু যেমন গ্রামে যাইতে পারে না, তদ্রপ বুদ্ধ উৎপন্ন হইলেও অষ্ট 'অক্ষণ' অন্ধকারে প্রবেশ হেতু নির্ব্বাণ-স্বরূপ তীর সম্যক্ দৃষ্টি জ্ঞান-চক্ষুর অভাবে দৃষ্ট হয় না। দিনের বেলায় গ্রাম দৃষ্ট হইলেও অদক্ষতার দরুণ নিজের ইচ্ছানুসারে চালিত করিতে পারে না। তাবশেষে স্রোত-বেগে সমুদ্রে গিয়া পড়ে। সেইরূপ বুদ্ধের উৎপত্তি কালে বৌদ্ধ হইলেও ভাবনা-কার্য্য না করিলে মনের স্থিরতা না থাকা বশতঃ মার্গফল-নির্ব্বাণ রূপ তীর প্রাপ্ত না হইয়া নিরর্থক চারি ওঘ সমুদ্রে চলিয়া যায়। অনন্ত কাল হইতে এখন পর্যান্ত অজ্ঞ কর্ণ ধারের হায় জীবগণ চলিয়া আসিতেছে। তীর প্রাপ্ত হইতেছে না।

(৪) এখন বুদ্ধশাসনে বৌদ্ধ হইয়া যদি কায়গত-স্মৃতি ভাবনা অভ্যাস না করে তবে চঞ্চল মন লইয়া মৃত্যু হইলে ভাসমান তরীর ন্থায় সে সংসার সমুদ্রে ঘুরিয়া বেড়াইবে। স্তৃতরাং সমাধি ও বিদর্শন ভাবনার দ্বারা মনকে স্থির করা কর্ত্তব্য। নিজের মন দমন করাই নির্ববাণতীর প্রাপ্ত হইবার ঋজুমার্গ। কারণ মন স্থির হইলে যে কোন কালে সমা

অথবা বিদর্শন ভাবনা করিতে পারা যায়। কায়গত-স্মৃতি ভাবনাই নিজের মনকে দমন করিবার প্রকন্ঠ উপায়। সমাধি ও বিদর্শন কার্য্য করিতে না পারিলেও নিজের মনকে কায়গত স্মৃতিদ্বারা দমন করিতে পারা যায়। এরপ হইলে নির্ববাণ-রস আস্বাদন করিবার স্রযোগ ঘটে। তঙ্জন্যই বলা হইয়াছে.---'অমতং তেসং বিরন্ধং, যেসং কায়গতাসতি বিরদ্ধা, অমতং তেসং অধিরদ্ধং, যেসং কায়গতাসুতি অধিরদ্ধা, অমতং তেসং অপরিভুত্তং, ষেদং কায়গতাসতি অপরি-ভুত্তা, অমতং তেসং পরিভুত্তং, যেসং কায়গতাসতি পরিভুত্তা।'—"যাহারা কায়গতস্মৃতি, সমাধি ও বিদর্শন ভাবনার বিরোধী, তাহারা নির্ব্বাণেরও বিরোধী: যাহারা কায়গতস্মৃতির অবিরোধী, তাহারা নির্ব্বাণেরও অবিরোধী; কায়গতস্মৃতি যাহাদের অপরিভুক্ত : তাহাদের নির্ন্ধাণও অপরি-ভুক্ত; যাহাদের কায়গতস্মৃতি পরিভুক্ত, নির্ববাণও তাহাদের পরিভুক্ত, বলিয়া জানা উচিত। অর্থাৎ কায়গতস্মৃতি ভাবনা অভ্যাস দ্বারা নিজের মনকে দমন করিতে এবং পরিণামে নির্ব্বাণ লাভের অধিকারী হইতে পারা যায়। চিন্তু উক্ত স্মৃতিতে নিবদ্ধ হইলে অবাধেই সমাধি বিদর্শন কার্য্য সম্পন্ন করিতে পারে। স্নতরাং প্রকাশমান নির্ন্বাণতার হইতে পৃথক হইবার আর সন্তাবনাও থাকে না। কায়গতস্মৃতি ভাবনার দ্বারা নিজের মন দমনে সমর্থ না হইলে নিঃসংশয়ে পাগলের ন্থায় ইতস্ততঃ

যুরিয়া ফিরিয়া সমাধি ও বিদর্শন ভাবনায় উদাসীন হইয়া নির্ব্বাণ তীর হইতে পৃথক হইয়া বহুদূরে গিয়া পড়িতে হইবে। নিজের মন দমনের নানা উপায় আছে। পাগল না হইয়া স্বাভাবিক মনের দ্বারা গৃহ কার্য্য সম্পন্ন করিতে পারা যায়। এই কার্য্য দ্বারা যাহারা সংসারী হইয়া নিজের মন দমন করিতে পারে তাহারাই উত্তম। ভিক্ষু হইয়া ইন্দ্রিয় সংবরণশীল রক্ষা করাও তদ্রপ। এইরূপে যাহাদের চিত্ত স্থির হইয়াছে, তাহারা তাহাদের চিত্তকে স্থির বলিলেত্ত প্রকৃত পক্ষে ইহাকে মনের স্থিরতা বলিয়া বলা যায় না। পরস্তু কায়গতস্মৃতি ভাবনার দ্বারাই প্রকৃত স্থিরতা সম্পাদিত হয়। কেননা ইহা সমাধি ও বিদর্শন ভাবনার প্রধান হেতু বা প্রকৃত উপায়। ইহাতে উপচার সমাধি ও অর্পণা সমাধির দ্বারাও মন স্থির হয়। অভিজ্ঞান কাৰ্য্যই সৰ্ব্বশ্ৰেষ্ঠ। যেহেতু ইহা সমাধি-মাৰ্গ-নীতি। তৎপর বিদর্শন কার্য্য করিলে বিদর্শন নীতি হইবে। ইহা কায়-গতস্মৃতি অবলন্ধনে সমাধি ও বিদর্শন কার্য্যের পূর্ব্বাভাস।

(৫) তজ্জন্য এই বুদ্ধোৎপত্তিকালের নবম ক্ষণে চুর্লভ মন্থুয়-জন্ম প্রাপ্ত হইয়া নিজের মন দমন করিতে না পারিলে ইহা অপেক্ষা পরিতাপের বিষয় আর হইতে পারে না। এইরপে সমাধি ও বিদর্শন ভাবনা প্রণালী জ্ঞাত হইয়া অতঃপর মহা স্থৃত্যুপন্থান সূত্রে বর্ণিত যে কোন কায়গত স্মৃতি ভাবনা গ্রহণ করিতে চেষ্টা করা উচিত। এই কায়গত স্মৃতি ভাবনা 'উপরি-পধাস' পালিগ্রন্থে কায়গত স্মৃতি সূত্রে 'আনাপান স্কন্ধ'

'ইর্য্যাপথ স্কন্ধ' 'সম্প্রজ্ঞান স্কন্ধ' 'প্রতিকূল মনোনিবেশ' 'ধাতু ব্যবস্থান স্কন্ধ' 'নব সিবথিকের' সহিত প্রথম, দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ ধ্যান ইত্যাদি অষ্টাদশ প্রকার ধ্যানের বিষয় নির্দ্দেশিত হইয়াছে। সেই গ্রন্থে 'আনাপান' সূত্রে একমাত্র 'আনাপান' ভাবনার দ্বারা কায়গত স্মৃতি ভাবনা ও চারিটি ধ্যান এবং বিদর্শন-বিদ্যা-বিমুক্তি কথিত মার্গ ভাবনা কার্য্য সম্পূর্ণ হয়।

বোধিসত্ত দিগকেও বুদ্ধত্ব লাভের জন্ম আনাপান স্মৃতি কর্মস্থান ভাবনা করিতে হয়। ইহাই ধর্মতা--চিরন্তন নীতি। এমন কি বুদ্ধত্ব প্রাপ্তির পরেও তাঁহারা 'আনাপান স্মৃতি' কর্ম্মস্থান পরিত্যাগ করেন না। চল্লিশ প্রকার সমাধি কর্ম্মস্থানের মধ্যে 'আনাপান স্মৃতি' সমাধি প্রত্যহ ভাবনার যোগ্য সরল নীতি। বুদ্ধগণ অন্য কৰ্ম্মস্থন্দ হইতে 'আনাপান' কৰ্ম্মস্থানকে নানা প্ৰকাৱে প্রশংসা করিয়াছেন। অর্থকথাচার্যাগণও ইহা মহাপুরুষ-ভূমি বলিয়া নির্দ্দেশ করিয়াছেন। সামান্স বা সাধারণ ব্যক্তির সাধারণ জ্ঞান লাভের ও প্রব্রজ্যার, বিশেষ যোগ্য জ্ঞানী ব্যক্তির বিশেষ জ্ঞান লাভের ও প্রব্রজ্যার উপযোগী। তঙ্জ্জন্য পুর্ব্বোল্লিখিতান্যুরূপ বুদ্ধাঙ্কুর গণের মধ্যে তক্ষশিলা নগরের রাজা 'পক্নুসাতি' সপ্ততল প্রাসাদোপরি প্রকৃত রাজবেশে নির্জ্জনে বসিয়া এই 'আনাপান' কাৰ্য্য করিতে করিতে কায়গতস্মৃতি ভাবনা হইতে চতুৰ্থ ধ্যান সমাধি ভাবনা পৰ্য্যন্ত উন্নীত হইয়াছিলেন। তাঁহার সেই কার্য্য দর্শন করিয়া বুদ্ধোৎপাদরূপ হুল´ভ ফলের সহিত ভব সম্পত্তি লাভের জন্ম প্রত্যেক জ্ঞানীরই 'আনাপান' স্মৃতি ভাবনা করা কর্ত্তব্য। তাহাদের বোধ সোকর্য্যার্থে নিম্নে উক্ত স্মৃতির বিষয় বর্ণনাকরা যাইতেছে,—

(৬) আনাপানসতি ভিক্থবে ভাবিতা বহুলীকতা চত্তারো সতিপট্ঠানে পরিপূরেন্তি। (১)। চত্তারো সতিপট্ঠানা ভাবিতা বহুলীকতা সত্তবোক্সঙ্গে পরি-পূরেন্তি। (২)। সত্তবোক্সঙ্গা ভাবিতা বহুলীকতা বিজ্জা-বিমুক্তিং পরিপূরেন্তি।' (৩)।

হে ভিক্ষুগণ ! আনাপান স্মৃতি ভাবিত, পুনঃপুনঃ উৎপাদিত ও বর্দ্ধিত হইলে চারিটি স্মৃতি উপস্থান পরিপূর্ণ হয়। (১)। চারিটি স্মৃতি উপস্থান ভাবিত পুনঃপুনঃ উৎপাদিত ও বর্দ্ধিত হইলে সপ্ত বোধ্যঙ্গ পরিপূর্ণ হয়। (২)। সপ্ত বোধ্যঙ্গ ভাবিত, পুনঃপুনঃ উৎপাদিত ও বর্দ্ধিত হইলে (চারি মার্গজ্ঞান লোকোত্তর) বিষ্ঠা,—(চারি ফলজ্ঞান লোকোত্তর) বিমুক্তি পরিপূর্ণ হয়।'' (৩)

(৭) ইধপন ভিক্থবে ভিক্থু অরঞ ্ঞগতো ব, রুক্থ মূলগতো ব, স্থঞ ্ঞাগার গতো ব, নিদীদতি পল্লঙ্কং আভু-জিত্বা উজুং কায়ং পণিধায় পরিমুখং সতিং উপট ঠপেত্বা'। "হে ভিক্ষুগণ ! ইহ শাসনে ভিক্ষু, অরণ্যে, রুক্ষমূলে, অথবা শৃণ্যাগারে যাইয়া পদ্মাসনে (১) মের্দণ্ডকে সরল

 (১) গ্রন্থের আরম্ভে যেই পদ্মাসন যুক্ত চিত্র দেওয়া হইল, তাহাই পদ্মাসনের নমুনা। এইরপ আসনের নাম পদ্মাসন।

করিয়া প্রণিধান পূর্ব্বক আশ্বাস প্রশ্বাস কর্ম্মন্থান আরম্মণাভিমুথে স্মৃতি উপস্থাপিত করিয়া উপবেশন করেন"—

(৮) ১—প্রথম প্রাঠঃ—সো সাতো ব অস্সসতি সতো ব পস্সসতি;

২—দ্বিতীয় পাঠ:—দীঘং বা অসৃসসন্তো দীঘং অসৃসসামী'তি পজানাতি; দীঘং বা পসৃসসন্তো দীঘং পসৃসসামীতি পজানাতি। রসসং বা অস্সসন্তো, রস্সং অস্সসামীতি পজানাতি, রস্সং বা পস্সসন্তো, রস্সং পস্সসামীতি পজানাতি।

৩—তৃতীয় পাঠ ঃ—সব্বকায়-পটিসংবেদী অসৃসসিসৃ সামীতি সিক্থতি, সব্বকায়পটিসংবেদী পসৃসসিস্সামীতি সিক্থতি।

৪—চতুর্থ পাঠঃ—পস্সন্তয়ং কায়সংখারং অস্সসিস্-সামীতি সিক্থতি, পস্সন্তয়ং কায়সংখারং পদ্সসিস্সামীতি সিক্থতি।

( পঠমা চতুষ্ক পালি)। ১০০-প্রথম পাঠ ঃ—তিনি স্মৃতিশীল হইয়া আশ্বাস পরিত্যাগ করেন ও স্মৃতিশীল হইয়া প্রশ্বাস গ্রহণ করেন।

২—দ্বিতীয় পাঠ :—অথবা দার্ঘ আশ্বাস পরিত্যাগ করতঃ দীর্ঘ সাশ্বাস পরিত্যাগ করিতেছি বলিয়া প্রকৃষ্টরূপে জানেন। **দ্রীর্ঘ** প্রশ্বাস গ্রহণ করতঃ দীর্ঘ প্রশ্বাস গ্রহণ করিতেছি বলিয়। প্রকৃষ্টরূপে জানেন। হ্রস্ব আশ্বাস পরিত্যাগ করতঃ হ্রস্ব আশ্বাস পরিত্যাগ করিতেছি বলিয়া প্রকৃষ্টরূপে জানেন। হ্রস্ব প্রশ্বাস গ্রহণ করতঃ হ্রস্ব প্রশ্বাস গ্রহণ করিতেছি বলিয়া প্রকৃষ্টরূপে জানেন। ৩—তৃতীয় পাঠ :---আশ্বাসের আদি, মধ্য, ও অন্ত সর্ব্ব আশ্বাস-কায়প্রতিসংবেদী আশ্বাস পরিত্যাগ করিব বলিয়া চেষ্টা করেন। প্রশ্বাসের আদি, মধ্য ও অন্ত সর্ববপ্রশ্বাসকায়প্রতি-সংবেদী প্রশ্বাস গ্রহণ করিব বলিয়া চেষ্টা করেন।

৪—চতুর্থ পাঠ ঃ—কায় সংস্কার প্রশমন করিবার জন্থ আশ্বাস পরিত্যাগ করিতে চেষ্টা করেন। কায় সংস্কার প্রশমন করিবার জন্থ প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন।

এই 'আনাপান' ভাবনার প্রথম হইতে চতুন্ধ পাঠের মধ্যে, 5 মঃ—স্মৃতি উপস্থিত করা ; ২য়ঃ—দীর্ঘ ও হ্রস্ব জ্ঞান ; ৩য়ঃ— সকল জ্ঞান ; ৪র্থঃ—ক্রমাগত নিরোধজ্ঞান।

(৯) এখন অর্থ কথানুসারে প্রথম হইতে চতুন্ধ নীতি দ্বার: যোগ অভ্যাস আরম্ভ করা উচিত। তাহার বিধান এই,—

আলম্ম শীক্ষ গ্রন্থ স্থান গ্রন্থ স্থান গ্রন্থ স্থান গ্রন্থ

'গণনা' ঃ— "ধীর ও শীঘ্র এই দ্বিবিধ গণনা নীতি দ্বার: আশ্বাস প্রশ্বাস আরম্মণ ( অবলম্বন ) গণনা করা"।

'অন্যুবন্ধন।' ঃ—"অন্যুবন্ধনা নীতি দ্বারা আশ্বাস প্রেশ্বাস

'আরম্মণ শীঘ্র বন্ধন করা।"

'থপনা' ঃ—"আশ্বাদ প্রশ্বাদারন্মণ স্তন্তে আশ্বাদ প্রশ্বাদ 'আরন্মণে' মনের স্থাপন করা।''

অর্থাৎ আশ্বাস ও প্রশ্বাস বায়ু স্পর্শ হইবার চুইটি স্থান, নাসাগ্র ও ওষ্ঠাগ্র। এই বায়ু কাহারও কাহারও নাসিকার অগ্রভাগে ম্পর্শ হয় এবং কাহারও কাহারও ওষ্ঠের অগ্রভাগে স্পর্শ হয়। যাহার যে স্থানে ভাল স্পর্শ হয় তিনি সেই স্থানকে অবলম্বন করিয়া পূর্ব্বে গণনা দ্বারা কার্য্য আরম্ভ করিবেন। মধ্যে অন্যবন্ধনা ও পরে স্থাপনা দ্বারা কার্য্য করা উচিত। এই তিন প্রকার কার্য্য নীতির মধ্যে গণনা শীঘ্র ও ধীর ভেদে দ্বিবিধ। তন্মধ্যে ধীরে গণনা কিরপ ?—পূর্ব্বোক্ত হুইটি স্থানের মধ্যে আশ্বাস প্রশ্বাস তাহাকে স্মৃতির দ্বারা স্থাপন করিবার সময়, চিন্ত চঞ্চল হয়। সেইজন্থ মধ্যে মধ্যে স্পর্শ জানা যায়, মধ্যে মধ্যে জানা যায় না, লুপ্ত হয়। যদি প্রকাশ হয়, তাহাকে গণনা করিবে, প্রকাশ না হইলে ত্যাগ করিবে। সেই হেতু ঐ গণনাকে ধীর গণনা বলা হয়।

গণনা করিলে এক হইতে পাঁচ পর্য্যস্ত একবার, এক হইতে ছয় পর্য্যস্ত একবার, এক হইতে সাত পর্য্যস্ত একবার, এক হইতে আট পর্য্যস্ত একবার, এক হইতে নয় পর্য্যস্ত একবার ও এক হইতে দশ পর্য্যস্ত একবার; এই ছয়বার গণনা করিবে। ছয় বার শেষ হইলে পুনরায় প্রথমবার আরম্ভ করিবে। ছয়বার সম্পূর্ণ হইলে একবার বলা হয়। পূর্ব্বে মনকে নাসিকার অগ্রভাগে স্থাপন করিয়া আশ্বাস প্রশ্বাসের মধ্যে যে কোনটি প্রকাশ হয়, তাহাকে এক বলিয়া গ্রহণ করিবে। সেইরূপ ছই, তিন, চারি, পাঁচ গণনা করিবে।

প্রকাশ না হইলে গণনা করিবে না। যে পর্য্যন্ত প্রকাশ না হয় এক, এক বলিয়া, যখন প্রকাশ হয় তখন চুই বলিবে। পাঁচ হইলে পুনরায় এক, সেইরপে দশবার পর্য্যন্ত প্রকাশ্য-ভাবে আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ কারীর এই গণনাকে ধীর গণনা বলা ২য়। তদ্রপ গণনা করিতে করিতে আশ্বাস প্রশ্বাস অনেক প্রকাশ হইবে। তাহাতে গণনাও শীঘ্র শীঘ্র হইবে। যখন সমস্ত আশ্বাস প্রশ্বাস স্পষ্ট হয় তখন গণনা পরিত্যাগ করিবে। পূর্ব্বে বাক্যের দ্বারা গণনা করিয়া প্রকাশ হইলে বাক্যের দ্বারা গণনা করা উচিত নহে। কেবল মনের দ্বারা গণনা করিলে কার্য্য সিদ্ধ হয়।

কেহ কেহ জপমালা গ্রহণ করিয়া ছয় বারের শেষে এক একদানা পরিত্যাগ করে, তাহারা একদিনে জপমালা কত হয়, সেরূপ গণনা করে। এস্থানে যাহা 'আরম্মণ' প্রকাশ হয় তাহাই প্রমাণ, জপমালার আবশ্যক নাই।

যখন গণনা না করিলেও গণনার স্বরূপ আর্শ্বাস প্রশ্বাস নিজের হ্বানে সমস্ত প্রকাশ হয়, তখন গণনাকার্য্য বন্ধ করিয়া অন্যুবন্ধনাকার্য্য গ্রহণ করিবে। অন্যুবন্ধনা কি ?— অন্যুবন্ধনা বলিলে,—গণনার স্থানে বারংবার স্পর্শ হওয়ার স্তায় এই আরম্মণকে গণনা না করিয়া কেবল মন দ্বারা বন্ধন করিবে। ঐরূপ পুনঃ পুনঃ— বন্ধন করাকে অন্যুবন্ধনা বলা হয়। এরূপ অন্যুবন্ধনা দ্বারা কতদিন কতকাল পর্য্যন্ত অভ্যাস করিবে ?— যে পর্য্যন্ত 'প্রতিভাগ নিমিন্ত' প্রকাশ না হয়, ততদিন অন্যু- বন্ধনা অভ্যাস করিবে। প্রতিভাগনিমিত্ত কি ?—স্বাভাবিক আশ্বাস প্রশ্বাস অতিক্রম করিয়া রূপসংস্থান আলোকের সহিত তুলার (কার্পাদের) সদৃশ, তারার সদৃশ, মণি, মুক্তা ও মুক্তামালার সদৃশ কোন একটি প্রকাশ হইলে এই প্রজ্ঞাস্তিকে (ব্যবহারিক ধর্ম্মকে) 'প্রতিভাগ নিমিন্ত' বলা হয়। এই 'প্রতিভাগ নিমিন্ত' নিজের 'ইচ্ছান্যুরূপ নানাপ্রকার প্রকাশ হইলে অন্যুবন্ধনা ত্যাগ করিবে। গণনা ও অন্যুবন্ধনা এই

কার্য্যদ্বয় প্রথমোক্ত স্পর্শস্থানে গ্রহণ করিয়া কার্য্য সিদ্ধ হয়। 'প্রতিভাগনিমিত্ত' প্রকাশ হইবার পরে স্থাপনা নীতি-দ্বারা কার্য্য আরম্ভ করিবে। স্থাপনা কি ?—এই 'প্রতিভাগ নিমিত্ত' প্রজ্ঞাপ্তি আরম্মণ বিশেষ, সেই জন্ম নৃতন আরম্মণ সদৃশ হয়, স্বভাব ধর্মা নহে। সেইজন্ম মধ্যে মধ্যে লুপ্ত হইয়া যায়। পুনরায় প্রকাশ হইবার জন্ম কার্য্য করিলে বছ কষ্টকর হয়। তদ্ধেতু প্রকাশনান 'প্রতিভাগ নিমিন্ত'কে রক্ষা করিয়া প্রতিদ্বিন প্রকাশ হইতে প্রকাশতর হইবার জন্ম আরম্মণে স্মৃতিরদ্বারা স্থিরভাবে স্থাপন করাকেই স্থাপনা বলা হয়। স্থাপনা কার্য্যস্থানে প্রাপ্ত হইলে সপ্ত জযোগ্য বর্জ্জনপূর্ব্বক সপ্তযোগ্য সেবন করিবে। তাহা এর্নপ,—

'আবাদো, গোচর, ভস্সং, পুগ্গলো, ভোজনং, উতু; ইরিয়া পথোতি সত্ততে অসপ্পায়েপি বজ্জয়ে। সপ্পায়ে সত্ত সেবথ এবংহি পটিপজ্জতো, ন চিরেনেব কালেন হোতি কস্সচি অপ্পণা।'

"আবাস গোচর কথা পুল্গল ভোজন ঋতু, ইর্য্যাপথ এই সপ্ত অযোগ্য বর্জ্জিবে কিন্তু ; সেবা যোগ্য সপ্তবিধ যেবা করে এ সেবনা,

অচির কাল মাঝে হয় কাহারও অর্পণা।" এইরূপে অর্থকামী যোগিগণ এই সপ্তবিধ অযোগ্য বিষয় বর্চ্জন করিয়া যাহা যোগ্য তাহাই সেবন করিবে। তাদৃশ যোগ্য আচার শীল সম্পন্ন হইয়া বিচরণকারীর অচিরেই অর্পণা উৎপন্ন হয়। গুনরায় প্রতিভাগ নিমিত্ত অধিকতর বর্দ্ধিত হইবার জন্য বহুদিন বহু মাস পর্য্যস্ত চেষ্টা করিবে। কত দিন পর্য্যস্ত করিবে ?----রূপাবচর চতুর্থ ধ্যান লাভ না হওয়া পর্য্যস্ত।

গণনা, অনুবন্ধনা, ও স্থাপনা এই ত্রিবিধ কার্য্য নীতি দ্বারা অনুক্রমে চেষ্টা করিতে করিতে তিন প্রকার নিমিন্ত, তিন প্রকার ভাবনা উৎপাদিত করিবে। সেই তিন প্রকার নিমিন্ত ও ভাবনা কি ?--- গণনা স্থানে প্রকাশমান আশ্বাস প্রশ্বাস আরস্মণকে 'পরিদ্ধর্মা নিমিন্ত', অনুবন্ধনা স্থানে প্রকাশমান আরস্মণকে 'উদগ্রহ নিমিন্ত', হ্বাপনা স্থানে প্রকাশমান আরস্মণকে 'প্রতিভাগ নিমিন্ত' বলা হয়। পরিক্ষর্মা নিমিন্ত বা উদগ্রহ নিমিন্তকে গ্রহণ করিয়া যে কোন সমাধি-চিন্ত-উৎপন্ন হয়; তাহাকে পরিক্বর্মা ভাবনা বলা হয়। স্থাপনার স্থানে অর্পণার পূর্ব্বভাগে যেই কোন ভাবনা চিন্ত উৎপন্ন হয়, তাহাকে উপচার ভাবনা বলা হয়। নীতি দ্বই প্রকার---চতুক্ষ নীতি ও পঞ্চক নীতি; চতুর্থনীতিঅন্মুসারে প্রথম ধ্যান, দ্বিতীয় ধ্যান তৃতীয় ধ্যান ও চতুর্থ ধ্যানকে অর্পণা ভাবনা বা সমাধি বলা হয়। পঞ্চক নীতিতে এক হইতে পঞ্চম ধ্যান পর্য্যস্ত। অর্পণা সমাধি সমাপ্ত।

'আনাপান' কার্য্য গ্রহণ করিবার সময় গণনা ও অন্যুবন্ধনা ম্থানে আশ্বাস প্রশ্বাস সূক্ষম হইতে হইতে লুপ্ত হয়; সেই জন্ম নিজের মনকে ম্পর্শ-ম্থানে ছির ভাবে স্থাপন করিয়া সূক্ষম আরম্মণকে এ স্থানে গ্রহণ করিবে; অপ্রকাশ হইলে পুনরায় এইরূপ চিস্তা করিবে যে অণ্ডুমি আশ্বাস প্রশ্বাস যুক্ত জীব, এখন আমার আশ্বাস প্রশ্বাস লুপ্ত হইবার কারণ কি ? এইরূপ তর্ক বিতর্ক দ্বারা বিচার পূর্ববক আশ্বাস প্রশ্বাস চেষ্টা করিবে। এরূপ চেম্টা দ্বারা বদি প্রকাশ হয় অল্পমাত্র প্রতিভাগ নিমিন্ত প্রকাশ হইবে। উপচার ধ্যান প্রাপ্ত হইবে; পঞ্চনীবরণ পরিত্যক্ত হইবে।

যোগ অভ্যাস করিবার সময় আশ্বাস প্রশ্বাস ধীরে ধীরে সূক্ষম হইয়া লুপ্ত হয়; তাহা আমি দেখিয়াছি। এ স্থানে যদি আরম্মণ লুপ্ত হয়, তাহা হইলে এই ভাবনা কার্য্যে অপটু যোগী আমার নিকট আশ্বাস প্রশ্বাস লুপ্ত হইয়াছে, এরূপ মনে করিয়া ঐ কার্ষ্য পরিত্যাগ করে। ওজ্জন্থ স্থির ভাবে স্মৃতি রক্ষা করিবে।

(১০) পালি গ্রন্থে বার চারি প্রকার, এই চারি প্রকারের মধ্যে স্পর্শ ন্থানে স্মৃতি স্থাপন করিয়া গণনা দ্বারা আত্মাস ত্যাগ

ও প্রশ্বাস গ্রহণ করাকে প্রথম বার। এইরপে কাল পরিচ্ছেদ করিয়া সাধ্যামুসারে এক ঘণ্টা হইতে তিন চারি ঘণ্টা পর্য্যস্ত যোগ অভ্যাসের স্থানে প্রবেশ করিয়া অভ্যাস করিবার সময় বাহু আরম্মণে চিন্ত বিক্ষিপ্ত হয়। এই বিক্ষিপ্ত চিন্তকে দমন করিবার জন্ম গণনা নীতি দ্বারা যোগ অভ্যাস করিবে। এ সময় দীর্ঘ ও হ্রস্ব আশ্বাস প্রশ্বাস জানিবার জন্ম অভ্যাস করা উচিত নহে। পালি গ্রস্থ মতে আশ্বাস বলিতে ত্যাগ করা এবং প্রশ্বাস বলিতে গ্রহণ করাকে বুঝায়। এই পালির অন্যুরূপ স্পর্শ স্থানে স্মৃতি স্থাপন করিয়া বিক্ষিপ্ত চিন্ত দমন করা উচিত। সেই জন্ম অর্থ কথা গ্রন্থে,—

'বহি বিসট বিতক্ক বিচ্ছেদং কত্ত্বা আস্সাস পস্সা-সারম্মণে সতি সংথপনত্থংযেব হি গণনা।' অর্থাৎ—"গণনা নীতির দ্বারা বাহু বিস্তৃত বিতর্ক বিচ্ছেদ করিয়া নিজের শরীরের স্থিত আন্ধাস প্রশ্বাসারণ্মণে স্মৃতি সংস্থিতির জ্বন্তুই গণনা" বলিয়া উক্ত হইয়াছে।

গণনার পর অমুবন্ধনা কালে আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ নীতির অন্যুরূপ স্পর্শ স্থানে স্মৃতি ন্থাপন করা। দীর্ঘ আশ্বাস ও দীর্ঘ প্রশ্বাস গ্রহণ ও পরিত্যাগ পালির অন্যুরূপ স্পর্শ স্থানে স্থির ভাবে স্মৃতি স্থাপন করিয়া দীর্ঘ ও হ্রস্ব আশ্বাস প্রশ্বাসকে জানিবার জন্ম চেষ্টা করিবে। দীর্ঘ ও হ্রস্ব আশ্বাস প্রশ্বাস জানিবার জন্ম আদি, মধ্য ও অস্ত

গ্রহণ করিয়া স্মৃতি দ্বারা কার্য্য করা উচিত নহে। স্পর্শ স্থানে স্মৃতি স্থির ভাবে স্থাপন করিয়া আমি দীর্ঘ হ্রস্ব ঠিক জানিবার জন্য স্মৃতি স্থাপন করিব এই রূপই করা উচিত। দীর্ঘ কিরূপ १—স্পর্শ স্থানে স্পর্শ করিতে বিলম্ব হয় : হস্ব স্পর্শকালে শীঘ্র হয়। ধীরে ধীরে নিজ্ঞমণ ও প্রবেশ কে দীর্ঘ, শীঘ্র শীঘ্র নিজ্ঞমণ ও প্রবেশকে ব্রস্ব বলা হয়। মনের ব্যাপার অনেক বিস্তার সেই জন্ম কেবল স্পর্শ স্থানে স্মৃতি স্থাপন করিলে, স্থান হইতে ভিতরে ও বাহিরে দ্রইটি স্থান প্রকাশ হইবে। স্বয়ং প্রকাশ হইবে। দীর্ঘ ও হ্রস্ব আশাস প্রশ্বাস জানা স্থির হইলে অর্থাৎ---দ্বিতীয় বার শেষ হইলে, আশ্বাসের আদি মধ্য ও অন্ত সর্বব আশ্বাসকায়-প্রতি-সংবেদী আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাসের আদি, মধ্য ও অন্তদর্বপ্রশাসকায় প্রতিসংবেদী প্রশ্বাস গ্রহণ করিব বলিয়া এই তৃতীয় পাঠ পালি অম্বয়ের অন্যুরূপ স্পর্শ-স্থানে ম্মতি স্থির ভাবে স্থাপন করিয়া দীর্ঘ ও হ্রস্ব আশ্বাস প্রশ্বাসের সহিত আদি, মধ্য ও অন্ত সমস্ত জানিবার জন্য বিশেষ ভাবে কার্য্য আরম্ভ করিবে। পালি গ্রন্থে "বহিনিজ্ঞমণ আশ্বাস বায়ুর নাভি আদি, হৃদয় (বক্ষমূল) মধ্য, নাসিকার অগ্রভাগ অন্ত। অভ্যন্তর প্রবিষ্ট প্রশ্বাস বায়র নাসিকাগ্র আদি. হৃদয় মধ্য ও নাভি অন্ত।"

আশ্বাস পরিত্যাগ করিবার সময়, সাধারণ ভাবে পরিত্যাগ না করিয়া আদি স্থান হইতে স্পর্শ স্থান মনে স্পর্শ করিয়া

১১৬

আমি আশ্বাস পরিত্যাগ করিব এইরূপ মনে বিচার করিয়া পরিত্যাগ করিবে। স্পর্শ স্থান হইতে নাভি স্থান পর্য্যন্ত প্রশ্বাস মনে স্পর্শ করিয়া আমি প্রশ্বাস গ্রহণ করিব এইরূপ বিচার ফরিয়া গ্রহণ করিবে। এরূপ চেষ্টা কালে প্রথম স্পর্শ স্থান পরিত্যাগ করিবে না। পরিত্যাগ না করিলেও আদি, মধ্য, অন্ত জানা যায়। তৃতীয়বার সমাপ্ত।

যখন আদি, মধ্য ও অন্ত প্রকাশ হয়, তখন কায় সংস্কার প্রশমণ করিবার জন্ম আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ এই চতুর্থ পাঠ পালি অন্বয়ের অনুরূপ যে পর্য্যন্ত কর্কশ আশ্বাস প্রশাস স্বয়ং সূক্ষা, ও ধারে ধারে লুপ্ত না হয়, আমি সূক্ষা আশ্বাস প্রশাস করিবার জন্ম লুপ্ত আশাস প্রশাসামুরূপ হইবার জন্য এই কার্য্য করিব, এইরূপ বিচার করিয়া পুনরায় কার্য্য আরম্ভ করিবে। এরূপ কাহারও স্বয়ং লুপ্ত হইয়া যায়। ইহা আমি নিজেই প্রত্যক্ষ করিয়াছি। 'গণনা বসেনেব পন মনসিকার-কালতো পভূতি অনুক্কমতো ওলারিক অস্সাস পস্সাস নিরোধ বসেন কায়দরথে বুপসন্তে কায়ো পি চিত্তং পি লহুকং হোতি ; সরীরং আকাসে লজ্ঞনাকারপত্তং হোতি।' অৰ্থাৎ "গণনানীতি বশে মনোনিবেশ কাল হইতে যোগপ্ৰভূষ অনুক্রম হইতে স্থূল আশ্বাস প্রশ্বাস নিরোধদ্বারা কায়িকক্লেশ উপশান্ত হইলে, এই ভূতরূপ শরীর ও চিত্ত লযু হয় এবং শরীর অন্তরীক্ষে লঙ্ঘনাকার প্রাপ্ত হয়" ( অর্থ কথা )।

পদ্মাসন ভূমি হইতে চারি অঙ্গুল উর্দ্ধে উঠার কথা আমি

শুনিয়াছি; প্রত্যক্ষ করিনাই। সেইরূপ আশ্বাস প্রশ্বাস লুপ্তের ষ্ঠায় সূক্ষা হইলে স্পর্শ স্থানে স্মৃতি স্থাপন করিয়া পুনরায় আরম্মণ প্রকাশ হইবার জন্ম কার্য্য করিবে। যদি প্রকাশ হয়, তাহা হইলে 'প্রতিভাগ নিমিত্ত' উৎপন্ন হইবে। তখন ভয়-ত্রাস, নিদ্রা, আলম্ভাদি পঞ্চনীবরণ পরিতাক্ত হইবে—উপাচার ধ্যানপ্রাপ্ত হইবে।

'গণনা, অন্যুবন্ধনা, ফুসনা, ঠপনা, সল্লক্খনা, বিবট্ঠনা, পরিস্বদ্ধি।' এই সাতপ্রকার 'আনাপান' কার্য্যনীতির মধ্যে 'গণনা, অন্যুবন্ধনা, ঠপনা' এই তিন প্রকার কাধ্যনীতি সমাপ্ত। এই প্রথম চতুষ্ক অভ্যস্ত হইলে তৎপর বিদর্শন ভাবনা আরম্ভ করা উচিত।

#### প্রথম চতুষ্ণ সমাপ্ত।

(১) এখন অর্পণা ধ্যান কথিত স্থাপন নীতিতে দিতীয় চতুক্ষ বর্ণনা করিব,—

- (১) 'পীতিপটিদংবেদী অস্দসিস্দামীতি সিক্থতি;
  - পাতিপটিসংবেদী পসুসসিসুসামীতি সিক্থতি।
- (২) স্থখপটিসংবেদী অসুসসিসুসামীতি সিক্থতি; স্বথপটিসংবেদী পসৃসসিসৃসামীতি সিক্থতি।
- (৩) চিত্তসংখারং পটিসংবেদী অসৃসসিস্সামীতি সিকথতি:

চিন্তদংথারং পটিসংবেদী পস্সসিস্সামীতি সিক্ থতি।

(8) পস্দস্তয়ং চিত্ত সংখারং অস্সসিস্সামীতি সিক্থতি; পস্সস্তয়ং চিত্তসংখারং পস্সসিস্সামীতি সিক্থতি।'

( হৃতীয় চতুক্কপালি )।

>>>

(১) প্রীতি প্রতিসংবেদী আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন, অর্থাৎ যখন "প্রতিভাগ নিমিন্ত" আরম্মণ-গ্রহণ করিয়া যে কেহ রূপাবচর প্রথম ধ্যান ও দ্বিতীয় ধ্যান উৎপাদন করে তখন তাহার অত্যধিক প্রীতি প্রকাশ হয়।

ব্যান ওৎনাদন করে ওবন ওাহার অন্ত্যাবক আাও প্রকাশ হরণ
 (২) স্থুখ প্রতিসংবেদী আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ
 করিতে চেম্টা করেন, যখন 'প্রতিভাগ নিমিন্ত' আরম্মণ
 গ্রহণ করিয়া যে কেহ রূপাবচর তৃতীয় ধ্যান উৎপাদন করে,
 তখন তাহার অধিক স্থুখ প্রকাশিত হয়।

(৩) (বেদনা সংজ্ঞা যুক্ত) চিন্ত সংস্কার প্রতিসংবেদী আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেম্টা করেন। অর্থাৎ যখন এই প্রতিভাগ নিমিত্ত আরম্মণ গ্রহণ করিয়া যে কেহ উপেক্ষা বেদনা কথিত চিন্তুসংস্কার যুক্ত চতুর্থ ধ্যান উৎপাদন করে, তখন তাহার চিন্তে সংস্কার প্রকাশিত হয়।

(8) চিত্তের সংস্থার প্রশমণ করিবার জন্ম আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন, অর্থাৎ---যে কেহ কর্কশ বেদনা ও সংজ্ঞাকে ক্রমে ক্রমে শাস্ত করিবার

১ ''চিন্ত প্রতিসংবেদী আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন।'' অর্থাৎ মনের বিশেষ প্রকাশ হইবার

তৃতীয় চতৃকক পালি।

বিমোচয়ং চিত্তং পসৃসসিসৃসামীতি সিকৃখতি ৷'

- ৩ সমাদহং চিত্তং অসৃসসিসৃসামীতি সিক্**থ**তি, সমাদহং চিত্তং পস্সসিস্সামীতি সিকৃথতি। 8 বিমোচয়ং চিত্তং অস্সসিস্সামীতি সিক্থতি;
- ২ অভিপমোদয়ং চিত্তং অস্সসিস্সমীতি সিকৃথতি; অভিপমোদয়ং চিত্তং পস্দসিস্দামীতি দিকৃথতি।
- চতুক্ষের বর্ণনা করিব,---১ 'চিত্তপটিসংবেদী অসুসসিসুসামীতি সিক্থতি; চিত্তপটিসংবেদী পসৃসসিসৃসামীতি সিক্**থতি**।

দ্বিতীয় চতুষ্ণ সমাপ্ত। (১২) এখন দেই অর্পণা ধ্যানে প্রবেশ পূর্ব্বক তৃতীয়

এই চারি ধাানকে অর্থ-কথা গ্রন্থে অর্পণা ধাানের স্থানে বর্ণিত হইয়াছে। যখন 'প্রতিভাগ নিমিন্ত' স্থিরভাবে প্রাপ্ত হইবে। তখন হইতে উপচার ধ্যান স্থানে মনের তুপ্তি প্রকাশিত্ হইবার জন্ম কার্য্য আরম্ভ করিবে। মনের শান্তি প্রকাশ হইবার জন্ম কার্য্য আরম্ভ করিব ঐরূপ বিচার হওয়া উচিত।

জন্য কার্য্য করে, তখন তাহার চিন্ত সংস্কার শান্ত হয়। ইহা চিত্ত সংস্কারের শান্তি কার্যা।

জন্ম সেই আরম্মণে চারি প্রকার ধ্যানে পুনঃপুনঃ প্রবেশ করাকে চিন্ত প্রতিসংবেদী বলা হয়।

২ ''চিন্তকে অভিপ্রমোদিত করিয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন''—মনের বিশেষ প্রকাশ হইবার পরে মনের বিশেষ আনন্দ হইবার জন্য প্রীতি সংযুক্ত প্রথম ও দ্বিতীয় ধ্যানকে পুনঃপুনঃ চেষ্টা করাকে অভিপ্রমোদিত চিন্ত বলা হয়।

৩ "চিন্ত সম্যক্রপে শ্থাপন পূর্ব্বক আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন"—মনের বিশেষ ভাবে প্রফুল্লিত হইবার পরে, বিশেষ স্থির হইবার জন্ম তৃতীয় ও চতুর্থ ধ্যান চেষ্টা করাকে 'সমাদহং' চিন্ত বলা হয় 1

৪ "চিন্ত পঞ্চ নীবরণ হইতে বিমুক্ত করিয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেফ্টা করেন"—মনকে প্রতিপক্ষ ধর্ম্ম হইতে মুক্ত হইবার জন্ম সেই চারি প্রকার ধ্যান পুনঃপুনঃ চেষ্টা করাকে বিমুক্ত চিন্ত বলা হয়।

এই চতুর্থ ধ্যানকে অর্থকথা গ্রন্থে অর্পণা ধ্যান চেষ্টা করিবার স্থানে বর্ণিত হইয়াছে। তৃতীয় চতুষ্ক সমাপ্ত।

(১৩) এখন অর্পণা ধ্যানের সহিত সম্বন্ধ রাখিয়া বিদর্শন কর্শ্মন্থান ভাবনা কার্য্য চারি প্রকারের চতুষ্ক কার্য্যনীতি বর্ণনা করিব,—

'অনিচ্চারুপস্সী অস্সসিস্সামীতি সিক্থতি ; অনিচ্চারুপস্সী পস্সসিস্সামীতি সিক্থতি ।

- ২ বিরাগান্মপস্সী অস্সসিস্সামীতি সিক্খতি; বিরাগান্মপস্সী পস্সসিস্সামীতি সিক্খতি।
- নিরোধান্মপস্সী অস্সসিস্সামীতি সিক্খতি;
   নিরোধান্মপস্সী পস্সিস্সামীতি সিক্খতি।
- ৪ পটিনিস্দগ্ণান্থপস্দী অস্দদিস্দামীতি দিক্থতি ; পটিনিস্দগ্গান্থপস্দী পস্দদিস্দমীতি দিক্থতি ।'

### চতুত্থ চতুক্ক পালি।

১ ''অনিত্য অনিত্য এইরূপ পুনঃপুনঃ চিন্তা করিতে করিতে অনিত্যাম্ফুদর্শী হইয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন।

২ বিরাগান্যুদর্শী হইয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন।

৩ নিরোধামুদর্শী হইয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন।

৪ প্রতিনিসর্গান্যুদর্শী (পরিত্যাগ দর্শন করিয়া) হইয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিতে চেষ্টা করেন।"

ইহা বিদর্শন কর্ম্মস্থান ভাবনার কার্য্যনীতির মূল বচন। পরে বিশেষ বর্ণিত হইবে। চতুর্থ চতুষ্ক সমাপ্ত।

১৪ এখন যে কেহ এই 'আনাপান' স্মৃতির কার্য্য নিড্য অভ্যাস করে, তাহার জন্ম চারি স্মৃতি উপস্থানের কার্য্য সম্পূর্ণ হইবার নীতি এক্নপ,—

চতুর্থ চতুষ্কের মধ্যে গণনা, অন্যবন্ধনা এই তুইটি কার্য্যদারা প্রথম চতুষ্ক প্রদর্শন করা হইয়াছে। এই প্রথম চতুষ্ক কেবল কায়ান্মু দর্শন স্মৃতি উপস্থানের কার্য্য মাত্র। তজ্জন্য বলা হইয়াছে যে,—'কায়েস্থ কায়ঞ ঞতরাহং ভিক্থবে এতং বদামি ; যদিদং অস্সাসপস্সাসা।'—ভিক্ষুগণ ! যে কোন আশ্বাস প্রশ্বাসকে আমি, তাহা এই শরীরের পৃথিবীকায়, আপকায় ইত্যাদির মধ্যে অন্যতর একটি বায়ুকায় মাত্র বলি। ইহা প্রথম চতুষ্ক। ১ ।

বেদনাস্থ বেদনাঞ ঞতরাহং ভিক্থবে এতং বদামি; যদিদং অসৃসাস-পসৃসাসানং সাধুকং মনসিকারো।'---হে ভিক্ষুগণ। যে কেহ এই আশ্বাস প্রশ্বাসকে স্থন্দররূপে অভ্যাস করে, এই মনযোগীর বেদনা সমুহের মধ্যে অন্সতর একটি বেদনা বলিয়া আমি বলিতেছি। (এইম্থানে স্থন্দররূপে বলিলে, প্রীতি 'প্রতি সংবেদী' উৎসাহ বিশেষকে বুবায়, তাহাকে সাধু প্রযন্ত্র বলা হয়।) এইস্থানে আশ্বাস প্রশ্বাসকে আরম্মণ করিয়া জ্ঞানে বেদনা স্পষ্ট উৎপন্ন হয়। সেইজন্থ এই চতুক্ষকে বেদনামুদর্শন ম্মৃতি উপস্থানের কার্য্য বলে। ২।

তৃতীয় চতুক্ষের কার্য্য চিন্তামুদর্শন স্মৃতি উপস্থানের কার্য্য। এইস্থানে আশ্বাস প্রশ্বাসকে 'আরম্মণ' করিয়া জ্ঞানে, মন প্রকাশ হয় ; সেইজন্য এই চতুষ্ককে চিন্তামুদর্শন স্মৃতি উপস্থানের কার্য্য বলা হয়। ৩।

অনিত্যাম্যুদর্শী ইত্যাদি চতুর্থ চতুক্ষের কার্য্য, ধম্মাম্যুদর্শন ম্মৃতি উপস্থানের কার্য্য। এইস্থানে আশ্বাস প্রশ্বাসকে 'আরম্মণ' করিয়া স্বীয় চিত্তের পরিত্যজ্য অভিধ্যা ও দৌর্ম্মনস্থ এই ছুইটি প্রহাণ ধর্ম্ম জ্ঞানে প্রকাশ হয়। সেইজন্থ এই চতুর্থ চতুষ্ককে ধর্মান্যুদর্শন স্মৃতি উপস্থানের কার্য্য বলে। যে যোগীর সেই অভিধ্যা ও দৌর্ম্মনস্থ পরিত্যক্ত হয়, সেই যোগীর তাহা ভালরূপে জ্ঞান দ্বারা দৃষ্টি পূর্ববক অধ্যুপেক্ষিত হয়; সেই হেতৃ ও ধম্মান্যুদর্শন স্মৃতি উপস্থান কথিত হয়। ৪।

# চারি স্মৃতি উপস্থান সমাপ্ত।

১৫। এখন 'আনাপান' কার্য্যকে যে কেহ নিশ্চয়ভাবে করে, তাহার জন্ম সপ্ত বোধ্যঙ্গের কার্য্য সম্বন্ধে, ও কার্য্যের সিদ্ধি লাভ সম্বন্ধে বর্ণনা করা বাইতেছে,—স্মৃতি উপন্থান কার্য্য হইয়াছে বলিয়া প্রতিদিন সেই আরম্মণে স্মৃতি ন্থির হওয়া, রুদ্ধি হওয়া এই কার্য্য স্মৃতি সম্বোধ্যঙ্গের ভাবনা কার্য্য। 'বন্মিং সময়ে ভিকখুনো উপট্ঠিতা সতি হোতি, অসম্মুট্ ঠা; সতি সম্বোক্মসো তস্মিং সময়ে ভিক্খুনো আরদ্ধো হোতি।' "যে সময়ে ভিক্ষুর স্মৃতি উপন্থিত হয়," সেই সময়ে ভিক্ষুর স্মৃতি সন্ধে ছিক্খুনো আরদ্ধো হোতি।' "যে সময়ে ভিক্ষুর স্মৃতি উপন্থিত হয়," সেই সময়ে ভিক্ষুর স্মৃতি সম্বন্ধে ধর্মগুলি প্রতিদিন বিচার করিতে করিতে যদি জ্ঞানে প্রকাশ হয়, তাহা হইলে ধর্ম বিচয় সম্বোধ্যঙ্গের ভাবনা কার্য্য হয়। সেই কার্য্যে যদি প্রতিদিন চেষ্টা রুদ্ধি হয়

তাহা হইলে বীর্যা সম্বোধাক্ত হয়। প্রীতি প্রতিসংবেদী হইয়া দেই আরম্মণে, সেই কার্য্যে প্রতি দিন মনের আনন্দ বুদ্ধি হওয়া প্রীতি সম্বোধ্যন্বের কার্য্য। সেই আরম্মণে, সেই কার্য্যে মনের আনন্দ হইবার পরে. সেই কার্য্যে আলন্থ, তন্দ্রা, ইত্যাদি উষ্ণ ধর্ম ক্রমে ক্রমে যদি শাস্ত হয়, তাহা হইলে প্রশ্রাদ্ধি সম্বোধ্যঙ্গ উৎপন্ন হয়। প্রশ্রদ্ধি সম্বোধ্যকের পরে, সেই আরম্মণে, সেই কার্য্যে যদি মন সম্পূর্ণরূপে স্থিত হয়, তাহা হইলে সমাধি সম্বোধান্দের কার্য্য হয়। সমাধি সম্বোধাক্র উৎপন্ন হইলে পরে মনের চঞ্চলতা হওয়ার কোন ভয় থাকে না। সেই আরম্মণকে উপেক্ষা করিয়া আরম্মণ এবং মনকে ত্যাগ করিতে পারে। অর্থাৎ ত্যাগ করিলে তখন নষ্ট হয় না বলিয়া উপেক্ষা সম্বোধ্যঙ্গ উৎপন্ন হয়। পালি গ্রন্থে এই সকল স্মৃতি উপস্থানের মধ্যে কোন এক ধর্ম্মে সাত প্রকার সম্বোধ্যঙ্গ ধর্ম্ম উৎপন্ন হইবার কথা বিস্তত ভাবে লিখিত হইয়াছে।

#### সপ্ত বোধ্যঙ্গ সমাপ্ত।

(১৬) এখন 'আনাপান' কার্য্যের সহিত সংযুক্ত করিয়া বিদর্শন বিদ্যা, মার্গ বিদ্যা ও ফল কথিত বিমুক্তি মার্গ নীতি ও সংশোধন নীতি দশ ন করিবার জন্থ 'কথং ভাবিতা চ তিক্থবে সত্তবোক্সাঙ্গা কথং বহুলীকতা বিজ্ঞা বিমুন্তিং পরিপুরেন্তি ? ইধ ভিক্থবে ভিক্থু সতিসম্বোক্সঙ্গং ভাবেতি বিবেৰ-নিস্সিতং বিরাগ-নিস্সিতং নিরোধ-নিস্সিৃতং বোস-

>20

গ্গ-পরিণামিং। ধন্ম-বিচয়-সম্বোষ্মঙ্গং ভাবেতি ··· বীরিয়-সম্বোক্সঙ্গং ভাবেতি ··· পীতি-সম্বোক্সঙ্গং ভাবেতি ··· পদ্সদ্ধি-সম্বোজ্ঝঙ্গং ভাবেতি ··· সমাধি-সম্বোজ্ঝঙ্গং ভাবেতি ··· উপেক্ষা-সম্বোজ্ঝঙ্গং ভাবেতি, বিবেক-নিস্সিতং বিরাগ-নিস্সিতং নিরোধ-নিস্দিতং বোদগ্গ-পরিণামিং।' অর্থাৎ—"ভিক্ষুগণ সপ্ত বোধ্যঙ্গকে কিরূপে ভাবিলে, কিরূপে বাড়াইলে বিছা বিমুক্তি ধর্ম্ম পরিপূর্ণ হইবে ! হে ভিক্ষুগণ ! ইহ শাসনে কোন ভিক্ষু স্মৃতি সম্বোধাঙ্গকে ক্লেশ শূণ্য নির্ববাণ স্থানকে 'আরম্মণ' করিয়া বিরাগ নিস্থত, ক্লেশ বিনষ্ট হইবার নির্ব্বাণ 'আরম্মণ' করিয়া, ক্লেশ পরিত্যাগ হইবার নির্ব্বাণ 'আরম্মণ' করিয়া এই স্মৃতি সন্ধোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন, ··· ধর্মা-বিচয়-সন্ধোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন, ····বীর্ঘ্য-সম্বোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন,··· প্রীতি-সম্বোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন, •••প্রশ্রদ্ধি-সম্বোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন, সমাধি-সম্বোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন, উপেক্ষা-সম্বোধ্যঙ্গ ভাবনা করেন। ভিক্ষুগণ। এইরূপে ভিক্ষু সপ্ত বোধ্যঙ্গ ভাবনা করিলে, বর্দ্ধিত করিলে বিছা বিমুক্তি পরিপূর্ণ হয়। বিবেক, বিরাগ, নিরোধ ও উৎসর্গ-পরিণামী (ক্লেশ পরিত্যাগ পূর্ব্বক নির্ব্বাণ আরম্মণ করা) এই চারিটি নির্ব্বাণেরই নাম। বর্ত্তমান জন্মে নির্ববাণ প্রাপ্ত হইবার জন্ম যে কোন ভাবনা কাৰ্য্য করা হয় তাহাকে বিবেক নিস্থত বলা হয়। কেবল কুশল উৎপন্ন হইবার জন্ম করিলে বর্ত্ত

নিস্থত বলে। গণনাও অন্যুবন্ধনা নীতি দ্বারা উপচার ধ্যান অর্পণা ধ্যান কথিত স্থাপনা নীতি দ্বারা অন্যক্রমে কার্য্য করিলে চারি ম্মৃতি উপস্থানের সহিত সপ্ত বোধ্যন্স উৎপাদিত হয়। তাদৃশ উৎপন্ন হইলে মৃত্যুুুুর পর দেবতা ও ব্রহ্মা হইবার জন্ম প্রার্থনা করিলে বর্ত্ত নিস্থত হয়। গণনা নীতি, অন্যুবন্ধনা নীতি উপচার ধ্যান কথিত স্থাপনা নীতি দ্বারা অন্যক্রমে কা**র্য্য করিলে চারিটি স্মৃতি উপস্থানের সহিত** সপ্ত বোধাঙ্গ উৎপাদিত হয়। সেইরূপ উৎপন্ন হইলেও মৃত্যুর পর দেব ব্রহ্ম হইবার জন্ম প্রার্থনা করিলে বর্ত্তনিস্থত বলা হয়। উপচার ধ্যান অর্পণা ধ্যান অনিত্যামুদর্শন উৎপন্ন হইবা মাত্র যদি কার্য্য বন্ধ করে তাহা হইলে ত্রিভৌমিক বর্ত্তে নামিয়া যায়, পরে স্বর্গ প্রাপ্ত হইবার জন্ম প্রার্থনা করে। সেই জন্ম উপচার ধ্যান, অর্পণা ধ্যানে অনিত্যামুদর্শন হইবা মাত্রই বন্ধ না করিয়া ইহ জন্মে বিবর্ত্ত মার্গ প্রাপ্ত না হওয়া পর্যান্ড আমি চেষ্টা করিব সেইরূপ বিচার করিয়া যদ্ধি কাৰ্য্য করে তাহা হইলে বিবেক নিস্থত, বিরাগনিস্থত, নিরোধ নিস্থত ও উৎসর্গ পরিণামী বলা হয়। এইরূপ ক্রমে ক্রমে বৃদ্ধি হইবার জন্য কার্য্য করিলে বিছা-বিমুক্তি মার্গ প্রাপ্ত হইবে। বিদ্যা-বিমুক্তি মার্গ প্রাপ্ত হইলে বিবেক বিরাগ, নিরোধ ও উৎসর্গ কথিত বিবর্ত্ত ধর্ম্ম প্রাপ্ত হইবে। বিবর্ত্ত কি 🔊 নির্ব্বাণ এখন সংসারে মন্যুষ্য জন্ম প্রাপ্ত হইয়া ইহ জন্মে একমাত্র বিবর্ত্ত ধর্ম্মকে নিজের হিত ধর্ম্ম জানিয়া আদর করিবে।

147

বিবর্ত্ত ধর্ম্মকে প্রাপ্ত হইবার জ্বন্থ, বিছা-বিমুক্তি এই ছই ধর্ম্মকে চেফ্টা করিতে হইবে, বিছা-বিমুক্তি এই ছই ধর্ম্মকে প্রাপ্ত হইবার জন্থ সপ্ত বোধ্যঙ্গ চেফ্টা করিতে হইবে; সপ্ত বোধ্যঙ্গ প্রাপ্ত হইবার জন্থ চারিটি স্মৃতি উপন্থান ধর্ম্মকে চেফ্টা করিতে হইবে; চারিটি স্মৃতি উপস্থান ধর্ম্মকে প্রাপ্ত হইবার জন্থ 'আনাপান' স্মৃতি কর্ম্ম স্থানকে চেফ্টা করিবে। এই 'আনাপান' কার্য্য দ্বারা চারিটি স্মৃতি উপস্থান সপ্ত বোধ্যঙ্গ বিছা-বিমুক্তি ছুই ধর্ম্ম সম্পূর্ণ হইলে সপ্তত্রিংশৎ বোধিপক্ষীয়

ধশ্ম সম্পূর্ণ হয়। এই 'আনাপান' সূত্রের সামাস্থ ব্যাখ্যা। বিদ্যা বিমুক্তি এই ডুই ধর্মের সম্পূর্ণ হইবার নিয়ম, অনিত্যামু-দর্শী আশ্বাস পরিত্যাগ ইত্যাদি কথিত চতুর্থ চতুক্ষ কার্য্যনীতি অনুসারে সপ্ত বোধ্যঙ্গ সম্পূর্ণ হইবার জন্থ, নির্ববাণকে আত্রায় করিরা অনিত্যামুদর্শন ধর্ম্মকে চেষ্টা করিলে পূর্ব্বে স্রোতাপত্তি কথিত বিদ্যা-বিমুক্তি প্রাপ্ত হইবে। তথন আত্মদৃষ্টি বিচিকিৎসা সমস্ত ডুশ্চারিত,— ডুরাজীব অপায় চুংথ হইতে মুক্ত হইয়া ইহ জন্মে সউপাদিশেষ নির্ববাণ কথিত বিবর্ত্ত ধর্ম্মকে প্রাপ্ত হইবে।

(১৭) এখন সেই অনিত্যামুদর্শন আশ্বাস পরিত্যাগ করিব ইত্যাদি চতুর্থ চতুক্ষ কার্য্য নাতি সংক্ষেপে বলা যাইতেছে,— 'স্বুন্তন্ত পিটকে' অর্থ কথা গ্রস্থে লিখিত আছে যে, 'আনাপান' ভাবনা দ্বারা অর্পণা সমাধির চারিটি ধ্যান প্রাপ্ত হইবার পর এই চতুক্ষ নীতি দ্বারা বিদর্শন কর্ম্ম স্থান ভাবনারু

148

ンイア

কার্য্য আরম্ভ করিতে পারিলে শ্রেষ্ঠ হইতে শ্রেষ্ঠতর শিরোমণি। যদি না পারা যায় তাহা হইলে তৃতীয় ধ্যান হইতে এই বিদর্শন ভাবনা কার্য্য আরম্ভ করিতে পারাযায়, দ্বিতীয় ধ্যান হইতেও সেই বিদর্শন আরম্ভ করিতে পারাযায়, প্রথম ধ্যান হইতেও পারা যায় এবং অর্পণা ধ্যান প্রাপ্ত না হইয়া উপচার ধ্যানেও করিতে পারাযায়। অন্যুবন্ধনা নীতিতেও বিদর্শন করিতে পারাযায় ইতন্ততঃ বিক্ষিপ্ত চিত্ত হির হওয়ার পূর্ব্বে গণনা নীতি হইতেও এই বিদর্শন ক'র্য্য আরম্ভ করিতে পারাযায়। বিদর্শন কার্য্য করিবার সময় এই 'আনাপানার' সহিত একত্রে কার্য্য করিবার নীতি এবং 'আনা'শান' স্মৃতিকে উপচার কার্য্য মাত্র চেষ্টা করিয়া পঞ্চ স্কন্ধের মধ্যে নিজের ইচ্ছামত সংস্কার ধর্ম্ম সমূহকে কার্য্য করিবার নীতি এই চুই প্রকার নীতির মধ্যে 'স্থওন্ত' গ্রন্থে অনিন্যামুদর্শী আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিবার জন্ম নিক্ষা করিব। এইরপ 'আনাপানার' সহিত যোগ করিয়া কার্য্য করিবার প্রণালী আছে। অর্থাৎ,—আশ্বাস পরিত্যাগ,ও এখাস গ্রহণ করিবার সময় অমনোযোগী হইয়া পরিত্যাগ না করিয়া 'অনিতা' 'অনিত্য' এইরূপে মনে মনে পুনঃপুনঃ আবৃত্তি করিয়া আশ্বাস পরিত্যাগ ও প্রশ্বাস গ্রহণ করিবে; ইহা স্তত্তন্ত পালি গ্রন্থের অর্থ।

বিদর্শন কার্য্য করিবার নীতি চুই প্রকার,—রূপকে গ্রহণ করিয়া কার্য্য করা এবং নামকে গ্রহণ করিয়া কার্য্য করা।

ລ

গণনা কার্য্য হইতে বিদর্শন আরম্ভ করিলে আশ্বাস প্রশ্বাস কথিত রূপধর্শ্মকে আরম্মণ করিয়া কার্য্য করিবে। কারণ, গণনা কালে, আশ্বাস প্রশ্বাস এই চুই রূপধর্ম্ম মাত্র জ্ঞানে প্রকাশ হয়।

অন্যবন্ধনা কাৰ্য্য হইতে বিদর্শন আরম্ভ করিলেও ঐরপ করিতে হইবে। শ্থাপনা বলিলে, উপচার ও অর্পণা এই চুই প্রকার শ্থাপনার মধ্যে, উপচার সমাধিও বেদনামুদর্শন, চিন্তামু-দর্শন এই চুই প্রকারের মধ্যে প্রীতি প্রতিসংবেদী, স্থখপ্রতি-সংবেদী ইত্যাদি কথিত দ্বিতীয় চতুক্ষ বেদনামু দর্শন, চিন্ত প্রতি-সংবেদী কথিত তৃতীয় চতুক্ষ চিন্তান্ডদর্শন ; এই চুই বিদর্শন ভাবনার মধ্যে, বেদনামুদর্শন হইতে বিদর্শন ভাবনা কার্য্য করিলে, বেদনা কথিত নাম ধর্ম্মকে আরম্মণ করিয়া কার্য্য করিবে। চিন্তামুদর্শন হইতে বিদর্শন ভাবনা কর্য্যি করিবে। চিন্তামুদর্শন হইতে বিদর্শন ভাবনা করিতে হইলে চিন্তধর্ম্ম কথিত নাম-ধর্ম্মকে আরম্মণ করিয়া কার্য্য করিবে। চিন্তামুদর্শন হইতে বিদর্শন ভাবনা করিতে হইলে চিন্তধর্ম্ম কথিত নাম-ধর্ম্মকে আরম্মণ করিয়া কার্য্য করিবে। যদি অর্পণা সমাধি হইতে বিদর্শন ভাবনা করে তাহা হইলে, বেদনা চিন্ত এবং অর্পণা ধ্যানে যেই কোন অঙ্গ উৎপন্ন হয় তাহাকে আরম্মণ করিয়া এই কার্য্য করিবে।

সম্প্রতি গণনা নীতি হইতে রূপধর্ম্মকে আরম্মণ করিয়া বিদর্শন ভাবনা কার্য্য আরস্ত করিবার নীতি কথিত হইতেছে,—গণনানীতি সম্বন্ধে যে কোন বাক্য কথিত হইয়াছে, সেই বাক্য অন্যুসারে গণনার পর অন্যুবন্ধনা কার্য্য করিবার সময় অন্যুবন্ধনা কার্য্য না করিয়া, অনিত্যান্যুদর্শী আশ্বাস পরিত্যাগ শিক্ষা করা, এই

চতুর্থ চতুক্ষ স্কন্ধানুসারে অনিত্যানুদর্শন কার্য্য করিবে। গণনা কার্য্য ক্ষণিকা সমাধিকে উপচার সমাধির স্থানে স্থাপন করিবে। স্থাপন করিবার প্রণালী এরপ,--বিদর্শন কর্ম্মস্থান কার্য্য করিতে ইচ্ছা করিলে সাধারণ গৃহস্থের পক্ষে সমস্ত দিন রাত্রি কার্য্য করিবার স্থযোগ ঘটিয়া না উঠিলেও দিবা রাত্রি ২৪ ঘণ্টার মধ্যে অন্তঃতপক্ষে তিন চারি ঘণ্টা সময় ভাগ করিয়া ইহা চেষ্টা করিবে। এই কার্য্য করিবার সময় নিজের মনো-বিতর্ককে সংশোধন করিবার জন্য পূর্ব্বে 'আনাপান' স্মৃতিগ্রহণ করিবে। মন বিতর্ক শান্ত হইলে বিদর্শন কার্য্য করিবে। বিদর্শন কার্য্য সিদ্ধ হইয়া মার্গ ফলপ্রাপ্ত না হওয়া পর্য্যন্ত 'আনা-পান' স্মৃতি ভাবনা ত্যাগ করিবে না,—অর্থাৎ 'আনাপান' স্মৃতি গ্রহণ করিয়া 'অনিত্য', 'অনিত্য' এরূপ চিন্তা করিবে। ফল সমাপত্তি কালে ফল বারংবার উৎপন্ন করিয়া নির্ব্বাণ আরম্মণ করাকেই ফল সমাপত্তি বলে। ইহাই তাহার অর্থ। সেই সমাপত্তিকালে, স্মৃতিকে উপচার সমাধির স্থানে স্থাপন করিবে। বিদর্শন নীতিতে,—'দিট্ঠিবিস্কন্ধি, কম্মবিতরণবিস্কন্ধি, মগ্গা-মগ্ গঞাণদস্দণবিস্থদ্ধি, পটিপদাঞাণদস্দনবিস্থদ্ধি, ও ঞাণদস্সনবিস্থদ্ধি,—এই পাঁচটিকে সম্যক্ দৃষ্টি বিভাজ্ঞান বলে। এই পাঁচটির মধ্যে আশ্বাস প্রশ্বাসে দৃষ্টিবিশুদ্ধি কার্য্য কিরূপ :---আশ্বাস প্রশ্বাসে পৃথিবী ধাতু, আপধাতু, তেজধাতু, বায়ুধাতু, রূপ, গন্ধ, রস, তুজঃ এই আটপ্রকার ধাতু বর্ত্তমান আছে। শব্দ হইবার সময় শব্দ-ধাতুর সহিত ইহা নয়প্রকার। এই নয়প্রকার ধাতুর মধ্যে পৃথিবী, আপ, তেজ, বায়ু এই চারি ধাতুই প্রধান। পৃথিবী ধাতুর লক্ষণ কিরূপ ?--কঠিন ও কোমল, এই লক্ষণ অনেক কঠিন বস্তুতে হস্তম্বারা স্পর্শ করিলেই প্রকাশ পায়, কোমল ও তদ্রপ প্রকাশ পায়। সূর্য্যের আলোক, চন্দ্রের আলোক, স্পর্শ করিতে পারে না জ্ঞানদারা প্রকাশ হয়। আপধাতৃতে আবন্ধন, (বন্ধনকরা) লক্ষণ বৰ্ত্তমান থাকে। তাহাতে কঠিন বস্তু না থাকিলে, কাহাকে বন্ধন করিবে ?—এবং তেজধাতুতে "উষ্ণলক্ষণ" কঠিন ইন্ধন ইত্যাদি বস্তু না থাকিলে কাহাকে দগ্ধ করিবে 📍 বায়ুধাতুতে "উপস্তস্তন" লক্ষণ, কঠিন উপস্তস্তন করিবার বস্তু না থাকিলে কাহাকে উপস্তম্ভন করিবে ? এই যুক্তি জ্ঞানে প্রকাশ হইলে জানা যায় যে আশ্বাস প্রশ্বাস কায়ের সহিত কোন একবস্তু উৎপন্ন হইলে তাহাকে বন্ধন করা আপধাতুর ক্রিয়া বা লক্ষণ। আশ্বাস প্রশ্বাসে উষ্ণ ও শীতল লক্ষণে তেজধাতু বিভামান রহিয়াছে। এই তেজ ধাতুকে চঞ্চল করাই বায়্ধাতুর কার্য্য। আশ্বাস প্রশ্বাসে বায়ু ধাতুরই আধিক্য থাকে। আশ্বাস প্রশ্বাসে চারিধাতুর যুক্তিকে জানিতে পারিলে, সমস্ত শরীরের বিষয় ঙানিবে বা জ্ঞানে প্রকাশ হইবে। আশ্বাস প্রশ্বাসে "কঠিনত্ব, বন্ধনত্ব, উষ্ণত্ব, চঞ্চলত্ব" প্রভৃতি এই চারিপ্রকার লক্ষণযুক্ত চারিধাতুর ক্রিয়া বিভ্তমান। এই চারিটি লক্ষণকে জ্ঞানদ্বারা আরম্মণ করিলে তাহাকে পরমার্থ জ্ঞান বলা হয়। এই চারিপ্রকার ধাতুর লক্ষণ পরিত্যাগ করিয়া কেবল

দীর্ঘ ব্রস্ব দ্বারা আশ্বাস প্রশ্বাদ জানিলে সৎকায়-দৃষ্টি উৎপন্ন হয়। এই দৃষ্টিমার্গে আশ্বাস প্রশ্বাসের আদি স্থান নাভি, অন্ত স্থান নাসিকাগ্র। আদিতে একবার উৎপন্ন হইয়া অন্তে একবার বিনষ্ট হয়। মধ্যে সর্ব্বদা উৎপন্ন ও বিনষ্ট হয় না। এই বিচার পৃথগ্জনের সর্ববদা উৎপন্ন হওয়াকে দৃষ্টি বলে, অথবা এই দৃষ্টি সর্ববদা পৃথগ্জনের নিকট উৎপন্ন হয়। সেইরূপ সকল শরীরে পৃথগ্জনের নিকট চিরকাল বিভামান রহিয়াছে বলিয়াই জানিতে হইবে। আশ্বাস প্রশ্বাসে এই দৃষ্টিকে জ্ঞানদ্বারা নষ্ট করিবার জন্ম চারি ধাতু বিষয়ক জ্ঞানদ্বারা সংশোধন করিবে। সংশোধনের নিয়ম পৃথক্ পৃথক্ চারিপ্রকার ধাতুবিষয়ক জ্ঞানে প্রকাশ হইলে, দীর্ঘ ও ব্রস্ব জানারূপ দৃষ্টি লুপ্ত হয়। দীর্ঘ ব্রস্ব নাই, আশ্বাস প্রশ্বাস নাই, ইহা কেবল চারি ধাতুরই ক্রিয়া মাত্র। এইরপ দৃষ্টি-বিশুদ্ধি জ্ঞান উৎপন্ন হইবে। আত্মাস প্রস্বাস হইতে অন্ত কেশ, লোম, নখ, দন্ত ইত্যাদি সমস্ত শরীরে ও দীর্ঘ হ্রস্ব প্রভৃতি সংস্থিতি অনুরূপ 'এই কেশ', 'এই লোম', ইত্যাদি ব্যবহার-দৃষ্টি পৃথক্জনের বর্ত্তমান থাকে। 'এই কেশ', ইত্যাদি অংশের মধ্যে চারিপ্রকার ধাতু বর্ত্তমান আছে। সেই সেই অংশে চারিপ্রকাব ধাতু স্পষ্টভাবে জানিবার জ্ঞান উৎপন্ন হইলে, দৃষ্টি নষ্ট হইবে। প্রকৃতপক্ষে কেশ, লোম, কিছু নাই, কেবল চারি ধাতু মাত্র। এইরূপ জ্ঞাত হওয়াকেই ন্দৃষ্টি-বিশুদ্ধি বলে। এইরূপ সমস্ত শরীরে দৃষ্টি উৎপন্ন হওয়া

এক, জ্ঞান উৎপন্ন হওয়া পৃথক্ জানিয়া দৃষ্টি ত্যাগ করিবে; এবং দৃষ্টি-বিশুদ্ধি গ্রহণ করিবে।

# রপেদৃষ্ঠি বিশুদ্ধি কার্য্য সমাপ্ত।

আশ্বাস প্রশ্বাসকে আরম্মণ কারী মন। চারি প্রকার ধাতুকে আরম্মণ কারীও মন। এই মনে সংযোগ কারী স্মৃতি বীর্য্য, এই সমস্তকে নাম বলে। মনের লক্ষণ আরম্মণকে জানা স্মৃতির লক্ষণ আরম্মণকে বারংবার স্মরণ করা, এইকার্ঘ্যকে চেষ্টা করাই বীর্য্য, এই আরম্মণ এই কার্য্যে কুশল জানাই, জ্ঞান। আশ্বাস প্রশ্বাসকে আমি আরম্মণ করিব এইরূপ জানাই দৃষ্টি ; ইহাকে লুপ্ত করিবার জন্য সংশোধন করিবে। তাহা কিরপে সংশোধন করিবে ?---অশ্বাস প্রশ্বাসকে আরম্মণ কারী মন-ধাতু একমাত্র হৃদয়ে মন ধাতু উৎপন্ন হইবার সময় আশ্বাস প্রস্বাসকে আরম্মণ করা ক্রিয়া উৎপন্ন হইয়া থাকে। এই ক্রিয়া নাম ধাতুর ক্রিয়া মাত্র। রূপ নহে। রূপস্কন্ধের কার্য্য নহে, পুদগল ও নহে, পুদগলের কার্য্য ও নহে। সম্বও নহে, সত্ত্বের কার্য্যও নহে, আমিও নহি, আমার কার্য্য ও নহে। এই ক্রিয়া মনোবিজ্ঞান "নাম" মাত্র। এইরূপ বারংবার দর্শন করিবে। সেইরূপ স্পষ্ট ভাবে জ্ঞাত হইয়া দৃষ্টিজ্ঞান উৎপন্ন হইলে স্মৃতি, বীৰ্ঘ্য, জ্ঞানে ও জ্ঞান উৎপন্ন হইবে। অগ্ৰে একমাত্র ইহাই মনে জ্ঞাত হওয়া উচিত।

নামে দৃষ্টি বিশুদ্ধি কাৰ্য্য বিধি সমাপ্ত।

সমস্ত শরীরে রূপধাতুর কার্য্য চারি প্রকার, নামধাতুর কার্য্য এক প্রকার। এই পাঁচটি ধাতুর পাঁচপ্রকার কার্য্যকে পৃথক্ পৃথক্ জ্ঞানে স্পষ্ট হওয়া পর্য্যস্ত চেফ্টা করিয়া পরে 'ক**মা**-বিতরণ বিস্থদ্ধি' ( সন্দেহ বিনোদিনী বিশুদ্ধি ) জ্ঞান ও উৎপন্ন করিবে। কিরূপে উৎপন্ন করিবে ? 'পটিচ্চসমুপ্ পাদ' কার্য্য জ্ঞানে, প্রকাশ হইলে 'কম্বাবিতরণ বিস্থদ্ধি' উৎপন্ন হয়, কম্বাকে বিচিৎসা বলে, 'অনমতগ্গ' সংসারে পঞ্চ ধাতু উৎপন্ন হইবার কারণ গুলিকে নানা ভাবে নানা প্রকার মিথ্যা দৃষ্টি উৎপন্ন হইয়া থাকে। রূপ ও নামের 'পটিচ্চ-সমুপ্পাদ' কার্য্যকে যথাভূত্ত না জানিয়া মিথ্যাভূত মিথ্যাবাদ, নিত্যবাদ, আত্ম বাদে চিন্ত নামিয়া যায়। ইহাই সামান্থ বিচিৎসা।

'আহোসিন্থ থোহং অতীতমদ্ধানং'—অর্থাৎ আমি অতীতে ছিলাম কি না ? ইত্যাদি ধারণা উৎপন্ন হওয়া বিশেষ বিচিকিৎসা। সমস্ত শরীরে চারি প্রকার রূপধাতু, মন দ্বারা চারি ধাতু, ঋতৃ দ্বারা চারি ধাতু, আহার দ্বারা চারি ধাতু উৎপাদিত হয় এইরপ জানিবে। পূর্ব্বজন্মের পুরাতন কর্ম্মকে আরম্মণ করিয়া সমস্ত শরীরে নদীর স্রোতের মত অবিচ্ছিন্ন উৎপন্ন হয়। চারি প্রকার কর্ম্মজধাতু প্রত্যেক ক্ষণে মনকে আরম্মণ করিয়া নদীর স্রোতের ন্যায় অবিচ্ছিন্ন উৎপাদিত হয়। চারি প্রকার চিত্তজ ধাতু, ঋতু ও আহার সেরপ প্রত্যেক ক্ষণে শীত, উষ্ণ, উৎপন্ন হয়। আহারে ও আরম্মণে সেই রপ প্রতিক্ষণে উৎপন্ন হয়, এইরূপে উদ্য জ্ঞান জানিবে।

মন ধাতুতে আশ্বাস প্রশ্বাস আরম্মণকে এবং বস্তুকে আরম্মণ করিয়া নিজের আশ্বাসের সহিত নিজের মন নিজের প্রশ্বাসের সহিত নিজের মন ভিন্তিগাত্রের ছিদ্র মধ্য হইতে সূর্য্যের আলোকে উৎপন্ন সূর্য্য সূত্রের ত্যায়, মুগ তৃষ্ণার ত্যায় (মন) উৎপন্ন হইয়া থাকে। এই পাঁচ ধাতুর 'পটিচ্চসমুপ্পপাদ' জ্ঞানে প্রকাশকে কম্ঝা বিতরণ বিশুদ্ধি' বা সন্দেহ বিনোদিনী বিশুদ্ধি বলে। ইহাতে নিত্য আত্মজ্ঞান নষ্ট হয়।

(কঙ্খা বিতরণী বিশুদ্ধি সমাপ্ত)।

পৃথিবী, আপ, তেজ, বায়ুও মন এই পাঁচ প্রধান ধাতু। কর্ম্ম, চিন্ত, ঋতু আহার রূপের এই চারিটী কারণ। বস্তু ও আরম্মণ নামের এই চুই কারণ। এই ধর্ম্মকে নামরূপ পৃথক্ পৃথক্ স্থাপন করিয়া এই ছুই ধর্ম্মের উৎপন্ন হওয়া, ও বিনাশ হওয়া স্বভাবকে জ্ঞানদ্বারা দর্শন করিয়া, রূপ অনিত্য, ক্ষয়ের কারণ, চুঃখ ভয়ের কারণ, অনাত্ম অসার, এই ত্রিলক্ষণ দ্বারা পুনঃপুনঃ স্পর্শ করিয়া বিদর্শন কার্য্য করিবে। এই কার্য্য 'অনিত্যান্যুদর্শী আশ্বাস পরিত্যাগ শিক্ষা করেন,' এই পালি অন্যুরূপ আশ্বাদ প্রশ্বাদের সহিত যোগ করিয়া বিদর্শন ভাবনা করিবার নীতি। অন্য নীতি কিরপ ?—আশ্বাস প্রশ্বাসকে উপচার কার্য্য করিয়া নিজের পঞ্চস্কন্ধ, রূপ ও নাম ধর্ম্মকে সেইরূপ জ্ঞান দ্বারা স্পর্শ করিবে। উপচার কার্য্য কি ? – সমভাগ করিয়া প্রত্যহ কার্য্য আরম্ভ করিলে, করিবার সময় মন স্থির করিবার পুর্ব্বে আশ্বাস প্রশ্বাস পরিত্যাগ করিবে। মন স্থির হইলে

নিজের ইচ্ছামত স্কন্ধকে দর্শন করিবে। এই কার্য্য গণনা নীতি হইতে বিদর্শন ভাবনা কার্য্য করিবার সামান্য নীতি।

অন্যবন্ধনা স্কন্ধ হইতে, উপচার সমাধি স্থাপনা স্কন্ধ হইতে ও অর্পণা সমাধি ধ্যান কথিত চারি প্রকার স্থাপনার মধ্যে প্রথম ধ্যান হইতে, দ্বিতীয় ধ্যান হইতে, এবং তৃতীয় ধ্যান হইতে বিদর্শন মার্গে আরোহণ। সেইরূপ গণনা স্কন্ধ হইতে উপরে পাঁচ পাঁচ প্রকার মার্গ বিছ্তমান আছে। সেই নিয়ম গুলিকে উপরের কথানুসারে জানিবে। অবশিষ্ট তিন প্রকার বিশুদ্ধি হইবার বিধি। স্রোতাপর্ত্তি মার্গজ্ঞান ও ফলজ্ঞান কি १—বিষ্ঠা বিমুক্তি। বিছা বিমুক্তিকে স্রোতাপন্তি মার্গজ্ঞান ও ফলজ্ঞান বলা হয়। তাহা উৎপন্ন হইবার বিধি,—অনিত্যানুদর্শী হইয়া আশ্বাস প্রশ্বাসাদির অনিত্য লক্ষণ অভ্যাসকারী যে কোন যোগীর বিদর্শন জ্ঞানে এইরপেই সেই লক্ষণ-জ্ঞান প্রকাশ হইবে। অনিত্য কি ? অন্যুদর্শন কি ? এরপ বিচার দ্বারা অনিত্যই লক্ষণ, অন্থদর্শন করাই জ্ঞান। এই "নামরূপ'' ধর্ম্মদ্বয়ের লক্ষণকে জ্ঞান দ্বারা সম্যক্রপে লক্ষ্য করাই লক্ষণ। অথবা অনিত্যতাই ইহার লক্ষণ বলিয়া, অনিত্য লক্ষণ। এই ধর্ম্মদ্বয় অনিত্য লক্ষণ দ্বারা একাস্ত স্থবিচার্য্য বলিয়াই অনিত্য লক্ষণ । পূর্ববপদের ভাব প্রত্যায় লোপ। তাহা কিরূপ 🤊 অনিত্য অন্য, অনিত্যতা অন্ত। যেমন, গমন ক্রিয়া বলিলে যে কোন ব্যক্তির গমন করাকেই বুঝায়। কিন্তু তাহাদের মধ্যে গমন ক্রিয়াও ব্যক্তি নহে, ব্যক্তিও গমন ক্রিয়া নহে। ক্রিয়াও অন্থ, ব্যক্তিও অন্থ। তদ্রপ

অনিত্যতা যোগে সমস্ত সংস্কৃত বা সংযুক্ত ধর্ম্ম অনিত্যরূপে বিদর্শনজ্ঞানে প্রকাশ হইবে। পরস্তু সেই "নামরূপ" ধর্ম অনিত্যও নহে, সেই ধর্ম্ম অনিত্যতাও নহে, ইহা পরস্পর বিভিন্ন। তবে অনিত্যতা কি ? "বৈপরীত্যাকার, জীরণাকার, ও ভেদনাকার।" তাদৃশ আকার দর্শন করিয়া তদমুরূপ ধর্ম্ম সমূহে এই সকল ধর্ম্ম অনিত্য এই অর্থে একান্তই জ্ঞাসে প্রকাশ হইবে। সেইরপ অনিত্যতাই এস্থানে লক্ষণ নামে কথিত হয়। তন্মধ্যে স্থনিত্য ও অনাত্ম এই উভয়ের সংপ্রতি-পীডনাকারই চুঃখ, ও অবশতা উৎপাদন করে বলিয়া এই অর্থে অনাতা। যথা কথিত লক্ষণ দ্বারা অনিত্যতার সহিত অনিত্য ধর্ম্মের অনিত্য ধর্ম্মের সহিত অনুঅনুপস্সনা অনিচ্চানুপস্সনা' অন্মু অন্মু দর্শন করাকেই অনিত্যান্মু দর্শন বলা হয়। অবশিষ্ট লক্ষণ দ্বয় তদ্রপ জ্ঞাতব্য। এই ''নামরূপ'' ধর্ম্মছয় স্থভাবতঃ আপন আপন লক্ষণে চিরকাল অনন্ত আকাশে স্থিত আছে বলিয়া এইরূপে ধর্ম্মের স্থিতিজ্ঞান প্রকাশিত হইবে। অতঃপর এই "নামরূপ" ধর্ম্মধয়কে বিদর্শন জ্ঞান দ্বারা বিভাগ করিয়া এইরূপ বিচারকরিবে, ইহা 'রূপ', 'নাম' নহে। উহা 'নাম'রূপ নহে। রূপ অনিত্য কার্য্য, নাম অনাত্ম কারণ, উভয়ের সংপ্রতি-পীডনে (সংঘাতে) চুঃখ ফলের উৎপন্ন হয়। এই চুঃখই একমাত্র চুঃখ সূত্য। অনাত্ম নাম কারণই একমাত্র সমুদয় সত্য। রূপ ও নাম এই উভয় অস্ত বর্জ্জন পূর্ব্বক নাম রূপের নিরোধই একমাত্র নিরোধ সত্য বা নির্ব্বাণ। এই নিরোধের উপায় জ্ঞান আর্য্য-অফ্টান্সিক-মার্গ ই একমাত্র মার্গ সত্য। এই চারি সত্য দর্শন করিতে করিতে অনিত্য-হুঃখ অনাত্ম পুনঃ পুনঃ ভাবনার সহিত দশবিধ বিদর্শন জ্ঞানের প্রকাশ হইবে। তাহাতে মার্গা-মার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি, প্রতিপদা-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি এবং "স্রোতাপন্তি মার্গ জ্ঞান বিশুদ্ধি ও ফলজ্ঞান" বিশুদ্ধি এই তিন প্রকার বিশুদ্ধি ধর্ম্ম সয়ং প্রত্যক্ষ করিবে। সেই দশ প্রকার বিদর্শন জ্ঞান কি ? —'সন্মসন ঞাণং, (১) উদয়ব্বয় ঞাণং, (২( ভঙ্গ ঞাণং, (৩) ভয়ঞাণং, (৪) আদীনবঞাণং, (৫) নিব্বিদঞাণং, (৬) মুচ্চিতুকম্যতাঞাণং, (৭) পটিসম্বাঞাণং, (৮) সম্বারুপেক্থাঞাণং, (৯) অন্মলোমঞাণঞ্চেতি'। এই দশ প্রকার বিদর্শন জ্ঞান। তন্মধ্যে,—

(১) 'সম্মসনঞাপং' "সংমর্ষণজ্ঞান"—শরীরস্থিত যাব-তীয় ধর্ম অনিত্য, চুঃখ, অনাত্ম এই ত্রিলক্ষণযুক্ত হেতু দ্বারা আত্ম জ্ঞানে জানা যায় না। সেই জন্ম অনিত্য চুঃখ অনাত্ম এই শব্দত্রয় বারংবার আবৃত্তি করিতে করিতে ত্রিলক্ষণ ভাবনার দ্বারা 'পুনপ পুনমসনং, আমসনং সম্মসনং' পুনঃপুণ মর্ষণ, আমর্ষণ ও পরিমার্চ্জন করিতে হইবে। এক্রপ করিলে, এই সংমর্ষণ জ্ঞান প্রকাশ হইবে। সংমর্ষণাকারে প্রবন্তিত জ্ঞানকেই সংমর্ষণ জ্ঞান বলা হয়।

(২) 'উদয়ব্বয়ং ঞাণং' ''উদয়ব্যয় জ্ঞান'' তন্মধ্যে সেই

সেই ক্ষণামুরপের ও প্রত্যয়ামুরপের নৃতন নৃতন ধর্ম্ম সমৃহের প্রকাশ, উপর্যৃপরিবর্দ্ধিত ভাবে এই জ্ঞান প্রকাশ হইবে। অর্থাৎ সেই সেই লব্ধ প্রত্যয় পুরাতন ধর্ম্ম সমূহের অন্তর্দ্ধান হইবে। সমূহের (সমষ্টির) "স্থিতি" ভেদ করিতে করিতে উদয় পক্ষের ও ব্যয় পক্ষের সমামুদর্শন প্রকাশ হওয়াকেই উদয় ব্যয় জ্ঞান বলা হয়। এই উদয় ব্যয়-জ্ঞান বিদর্শন আরম্ভকারী যে কেহ এই জ্ঞান প্রকাশ হইলে তরুণ বিদর্শনের অবভাস ইত্যাদি বিদর্শন জ্ঞানের দশ প্রকার উপক্লেশ যুক্ত সূক্ষা তৃষ্ণা, মার্গের পরিপন্থী (প্রতিকূল) রূপে উপস্থিত হইবে। যোগী তখন অতি সাবধানে ঐ সকল সূক্ষা তৃষ্ণা বলিয়া তাহার প্রতি অনাশক্ত হইয়া অন্তরায় বিমুক্ত হইবে। সেই 'অবভাসা'দির স্বরূপ পরে বর্ণিত হইবে। (৩) 'ভঙ্গঞ্জাণং' "ভঙ্গজ্ঞান'—পূর্ব্ব কথিত উদয়, ব্যয়

পশ্চুর মধ্যে উদয় অংশ উপযূর্গপরি প্রকাশ হইবে। কিস্তু ব্যয় অংশ অপ্রকাশিত থাকিবে। সেই অংশই শ্রেষ্ঠতর ভাগ বলিয়া সম্যক্রপে অনুদর্শনকে ভঙ্গজ্ঞান বলা হয়।

(৪) 'ভয়ঞাণং' "ভয়জ্ঞান''—যোগীর ভঙ্গ দৃষ্টিলাভ হইবে। অর্থাৎ জগতের সমস্ত বস্তুই তিনি ভঙ্গভাবে দর্শন করিবেন। এরপ ভেদন স্বভাব যুক্ত ধর্ম্ম সমূহের বহু সহস্র শোক, চুংথ বিষয় ভাব দ্বারা সেই সেই স্থান ভীতিপ্রদ বলিয়া অমুদর্শন হইবে। ইহাকেই ভয়জ্ঞান বলা হয়।

(৫) 'আদিনবঞাণং' "আদীনবজ্ঞান"—যদি কোন ভয়ের বস্তু দৃষ্ট হয়, তবে নিকটে অন্য কোন প্রতি শরণ থাকিলে

ভয় করে না, না থাকিলেই ভয় করিয়া থাকে এইরূপ ভীতিজনক সেই কারণ গুলির অন্য প্রতিশরণাভাব দৃষ্ট হইবে। তাহাকেই আদীনব দর্শন জ্ঞান বলা হয়।

(৬) 'নিব্বিদাঞাণং' "নির্ব্বেদ-জ্ঞান''—কোন স্থানে প্রতিশরণ অভাবেই উৎকষ্ঠিতাকারে এই জ্ঞান দর্শন হইবে। ইহাকেই নির্ব্বেদ-জ্ঞান বলা হয়।

(৭) 'মুচ্চিতুকম্যতাঞাণং' 'মুক্তি-কাম্যতা-জ্ঞান'— নির্ব্বেদমান যোগীর উৎকণ্ঠা হইতে নিজকে বিমুক্ত করিতে অধ্যবসায়ের সহিত এই জ্ঞান উপস্থিত হইবে। ইহাকে মুক্তি-কাম্যতা-জ্ঞান বলা হয়।

(৮) 'পটিসম্ভাঞাণং' "প্রতিসংখ্যা বা উপায় জ্ঞান''— প্রধান ভাবে মুক্ত হইবার ইচ্ছা করিয়া শীঘ্র মুক্তির জন্ম সেই সকল ধর্ম্মের চল্লিশ প্রকার আকার দর্শন করিতে করিতে শ্রেষ্ঠ বিস্তৃত ভাবে এই জ্ঞান প্রকাশ হইবে। তাহাকে প্রতি সংখ্যা বা উপায় জ্ঞান বলা হয়।

(৯) 'সম্ভারুপেক্থাঞাণং' "সংক্ষার সমূহে উপেক্ষা জ্ঞান''—পুনরায় সেই সকল অনেক আদীনব রাশি ভালরূপে দৃষ্ট হইলে, সংক্ষার সমূহ 'নিকন্তি' (সূক্ষা তৃষ্ণা) দ্বারা গৃহীত হইবে। তখন মুক্তির উপায় প্রাপ্ত হইয়াছি বলিয়া অধিক মাত্র ব্যাপার না করিয়া সংযম ও দমন করিতে করিতে সংক্ষার পরিগ্রহণে মধ্যস্থ আকার সহিত সংক্ষার সমূহে ভয় ও নন্দী পরিত্যাগ করিয়া উদাসীন ভাবে এই জ্ঞান প্রকাশ হইবে। তাহাকে সংস্কার উপেক্ষা জ্ঞান বলা হয়।

(১০) 'অন্যুলোম ঞাণং'—"অন্যুলোমজ্ঞান" উপরোক্ত জ্ঞান উৎপাদিত করিতে করিতে যে কোন যোগীর যোগ্য তাবদ্বারা অন্যুলোমশক্তি সম্পন্ন বিদর্শন জ্ঞান উপস্থিত হইলে তাহাকে অন্যুলোমজ্ঞান বলে। তাহা কিরূপ ? লক্ষণত্রয়ের তাবনা বলে তাহার নিম্নতর জ্ঞান সকল অন্যুক্রমে উৎপাদিত হইবে। তাহাকে অন্যুলোম জ্ঞান বলে। এবং পদস্থানে স্থিত জ্ঞানকে পরিকর্ম্ম-ভাবনা দ্বারা ততুপরি জ্ঞান তাহার অন্যুলোম হইবে। অর্থাৎ সংমর্ষণ হইতে অন্যুক্রমে অবশিষ্ট জ্ঞান উৎপাদন করা। পুনরায় সংস্কার উপেক্ষা হইতে অন্যুক্রমে সংমর্ষণ জ্ঞান উৎপাদিত করাকে অন্যুলোম জ্ঞান বলা হয়। এইরূপে দশপ্রকার-বিদর্শন-জ্ঞান সমাপ্ত। এখন উদয় ব্যয়জ্ঞানে তরুণবিদর্শকের যথা কথিত দশ-উপক্লেশভূত পরিপন্থী ধর্ম্ম সমূহ কি তাহা সংক্ষেপে বলিব,—

'ভভাদো পীতি পসৃসদ্ধি অধিমোক্থ চ পগ্গহো, স্থথং ঞাণ মুপট্ঠান উপেক্থা নিকন্তি চেতি।'

তন্মধ্যে,—

(১) 'ওভাসো'—'অবভাস' বলিলে, বিদর্শন চিত্ত সমুথিত শরীরের আভা—দীপ্তি। কোন কোন যোগীর পালঙ্ক-স্থান মাত্র উদ্তাসিত করিয়া 'অবভাস' উৎপন্ন হয়। কাহারও অভ্যস্তরপ্রকোষ্ট,...কাহারও বহিঃপ্রকোষ্ট,...কাহারও সমস্ত বিহার,...কাহারও গবুতি (৬৪০ হাত পরিমিত স্থান) অর্দ্ধযোজন,...ছইযোজ্বন,...তিনযোজন ও কাহার পৃথিবীতল হইতে অকনিষ্ঠ ব্রহ্মলোক পর্য্যস্ত একালোকে আলোকিত করিয়া অবভাস উৎপাদিত হয়। কিস্তু ভগবানের দশ সহন্দ্র লোকধাতু (চক্রবাল) উদ্ভাসিত করিয়া অবভাস উৎপাদিত হইয়াছিল। ইহাই অবভাসের বাস্তু।

(২) 'পীতি'—"প্রীতি" বলিলে, ক্ষুদ্রিকা, ক্ষণিকা, অবক্রান্তিকা, উদ্বেগা ও ক্ষুরণা, এই পঞ্চবিধ প্রীতি বুঝায়। তথন সেই প্রীতি তাহার সমস্ত শরীর পূর্ণ হইয়া উৎপাদিত হয়।

(৩) 'পসৃসদ্ধি'—'প্রশ্রদ্ধি' বলিলে,—বিদর্শনা প্রশান্তি। সেই যোগীর সেই সময়ে রাত্রি বা দিবা স্থানে উপবিষ্ট হইলে কায় ও চিত্তের দরথ বা চুংখ অনুভূত হয় না। ভারবোধ, কর্কশতা, অকর্ম্মণ্যতা, দ্রুর্ববেতা, ও বক্রতা প্রভৃতি থাকে না। তখন তাঁহার কায়চিত্ত প্রশান্ত, লঘু, মৃত্র, কর্ম্মজ্ঞ, স্থবিশদ এবং ঋজু হয়। তিনি প্রশান্তি প্রভৃতির দ্বারা অনুগৃহীতকায় ও চিত্ত হইয়া, সেই সময় অমান্যুষিক রতি অন্যুভ্ব করিয়া থাকেন।

(8) 'অধিমোক্খ'— "অধিমোক্ষ" বলিলে, — শ্রদ্ধাধি মোক্ষ।

(৫) 'পগ্গহো'--- "প্রগ্রহ" -- বলিলে, --- বীর্ষ্য ; তখন

সেই যোগীর বিদর্শন চিন্ত সম্প্রযুক্ত অতি শীতল স্থগৃহীত বীর্য্যবল উৎপন্ন হয়।

(৬) 'স্থখং'—'স্থখ'—বলিলে,—বিদর্শন চিত্ত সম্প্রাযুক্ত সৌমনন্থ।

(৭) 'ঞানং'—"জ্ঞান" বলিলে,—বিদর্শনজ্ঞান। কথিত আছে যে, সেই যোগী রূপারূপ ধর্ম্ম তুলনা ও সিদ্ধান্ত করিতে করিতে বিশিষ্ট ইন্দ্রের বজ্রের ন্থায় অবিচ্ছিন্নবেগে তীক্ষশূর অতি বিশদ জ্ঞান উৎপন্ন হয়।

(৮) 'উপট্ঠানং'—"উপন্থান" বলিলে—স্মৃতি; তখন যোগীর বিদর্শন সম্প্রাযুক্ত হইয়া নিখাত অচল পর্ববতরাজ সদৃশ স্মৃতি উৎপন্ন হয়। সেই যোগী, যে যে হান স্মরণ করেন বা মনোনিবেশ করেন, তাঁহার সেই সেই স্থান ইতস্ততঃ প্রধাবিত হইয়া দিব্য-চক্ষুস্মানের পর লোকদর্শনের ন্যায় স্মৃতি উপলব্ধি হইয়া থাকে।

(৯) 'উপেক্থা'—"উপেক্ষা" বলিলে, তত্র মধ্যস্থতা উপেক্ষা ও ধ্যান উপেক্ষা।

(১০) 'নিকন্তা'—"ইহা সেই 'অবভাসা'দির সহিত বিদর্শন হইতে আলয় করিয়া সূক্ষা তৃষ্ণা।" এই দশপ্রকারই একমাত্র বিদর্শনেব উপক্লেশ। 'অবভাস' প্রভৃতি যোগীর বিষয়ভূত হইবার হেতু এই সকল উপক্লেশ নামে কথিত হয়। সেই উপক্লেশ সকল উৎপাদিত হইলে যোগী তখন ভাবেন্দ

380

আমার ইতিপুর্ব্বে এরপ 'অবভাস' উৎপন্ন হয় নাই। এরপ প্রীতি,...উপেক্ষা ইত্যাদি ইতিপূর্ব্বে উৎপন্ন হয় নাই, আমি নিশ্চয়ই মার্গ প্রাপ্ত হইয়াছি, ফলপ্রাপ্ত হইয়াছি। এইরূপে অমার্গে মার্গ সংজ্ঞা, অফলে ফল সংজ্ঞা, উৎপাদিত করে। ত**খন** ব্যর্থ যোগী নিজের মূল কর্ম্ম স্থান বিসর্জ্জন করিয়া অধিমান-দ্বারা বিক্ষিপ্ত হইয়া বিচরণ করে। পুণরায় ব্যর্থ যোগী তাবৎ মাঁত্র স্মৃতি লাভ করিয়া এখন এই সকল 'অবভাস' প্রভৃতিতে ইহা আমি, উহা আমার, এবং ইহাই আমার আত্মা এই সকল চিত্তেরই প্রবৃত্তি মূলক বা কামনা বলিয়া জানিবে। তখন যোগী বিচার করিবে লোকোত্তর ধর্ম্ম বলিংল, এইরূপ কাম্য-বস্তু নহে। নিশ্চয়ই আমার ক্লেশ-বস্তু উৎশাদিত হইয়াছে। ইহারা বর্দ্ধিত হইয়া আমাকে নির্ব্বাণ মুখ হইন্ডে পাতিড করিয়া পুনরায় সংসার-বর্ত্ত মুখে যোজিত করিবে। তখন সেই ক্লেশ-বস্তু সমূহে অনিত্য, চু:খ, অনাত্ম, এই ত্রিলক্ষণ আরোপণ করিবে, এবং 'অবভাসাদির' আলয় সূক্ষা তৃষ্ণা হইতে বিশোধন করিবে। অতঃপর যথা প্রবর্ত্তিত বীথিকে প্রতিপাদন করিব এরূপ দৃঢ় প্রতিচ্জ্র হইয়া সেই 'অবভাসাদিকে' এইরূপ গ্রহণ করিতে হইবে;—আমার এই 'অবভাস' ইত্যাদি অনিত্য-ক্ষয়শীল, চুঃখ-ভয়শীল, ও অনাত্ম-সারহীদ জানিয়া পুনরায় অনিত্য,-জু:খ,-অনাত্ম, বারংবার ম্মরণ পূর্ববক ম্মৃত্তি উপস্থিত করিবে। এই সকল 'অবভাস' ইত্যাদি বিদর্শন উপক্লেশ ভূত সমস্ত পরিপন্থী ধর্ম্মকে পরিপন্থী ধর্ম্ম বলিয়া গ্রহণ করিবে।

পরে ভেদ পূর্ব্বক বিচার করিবে, ইহা স্থক্ষ তৃষ্ণা, ইহার বর্দ্ধিত হইয়া আমাকে নির্ব্বাণ মুখ হইতে পাতিত করিয়া পুনর্ব্বার সংসার-বর্ত্তমুখে যোজিত করিবে। আবার সেই সকল ক্রেশের প্রতি ত্রিলক্ষণ আরোপ করিয়া 'অবভাস' ইত্যাদির আলয় সুক্ষা তৃষ্ণা বিশোধন করিবে। পরে যথা কথিত বীধি প্রবর্ত্তিত বিদর্শন বীথিকে প্রতি পাদন করিব এই বলিয়া সেই 'অবভাস' ইত্যাদি অনিত্য-ক্ষয়শীল, চুঃখ-ভয়শীল, অনাত্ম-সারহীন, এইরূপ 'অবভাস' ইত্যাদিতে বিদর্শন উপক্লেশ যুক্ত পরিপন্থী ধর্ম্ম সমূহ গ্রহণ ঞ্যারয়া তাহাদের পরিগ্রহণ ভেদ পূৰ্ব্বক উহা সূক্ষা জ্যানিয়া স্থিত, উৎপন্ন মাৰ্গামাৰ্গ লক্ষণ ব্যবস্থাপন্ন জ্জানকে মার্গামার্গ জ্ঞান দর্শন বিশুদ্ধি নামে কণ্বিত হয়। পূর্ব্বোক্ত অমার্গ যুক্ত 'অবভাস' প্রভৃতিতে মার্গ সংজ্ঞা মল হইতে, এবং যথা কথিত সূক্ষম তৃষ্ণা বিক্ষস্তুণ দ্বারা এরপ অবভাসাদি প্রতি বন্ধক হইতে পরিশুদ্ধি কে, শ্রেষ্ঠ বিশুদ্ধি বলে। এই দশবিধ বিদর্শন জ্ঞানের উপক্লেশ বর্ণনার সহিত মার্গামার্গ-জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি সমাপ্ত। তাহা জানিয়া পুনর্ব্বার 'পাটিপদাঞাণদস্সনবিস্থন্ধি' "প্রতি পদাজ্ঞান দর্শন বিশুদ্ধি'-লাভের জন্ম বিদর্শন ভাবনা চেষ্টা করিতে হুইবে। তাহা কিরপ ? যথা কথিত সংমর্ষণ ইত্যাদি ল্ঞান বিশেষ আরম্মণ করা ও কার্য্যকরাকে প্রতিপদা-জ্ঞান দর্শন বলিয়া কথিত হয়। বিদর্শন-জ্ঞান পরম্পরা যুক্ত মার্গের পূর্ব্ব ভাগ। এই দশবিধ বিদর্শন জ্ঞানকে পুনঃ পুনঃ

389

চিন্তা করিলে নিতা সংজ্ঞা প্রভৃতি অজ্ঞান-মল হইতে তাহার বিশুদ্ধি লাভ হইবে। এইরপে বিশুদ্ধি লাভের পর পুনরায় 'এগনদস্সনবিস্থদ্ধি' ও জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি লাভের চেফা করিবে। জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি কি ? বিদর্শন স্রোভে পতন হইলে বিদর্শন বলিয়া সংজ্ঞা গৃহীত হয়। স্রোভা-পন্তি-মার্গ, সারুদা গামী-মার্গ, অনাগামী-মার্গ ও অর্হৎ-মার্গ। এই চারি মার্গে সম্যক্ জ্ঞানকে-জ্ঞান-দর্শন বিশুদ্ধি বলা হয়। এইরূপে বিদর্শন স্রোতে পতিত হইয়া আর্য্য-মার্গ-জ্ঞান দর্শন দ্বারা সম্মোহ-মল হইতে বিশুদ্ধ হইয়া পরম-বিশুদ্ধি—অর্থাৎ নির্ব্বাণ লাভ ঘটিবে। ইহাকেই জ্ঞান-দর্শন-বিশুদ্ধি বলা হয়। কিস্তু এই স্থানে শ্রুতময় প্রভৃতি জ্ঞান দ্বারা অন্যুমান সিদ্ধ জ্ঞানকেও জ্ঞান বলিয়া কথিত হয়। তাহা প্রত্রিক্ষিপ্থ করিয়া অর্থ-প্রত্যক্ষ-জ্ঞান গ্রহণ পুর্বেক সর্বোর্থ দর্শন গ্রহণ করিতে

হ'ইবে। এইরপে বিদর্শন কর্ম্মস্থান ভাবনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত। এই সকল কথা গুলি অর্থ কথা গ্রস্থে সূত্রান্মলোমের অন্মসারে 'আনাপান স্মৃতি' সূত্রকে পালি গ্রস্থ হইতে গ্রহণ করিয়া সংক্ষেপে বর্ণিত হইয়াছে। আশা করি সাধুজনেরা এই পরম-বিশুদ্ধি লাভের জন্ম যথা সাধ্য চেষ্টা করিতে ক্রটি করিবেন না।

সমাধি ও বিদর্শন কর্ম্ম স্থান ভাবনা নির্দ্দেশ সমাপ্ত। নিব্বানপচ্চয় হোতু। আনাপান দীপনী গ্রন্থ সমাপ্ত।

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits. The land and pepole would be enveloped in peace. The sun and moon will shine clear and bright. Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters. Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons. People would abide by morality and accord with laws. They would be courteous and humble, and everyone would be no thefts or violence. There would be no thefts or violence. The strong would not dominate the weak and everyone would get their fair share."

> THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL @

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings of Samantabhadra's deeds, I now universally transfer. May every living being, drowning and adrift, Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end, All obstructions will be swept away; I will see Amitabha Buddha, And be born in His Western Pure Land of Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue accrued from this work adorn Amitabha Buddha's Pure Land, repay the four great kindnesses above, and relieve the suffering of those on the three paths below.

May those who see or hear of these efforts generate Bodhi-mind, spend their lives devoted to the Buddha Dharma, and finally be reborn together in the Land of Ultimate Bliss. Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【孟加拉文:八正道】

財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by **The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation** 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org **This book is strictly for free distribution, it is not for sale.** 

এই বই সম্পূর্ণ বিনামূল্যে বিতরণের জন্য, বিক্রয়ের জন্য নহে।

Printed in Taiwan 3,500 copies; April 2014 BA014-12193

